
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 4

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 215 —

Bemerkungen und Erwägungen
zu den aitkatlioîisclien Liturgien

(Fortsetzung)

Die Propriumstexte
1. Der Bestand

Unter Proprium versteht man die Sammlung der veränderlichen

Texte der Liturgie. In den heutigen liturgischen Büchern
(Messbüehern, Brevieren, Antiphonalen usw.) sind diese Texte
gewöhnlich in zwei Abteilungen angeordnet: im Proprium de tempore
und im Proprium Sanctorum. Ersteres folgt dem Gange des Kirchenjahres,

beginnend mit dem 1. Sonntag im Advent. Letzteres ist nach
dem bürgerlichen Kalender geordnet, und zwar gewöhnlich so, dass

mit denjenigen Festen begonnen wird, welche in die Adventzeit
nach ihrem frühest möglichen Beginn (27.November) fallen können.
Nach dem römischen Kalendarium ist es das Fest des hl. Apostels
Andreas am 30. November (bzw. die Kommemoration des hl. Saturnin

am 29.November). Eine auffällige Inkonsequenz besteht dabei,
indem im römischen Missale und Brevier die in die Weihnachtsoktav
fallenden Feste des hl. Stephanus, des hl. Evangelisten Johannes
und der Unschuldigen Kinder sowie die seit der Rubrikenreform von
1960 nur noch kommemorierten Feste des hl. Thomas von Canterbury

(29. Dezember) und des hl. Silvester (31. Dezember) nicht im
Proprium Sanctorum, sondern im Proprium de tempore eingereiht
sind. Diese Anordnung, die sowohl im anglikanischen Book of
Common Prayer wie auch in den altkatholischen Messbüchern
beibehalten ist, geht auf einen altern Usus zurück, nach dem die Hei-
ligenfeste nicht in einer besonderen Abteilung, sondern gruppenweise

im Proprium de tempore untergebracht waren. Konsequent
sind aber die Dominikaner vorgegangen, die in ihrem Missale und
Brevier auch die genannten Feste ins Proprium Sanctorum
verwiesen haben.

Da man mit der ständig zunehmenden Zahl von Heiligenfesten
nicht mehr für jedes von ihnen ein eigenes Formular schuf, entstand
eine dritte Abteilung: das Commune Sanctorum. Es enthält gemeinsame

Texte für ganze Klassen von Heiligen wie Märtyrer, Bekenner,
heilige Jungfrauen usw. Dazu kommen als vierte Abteilung die
Missae votivae, d. h. Messen für besondere Anliegen, die unabhängig



— 216 —

vom Kirchenjahr und vom Heiligenkalender gefeiert werden können.

Zu ihnen gehören auch die Missae Defunctorum oder
Seelenmessen.

Wir untersuchen zunächst den Bestand an Messformularen dieser

vier Klassen in den hier behandelten altkatholischen Liturgien,
wobei wir vergleichsweise das Missale Romanum als gemeinsame
Grundlage sowie das Book of Common Prayer der Kirche von England

heranziehen, von dem insbesondere die Liturgie der
Christkatholischen Kirche der Schweiz beeinflusst ist. Als Beispiel einer
neuen Gestaltung auf lutherischer Grundlage, die in ihrer Haltung
den altkatholischen Liturgien sehr nahe kommt, vergleichen wir
ferner die von K.B.Ritter für die Evangelisehe Michaelsbruderschaft

geschaffene Liturgie.
Abkürzungen: R Missale Romanum, mit Berücksichtigung der 1955

(Decretum generale de rubricis ad simpliorem formam redigendis) und 1960
(Novus rubricarum Breviarii ac Missalis Codex) vorgenommenenÄnderungen. -
N Misboekvan de Oud-Katholieke Kerk van Nederland (N10 l.Aufl.
1910; N60 4., neu bearbeitete Aufl. 1960). - Th Thürlings, Liturgisches
Gebetbuch (Mannheim 1885). - D Altarbuch für die Feier der hl. Eucharistie

im katholischen Bistum derAlt-Katholiken inDeutschland (Bonn 1959).—
S Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz, 2. Aufl. (Bern
1905).-C Book of Common Prayer to the Use of the Church ofEngland. —

M Karl Bernhard Ritter, Die eucharistische Feier. Herausgegeben in
Verbindung mit der Evangelischen Miehaelsbruderschaft (Kassel 1961).

a) Das Proprium de tempore. Das Rückgrat des liturgischen
Jahres bilden die Sonntage als allwöchentliche Feier des

Auferstehungstages. Ein Teil von ihnen ist in Gehalt und Textwahl
bestimmt durch die besonderen Zeiten des Kirchenjahres (Weih-
nachts- und Osterkreis), während der andere Teil (Sonntage nach
Epiphanie und nach Pfingsten) einer solchen Richtlinie ermangelt
und auch erst spät in eine feste Ordnung gebracht worden ist. Die
altkatholischen Liturgien haben die Einordnung der Sonntage in
die liturgischen Zeiten aus dem römischen Ritus übernommen und
sich auch, was die Wahl der Texte betrifft, mehr oder weniger eng
an das Missale Pius' V. gehalten. Wir lassen aber die inhaltlichen
Unterschiede vorläufig beiseite und befassen uns vorläufig nur mit
dem Bestand an Formularen selbst.

Trotz der im ganzen feststehenden Ordnung der Sonntage gibt
es doch einige wenige, bei denen noch gewisse Differenzen bestehen.
Dies gilt vor allem für den Sonntag nach Neujahr. Obwohl auf die
Tage zwischen Neujahr und Epiphanie in durchschnittlich vier von
sieben Jahren ein Sonntag fällt, enthält doch R merkwürdigerweise



— 217 —

kein Formular für diesen Sonntag. Bis 1955 waren der 2., 3. und
4. Januar besetzt durch die Oktavtage der Feste des hl. Stephanus,
Johannes' des Evangelisten und der Unschuldigen Kinder; auf den
5. Januar fiel die Vigil von Epiphanie. Durch Pius X. wurde sodann
das seit 1721 am 2. Sonntag nach Epiphanie gefeierte Fest Sanctissimi
Nominis Jesu auf den Sonntag zwischen Neujahr und Epiphanie
(bzw. wenn dieser ausfällt, auf den 2. Januar) verlegt. Diese Neuerung

ist aber von den altkatholischen Liturgien nicht übernommen
worden, so dass hier die Frage des Sonntagsformulars einer eigenen
Lösung bedurfte, zumal auch die genannten Oktaven und die Vigil
nicht gefeiert werden.

Vor demselben Problem stand auch schon C. Es wurde gelöst
durch die Rubrik nach der Messe vom 1. Januar : «The same Collect,
Epistle, and Gospel shall serve for every day after unto the
Epiphany». So tritt also der eventuell einfallende Sonntag als solcher gar
nicht besonders in Erscheinung ; man wiederholt an ihm einfach die
Texte vom Neujahrstag. In Th und D sind für diesen Sonntag
besondere Perikopen angegeben ; die übrigen Texte werden vom Sonntag

nach Weihnachten wiederholt. N fügt dem auch eine besondere
Kollekte bei, und S weist schliesslich ein vollständiges Formular
auf. Dasselbe ist dann auch bei M der Fall.

Die Bezeichnung dieses Sonntags ist in Th, S und N vom
vorhergehenden Fest am 1. Januar genommen (Sonntag nach Neujahr
bzw. in N: Sonntag nach der Beschneidung). D und M dagegen
zählen ihn als 2. Sonntag nach Weihnachten. Damit wird eigentlich
auf eine viel ältere, in R aber später aufgegebene Ordnung
zurückgegriffen, die z.B. in gelasianischen und gregorianischen Sakramentarien

erscheint, welche nach dem 1. Januar noch ein Formular für
eine «alia dominica» nach Weihnachten haben.1)

Für den 1. Sonntag nach Pfingsten, der allgemein durch das

Dreifaltigkeitsfest besetzt ist, hat R neben der Festmesse auch das

ursprüngliche Formular des Sonntags beibehalten, und zwar für die
Messen an den folgenden Wochentagen. Es ist auch von N, Th und
D übernommen worden, währenddem es in S fehlt, so dass hier das
Formular von Dreifaltigkeit auch während der Woche wiederholt
werden muss, obwohl dieses Fest keine Oktav hat. Das Formular
vom 1. Sonntag nach Pfingsten sollte daher auch in S wiederhergestellt

werden. - Die folgenden Sonntage werden in allen altkatholi-
1 Das fränkische Sacramentarium Gelasianum ed. Mohlberg, 2. Aufl.

1939, S. I3f. - Das Sacramentarium Gregorianum ed. Lietzmann 1921, S. 16.



— 218 —

sehen Messbüchern gemäss dem römischen Usus nach Pfingsten
gezählt und nicht nach Trinitatis, wie dies in C nach dem Vorbild des

vorreformatorischen Missales von Sarum (Salisbury), aber auch in
den lutherischen Kirchen geschieht.

Da infolge der Variabilität des Ostertermins die Zahl der Sonntage

zwischen Pfingsten und Advent zwischen 23 und 28 schwanken
kann, müsste für die letzten Sonntage nach Pfingsten eine besondere

Regelung gefunden werden, sobald einmal für die ganze nach-

pfingstliche Zeit eine feste Reihe von Sonntagsformularen ausgebildet

war. Weil nun aber bei einem frühern Ostertermin die Zahl
der Sonntage zwischen Epiphanie und Septuagesima entsprechend
kleiner ist, so konnte der Ausgleich dadurch geschaffen werden, dass

die übergangenen Sonntage nach Epiphanie für die ohne eigenes
Formular bleibenden letzten Sonntage nach Pfingsten eintreten.
Die Zahl von sechs Sonntagen nach Epiphanie und von vierundzwanzig

nach Pfingsten, wie sie das römische Missale und, ihm
folgend, auch alle altkatholischen Messbücher aufweisen, genügt nun
gerade für diesen Ausgleich. Völlig geht diese Rechnung allerdings
nicht immer auf. In manchen Jahren bleibt nämlich ein Sonntag
nach Epiphanie übrig, der nach Pfingsten nicht nachgeholt werden
kann. Nach den Rubriken von R müsste der ausfallende Sonntag
am Samstag vor Septuagesima vorwegnehmend gefeiert werden.
Diese Bestimmung, die sich in keinem der altkatholischen Bücher
findet, ist aber durch das Dekret von 1955 aufgehoben worden.

Das Formular des 24. Sonntags nach Pfingsten, das bereits auf
die Adventzeit hin ausgerichtet ist («Voradvent»), soll nach R
immer für den letzten Sonntag nach Pfingsten reserviert bleiben, so

dass die Einschaltung der nachzuholenden Sonntage nach Epiphanie
zwischen dem 23. und dem letzten Sonntag nach Pfingsten
stattfindet, und zwar rückwärts zählend. Das heisst, dass am vorletzten
Sonntag das Formular des 6. Sonntags nach Epiphanie eintritt, am
Sonntag vorher das des 5. usw., je nach der Zahl der überzähligen
Sonntage. Ganz selten, nämlich nur wenn Ostern am 24. oder
25. April gefeiert wird, haben nur 23 Sonntage nach Pfingsten Platz.
Das letzte Mal war es im Jahre 1943 der Fall, zum letzten Male für
das laufende Jahrhundert überhaupt. Tritt dies aber ein, so wird
der 23. zum letzten Sonntag und erhält demgemäss das Formular
des 24. Sonntags, währenddem das des 23. übergangen wird. Diese
zunächst als etwas kompliziert erscheinenden, aber doch klaren
Regeln für die letzten Sonntage nach Pfingsten finden sich auch in



— 219 —

den altkatholischen Messbüchern, wobei jedoch D und S den Fall
nicht berücksichtigen, dass, wenn auch nur sehr selten, bloss
23 Sonntage zwischen Pfingsten und Advent gefeiert werden können.

Einfacher ist es, wenn so viele Formulare zur Verfügung stehen,
als es maximal Sonntage nach Pfingsten überhaupt geben kann,
d.h. 28 (bzw. 27 nach Trinitatis). Wir finden diese Lösung bereits
in den sogenannten Gelasiana des 8. Jahrhunderts, wo jedoch der
letzte Sonntag als Dominica V. ante Natale Domini gezählt, also
bereits zum Advent gerechnet wird, so dass dann nur 27 Sonntage

nach Pfingsten Platz haben. Später finden wir in den lutherischen

Liturgien allgemein eine Reihe von 27 Sonntagen nach Trinitatis.

Bei diesen kompletten Sonntagsreihen fallen aber je nach dem
Osterdatum immer einige Sonntage nach Epiphanie und nach
Pfingsten aus. Nur selten haben wenigstens alle Sonntage nach
Epiphanie oder alle nach Pfingsten Platz. Dies hat zur Folge, dass

einzelne Formulare in ganz wenigen Jahren überhaupt gebraucht
werden. Innerhalb der fünf Jahrzehnte von 1920 bis 1970 z.B. gibt
es nur zweimal einen 6. Sonntag nach Epiphanie und nur dreimal
einen 28. Sonntag nach Pfingsten. Man muss sich bei dieser Sachlage
wirklich fragen, ob es einen Sinn hat, Formulare aufzustellen, die
so selten verwendet werden können. Da empfiehlt sich das
Kompensationssystem von R, das auch die altkatholischen Kirchen
übernommen haben, doch besser, auch wenn es mit einigen bescheidenen
Rechenkünsten verbunden ist. Dafür hat es den Vorteil, dass höchstens

ein einziges Formular pro Jahr ungenützt bleibt. Einen Mittelweg

hat C eingeschlagen, indem es Formulare für 25 Sonntage nach
Trinitatis (=26 nach Pfingsten) aufweist, so dass immerhin bloss
zwei bis drei Sonntage pro Jahr überschüssig sind1.

Auf der lutherischen Grundlage von 27 Sonntagen nach Pfingsten

stellt M (nach dem Vorgang der Hannoverschen und Bayrischen

Agende) eine Ordnung auf, bei der nicht nur der letzte,
sondern auch der vorletzte und drittletzte Sonntag nach Trinitatis
ihren Platz in jedem Jahre behaupten, so dass der Ausfall schon
vorher eintritt und die Formulare des 20. bis 24. Sonntags betreffen
kann. Die drei letzten Sonntage des Kirchenjahres erhalten dabei

1 Einlässlich befasst sich mit diesen komplizierten und kniffligen, aber für
die Ordnung des Gottesdienstes doch ügendwie einer Lösung bedürfenden
Fragen Peter Brunner in : Der Gottesdienst an Sonn- und Feiertagen.
Untersuchungen zur Kirchenagende I, 1. Gütersloh 1949 (79-103), wobei seine
Schlussfolgerungen allerdings von den unsrigen abweichen.



— 220 —

ein deutlich esohatologisch bestimmtes, voradventliches Gepräge.

Spuren eines «Voradvents» lassen sich auch schon in der älteren
Geschichte der römischen Liturgie nachweisen1.

Wenn das römische Missale die Verlegung von Sonntagsmessen
aus der Zeit zwischen Epiphanie in die Zeit zwischen Pfingsten und
Advent als regelmässige Praxis übt, so geht das darauf zurück, dass

diese beiden Zeiträume lange einer verbindlichen liturgischen
Ordnung entbehrten. Es waren Sonntage ohne bestimmtes Gepräge,
und wo man in den liturgischen Büchern Formulare für diese Sonntage

vorsah, waren diese zunächst noch nicht an bestimmte Sonntage

gebunden, sondern konnten innerhalb der genannten
Zeiträume nach Belieben verwendet werden. So hat das älteste gelasia-
nische Sakramentar (Cod.Vat.Reg.lat.316, 7. Jh.) eine Reihe von
16 Formularen unter der Bezeichnung «Orationes et preces per
dominicis diebus» (sie welche offenbar nach Belieben an den heute
«Dominicae per annum» benannten, «grünen» Sonntagen benützt
werden konnten.

Wir wenden uns nun den Festen des Proprium de tempore zu.
Es sind das einmal die beweglichen Feste des Osterkreises, deren
Datum von dem des Osterfestes abhängig ist, und dann die
unbeweglichen, an bestimmte Kalendertage gebundenen Feste des

Weihnachtskreises. Neben dem Bestand an Formularen für diese Feste
in den altkatholischen Liturgien werden wir öfters auch die
verschiedenen Benennungen der Feste erwähnen, da sie in manchen
Fällen bezeichnend sind für ihr liturgisches und theologisches
Verständnis.

Das Weihnachtsfest (lat. Natale oder Nativitas Domini, Th D :

Fest der Geburt [unseres Herrn] Jesu Christi, M: Tag der Geburt
des Herrn, N : Kerstdag, C : The Nativity of our Lord, or the Birthday

of Christ, commonly called Christmas-Day) gehört zu den wenigen

Festen, die in R auch nach dem Dekret von 1955 ihre Vorfeier
(Vigil) behalten haben. In den altkatholischen Büchern erscheint
sie aber nur in N («Kerstavond», nicht zu verwechseln mit «Kerst-
naeht», der Bezeichnung für die erste Weihnachtsmesse). Es ist
schade, dass das schöne und inhaltsreiche Formular für die Tagesmesse

des 24. Dezember in D und S keine Aufnahme gefunden hat.
Nach den Rubriken von R wird die Vigilmesse auch dann gefeiert,
wenn der 24.Dezember ein Sonntag ist, so dass die Messe des

1 Zum Thema «Advent und Voradvent» s. Jungmann in : Zschr. f. Kath.
Theol. 61 (1937), 341-390.



— 221 —

4. Adventsonntags in solchen Jahren ausfällt. In N findet sich eine
solche Bestimmung nicht.

Eine besondere Eigentümlichkeit des römischen Ritus sind die
drei Weihnachtsmessen. Sie sind auf dem Boden stadtrömischer
Verhältnisse erwachsen, aber dann auch ausserhalb Roms allgemein
übernommen und zu einem charakteristischen Zug der Weihnachtsliturgie

geworden. Alle drei Messen sind übernommen in N10, D und
S (auch in M). Die zweite Messe fehlt in Th und ist auch in N60
gestrichen worden. C hat nur eine einzige Weihnachtsmesse (die dritte
von R).

Für die drei Messen finden sich mancherlei variierende
Bezeichnungen. Wir notieren die folgenden:

R : Ad primam Missam in nocte. Statio ad S. Mariam majorem
ad Praesepe (bezieht sich auf die jetzt noch in S.Maria Maggiore,
in der Confessio unter dem Hochaltare bewahrten Reliquien von der

Krippe Jesu). - Neben der Zeitangabe «in nocte» oder «media
nocte» findet sich in den Quellen oft die andere «in (primo) galli
cantu» oder «ad puUorum cantum», die darauf hinweist, dass die
erste Messe ursprünglich nicht um Mitternacht, sondern erst zu
etwas vorgerückterer Stunde der Nacht gefeiert wurde.

Th: «Zum Hohen Amte, in der Nacht». D: «Mitternachtsmesse».

M (eine volkstümliche Bezeichnung dieser Messe aufnehmend):

«In der Nacht, Engelamt». N: «Kerstmis».
R: Ad seeundam Missam in aurora. Statio ad S. Anastasiam. -

Die Stationsangabe geht darauf zurück, dass am 25. Dezember,
vielleicht schon vor der Einführung des Weihnachtsfestes, in Rom
das Gedächtnis der Märtyrin Anastasia begangen wurde. Für «in
aurora» steht in den älteren Quellen meistens «mane prima» o.a.

D: «Am frühen Weihnaehtsmorgen». M: «In der Morgendämmerung,

Hirtenamt». - Die Bezeichnung «Hirtenamt» wird manchmal

irrtümlich auf die Mitternaehtsmesse angewendet. Richtig ist
aber «Engelamt» für die erste Messe (wie bei M), weil das Evangelium

dieser Messe (Luk. 2, 1-14) mit dem Lobgesang der Engel
schliesst, währenddem das Evangelium der 2. Messe (Luk. 2, 15-20)
die Anbetung der Hirten zum Gegenstand hat (daher «Hirtenamt»).

R: Ad tertiam Missam in die Nativitatis Domini. Statio ad
S.Mariam majorem (ursprünglich St.Peter, anfangs des ^.Jahr¬
hunderts verlegt). - Dies ist das eigentliche Hochamt des Tages,
daher im Miss, von Sarum (Var.): «ad magnam missam» und im
Miss.Romanum von 1474: «ad missam majorem».



— 222 —

Th: «Zum Hohen Amte, am Tage». D: «Am hohen Festtag».
M: «Am Tage, Menschenamt» (wohl wegen dem Evangelium von der
Menschwerdung, Joh. 1, 1-14).

In S werden die drei Messen einfach gezählt als «erste (zweite,
dritte) Messe». Daraus darf aber nicht auf einen unterschiedslosen
Gebrauch der drei Formulare geschlossen werden, so dass man etwa in
Kirchen, wo nur das Hochamt am Tage gefeiert wird, nach Belieben
eines der drei Formulare gebrauchen dürfte. Es ist vielmehr das erste

nur für die Mitternachtsmesse, das zweite für die Frühmesse (wo
eine solche gehalten wird) und das dritte immer für den Hauptgottesdienst

zu verwenden, auch wenn dieser als einziger stattfindet.
Die drei «Begleitfeste» von Weihnachten, St. Stephan, St.

Johannes Ev., Unschuldige Kinder, finden sieh in N, D und S (auch
in C und M) ; nur Th hat einzig St. Stephan.

Der Oktavtag von Weihnachten (1. Januar) erscheint in der
Liturgiegeschichte unter sehr verschiedenartigen Aspekten. In Rom
wurde an diesem Tage ursprünglich ein Marienfest (vielleicht
zunächst das einzige) begangen. Damit war die Verehrung der hl. Jungfrau

als Mutter des Erlösers aufs engste mit dem Geburtsfest des

Herrn verbunden und durchaus christologisch orientiert. Dieser
marianische Charakter des 1. Januar wird heute noch in den
Tagesorationen von R fassbar. In einigen der ältesten Handschriften des

Messantiphonars (Mont-Blandin, Compiègne, Graduale von Monza)1
sind die Gesangsstücke des Tages (Introitus usw.) diejenigen der
Jungfrauenmesse «Vultum tuum». Als man dann aber den 1. Januar
mehr und mehr als Oktavtag von Weihnachten auffasste, ersetzte
man sie durch diejenigen der 3. Weihnachtsmesse «Puer natus est».
Das Aufkommen spezieller, seit dem 7. Jahrhundert aus dem Osten
übernommener Marienfeste wirkte in derselben Richtung, nämlich
den 1. Januar als Marienfest in den Hintergrund treten zu lassen.
Vom Tagesevangelium aus (Luk. 2, 21; ursprünglich 2, 21-32)
entfaltete sich schliesslich als besonderer Festinhalt der der Beschneidung

Jesu. Den 1. Januar als Neujahrstag zu feiern, ist ein moderner,
der Liturgie fremder Gedanke. Zudem war es im Mittelalter gar
nicht allgemein üblich, das Jahr mit dem 1. Januar beginnen zu
lassen; sehr weit verbreitet war z.B. der sogenannte Annuntiations-
stil mit Jahresbeginn am 25. März - eine ständige Crux für die

Chronologen.
1 s. die Texte bei Hesbert, Antiphonale missarum septuplex (1935), Nr.

16Ms.



— 223 —

Die verschiedenen Auffassungen vom liturgischen Tagescharakter
des 1. Januar spiegeln sich auch in den Benennungen wider.
R (bis 1960): In Circumcisione Domini et Octava Nativitatis.

Statio ad S.Mariam trans Tiberim. - Nach dem neuen Rubrikenkodex

von 1960 fällt der erste Teil dieser Bezeichnung aus, und,
älterer Tradition folgend, erscheint der 1. Januar nur noch als Oktavtag

von Weihnachten. Die Stationsangabe weist noch auf das

ursprüngliche Marienfest hin; nach älteren Quellen war aber nicht
S.Maria in Trastevere, sondern S.Maria ad Martyres (d.h. das

Pantheon) Stationskirche. Ältere Tagesbezeichnungen sind: «Natale
S.Mariae» und «(In) Octava Domini».

N übernimmt die Überschrift genau aus dem Miss. Romanum
(vor 1960) : «s'Heren Besnijdenis en Oktaaf van Kerstmis», fügt aber
noch bei: «Nieuwjaar». C hat bloss: «The Cireumeision of Christ».
D dagegen hat nur (wie R seit 1960): «Oktavtag der Geburt Jesu
Christi». Th nimmt den im Grunde unliturgischen Neujahrsgedanken

auf: «Am ersten Tag des neuen Jahres». S hat für den 1.

Januar zwei Formulare; das erste mit dem Titel «Fest der Namengebung

Jesu» bleibt auf der liturgischen Linie, verschiebt aber den
Festgedanken von der Beschneidung auf die mit ihr verbundene
Namengebung. Das zweite Formular ist überschrieben: «Jahres-
Anfang» und ist völlig neu geschaffen; es steht ganz unter dem
Neujahrsgedanken. M nimmt wie S (im ersten Formular) das Motiv
der Namengebung auf, verbindet es aber mit dem der Beschneidung.

Ein besonderes Namen-Jesu-Fest kennt keine der altkatholischen

Liturgien. Wie wir gesehen haben, wird aber in S der 1. Januar
unter diesen Gedanken gestellt.

Für das Fest Epiphanie haben ältere Handschriften z.T. den
Namen «Theophania». In Th und D ist die Bezeichnung verdeutscht :

«Fest der Erscheinung des Herrn». C macht einen erläuternden
Zusatz, der allerdings eine gewisse Einengung des Festgedankens
bedeutet: «The Epiphany, or the Manifestation of Christ to the
Gentiles». N hat eine doppelte Überschrift: «Driekoningen» und
«s'Heren Openbaring». Die «Drei Könige» sind aber weder liturgisch
noch biblisch.

Seit 1955 hat in R Epiphanie weder eine Vigil noch eine Oktav
mehr. Der frühere Oktavtag wird aber jetzt als «Commemoratio
Baptismatis D.N.Jesu Christi» unter Beibehaltung des bisherigen
Formulars gefeiert. Das ist aber keine absolute Neuerung; schon das



— 224 —

Utrechter Brevier von 1744 hat am 13. Januar: «Octava Epiphaniae,
et Baptismus Domini».1

Eine Vigil von Epiphanie findet sich in keinem der altkatholischen

Messbücher; die Oktav aber ist beibehalten in N und D.
Dagegen fehlt überall das in R seit 1921 am Sonntag in der Oktav
gefeierte Fest der Heiligen Familie.

Die Gottesdienste der Karwoche werden in einem besondern
Abschnitt zur Behandlung kommen.

Osteroktav: Für jeden Tag (d.h. Montag bis Samstag nach
Ostern) haben ein besonderes Formular: R, D, S und M; D hat
allerdings für Dienstag, Donnerstag und Samstag nur eigene Lesungen.
C und N haben eigene Formulare nur für den Montag und Dienstag
als zweiten und dritten Ostertag ; Th berücksichtigt nur den
Ostermontag, dessen Formular auch für die folgenden Tage der Oster -

woche zu benützen ist.
Christi Himmelfahrt: Die Vigil erseheint nur in R; die Oktav

ist dagegen seit 1955 abgeschafft. In den altkatholischen Büchern
fehlen beide. In N und D wird der Sonntag nach Himmelfahrt als

sechster Sonntag nach Ostern gezählt.
Pfingsten: Eine Vigil haben nach dem Vorbild von R nur N

(« Pinksteravond») und auch M.
Für die Oktav gilt, was oben für die Osteroktav gesagt ist, nur

dass N hier auch die Quatembertage (Mittwoch, Freitag und Samstag)
berücksichtigt.

Das Dreifaltigkeitsfest wird überall am 1. Sonntag nach Pfingsten

gefeiert. Auch Fronleichnam erscheint in allen altkatholischen
Missalen, aber nur in N («Heilige Sacramentsdag») und S ins

Proprium de tempore eingereiht. In Th erscheint es unter den
besonderen Festen; in D gibt es ein Formular für «Erstkommunion
und Jahrestage, auch zur Danksagung für die Einsetzung des
eucharistischen Mahles (Fronleichnam)»; es ist mit einigen Abänderungen
das von R. Das seit 1856 in der ganzen römisch-katholischen Kirche
gefeierte Herz-Jesu-Fest hat keinen Eingang in die altkatholischen
Liturgien gefunden.

Albert Emil Rüthy
Bern

1 Breviarium Ecclesiasticum ad usura Metropolitanae Ecclesiae
Ultrajectensis etc., Pars Hiemalis, p.324.


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

