
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


191 —

Bibliographie

Wilhelm de Vries S.J. : Rom und die
Patriarchate des Ostens. Freiburg/
München (1963). Verlag Karl Alber.
Vili, 452 S. (Orbis Academicus
III/4). Leinen DM 39,80.
Der Verfasser, seit langem als

Verfechter einer gerechten Einschätzung
und Einordnung des östlichen
Christentums im Rahmen der katholischen
Kirche bekannt, hat der Öffentlichkeit
mit dem vorliegenden Buche einen
grossen Dienst erwiesen. Dieser
beruht vor allem auf dem zweiten Teile
des Werkes, in dem das Verhältnis der
römisch-katholischen Kirche, der Päpste,

der Kurie und der vielerlei Vertreter
des abendländischen Christentums

im Morgenlande zur östlichen Christenheit
mit Einfühlungsvermögen,

nüchterner Offenheit und historischem
Verständnis dargelegt wüd. Es handelt
sich dabei um Fragen der Riten, der
Disziplin, der Autonomie der unierten
Patriarchate, des Glaubens, der
«geistigen Latinisierung», ferner um die
Haltung gegenüber den «getrennten
Kirchen» und eine liturgische Gemeinschaft

mit ihnen (Communio in sacris),
die untersagt ist. Je mehr das Selbst-
bewusstsein der römisch-katholischen
Küche im 2. Jahrtausend n.Chr.
erstarkte und je mehr sich ihre Position
seit der Auseinandersetzung mit den
Kirchen der Reformation und der
Fixierung ihres Standpunktes durch das
Tridentinum verhärtete, desto
nachhaltiger wurde hier nicht nur
(selbstverständlich) die Forderung nach einer
für die Kurie annehmbaren Feststellung

des Glaubensstandes seitens der
Orientalen, sondern auch die Annahme
der Disziplin und der Liturgie des
Westens verlangt, bis hin zu völliger Ver-
ständnislosigkeit mancher Päpste
gegenüber jeglicher morgenländischcn
Überlieferung. Der Vf. steht nicht an,in diesem Verhalten ein (oder: das)
Haupthindernis für weitere
Fortschritte in der Unionsbewegung zu
sehen. Er beweist auch hier das in
seinen Werken immer wieder hervortretende

historische Verständnis, wenn
er etwa (S. 245) offen zugibt: « Wenn
Pius IX.... erklärt, das Volk [im Osten]
habe niemals das Recht gehabt, die
Bischöfe oder andere geistliche Amtsträger

zu wählen, so ist nicht zu sehen, wie dies
mit den angeführten Tatsachen vereinbart

werden kann. » Ebenso klar ist der
Vf. aber auch in der Herausstellung
des dogmatischen Selbstverständnisses
der römisch-katholischen Kirche und
ihrer Überzeugung, die alleinige Kirche
Christi zu sein. Um alle Missverständnisse

auszuräumen, sollten orthodoxe
und morgenländische Christen
eindringlich zur Kenntnis nehmen, was
auf den Seiten 363 bis 373 dargelegt
ist. Dass der Vf. ganz auf diesem
Standpunkt steht, ergibt sieh etwa aus
der Kennzeichnung einer gegen eine
Union gerichteten Opposition von
Mönchen als «unvernünftig» (S.72)
oder der Rolle eines Geistlichen bei der
Rückführung von Unierten zur Orthodoxie

als «traurig» (S. 106). Ob die
Forderung nach einer grösseren
«Toleranz», wie sie in der 2. Sitzungsperiode
des IL Vatikanischen Konzils
gelegentlich hörbar wurde, künftig zur
Aufgabe solcher Prädikate führen
wird, muss die Zukunft lehren. Doch
soll über dergleichen Werturteile, die
gewiss auch Vertretern anderer
Bekenntnisse leichtunterlaufen, hier nicht
gerechtet werden.

Ist also der 2. Teil des vorliegenden
Buches (S. 183-393) eine sehr ergiebige
Fundgrube von Informationen über
das wechselnde Verhältnis Roms zum
Osten mit vielen neuen Einsichten, so
ist auch der erste Teil, die Geschichte
der Unionen, mit Sorgfalt gearbeitet
und stützt sich gleichfalls auf
zahlreiche Einzeluntersuchungen (vgl. etwa
«Orientalia Christiana Periodica»
XXXVII/2, 1961, S. 313-361) und
Quellenbelege. Freilich fehlt diesem
Abschnitte etwas das Gleichgewicht
durch die Tatsache, dass die Union mit
den Rumänen (wohl von Octavian
Bârlea) wesentlich ausführlicher
dargestellt wurde als die mit den
morgenländischen und slawischen Gläubigen
(diese von Michael Lacko). Ob das sein
müsste oder ob der rumänische Teil
nicht hätte reduziert werden können,
entzieht sich meiner Kenntnis. Auch
bei der Behandlung dieses Fragenkreises

bedurfte es historischen
Weitblicks und mancher delikaten
Formulierung. Da der Anspruch des Papst-



— 192 —

turns, seit je Mittelpunkt und Leiter
der gesamten Kirche gewesen zu sein,
auch für das erste Jahrtausend dogmatisch

feststeht, für das entsprechende
Zeugnisse einer Abhängigkeit der
östlichen Patriarchate von Rom nicht
vorliegen, so bedarf es einer Reihe von
Schlüssen e silentio, deren Variationsbreite

etwa zwischen folgenden
Aussagen liegt: «Auch das Konzil von Ni-
cäa weiss nichts von einer Übertragung
von Privilegien an die Patriarchen
durch den Bischof von Rom. Es beruft
sich vielmehr auf das Gewohnheitsrecht.
Die Entstehung einer rechtskräftigen
Gewohnheit in einer Gerneinschaft setzt freilich

die stillschweigende Zustimmung
ihres Oberhauptes voraus, in unserem
Falle also die des Bischofs von Rom.
Eine solche muss deshalb postuliert
werden» (S.13) und «In ihren
Antwortschreiben drücken die Päpste ihreFreude
über die Wahl aus, stellen fest, dass der
Gewählte durch die Wahl Patriarch
geworden ist... und gewähren ihm die
communio. Diese Schreiben hatten zwar
den Sinn einer an sich notwendigen
Bestätigung, jedenfalls aber nicht den
einer Vollmachtübertragung oder
Amtseinsetzung durch den Papst» (S.18).
Solche Formulierungen sind für das
moderne Verständnis der
Kirchengeschichte sehr aufschlussreich. So
verdient auch dieser erste Teil des
Werkes Aufmerksamkeit ausserhalb
der römisch-katholischen Kirche, auch
wenn hier der Natur der Dinge nach
grundlegend neue Tatsachen nicht zu
erwarten sind.

Dann und wann merkt man freilich die durch
das Konzil bedingte Eile beim Abschlüsse des Werkes

(S. 3): gelegentlich müsste ein Datum korrigiert,

die Schreibung von Namen (besonders bei
Lacko und Bàrlea) vereinheitlicht werden; unter
«Spiä» (S. 129) wird kaum jemand die uns allein
als «Zips» bekannte Landschaft, unter «Tara Bâr-
sei» (178) das «Burzenland», unter «Oradea Mare»
(S. 130): «Grosswardein» erkennen. Der S. 86
genannte Paul Behnänt sollte auch S. 275 so heissen
(auch im Register zu bereinigen), und die Zwitter-
form «Lemkis» (S.107) sollte durch das deutsche
«die Lemken» oder allenfalls den echt slawischen
Plural «£emki» ersetzt werden; u. a. m.

Sieht man über derartige kleine
Unebenheiten hinweg, so wird man das
Buch mit aufrichtigem Danke aus der
Hand legen. Es ist wirklich zur rechten
Zeit erschienen und mag über seinen
historischen Gehalt hinaus auch als
Zeichen eines neuen Verständnisses der
Kirche, aber wohl überhaupt des
Abendlandes für die Völker Osteuropas

und des Nahen Ostens aufgefasst werden.

Bertold Spuler

Joseph Hajjar: Les Chrétiens Uniates
du Proche-Orient, Paris (1962).
Editions du Seuil. 381 S.

In einer Zeit, in der die morgenländischen

unierten Patriarchen und
Bischöfe sich im Rahmen des IL Vatikanischen

Konzils mit ihren Auffassungen
über die Stellung der unierten

Kirchen innerhalb des Gesamtkatho-
lizismus immer mehr durchsetzen und
wo ihre Rolle beim Gespräch mit den
orthodoxen und morgenländischen
Kirchen immer deutlicher wird, kommt
ein Buch wie das vorliegende gerade
zurecht. Anders als gar manche
frühere, recht kümmerliche Darstellungen

dieser Art aus unierter Feder kennt
sich die vorliegende Studie gut in ihrem
Stoffe aus. H. stellt die Geschichte der
selbständigen morgenländischen
Kirchen in fortlaufender Parallelisierung
des Monophysitismus, des Nestoria-
nismus und der Melkiten
Orthodoxen) dar und ermöglicht dadurch ein
deutliches Bild von Gleichheiten und
Unterschieden der Entwicklung bis
zum Einsetzen der westlichen
Unionsbemühungen. Das äussere Leben der
Kirchen wird dabei wesentlich
eingehender berücksichtigt als die innere
dogmatische Entwicklung und die
soziale Struktur. Vom Augenblick der
Unionen an überlässt H. diese Kirchen
aber weitgehend ihrem Schicksal und
berichtet nun (für das 12. bis 15. Jh.
mit grossen Sprüngen!) über das
allmähliche und durch gar manche
Rückschläge gekennzeichnete Werden der
unierten Kirchen im arabischen
Sprachraum. Vom 18. Jh. an verzeichnet

er ihre Geschichte durchlaufend
und liefert eine gute, von Parteilichkeit

freilich nicht völlig freie Übersicht

über ihren gegenwärtigen Stand
und die verschiedenen Fragen, die die
jüngste Entwicklung für die Unierten
und ihr Verhältnis zu Rom gebracht
hat. Ein gut lesbares, klar gegliedertes,
in der Darstellung der Tatsachen
verlässliches Buch, das durch ein Register
erschlossen und durch ein Verzeichnis
wenigstens der französischen Literatur
zum Gegenstande (sowie einiger
englischer Titel) bereichert wird. Es darf
dem Leser durchaus empfohlen
werden. Bertold Spüler


	Bibliographie

