
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 3

Artikel: Die Liturgiereform des zweiten Vatikanischen Konzils

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152

Die Liturgiereform
des zweiten Vatikanischen Konzils

Am 4. Dezember 1963 promulgierte Paul VI. die vom zweiten
Vatikanischen Konzil mit grosser Mehrheit beschlossene Konstitution

über die heilige Liturgie, die im wesentlichen das Ergebnis
dreijähriger Arbeit der Beauftragten ist, zwei Jahre die vorbereitenden
Kommissionen und schliesshch zwei Konzilssessionen beschäftigt hat,
bis sie die vorliegende Fassung erhielt.

Sie enthält folgende Abschnitte: I.Kapitel: Allgemeine Grundsätze

zur Erneuerung und Förderung der heiligen Liturgie. 1. Das
Wesen der heiligen Liturgie und ihre Bedeutung für das Leben der
Kirche. 2. Liturgische Ausbildung und tätige Teilnahme. 3. Die
Erneuerung der heiligen Liturgie. 4. Förderung des liturgischen Lebens
in Bistum und Pfarrei. 5. Förderung der pastoralliturgischen
Bewegung. ILKapitel: Das heilige Geheimnis der Eucharistie. III.
Kapitel: Die übrigen Sakramente und Sakramentalien. IV.Kapitel: Das

Stundengebet. V.Kapitel: Das liturgische Jahr. VI.Kapitel: Die
Kirchenmusik. VII.Kapitel: Die sakrale Kunst, lituigisches Gerät
und Gewand. Anhang: Erklärung zur Kalenderreform.

Die überwältigende Mehrheit bei der Abstimmung (2158 Ja-,
19 Nein- und 1 ungültige Stimme) löste zunächst verständliche
Begeisterung aus, die Veröffentlichung des Textes selbst machte aber
dann einer gewissen Ernüchterung, wenn nicht Enttäuschung Platz,
so dass sich die deutschsprachigen Bisehöfe in einem Hirten schreiben
noch von Rom aus am Tage der Promulgation begütigend und zur
Behutsamkeit mahnend, an ihren Klerus wandten1.

Von dieser Konstitution hängt zweifellos die weitere Zukunft
und überhaupt die liturgische Erneuerung innerhalb der
römischkatholischen Kirche ab. Sie könnte allerdings zu einem unerwünschten

Abschluss werden, falls die wesentlichen Festlegungen und
Einengungen zu einer Schematisierung und rein bürokratischen
Auslegung und Lenkung durch die römische Kurie erstarren. Die
Konstitution ist immerhin eine rechtsgültige Satzung. Bekanntlich kann

* Die Artikelbezeichnungen beziehen sich auf die «Konstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils über die heilige Liturgie vom 4. Dezember
1963».

1 Liturgisches Jahrbuch, XIV. 1964, Heft 1/2, Seite 85-89.



— 153 —

aber jedes Gesetz eng und weit ausgelegt werden. Nachdem nun jede
Initiative von unten her verhindert werden soll1 und die Hierarchie
damit die liturgische Bewegung in ihre ganze Obhut genommen hat,
könnte sich das im Augenblick als Erfolg und Triumph Betrachtete
als unerwünschte Niederlage erweisen. Wenn nämlich die liturgische
Bewegung aus dem Zustand der Bewegung herausgenommen und in
eine Direktive von oben her verwandelt werden soll, dann ist eigentlich

das Befreiende und Bewegende, das Schwungvolle und vorwärts
Treibende verkannt und verloren. Wo soll noch Aufbruch und neues
Leben herkommen Das bedeutet an sich noch kein Misstrauen in die
Hierarchie als solche, aber in die konkrete Hierarchie in einer Aporie
der von der liturgischen Erneuerung wirklich erfassten und ergriffenen

Persönlichkeiten. Hier wird offensichtlich etwas ausgeliefert und
preisgegeben, was noch nicht in hierarchische Hände ohne weiteres

übergeben werden kann. Es bleibt darum nur zu hoffen, dass trotz
allem folgenschwere Fehlentscheidungen vermieden und damit das
Absterben dieser Bewegung verhindert werden möge.

Das Konzil bezeichnet die Reform des religiösen Lebens und die
Einheit aller Christen sowie die Missionierung im Sinne derAnpassung

an die jeweiligen Lebensverhältnisse als seine eigentliche
Aufgabe. Das sind die Leitsterne, die schon Johannes XXIII. dem Konzil
gesetzt hat2. Bemerkenswert erscheint, dass dabei die Liturgie zum
wesentlichen Ausdruck der christlichen Frömmigkeit erklärt wird.
Die Liturgie ist es, die den Gläubigen befähigt, das Leben christlich
zu gestalten, so dass die Lebenshaltung des Christen zu einem Zeichen
für Christus und die Kirche wird3. Hier offenbart sich eine so radikale
Wende des Denkens, dass sie in ihren Konsequenzen im Augenblick
noch gar nicht abgeschätzt werden kann. Soll es doch hier um eine

völlige Wandlung der bisher geförderten und gerade von den letzten
Päpsten immer wieder empfohlenen Volksfrömmigkeit gehen, die
sich aus der Peripherie des christlichen Glaubens, wenn nicht gar der
Superstition genährt hat. Fieilich ist es fraglich, ob die Konstitution
selbst und ihre spätere Auslegung und Anwendung geraden Wegs
weiterführen wird.

In der kirchlichen Reform wird der Liturgie eine zentrale Stellung

zugewiesen. Ein Konzil, das sich um das rechte Verständnis der
Kirche müht - und das ist ja das immer wieder aufklingende Haupt-

1 Art. 22, § 3.
2 Konzilseröffnungsredo Johannes XXIII.
3 Art. 2.



— 154 —

thema - muss sich ganz besonders um den Wesensausdruck der

Kirche, die Liturgie, bemühen. Denn in der Liturgie handelt und
betet die Kirche mit ihrem Haupt und Hohenpriester Jesus Christus,
hier bringt sie sich mit ihm dem himmlischen Vater zum Opfer dar.

Hier wird «das Leben der Gläubigen Ausdruck und Offenbarung
des Mysteriums Christi und des eigentlichen Wesens der wahren
Kirche»1.

Schon im Vorwort wird in Anwendung der ökumenischen

Verantwortung die Anerkennung der anderen Riten ausgesprochen, die

im Lauf der Latinisierung oft unterdrückt, zumindest verformt und
zumeist wenig angesehen waren. Der Text scheint theoretisch nichts
Neues zu enthalten, doch gewahrt man bei näherem Zusehen, dass

die bisher nur geforderte Hochachtung und Wertschätzung, die den
andern Riten entgegenzubringen war, nun einer Zuerkennung
gleichen Rechtes und gleicher Ehre Platz machen soll2.

Der Stil der Konstitution ist ein wesentlich anderer als in den

bisherigen römischen Dokumenten. Die Zitation beschränkt sieh auf
die Heilige Schrift, die liturgischen Texte, die Kirchenväter und das

Konzil von Trient3. Gar keine Erwähnung hnden ausdrücklich
frühere römische Dokumente, nicht einmal die Enzyklika Pius XII.
«Mediator Dei», auch nicht die «Instructio» aus dem Jahre 1958 und
der «Codex Rubricarum» von 1960, der damals als «Krönung der ganzen

Ordnungsarbeit am öffentlichen Kult der Kirche» bezeichnet worden

war. Diese habe « nach dem Konzil von Trient mit dem Werk PiusV.
begonnen, wurde vom Apostolischen Stuhl durch die Ritenkongregation

fortgesetzt und neuerdings von Papst Pius X. und Pius XII.
wieder aufgenommen». (Josef Low CSsR, Heiliger Dienst 1960,

3.Heft, S.67). Solcher Enthusiasmus wirkte nicht nur erstaunlich,
sondern ausgesprochen befremdlich und naiv, zumal es auf der Hand
lag, dass dieser Codex Rubricarum in keiner Weise das letzte Wort
sein konnte, eher das alte Missverständnis verewigen müsste, die

Liturgie mit den Rubriken zu identifizieren.

1 Art. 2.
2 Art. 4.
3 Auf die Heilige Schrift wird dreiundzwanzigmal, auf liturgische Texte

achtmal, auf die Kirchenväter sechsmal und auf das Konzil von Trient fünfmal

ausdrücklich Bezug genommen.
Quellenhmweise finden sich im Liturgischen Jahrbuch, XIV. 1964,

Heft 1/2, Seite 94-100, allerdings noch ohne Hinweise auf die« Acta et
Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando», Polyglottis Vati-
canis 1961, die noch unter Verschluss liegen.



155

In dem ersten und fraglos wichtigsten und wesentlichen Kapitel
der Konstitution wird der heilsgeschichtliche Ort der Liturgie
bestimmt und ihr Wesen beschrieben. Hier werden Akzente gesetzt, die
bisher in der römisch-katholischen Frömmigkeitshaltung kaum
ausgeprägt waren. Das Ziel der Liturgie ist mit dem Ziel des Heilswirkens

Christi gleich : die Erlösung der Menschheit und die vollkommene

Verherrlichung Gottes. Vor allem überrascht die Betonung des

Pascha-Mysteriums und die den neutestamentlichen Schriften und den
Vätern der Kirche entlehnten Bezeichnungen des in der Liturgie sich
vollziehenden heiligen Geschehens, denn Ursprung aller Liturgie ist
doch das Vermächtniswort des Herrn: «Tuet dies zu meinem
Gedächtnis » In diesem Gedächtnis ist eingeschlossen sein heilbringendes

Sterben, seine Verherrlichung in seiner Auferstehung und
Himmelfahrt und seine Wiederkunft unter den Zeichen von Brot und
Wein - als Symbole, prophetische Zeichen und Wirklichkeiten
zugleich. Darum ist auch das österliche Mysterium nicht nur Herz und
Mitte des Kirchenjahres, sondern auch jeden Sonntags, auch des

Heiligengedenkens, besonders des Martyrerfestes (was vielleicht im
Sinne der Väter hätte deutlicher hervorgehoben werden können) und
jeden Tag es des Christen aus dem Geiste und in der Nachfolge
Christi. Aus der geöffneten Seite des am Kreuz geopferten und
getöteten Christus ist das wunderbare Geheimnis der Kirche hervorgegangen.

Dieser der Väterlehre entnommene Grundgedanke ist zum
Verständnis der liturgischen Formulare wesentlich und unumgänglich1.

Hier äussert sich aber auch bereits eine gewisse Inkonsequenz
der Konstitution, indem zwischen der Verkündigung der Heilsbotschaft

an alle Kreatur und dem Vollzug dieses Heilswerkes in Opfer
und Sakrament vielleicht etwas zu betont unterschieden wird, denn
beides bleibt doch ein Ganzes und ist gar nicht voneinander zu trennen.

In einem späteren Absatz wird allerdings dann der richtige
Gedanke auch richtig zum Ausdruck gebracht2. Hier dürften sich die
erzielten Kompromisse gleiehermassen niedergeschlagen haben, wie
auch an zahlreichen anderen Stellen die Meinungen der vielen
Sachbearbeiter. Allerdings kommen hier auch ganz deuthch die Anregungen

und Ergebnisse einer neuen und aufgeschlossenen Theologie zum

1 Art. 5.
2 Art. 6 und 9.



— 156 —

Durchbruch, die vorher in Rom selbst und seinem unmittelbaren
Einflussbereich kaum wirksam waren und durch periphere und zentrifugale

Haltungen verdunkelt wurden1.
Besonders deutlich wird über die Gegenwart Christi in seiner

Kirche gehandelt. Zu dem neuen Verständnis der Kirche und ihrer
Liturgie sind diese Sätze von ganz tiefgreifender Bedeutung. In der
Sicht des N.T. ist Christus nicht nur unser Mittler zum Vater, sondern

vor allem eine gegenwärtige und wirksame Macht für die Gemeinde.

(Apg. 1-10). «Diesen Christus, den ihr gekreuzigt habt, hat Gott zum
Herrn und Christus gemacht». (Apg. 2, 36). «Nachdem Er durch die
Rechte Gottes erhöht worden ist, hat Er den vom Vater verheissenen

Heiligen Geist ausgegossen, wie ihr seht und hört». (Apg.2, 33). Die
Erhöhung zum Vater verhindert also nicht, sondern ermöglicht erst,
dass Christus bei seinen Jüngern bleibt « alle Tage bis zur Vollendung
der Weltzeit». (Matth. 28, 20). Er ist der Herr der Kirche. So greift
er auch von Anfang an in ihre Geschichte ein, so in der Geistsendung
am Pfingstfest, die sich nachher immer wieder aufs neue wiederholt,
in den Wundern und Zeichen, die von den Aposteln gewirkt werden
«durch den Namen Christi» d.h. durch die Wirklichkeit und
Wirksamkeit des lebendigen Christus. Christus erscheint von Anfang an
als lebendige, in der Gegenwart wirksame und persönliche Macht.
Der Gekreuzigte, dessen Kommen auf den Wolken des Himmels die

Jünger sehnsuchtsvoll erwarten, ist bereits in geheimnisvoller
Wirklichkeit unter ihnen. Gerade so wird er im Glauben als der Mittelpunkt

der ganzen Heilsgeschichte erfahren, die in Tod und
Auferstehung wohl ihren Höhepunkt, aber nicht ihr Ende hat, da sie sich

in der Geschichte seiner Kirche fortsetzt und gerade in der Liturgie
immer wieder ihre Orientierung auf das geschichtliche Werk Jesu und
die zukünftige Vohendung erfährt. Christentum ist ja nicht primär
eine abstrakte Wahrheit oder eine Summe solcher Wahrheiten,
sondern ein Geschehen, das Heilsgeschehen, das von Gott seinen Anfang
genommen, in Christus seine Mitte gefunden hat und das nun in der
Geschichte der Kirche immer weiter vorangetragen wird. Die Kirche
ist der fortlebende und weiterwirkende Christus.

Von hier aus könnte sich allmählich ein korrekterer und klarerer
Begriff der praesentia Christi ergeben, vor allem aus ökumenischen
Rücksichten in der Terminologie der vielerorts nicht ohne Grund
abgelehnten Transsubstantiationslehre, die zu allem Überfluss auch

1 Art. 5, 6, 7.



— 157 —

noch definiert ist. (D 884). Christus ist gegenwärtig in der liturgischen
Handlung, bei der Feier der Eucharistie sowohl in der Person dessen,
der den priesterlichen Dienst vollzieht1, er ist natürlich vor allem
gegenwärtig in den eucharistischen Gestalten, ist gegenwärtig mit
seiner Kraft in den Sakramenten, in seinem Wort, in der Gemeinschaft

der Kirche, wenn sie betet und singt.
Die urchristliche Zeit, in der die eucharistische Liturgie ihre

grundlegende Gestaltung erfahren hat, war von dem lebendigen
Glauben erfüllt, dass Christus als der Auferstandene und Erhöhte
unser Mittler ist, der beim Vater im Himmel für uns eintritt. Die
grossen Heilstatsachen: Leiden, Tod, Auferstehung, Himmelfahrt
und die Parusie bilden eine Einheit, die sich nicht auseinanderreissen
lässt. «Jesus Christus, der gestorben, mehr noch, der auferstanden
und zur Rechten Gottes sitzt, Er ist es, der für uns Fürsprache
einlegt». (Röm. 8, 34). Christus war nicht nur unser Bruder, sondern Er
ist es als der Erstgeborene aller, die aus dem «Tode zum Leben
übergehen». Gerade darum steht Er uns so beglückend nahe und wir dürfen

durch Ihn zum Vater gehen. Von diesem lebendigen Bewusstsein

um diese Mitte und Mittlerschaft ist die Liturgie so geprägt, dass ihre
Feier nur so wirklich verständlich wird2.

Die doppelte Aufgabe der Liturgie erscheint noch einmal
verdeutlicht, wenn darauf verwiesen wird, dass durch sinnenfällige
Zeichen die Heiligung der Menschen bezeichnet und vom mystischen
Leibe Christi (also von Haupt und Gliedern) der gesamte öffentliche
christliche Kult vollzogen wird. Eine endgültige Definition der Liturgie,

um die bekanntlich noch in der Theologie gerungen wird, wagt
auch das Konzil nicht zu geben, es versucht lediglich mit grosser
Vorsicht eine Deskription und begnügt sich mit einigen, aber durchaus
nicht erschöpfenden Hinweisen auf wesentliche und hervorstechende
Merkmale. Liturgie wird beschrieben als «Vollzug des Priesteramtes
Christi ; durch sinnenfällige Zeichen wird in ihr sowohl die Heiligung
der Menschen bezeichnet und in je eigener Weise bewirkt, als auch

1 Art. 7. Die Transsubstantiationslehre ist zumindest missverständlich.
Wenn damit nicht mehr gemeint ist als die Aussage, dass in der Konsekration

Brot und Wein zu Leib und Blut Christi werden unter Beibehaltung
ihrer empirisch erfahrbaren Wirklichkeit, dann ist das durchaus annehmbar.
Abzulehnen ist in jedem Falle die überholte, dem Mittelalter entstammende
philosophische Theorie von Substanz und Akzidenz Spezies), wenn sie
zur Ausdeutung dieses Mysteriums, vor allem hinsichtlich seines Zustandekommens

gebraucht wüd.
2 «Mediator Dei», Enzyklika Pius XII. vom 20.November 1947. In:

«Acta Apostolicae Sedis» XXIX. 1947, pp. 522, 528, 573.



— 158 —

vom mystischen Leib Jesu Christi, das heisst dem Haupt und den
Ghedern der gesamte öffentliche Kult vollzogen»1. Liturgie wird als

Gipfel dessen gesehen, dem alles Tun der Kirche zustrebt und
zugleich als Quelle, aus der ihr alle Kraft zuströmt. Die Sprache, die
hier gesprochen wird, geht nicht über die Liturgie-Enzyklika Pius XII.
hinaus, ja scheint sogar noch vorsichtiger und zurückhaltender in der

Formulierung, auch vermeidet sie, sich darauf zu beziehen, obwohl
an zahlreichen Stellen ihr Einfluss deutlich hervortritt2

Im Vergleich zur Liturgie des A.T. ist die des Neuen Bundes
erhabener und grösser, denn die priesterliche Vermittlung aller betenden

und opfernden Hingabe der Gemeinde als liturgische Gemeinschaft

geschieht durch den von Gott gegebenen, zu Gott erhöhten,
göttlichen Erlöser, den einzigen wirkhchen Hohenpriester. Dieser

ewige Hohepriester hat nach seiner Erhöhung auch die Gemeinde des

erwählten Volkes mit Seinem Heiligen Geiste erfüllt. Darum ist die

Liturgie des Neuen Bundes nicht mehr auf einen gestifteten Kultort
angewiesen. (Mal. 1, 11. Joh. 4, 20). Die heilige Versammlung der
Getauften ist vielmehr schon als solche auf Grund der Gegenwart ihres

hohenpriesterlichen Hauptes jeweils der nicht mit den «Händen
erbaute Tempel» der Gottbegegnung.

Im Hinblick auf das Schema über die Kirche zeichnet sich hier
bereits eine vertiefte und aus der Mitte der christlichen Verkündigung
stammende Schau ab, die dem Mysterium der Liturgie eher gerecht
wird als die bisherigen viel zu rationalistischen Auffassungen der

Vergangenheit, die dadurch eine Gesamtschau vermissen lassen und
Wesentliches übersehen. Dass hier keine Definition gegeben wird,
liegt im Sinne dieses Konzils überhaupt, das Definitionen und die
damit hervorgerufenen Erstarrungen und Einfrierungen in der
Terminologie vermeiden will, was früher leider so oft geschah und zu kaum
gutzumachenden Konsequenzen führte. Es wäre darüber hinaus auch

verfrüht, jetzt schon die theologische Diskussion durch eine kirchen-
amtliche Erklärung zu beenden, zumal ja auch das Schema über die
Kirche noch nicht verabschiedet ist. Besonders anzuerkennen ist der

Hinweis auf den eschatologischen Charakter der Liturgie, der bisher
fast ganz ausser Betracht gelassen war 3. Die Liturgie des Himmels
ist jedoch ein der Heiligen Schrift geläufiges Bild und wird mit der
auf Erden vollzogenen ineins gesehen. (Hebr.). «In ihr erwarten wir

1 Art. 7, Abs. 3.
2 Vgl. Anm. 2. S. 157.
3 Art. 8.



— 159 —

den Erlöser, unsern Herrn Jesus Christus, bis er erscheint als unser
Leben und wir mit ihm erscheinen in Herrhchkeit» (Phil. 3, 4; Kol.
3, 20) i.

Im nächsten Kapitel kann darum keine Abschwächung des

Bisherigen erblickt werden, sondern vielmehr eine erneute Herausstellung

der zentralen Bedeutung der Liturgie. Der Verkündigung
der Heilsbotschaft wird eine einführende und vorbereitende Funktion

im Hinblick auf die Liturgie zugewiesen. Sie ist auf die Liturgie
ausgerichtet und soll auf den Empfang der Sakramente vorbereiten.

Die Liturgie ist der Gipfel und die Mitte, aber auch die
Quelle der Kraft2. Ziel ist nach der Annahme des Glaubens und der
Taufe die Gemeinschaft zum Lobe Gottes und die Teilnahme am
Opfer und Opfermahl des Herrn.

In diesem Zusammenhang ist es hilfreich, einige Sätze aus dem

gemeinsamen Hirtenschreiben der deutschsprachigen Bischöfe
herauszuheben, die sich auf die Umschreibung und Beschreibung der
Liturgie beziehen. Hier heisst es: «Liturgia est actio Ecclesiae: Die
Kirche, in concreto die jeweils versammelte Gemeinde, die in pace
et unitate mit dem Papst und den rechtmässigen Bischöfen steht
(una cum Papa et Antistite nostro), ist Träger der liturgischen
actio». Dieser Satz ist nicht ohne weiteres aus der Lehre der Väter
ableitbar. Daraus folgt lediglich, dass die hie et nunc versammelte
Gemeinde in Verbindung mit ihrem Bischof Träger der liturgischen
Handlung und damit Kirche ist. Selbstverständlich sollen die
Bischöfe miteinander und auch mit dem Papst in Gemeinschaft
stehen, das ist der Idealfall. Doch kann diese Gemeinschaft sowohl
von unten als auch von oben her zerstört werden. Die Anwendung
eines natürlichen Führerprinzips würde der altkirchlichen Kollegialität

widersprechen.
«Liturgia est praesentia Christi: In der Feier der Liturgie ist

Christus in der Gemeinde gegenwärtig, mächtig und wirksam. Es
verdient unsere vohe Beachtung, dass die ganze Weite dieser Präsenz

der Gemeinde erfahrbar wird. Besonders muss die Gegenwart
des Herrn in Seinem Wort und in der betenden und singenden
Gemeinde (vgl.N.7) herausgestellt werden; daher die Bemühungen,
die mensa verbi, den Tisch des Gotteswortes, reicher für die Gläubigen

zu decken. Liturgia est gloria Dei et salus hominum: «Durch
sie wird Gott vollkommen verherrlicht, und die Menschen werden

1 Art. 8 und 9.
2 Art. 10.



— 160 —

geheiligt» (N.7, 2.Abs.). Liturgia est anticipatio et participatio
cultus caelestis : Sie ist die Vorwegnahme der himmlischen Liturgie.
(N. 8). Liturgia est cultus publicus: Ihr Gemeinschaftscharakter
verlangt einen wirklichen dialogischen Vollzug; der Öffentlichkeitscharakter

eine verbindliche Ordnung. Es widerspricht ihm, in der

Liturgie nur eine private Frömmigkeitsordnung zu suchen. Liturgia
est actuosa participatio mysteriorum Dei: Die liturgische Feier
setzt die innere Anteilnahme und den äusseren Mitvollzug der
Gläubigen voraus; sie haben ein Recht darauf:«. populus chri-
stianus vi baptismatis ius habet et officium» (N. 14, Abs. 1). Liturgia
est schola vitae christianae: Sie ist die hohe Schule unserer oratio
in Spiritu Sancto, unserer oblatio in caritate, unserer conversio zum
lebendigen Glauben, unseres ministerium in Beruf und Welt (N.9).
Alle Änderungen, die die Konstitution im einzelnen vorsieht, dienen
der grösseren Verständlichkeit, Klarheit, Durchsichtigkeit und
Einfachheit des liturgischen Vollzugs, «ut fidèles scienter, actuose et
fruetuose participent» (N. 11)x».

Wenn die deutschsprachigen Bischöfe weiter schreiben, dass es

in der Liturgiekonstitution nicht um äussere Änderungen in Foimen
und Rubriken, nicht um aufsehenerregende sichtbare Reformen,
nicht um eine neue Seelsorgsmethode, nicht nur um die Lösung des

alten Problems der Muttersprache, nicht um die actuosa participatio
des Gottesvolkes in äusseren Dingen, nicht um Brevierverkürzung
oder Konzelebration oder Laienkelch geht, dann bleiben hier doch
zahlreiche Fragen unbeantwortet. Um äussere Dinge kann es primär
überhaupt nicht gehen, das Äussere ergibt sich aus dem Innern. Es

ist nur Rahmen, Kleid, ja vielleicht nur Saum des Gewandes. Aber
Reformen können sich auch nicht in unwesentlichen und kaum in
Erscheinung tretenden Dingen erschöpfen, dazu brauchte es weder
ein Konzil noch solch feierliche Verlautbarungen. Es könnte damit
der Anschein erweckt werden, dass die Reformen gar nicht notwendig

und nur unwesentlich sind, dass die Kirche gegenüber berechtigten

Forderungen und Reformwünschen weiterhin in Selbstgefälligkeit
und Unbussfertigkeit verharren will. Alles, was gerade im

deutschen Sprachraum und in Frankreich von aufgeschlossenen und
verantwortungsbewussten Theologen geschrieben wurde, müsste
damit unglaubwürdig werden, denn jedermann spürt es nur allzu deutlich,

wie sehr eine Reform des liturgischen Lebens von Grund auf
erforderlich ist.

1 Liturgisches Jahrbuch, XIV. 1964, Heft 1/2, Seite 88-89.



— 161 —

Zudem wäre die Vorschrift eines wirklich dialogischen Vollzugs
der Liturgie bei all den gemachten Einschränkungen ohne jeden
Sinn. Wie soll es zwischen Partnern einen echten Dialog geben, die
einander nicht verstehen oder nur oberflächlich durch vielfältige
und künstliche Brücken, doch im Grunde eigentlich beziehungslos
zueinander bleiben

Auch wird hier nicht einfach eine neue Seelsorgsmethode
gemeint sein können, sondern eine völlige, wirklich tiefgreifende,
umfassende und wagemutige Reform der ganzen Seelsorge. Damit aber
bleibt auf das innigste verbunden die Lösung des Problems der
Muttersprache, das viel weiter ausgreift, als es zunächst den
Anschein hat, das vor allem aber nicht mit Teilzugeständnissen abgetan
werden kann. Die Erfahrung im alt-katholischen Raum hat gelehrt,
dass die Muttersprache allein nicht einmal ausreicht, dass darüber
hinaus die Einbeziehung des ganzen menschlichen Lebensraumes
notwendig ist, das wirkliche Mittun der Gläubigen, zu dem die Muttersprache

lediglich die Funktion einerVoraussetzung undVorbedingung
erfüllt. Die Liturgie ist doch in ihrem bisherigen Vollzug offensichtlich

lebensfremd und die unwesenthchen Zugeständnisse der Konstitution

werden sie daraus nicht befreien. Wer versteht die Liturgie in
der gegenwärtigen Gestalt aus sich heraus, wer erkennt in den
stilisierten Formen noch das Mahl des Neuen Bundes, wer fühlt sich noch
in der Gabenbereitung zum persönlichen Einsatz gerufen Was werden

darum Kompromisse nützen, die weder die Verständlichkeit des
Ganzen herbeiführen noch das Mittun erreichen können

Die seit langem berechtigte Kritik u.zw. nicht nur an der
römischen Liturgie, sie sei zu sehr mit Recht und Gesetz vermengt,
zu viel rubriziert und darum erstarrt, wird weiter bestehen bleiben.
Vielfach begnügte man sich mit einem äusserlich korrekten und vor-
schriftsmässigen Vollzug, was z.B. für die Gläubigen selber lediglich
bedeutete, körperlich anwesend zu sein. Nun aber soll danach
getrachtet werden, dass sie «bewusst, tätig und mit geistlichem
Gewinn daran teilnehmen»1. Das ist ein klares und erstrebenswertes
Ziel, doch die bisher genannten Mittel, es zu erreichen, sind
offensichtlich unzureichend. Das Verhältnis von Liturgie und privater
Frömmigkeit sowie den Andachtsübungen des christlichen Volkes -
ein alter und immer neuer Zankapfel - erfährt eine sehr erfreuliche
Klarstellung2. Man hat oft gemeint - man vergleiche nur die aske-

1 Art. iL
2 Art. 12 und 13.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3,1964. 11



— 162 —

tische Literatur in der Auseinandersetzung mit der liturgischen
Bewegung - und es vor allem praktiziert, die Liturgie schade der
persönlichen Gottbegegnung, man hat objektive und subjektive
Frömmigkeit als unvereinbare Gegensätze einander gegenübergestellt.
Die Liturgie war zu fremd und zu fern geworden, um aus ihr und in
ihr wirklich zu leben und die verkleinerten Masse des Persönhchen
in die Weite und Katholizität des Ganzen zu vergrössern und zu
erheben. Welche Frucht könnte daraus fliessen, wenn sich alles ausserhalb

der Liturgie dem Kirchenjahr einfügt, sich mit ihr harmonisch
zusammenfügt, aus ihr hervorquillt und zu ihr hinführt! Alle
Frömmigkeit im persönlichen Beten und in der Meditation und

geistlichen Lesung muss von ihrer Mentalität geprägt sein, denn sie

hat den absoluten Primat.
Das neue Verständnis der Kirche und ihrer Liturgie erfordert

vor allem, dass sich die einzelnen immer, auch im stillen Kämmerlein,

in noch so grosser Vereinsamung als Glieder des heiligen Gottesvolkes

verstehen, als Teile eines Ganzen. Diese Geisteshaltung muss
dort, wo sie noch nicht vorhanden ist, geweckt und, wo sie bereits
Wurzeln geschlagen hat, sorgfältig gepflegt werden, denn dies ist
eine Verpflichtung, die aus dem Wesensmerkmal der Katholizität
der Kirche hervorquillt. Selbstverständlich ist wahre Frömmigkeit
ohne das persönliche Verhältnis des Menschen zu Gott nicht möglich,

aber diese beiden Arten der Frömmigkeit müssen sich ergänzen,
gegenseitig immer wieder neu befruchten und sich vor allem nicht
ausschliessen.

Die Wege, die zur Verwirklichung der angegebenen Ziele
gewiesen werden, bestehen in der liturgischen Bildung und damit
verbundenen aktiven Teilnahme des christlichen Volkes an den liturgischen

Feiern1. Dem Volk wird ausdrücklich das Recht und das Amt
der Teilnahme zugesprochen. Um das zu erreichen, wird zunächst
eine gründliche liturgische Ausbildung des Klerus verlangt2.
Liturgiewissenschaft - bisher ein verkümmertes Stiefkind vieler
theologischer Lehranstalten - soll jetzt zu den Hauptfächern zählen und
sowohl unter theologischem und historischem wie auch geistlichem,
seelsorglichem und rechtlichem Gesichtspunkt behandelt werden.

Die Dozenten sollen auf ihr Fach durch eine gediegene Ausbildung

an einem liturgischen Institut ausgebildet werden. Hier soll
auch wie bei den anderen theologischen Fachgebieten eine spezielle

1 Art. 14.
2 Art. 15.



— 163 —

Graduierung vorgesehen werden. Nach einem Kommentar von
Josef Andreas Jungmann1 bedeutet das allerdings nicht, dass

Liturgiewissenschaft hinsichtlich der Bedeutung und Stundenzahl
mit der dogmatischen Theologie auf eine Stufe gestellt, sondern ein
gewisses Stundenmass und die Verpflichtung zu Prüfungen gesichert
werden soll. Was aber viel bedeutsamer erseheint, ist die Forderung,
dass die Dozenten der Dogmatik, der Bibelwissenschaft, des
geistlichen Lebens und der Pastoraltheologie den inneren Zusammenhang
mit der Liturgie aufzeigen sollen. Von hier aus wird eine Befruchtung

und Neubelebung der ganzen Theologie zu erwarten sein, wie
sie bereits dort beobachtet werden kann, wo man schon vor dem
Konzil diese Grundsätze eingehalten hat. Besonderer Akzent wird
auch auf die praktische Liturgieerziehung in den Seminarien und
auf entsprechende Hilfsmittel für den Seelsorgsklerus gelegt, damit
also die Arbeit der pastoralliturgischen Institute auch konziliar
anerkannt und gefördert.

Es wird dabei im Ganzen nicht ausbleiben können, die Studienpläne

und Prüfungsordnungen der theologischen Fakultäten und
Priesterseminare völlig neu zu erstellen und mehr vom Zentrum des

Mysteriums Christi und der Heilsgeschichte aus eine viel mehr
schriftgemässe und aus den Vätern und der Liturgie gespeiste Theologie

zu betreiben, als sich wie bisber mit mittelalterlichen Systemen
zu beschäftigen, die ihren heidnischen und allzu verstandesmässigen
Ursprung nicht verleugnen können.

Die Konstitution über die heilige Liturgie nötigt zu einem Rückblick

auf die liturgische Bewegung, die in der römisch-katholischen
Kirche verhältnismässig spät einsetzt im Gegensatz zu unserer
eigenen Kirche2. Gewiss haben wir noch einige gemeinsame Ansätze
durch die Bestrebungen aus der Aufklärungszeit und die katholischen

Erneuerungstendenzen aus dem vergangenen Jahrhundert,
die jedoch kaum zum Zuge kamen. Erst nach dem ersten Vatikanischen

Konzil erfolgte im deutschen alt-katholischen Bistum
eine weit in die Zukunft weisende liturgische Reform durch die
Herausgabe eines liturgischen Gebetbuchs in deutscher Sprache
(1885) und schliesslich des dazu gehörigen Altarbuchs (1888), das

1 Art. 16 und «Anmerkungen zum Text der Konzilskonstitution «Über
die heilige Liturgie» von Josef A. Jungmann und Johannes Wagner in:
Liturgisches Jahrbuch, XIV. 1964, Heft 1/2, Seite 91.

2 Adolf Küry, Zur liturgischen Bewegung der römisch-katholischen
Kirche im deutsehen Sprachgebiet. Internationale Kirchliche Zeitschrift,
1952, Seite 65 ff. und 1955, Seite 165 ff.



— 164 —

die Muttersprache auch bei der Feier der hl. Eucharistie ermöglichte,
nachdem sie zuvor bereits bei der Spendung der Sakramente und
für die Vespern und übrigen Tagzeiten sowie für das Rituale nach
Ausgabe der entsprechenden Bücher gestattet worden war1.
Unbeabsichtigt werden diese Reformen jetzt, wenigstens teilweise durch
das zweite Vatikanische Konzil gut geheissen und bestätigt, wenn
man sich auch noch nicht zu letzten Konsequenzen durchringen
kann. Die Forderung Pius X. zur aktiven Teilnahme des Volkes an
der Liturgie wurde zuerst überhaupt nicht verstanden, ja liess sogar
andere Auslegungen zu, die bis in die Zeit des zweiten Weltkriegs
hinein vielerorts durch Ordinariate vertreten wurden und zu
böswilligen Behinderungen der liturgischen Bewegung geführt haben.
Mit welchen Schwierigkeiten gekämpft werden müsste, können nur
jene ermessen, die sich schon damals dieser Bewegung verschrieben
haben. Über allem Bemühen und allen erzielten und noch recht
bescheidenen Erfolgen schwebte das Damoklesschwert der kirchlichen
Zensuren und einer an die Inquisition grenzenden Beargwöhnung.
Das erwähnte Hirtenschreiben der deutschsprachigen Bischöfe
versucht eine Rehabilitierung jener Männer, ohne einzelne Namen zu
nennen - es wären zu viele -, die vielfach zu unblutigen Märtyrern
für die gute Sache geworden sind.

Der Versuch der sogenannten «Gemeinschaftsmesse» (1921) in
der Form einer Missa dialogata oder recitata erwies sich als rein
akademisch und war trotz anfänglicher Begeisterung nicht geeignet,
einen echten Gemeinschaftsvollzug zu erreichen oder gar in die
Breite zu wirken. Damals glaubte man noch, es würde genügen,
einfach die alten Formen aus ihrer Erstarrung zu lösen und damit
schon alles getan zu haben. Man hielt die Liturgie noch für etwas
Unveränderliches wie die Heilige Schrift und sah gerade darin ihre
Würde. Aber nur zu bald erkannte man, gerade auch durch che

intensivere Beschäftigung mit ihr und die Ergebnisse einer gründlichen

wissenschaftlichen Forschung, dass sie etwas Gewordenes und
Gewachsenes war, das auch weiterem Werden und Wachsen
unterworfen sein will und muss. Die Art der «Gemeinschaftsmessen» in
ihren vielerlei Formen verursachte in den Gemeinden wenig neues
Leben und schon gar nicht einen seelischen und geistlichen Auf-

1 Die Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz genehmigte
schon 1880 eine Liturgie, die hauptsächlich auf Bischof Eduard Herzog
zurückzuführen ist. In Holland erscheint erst 1909 ein Missale in der
Landessprache.



— 165 —

bruch, ja sie selbst schienen auf die Dauer unmöglich mit den Texten
und Rubriken des Missale Romanum und der Ungeschicklichkeit
derjenigen, die sie zu gestalten hatten. Die unnatürliche Situation
einer nur scheinbaren Gemeinschaft zwischen Priester und Gemeinde,

dürftig überbrückt durch einen nicht immer sehr glücklich
gewählten Lektor konnte auf die Dauer nicht befriedigen und blieb
ein Stück- und Flickwerk. So reifte dann allmählich die Erkenntnis,
dass die Kirche wie früher das Recht haben müsse, eine der heutigen
Zeit und ihrer Struktur angemessene Liturgie zu gestalten, also eine

Liturgiereform durchzuführen.
Diese Reform müsste eine gewisse Lockerung und Wandlung

in den wandelfähigen und zeitbedingten Elementen der Liturgie mit
sich bringen. Die Konstitution des Konzils durchbricht überraschend
die Fesseln der tridentinischen LiturgiereformJ und nimmt
ausdrücklich auf ältere Traditionen Bezug. Gerade in der ältesten Zeit
war ja die Liturgie nicht uniform. Eine gewisse Vereinheitlichung
wird gewiss von Segen sein, wie ja gerade die tridentinische Reform
hier grosse Verdienste um die Bewahrung der Einheitlichkeit und
Unversehrtheit der Liturgie gegenüber den zersetzenden Tendenzen
der darauf folgenden Geistesbewegungen erworben hat, aber das

Ziel muss immer nach dem Prinzip der Katholizität die Einheit in
der Vielfalt sein, nicht die Einerleiheit. Denn alles Lebendige beruht
auf der Spannung zweier Pole, die sich zu einem Ganzen vollenden
und ergänzen. Die christliche Botschaft hat sich ja vor allem auch
in ihrer Liturgie mit den Kulturen der verschiedenen Zeiträume und
Völker zu verknüpfen. Auf dieser Linie liegt auch che Bestimmung,
nach der es jetzt den zuständigen Bischofsvereinigungen zukommt,
die Liturgie für ihre Gebiete, allerdings innerhalb festgelegter Grenzen,

selbständig zu ordnen. Diese Prinzipien sind in der liturgischen
Gesetzgebung Roms ungewöhnlich und völlig neuartig, obwohl sie

den Prinzipien der alten Kirche entsprechen, die aber entweder in
Vergessenheit geraten waren oder aber fallen gelassen wurden, weil
sie dem bisherigen Zentralismus hinderlich im Wege standen2. Hier
bleiben auch noch zahlreiche Fragen offen, weil das Konzil bisher

1 Art. 21.
2 Art. 22. Die bisherige Beschränkung des liturgischen Bischofsrechts,

wie sie bisher angewendet wurde (CIC can. 125), scheint aufgehoben.
Teilweise kommt es bereits zu neuen Regelungen, allerdings nicht immer klar
und eindeutig, was auch darauf zurückzuführen ist, dass das Schema über die
Küche sowie das damit zusammenhängende Schema über die Bischöfe und
die zu bildenden Bischofsvereinigungen noch aussteht.



— 166 —

noch nicht endgültig über die Verfassung und Rechtsstellung dieser

Bischofsvereinigungen beschlossen hat. Hier befriedigen auch keine
Kompromisse und nur eine begrenzte Abschwächung des bisherigen
Zentralismus, sondern nur eine entschiedene Rückkehr zur
Kollegialität der alten Kirche und der früheren Autonomie.

Der im weiteren Text aufgestehte Grundsatz, der bei der

Erneuerung der Liturgie angewendet werden soll, «gesunde Überlieferung

wahren und berechtigtem Fortschritt die Tür auftun»,
entspringt einem ausserordentlich gesunden und klugen Reformeifer.
Jede Reform, die aus der Kontinuität herausfällt, verfehlt ihr Ziel,
wird notwendig scheitern und nicht nur Rückfälle, sondern
ausgesprochen Verschlimmerungen und Verformungen im Gefolge haben.
Auch werden dabei sorgfältige theologische, historische und pastorale

Untersuchungen gefordert vor jeder Revision und darüber hinaus

die Beachtung der allgemeinen Gestalt- und Sinngesetze der

Liturgie sowie die Erfahrungen aus den letzten Liturgiereformen
und den schon früher gewährten Indulten. Eine ziemliehe Abschwächung

der grossen tragenden Gedanken jedoch ist die Motivierung
mit einem «wirklichen und sicher zu erhoffenden Nutzen» für die
Kirche. Es ist doch wohl hier kaum der Ort, Nützlichkeitserwägungen

anzustellen, wenn es um die Erneuerung der lebendigen
katholischen Kirche geht, wo das religiöse Leben durch die liturgische
Erneuerung gestärkt werden soll, wo die Gläubigen in den Fährnissen
einer grossen Glaubensbedrängnis wieder den Weg finden sollen zu
dem in der Liturgie wirkenden und gegenwärtigen Herrn, der den
Tod überwunden hat. Kann es eigentlich angebracht sein im Anbhck
des Heilsmysteriums so profan und abseitig von Nutzen zu
sprechen, ja gibt es eigenthch, um in dieser Ausdrucksweise einmal zu
bleiben, jemals einen grösseren Nutzen für den Menschen, als sich
hineinnehmen zu lassen in das Zentrum des Glaubens, in das göttliche

Heilsgeschehen, indem wir die Liturgie mitvollziehen in tieferem

Verständnis und im Gehorsam gegen sein Wort, im Mitopfern
als Gheder seines Leibes, in der Gemeinschaft aller Brüder und
Schwestern am gleichen Tisch

Selbstverständlich und im Sinne der Kontinuität sollen die
neuen Formen organisch aus den alten hervorwachsen und zwischen
den Riten der unmittelbar benachbarten Gebiete allzu auffallende
Differenzen vermieden werden1. Christus, der verklärte Herr, ist das

Lebensprinzip, das die ganze Kirche durchwaltet, das die einzelnen
1 Art. 23.



— 167 —

Glieder über ahe natürlichen Unterschiede hinweg zu einer inneren
Einheit zusammenschliesst. Nicht die Kirche als die äusserlich sichtbare

vollkommene Gemeinschaft und Gesellschaft, sondern die
Kirche als der von Christus belebte und durchwirkte Leib des Herrn,
als die Braut, die Christus in seinem Blute von allen Sündenmakeln
rein gewaschen hat, als der geisterfüllte Tempel, der auf dem
Eckstein Christus errichtet worden ist, als das heilige Volk Gottes und die
heilige Priesterschaft, die Gott durch Christus wohlgefällige Opfer
darbringt, diese Kirche steht in der Herzmitte der christlichen
Betrachtung. Der einzelne wird zum Opfernden nur als Glied der
Kirche, der Gemeinschaft, die mit ihrem Haupte Christus in lebensvoller

Gemeinschaft steht. Dieser Organismus ist gegliedert,
allerdings gibt es hier keine Bürokratie, sondern Hierarchie in der
ursprünglichen Bedeutung als heiligen Ursprung, als gesegneten
Beginn (r\ lega c\q%r\). Dabei wird uns deutlich, dass es sieh hier nicht
darum handeln kann, einer Vorliebe des Geschmacks folgend, nur
iigendwelche Feierlichkeit zu entfalten. Es geht hier vielmehr darum,

die liturgische Feier zu einer einfachen, aber durchschaubaren
und verstehbaren Gestalt kommen zu lassen. Unser Denken muss
hinausgehen über die Vorstellung von der soeben noch garantierten
dogmatischen Gültigkeit des Sakramentes in die grosszügige
Vorstellung von der personalen Gegenwart des Herrn in seiner Kirche,
seinem Offenbarungswort, dem in der heiligen Handlung hier und
jetzt geschehenden Erlöserwerk und der Würdigung solcher
Gegenwärtigkeit durch Zuruf, Lied und Gebet. Die Bemühung um die
Plastik dieser gnadenhaften Vorgänge unter Wahrung jener
Einfachheit, die das Geschehen transparent bleiben lässt, ist nicht als
ästhetisches Moment zu vei stehen, sondern als Äusserung des Glaubens,

der Liebe und der gehorsamen Anerkennung der Gnadenerweise

Gottes.
Besonders stellt die Konstitution die Bedeutung der Heiligen

Schrift für die Liturgie heraus; eigentlich eine Selbstverständlichkeit,

wenn auch nicht in der geschichtsbedingten gegenwärtigen
Situation. Denn die Liturgie lebt ja ganz aus der Bibel, nicht nur in
den Lesungen und Psalmen, sondern auch in den aus ihr geformten
Gebeten und den aus ihr hervorgehenden Handlungen und Zeichen.
Die Heilige Schrift muss darum vor allem wieder zum Lebensbuch
aller Gläubigen werden. Liturgische Bewegung und Bibelbewegung
sind nicht voneinander zu trennen1.

1 Art. 24.



— 168 —

Die Revision der liturgischen Bücher wird in naher Zukunft
(«baldigst») angekündigt und nicht wie bisher nur der Ritenkongregation,

sondern Fachmännern «aus den verschiedenen Gegenden des

Erdkreises» übertragen und auch die Befragung der Bischöfe
angeordnet. Das scheint ein ganz bedeutender Fortschritt zu sein, der

allerdings durch das Motu Proprio des Papstes vom 25. Januar 1964

als erste Durchführungsverordnung wesentlich beeinträchtigt wird.
Dieses Dokument entspricht keineswegs den gehegten Erwartungen.
Besonders befremdend ist die Weisung, nach der alle Übertragungen
lateinischer Texte in die Landessprache der Approbation durch die
Ritenkongregation und das Heilige Offizium bedürfen. Allerorten
entstand Unsicherheit und Unklarheit, da die neuen Weisungen
einen Gegensatz zur Konzilskonstitution enthielten. Die italienische
Presse sehrieb von einem Widerspruch, in Frankreich und Australien
haben die Bischöfe bereits vor dem Erlass des Motu proprio bischöflich

approbierte Übersetzungen zugelassen, worauf es zu wiederholten

und heftigen Pressedebatten kam. Die deutschsprachigen
Bischöfe haben zuerst in Österreich (3.Februar in Wien), dann in
Deutschland (17. bis 19.Februai in Hofheim) und in dei Schweiz

(am 16. und 17. Februar in St. Maurice) im Sinne der Konzilskon-
stitufcion ihre Durchführungsbeschlüsse gefasst. Der offizielle Text des

Motu proprio, der nachher erst erschien, soll mit der Konstitution
in vollem Einklang stehen, wie auch ein im «Osservatore Romano»
erschienener Beitrag von angeblich höchster Stelle.

Der Gemeinschaftscharakter der Liturgie wird deutlich betont
und dem Missverständnis begegnet, als könnte es sich hier um
private Angelegenheiten handeln. Die Feier der hl. Eucharistie hat in
jedem Falle - auch wenn sie gleichsam privat gefeiert wird - öffentlichen

und sozialen Charakter. Einer solchen privaten Zelebration
ist ihre Feier in Gemeinschaft im Rahmen des Möglichen
vorzuziehen1. Auch wird die ursprüngliche Aufteilung der liturgischen
Funktionen wieder ganz ernst genommen. Jeder hat seine besondere

Aufgabe zu erfüllen und all das und nur das zu tun, was ihm aus der
Natur der Sache und nach den liturgischen Regeln zukommt2. Der
heutige Missstand basiert auf den Gepflogenheiten der Privatmesse.
Wir fragen hier, ob das wohl in Zukunft bedeuten könnte, dass der
Zelebrant nun nicht mehr Introitus, Graduale, Offertorium und
Communio wird füi sich still lesen müssen, wenn sie vom Chor ge-

1 Art. 26, 27.
2 Art. 29, 1.



— 169 —

sungen oder von einer Schola rezitiert werden. Soll die liturgische
Einzelfunktion wirklich ernst genommen werden, dann muss diese

Konsequenz jedenfalls gezogen werden. Auch das wird sehr dazu
beitragen, die Liturgie wieder übersichtlicher und verständlicher zu
machen.

Für den liturgischen Dienst wird Frömmigkeit und in ihrem
Interesse Ordnung gefordert. Darum sollen alle, die an den liturgischen

Funktionen beteiligt sind, in den Geist der Liturgie eingeführt
und in ihren einzelnen Aufgaben unterwiesen werden1. Besondere

Sorgfalt soll auch den Akklamationen des Volkes, den Antworten,
dem Psalmengesang, den Antiphonen, den Liedern sowie auch den

Handlungen und Körperhaltungen gewidmet werden. Auch für das

heilige Schweigen wird eindringlich eingetreten. Wenn sich dies

allerdings nur auf den Kanon beziehen sollte, so muss das vom
Standpunkt gesunder liturgischer Erneuerung abgelehnt werden2.

Auch sollen in der Liturgie künftig alle Personen- und
Standesunterschiede unberücksichtigt bleiben. Das wird sich hoffentlieh auf
die noch mancherorts üblichen Klassen bei Trauungen und
Bestattungen auswirken, die nur den Geist schnöder Gewinnsucht und
geistlichen Krämertums offenbaren 3.

Die nun folgenden Regeln aus dem «belehrenden und seelsorglichen

Charakter der Liturgie» betonen vor allem, dass sie dem
gläubigen Volk die frohe Botschaft zu verkünden hat, worauf es mit
Gesang und Gebet antwortet. Die Liturgie ist damit eine Quelle des

Glaubens und der Hinwendung zu Gott. Wenn allerdings davon die
Rede ist, dass der Priester in der Rolle Christi an der Spitze der
Gemeinde Gebete an Gott richtet, die im Namen des ganzen Volkes
und aller Umstehenden gesprochen werden sollen, dann ist diese

Einleitung gewiss nicht dazu angetan, viele der nun folgenden
Weisungen verständlich zu machen. Ja, hier zeigt sich offensichtlich die
grösste Inkonsequenz dieser Konstitution und die Kapitulation in
ganz entscheidenden Fragen vor harten und kompromisslosen
Gegnern, die auch nicht einen Fuss breit zurückweichen wollen, indem der
Mutterspiache nur ein sehr geringer und enger Raum innerhalb dei
Liturgie zugebilligtwird, so dass der Priester durch aus nicht so erscheinen

kann, wie es vorher in beredten Worten zum Ausdruck kam4.

1 Art. 29, 2.
2 Art. 30 und 31.
3 Art. 32.
4 Art. 33.



— 170 —

Darüber können auch die Regeln nicht hinwegtäuschen, die für
die Umgestaltung der Riten gegeben werden, an die sich die post-
konziliare Kommission - offiziell «Konsilium zur Durchführung der

Konstitution über die Heilige Liturgie» - zu halten haben wird1.
«Die Riten mögen den Glanz edler Einfachheit an sich haben

und knapp, durchschaubar und frei von unnötigen Wiederholungen
sein. Sie seien der Fassungskraft der Gläubigen angepasst und sollen
im allgemeinen nicht vieler Erklärungen bedürfen»2. Dieser Grundsatz

erscheint gesund und befreiend. Ohne jede Erklärung wird man
nicht auskommen, das liegt in der Natur der Sache begründet, aber
die Riten sollten so beschaffen sein, dass man möglichst weniger
Erklärungen bedarf. Wer könnte das vom heutigen römischen und
vielfach auch alt-katholischen Ritus sagen Er ist weder
durchschaubar noch der Fassungskraft der Gläubigen angepasst noch
ohne Bedürfnis nach vielen Erklärungen. Alle Messerklärungen sind

zum Scheitern verurteilt, das grundsätzliche Missverstehen bleibt,
wenn hier nicht wirklich Abhilfe geschaffen wird. Sonst wird man
im günstigsten Fall ehrfürchtig dem Ablauf der heiligen Gebärden
beiwohnen oder ihn völlig resigniert über sich ergehen lassen oder

gar überhaupt ganz abschalten. Das ist doch die wirkliche Situation.
Wie sinnlos sind die vielen Umwendungen des Priesters bei der
Zelebration zur Wand hin statt zur Gemeinde gewendet! Man mag
noch so euphemistisch reden, in Wirklichkeit wird man das Gefühl
des Formalismus nicht los. Erklärungen können hier nicht helfen,
sondern nur eine klare Gestalt und ein «knapper, durchschaubarer
und von unnötigen Wiederholungen freier» Vollzug der Liturgie.
Woran dabei im einzelnen zu denken ist, kann hier nur angedeutet
werden, zumal in der alt-katholischen Liturgiereform viele berechtigte

Wünsche seit langem, wenigstens grundsätzlich erfüllt sind.
Nur einiges sei genannt, so beispielsweise die Veieinfachung des

Pontifikalritus, die Beseitigung unnötiger Längen durch mehrere
Oiationen, die manchmal genau dasselbe aussagen, desgleichen die

Beseitigung unverständlicher Riten, wie die Vermischung einer
Hostienpartikel mit dem konsekrierten Wein, die heute jeden Sinn
verloren hat. Dazu kommen die zahlreichen aus der privaten Zele-

1 Dieses Konsilium wurde im Motu proprio « Sacram Liturgiam » vom
25. Jänner 1964 mit der Aufgabe betraut, die Bestimmungen der Konstitution

«auf bestmögliche Weise» durchzuführen. Inzwischen sind die Mitglieder
ernannt. Es gehören ihm an: 10 Kardinäle, 28 Erzbischöfe und Bischöfe und
5 Priester.

2 Art. 34.



— 171 —

bration stammenden vorbereitenden und Apologienx beinhaltenden
Gebete, wie vor der Verkündigung des Evangeliums, der Bereitung
der Opfergaben und der Vorbereitung auf den Empfang der heiligen
Kommunion. Besonderer Wert muss auf die enge Verbindung
zwischen Ritus und Wort gelegt werden. Beide haben einander zu
ergänzen und in ihrer Aussagekraft zu stützen2.

Die Lesungen aus der heiligen Schrift sollen künftighin «reicher,
mannigfaltiger und passender eingerichtet werden»3. Das ist auch
für die Pflege eines echten und intensiven geistlichen Lebens der
Gläubigen von grösster Bedeutung und entspricht dem echten und
ursprünglichen reformatorischen Anliegen in besonderer Weise. Vor
allem ist hier eine Ausgestaltung des Wortgottesdienstes durch
vermehrte und manchmal auch besser gewählte Perikopen gemeint,
wie sie in dem neuen Altarbuoh der deutschen Alt-Katholiken4 in
einem VierJahreszyklus verwirklicht wurde. Allerdings wird dahin
ein noch recht weiter Weg sein und man wird sich nicht leicht von
einer recht schematischen Auffassung und zuweilen ungeschickten
Anordnung zu lösen imstande sein. Auch sind die Meinungen noch
recht geteilt, ob man einen Drei- oder Vierjahreszyklus wählen soll,
obwohl inzwischen recht beachtliche Ausarbeitungen vorliegen. Darüber

kann jedoch erst zu einem späteren Zeitpunkt endgültig durch
das «Konsilium» entschieden werden. Zuvor müssen auch durch die
Bischofsvereinigungen die entsprechenden muttersprachhchen
Übersetzungen vorbereitet werden, die dann nach dem Motu proprio
sowohl von der Ritenkongregation als auch vom Heiligen Offizium zu
approbieren sind. Die jetzt zur Verfügung stehenden muttersprachhchen

Texte besitzen nur eine vorläufige Approbation5.
Für die Predigt, die jetzt nach dem Motu proprio in allen Messen

an Sonn- und Feiertagen vorgeschrieben ist, werden Richtlinien ge-
1 Unter «Apologien» versteht man Schuld- undUnwürdigkeitsbekennt-

nisse mit der Bitte um Erbarmen und Vergebung, die der Priester an
verschiedenen Stellen der Liturgie einzuschalten hat. Sie treten zuerst in der
gallischen Liturgie und im Orient auf und dringen vom 9. bis 11. Jh. auch
in die römisch-fränkische Liturgie ein und machen sie unübersichtlich.

2 Art. 35.
3 Art. 35, 1.
1 Art. 35, 1 und 2. - Vgl. Altarbuch für die Feier der heiligen Eucharistie

im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland. Bonn 1959.
5 Vgl. Schürmann, Eine dreijährige Perikopenordnung für Sonn- und

Festtage. In: Liturgisches Jahrbuch II, Seite 58—72. - Kahlefeld, Ordo
Lectionum Missae I und IL In: Liturgisches Jahrbuch III, Seite 54-59 bzw.
301—309. - Frénaud, LesPéricopes Evangéliques dominicales et fériales. In:
Liturgisches Jahrbuch IV, Seite 210-229.



— 172 —

geben, die uns selbstverständlich erscheinen, aber innerhalb der
römisch-katholischen Kirche durchaus nicht so selbstverständlich
sind, wenn man die Praxis noch gar nicht so entfernt liegender
Pfarr- und Ordenskirehen betrachtet, selbst innerhalb des deutschen

Sprachraums, gar nicht zu reden von solchen innerhalb der romanischen

Länder, so dass manche unfreundliche Kritik an den Zuständen

der römisch-katholischen Kirche hier sicherlich nicht unberechtigte

Anhaltspunkte finden konnte.
Die «Hinweise» während der liturgischen Feier, die Erklärungen

und Anleitungen gleichkommen und vor allem aus den
Rundfunkgottesdiensten bekannt sind, deuten darauf hin, dass ein grosser
Teil der grundsätzlichen Reformen der Konstitution wird nicht
erfüllt werden können. Eine entschiedene Reform hätte hier erreichen
müssen, dass die Liturgie aus sich selbst heraus verständlich ist und
keiner allzu grossen Einführungen und Hinweise mehr bedürfte.
Der gegenwärtige Papst hatte noch als Kardinal und Erzbischof von
Mailand in seinem Fastenhirtenbrief von 1958 auf diese Tatbestände
hingewiesen: «Das Hindernis (zum vollen Verstehen der Liturgie)
kommt hauptsächlich von der Form Die Mannigfaltigkeit in der
Gestalt, die dramatische Entfaltung der Zeremonien, der hieratische
Stil der Sprache, der ständige Gebrauch des Zeichens und des

Symbols, die theologische Tiefe der Worte und der sakramentalen
Handlungen : alles scheint sich zu verschwören, um das Verständnis
der Liturgie zu erschweren, besonders für den modernen
Menschen .i)1.

Wertvoll und völlig neuartig ist die Einführung von
Wortgottesdiensten, einer Art Vigilien, vor den höheren Festen, im
Advent oder in der Quadragese sowie an Sonn- und Feiertagen, wie
sie bereits in kleineren Kreisen geübt werden und grossen Segen aus-

1 G.Montini, Fastenhirtenbrief 1958 über die liturgische Erziehung. In:
Liturgisches Jahrbuch VIII. Seite 176.

Die Mittel, die bisher angewandt wurden, die Liturgie dem Volke
näherzubringen, krankten an ihrer Unzulänglichkeit. Vermehrte Übersetzungen,
Erklärungen, möglichst durch einen «Kommentator», um Sinn der Gebete
und Riten aufzuhellen, sind ein deutlicher Beweis gegen die entleerte
Bedeutung eines Brauchtums, das in Wahrheit das Mysterium ausdeuten soll
und nun selbst gedeutet werden muss. Die Liturgie krankt vielfach an Überfülle.

Worte, Gebärden und Zeichen sind zu zahlreich, um noch wirken zu
können. Der Grund liegt darin, dass die gegenwärtigen Riten durch Anhäufungen

entstanden sind und nicht durch weitere Anhäufungen durchschaubarer

gemacht werden können.



— 173 —

zustrahlen vermögen. Hier liegt wohl der wertvollste Ansatzpunkt,
die Gläubigen wieder an das Beten der Kirche heranzuführen und
das eigene Beten aus der Heiligen Schrift und dem Gebetsschatz der
Kirche neu zu befruchten, aber auch in Fällen, wo kein Priester zur
Verfügung steht, einen entsprechenden Gottesdienst einzurichten,
wie es die Synode der deutschen Alt-Katholiken 1877 mit der Schaffung

eines Laiengottesdienstes versuchte. Von hier aus könnte auch
die vielfach noch sehr notwendige Erneuerung und Verlebendigung
der «Volksandachten» ausgehen1.

Alle Hoffnungen auf einen breiteren Raum für die Muttersprache

innerhalb der Liturgie sind jedoch nicht in Erfüllung
gegangen, selbst die gemässigtesten nicht, wie gerade auch das Motu
proprio wieder von neuem beweist. Obwohl im deutschen Sprachraum

längst muttersprachliche Texte im Gebrauch stehen und von
den Bischöfen geprüft und gutgeheissen sind, bleibt es für den
Gebrauch der Volkssprache zu den Lesungen bei einem Zwischen- und
Behelfszustand. Der Reichtum des Wortes Gottes bleibt zunächst
weiter verschlossen. Diese Entscheidung mag manche überraschen,
aber wenn man die vor dem Konzil ergangenen scharfen Verordnungen

hinsichtlich des Gebrauches der Muttersprache in Betracht
zieht und den Widerstand so vieler Gremien der Kurie und auch
innerhalb des Konzils beobachten konnte, wird man darüber nicht
allzu sehr erstaunt sein. Im deutschen Sprachraum wird sich also an
den bisher gepflegten und allgemein als unzureichend empfundenen
Formen des Gottesdienstes so gut wie gar nichts ändern.

Es sei zugegeben, dass die bisher gebräuchlichen Übersetzungen
der Volksmessbücher, die hier einen seit geraumer Zeit geschaffenen
Einheitstext benützen, viele Wünsche offen lassen und vor allem
gewisse Texte, wie etwa die Orationen ausserordentliche
Übersetzungsschwierigkeiten bereiten. Auch müsste man sich wohl wie bei
der Übersetzung der Heihgen Schrift dazu durchringen, nicht nur
einfach wörtlich zu übersetzen, sondern auch zu interpretieren, im
guten Sinne zu übertragen, damit die Texte wirklich verständlich
werden und so ihren Sinn erfüllen. Sehr zu begrüssen ist auch eine

allgemein verpflichtende Übersetzung der Heiligen Schrift, die dann
bei den Lesungen Verwendung finden soll, damit der Klang der
Worte mehr und mehr in die Ohren und Herzen der Gläubigen
Eingang findet und haften bleibt. Wenn auch ein dauernder Wechsel

1 Art. 35, 4.



— 174 —

des Wortlautes bedenklich ist, so muss doch wegen des Wandels
innerhalb lebender Sprachen von Zeit zu Zeit eine gewisse Veränderung

hingenommen werden.
Man ist nun vielfach, mehr oder weniger resigniert, der

Meinung, damit wäre erreicht, was man hätte erreichen können. So

schreiben beschwichtigend die deutschsprachigen Bischöfe : «Die
Rücksichtnahme auf die vielen, die in anderen Verhältnissen leben,
haben manche Wünsche nur behutsam zur Erfüllung gebracht.
Andere bleiben noch offen»1. Man müsste eigentlich sagen, die meisten

bleiben noch offen. Es ist nämlich wirklich nicht viel gegenüber
dem bisherigen Stand, vor allem, wenn man die Mahnung
hinzunimmt, alles inzwischen so zu belassen, wie es war. Was nun die
Zukunft noch bringen kann, hängt sehr viel von den Bischofsvereinigungen

der einzelnen Sprachräume und der ihnen noch zu gebenden
Vollmacht und Autorität ab wie auch von der römischen Kurie -
nach dem neuen Motu proprio - von der Ritenkongregation und dem

heiligen Offizium, die ja noch die Approbation zu den Vorschlägen
der BischofsVereinigungen werden zu geben haben. Auch die post-
konziliare Kommission oder das Konsilium wird hier eine wesentliche

Aufgabe zu erfüllen haben, die leicht durch zahlreiche
Kompetenzschwierigkeiten nivelliert werden kann. Angesichts dieser
Ergebnisse fragt man sich mit Recht, was nun eigentlich nach so
langwierigen Vorbereitungen und noch heisseren Erwartungen in
Wirklichkeit erreicht wurde. Es ist kaum mehr, als im deutschen Sprachraum

schon vorhanden war und nun vieheicht in andere Sprachräume

legitim ausstrahlen kann. Vorher war ja selbst das im
deutschen Sprachraum bisher Praktizierte, wenn nicht illegitim, so doch
höchstens unwillig toleriert2. Die Regeln zur Anpassung an die

Eigenart und die Übeilieferungen der Völker decken sich in etwa
mit den Forderungen des Liturgischen Kongresses von Assisi 19563,

wo Bischof van Bekkum die Forderung nach Adoption und Adaption

erhob. Dabei sollen auch abtastende Vorversuche und
Erprobungen innerhalb gewisser Gebiete möglich sein 4. Hier ist vielleicht
das grösste Entgegenkommen in der Konstitution gegeben, erzwungen

wahrscheinlich von den Misserfolgen der bisherigen Missions-

1 Liturgisches Jahrbuch XIV, Seite 89.
2 Art. 36, § 3.
3 Liturgisches Jahrbuch VI. Seite 210-211.
1 Art. 37-40.



— 175 —

methoden allenthalben, die einer Latinisierung und Ausrottung des

heimischen Brauchtums gleichkamen. In den Hochkulturen des

Fernen Ostens, denen die abendländische Kulturgrundlage ebenso
fremd ist wie etwa uns die indische oder chinesische, soll der Übergang

zur eigenen Sprache ermöglicht werden wie seinerzeit den
Slawen. Allerdings handelt es sich noch um einen «Übergang», wie

Jungmann vorsichtig formuliert1. Die Hinzuziehung von
Sachverständigen aus den betreffenden Fachgebieten schiebt hoffentlich den

Anmassungen der Ritenkongregation und des heiligen Offiziums den

notwendigen Riegel vor.
In dem kurzen Abschnitt über die Förderung des liturgischen

Lebens in Bistum und Pfarrei2 wird vor allem die Bedeutung des

Bischofs und seiner Kathedralkirche für alle Gläubigen des Bistums
im Sinne Ignatius' von Antiochien hervorgehoben. Daneben aber
wird die Bedeutung der Pfarreien mit ihrem Seelsorger, pastor
genannt, der den Bischof vertritt, in einer Art Theologie der Pfarrei
ins Blickfeld gebracht. «Denn sie stehen auf eine gewisse Weise die
über den ganzen Erdkreis hin verbreitete Kirche dar»3. Das ist ein
echt altkirchlicher Gedanke, der die Würde der Lokalkirche in
gebührender Weise betont. Erst in ihrem Zusammenschluss und
gemeinsam bilden die Lokalkirehen die Gesamtkirche, im einzelnen
aber sind sie die Kirche des betreffenden Ortes, wie es schon in den
Briefen der Apostel gebräuchlich ist, an die Kirche Gottes an einem
bestimmten Ort zu schreiben.

Die Förderung der pastoralliturgischen Bewegung4 soll
angelegentlichst betrieben werden. Man geht davon aus, dass diese

Bewegung ein Zeichen für die Fügungen der göttlichen Vorsehung und
«ein Transitus Spiritus Sancti in sua Ecclesia» ist. Darum sollen

liturgische Kommissionen eingerichtet werden, die in sich die Fachleute

für die Liturgiewissenschaft, Kirchenmusik, sakrale Kunst und
Seelsorgsfragen vereinen und zusammenfassen mögen. Nach
Möglichkeit soll ein pastoralliturgisches Institut geschaffen werden, «das
sich aus sachverständigen Mitgliedern, gegebenenfalls auch Laien,
zusammensetzt». Trotzdem dies alles notwendig und auch sehr gut
gemeint ist, so sollte man doch auch von vornherein die Gefahren
dieser Kommissionierung und Institutionalisierung erkennen und

1 Liturgisches Jahrbuch XIV. Seite 4.
2 Art. 41-42.
3 Art. 42.
1 Art. 43-46.



— 176 —

davon nicht alles Heil erwarten. Die Gefahr besteht dadurch immer,
dass die Bewegung, das Leben, das Pulsen, das Strömen und das

Vorwärtsdrängen zum Erliegen kommen.

II
Die Einleitung zum Kapitel über «das heilige Geheimnis der

Eucharistie», die in kurzen, aber inhaltsreichen Sätzen eine knapp
gefasste Theologie dieses Sakramentes enthält, stellt die besondere

Wichtigkeit und Wesentlichkeit dieses Abschnitts in beredten Worten

vor Augen. Es ist vielleicht der treffendste Passus der ganzen
Konstitution. Nachher ist von der Sorge der Kirche die Rede, dieses

Mysterium den Gläubigen verständlich zu machen, damit sie «die

heilige Handlung bewusst, fromm und tätig mitfeiern, sich durch
das Wort Gottes formen lassen, am Tisch des Herrenleibes Stärkung
finden und Gott danksagen. Sie sollen die unbefleckte Opfergabe
darbringen, nicht nur durch die Hände des Priesters, sondern auch

gemeinsam mit ihm und dadurch sich selber darbringen lernen. So

sollen sie durch Christus, den Mittler, von Tag zu Tag zu immer
vollerer Einheit mit Gott und untereinander gelangen, damit
schliesslich Gott alles in allem sei»1.

Die Liturgie ist der geistige Raum, in dem die Menschen mit
ihrer Schwäche und ihrem Heilsverlangen dem Erlöser begegnen und

Erlösung und Heil erfahren. Darum ist für die Mitfeier der Gemeinde
das innere Eingehen in das Opfer Christi von entscheidender
Bedeutung. Die Gemeinsamkeit auch im äusseren Vollzug der Feier
legt sich von der Gestalt der Liturgie und dem Wesen der Kirche als
Gemeinschaft nahe. Die Eucharistiefeier ist so aufgebaut, dass in
ihr gewisse Aufgaben dem geweihten Priester vorbehalten und
andere der Gemeinde zugedacht sind. So sollen sie sich als geordnete
Gemeinschaft darstellen. Dort, wo die Gemeinde wieder unmittelbar
am eucharistischen Gottesdienst aktiv beteiligt wird und zwar in
dem Masse, als es ihr zukommt, kann auch das Verantwortungsbe-
wusstsein für die Gemeinschaft wieder wachsen, kann die Frömmigkeit

aus einer gewissen zur Selbstsucht neigenden Enge befreit und
die Gemeinde unmittelbar als Aufgabe erfahren werden, vorausgesetzt

natürlich, dass ihr die Verkündigung den Blick für diese

Zusammenhänge öffnet und dass eine kluge Seelsorge praktische
Aufgaben stellt, deren Bezug zur Eucharistiefeier erfasst wird. Darum

1 Art. 47-48.



— 177 —

und nicht, weil man dadurch die Möglichkeit gewinnt, die Leute in
der Kirche doch irgendwie zu beschäftigen und so vor Langweile zu
bewahren, ist es wichtig, immer wieder zu überlegen, welcher Vollzug

der Eucharistie der sachgemäss richtige ist. Es soll vor allem die

ursprüngliche, in der Liturgie grundgelegte Ordnung eingehalten
werden. Die christliche Gemeinde muss das Bewusstsein von ihrer
Würde als priesterhches Volk Gottes zurückgewinnen, das zur
Mitfeier des Opfers Christi berufen ist. Dies ist aber nur möglich, wenn
ihm in der Eucharistiefeier jene Aktivität zugebilligt, ja von ihm
gefordert wird, auf die es nach dem ganzen Aufbau der Liturgie
einen Anspruch hat.

Zu diesem Zwecke werden Anordnungen getroffen, damit die
Eucharistie auch in ihrer äusseren Gestalt, in ihrem Brauchtum und
ihrer Erscheinungsform «seelsorglich voll wirksam werde»1.

Dazu gehört vor allem als tiefer greifende Anordnung die
Überarbeitung des Ordo Missae. Davon war schon einmal in den früheren
Ausführungen die Rede. Die Riten sollen ja vor allem einfacher
werden, was übrigens ganz leicht schon dadurch erreicht werden
könnte, wenn man einfach zur Gemeinde gewendet zelebriert und
den Wortgottesdienst an die Sessio verlegt. Ferner sollen Verdoppelungen

und weniger glückliche Einfügungen weggelassen werden.
Hierher gehören sicherlich, wie auch schon erwähnt, die sogenannten
«Apologien» aus der Privatmesse des Priesters und das «letzte»

Evangelium. Anderseits aber sollen auch Elemente wieder
aufgenommen werden, die verloren gegangen sind, wie die Oratio fide-
hum. Der Kanon scheint allerdings in die Neuordnung nicht einbezogen

zu werden, weil er nicht unter den Begriff des Ordo Missae

fällt. Vielleicht war dabei massgebend, den altehrwürdigen
gregorianischen Kanon als kostbares Erbe zu erhalten, das ja vielen
gemeinsam ist, zumal die bisher gemachten Änderungsvorschläge noch
recht umstritten sind und man auch nicht - wie einige es wollten -
einfach zum Kanon Hippolyts zurückkehren kann, der lediglich
einen Rahmen und eine Direktive geben will. Im Ordo Missae wartet
zunächst eine reiche Arbeit, all die Verdoppelungen und
Wiederholungen, die in einem echten Gemeinseh aftsvollzug störend wirken
müssen, zu tilgen. Desgleichen könnten bei dei «Opferbereitung»
die aus der privaten Zelebration stammenden und durch sie
entstandenen Priestergebete entweder ganz herausfallen oder wenig-

1 Art. 49.

Internat. Kirch]. Zeitschrift, Heft 3, 1964. 12



— 178 —

stens in verkürzter Form ad libitum freigegeben werden1. Dafür
wären dann wechselnde Fürbitten nach dem Credo bzw. der Predigt
oder dem Evangelium einzuschalten. Auch eine Neuordnung des

Kommunionteiles, der seit langem schon als unbefriedigend
empfunden wird, wäre anzustreben2. Es braucht wohl hier nicht eigens
darauf verwiesen zu werden, dass das neue Altarbuch der deutschen
Alt-Katholiken zahlreiche Reformen inzwischen verwirklicht hat3.

Innerhalb einer noch zu bestimmenden Anzahl von Jahren
sollen dann auch die wichtigsten Abschnitte der Heiligen Schrift in
den Lesungen dem Volke dargeboten werden. Hier haben sicherlich
die Übeilegungen mitgewirkt, die in Deutschland schon vor etwa
zehn Jahren zu intensiven und beachtlichen Vorarbeiten geführt
haben4. Von Kahlefeld und Schürmann stammen Entwürfe zu
einem vier- bzw. dreijährigen Zyklus. Kardinal Bea, dem diese

Vorschläge unterbreitet wurden, nahm sie sehr wohlwollend auf, trat
aber mehr für einen dreijährigen Zyklus ein, wobei doch der
vierjährige viel näher liegt. Eine letzte Entscheidung ist noch nicht
getroffen und der postkonziharen Kommission übertragen, muss auch
so lange aufgeschoben werden, bis die entsprechenden amtlichen
Bibeltexte in den einzelnen Landessprachen endgültig gebilligt sind.
Vor allem aber wird man sich darüber einigen müssen, welchen Anteil

die Lesungen aus dem Alten Testament einnehmen sollen.
Zweifellos muss diese Gelegenheit mit grossem Ernst wahrgenommen

werden, die mangelnde Kenntnis des Alten Testamentes, die

an vielen Fehlentwicklungen nicht unerheblich beteiligt ist, zu
überwinden und den Blick für den Zusammenhang des ganzen göttlichen
Heilswerks zurückzugewinnen Die Perikopenordnung für einen
Vierjahreszyklus, die Gustav Hüdig für das neue Altarbuch der deutschen
Alt-Katholiken erarbeitet hat, stützt sieh auf alte und älteste
Vorlagen5. Zur Sehriftlesung gehört selbstverständlich auch die
Auslegung Homilie, die jetzt an Sonn- und Feiertagen vorgeschrieben
ist und nicht mehr ohne schwerwiegenden Grund ausfallen darf. Diese
Vorschrift ist bereits am 14.Februar 1964 in Kraft getreten6.

1 Pursch, Die Problem des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung.
In: Internationale Kirchliche Zeitschrift. 1956. Seite 1 ff. und 105 ff.

2 Pursch, Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt. In :

Internationale Kirchliche Zeitschrift. 1956. Seite 214 ff.
3 A. a. O. vgl. Anm. 4. S. 171.
* S. Anm. 5. S. 171.
5 S. Anm. S. 171.
6 Art. 51-52.



— 179 —

Wenn auch für das «Allgemeine Gebet» oder das «Gebet der
Gläubigen» erst durch die postkonzihare Kommission neue Formen
gefunden werden sollen und damit die endgültige Wiedereinführung
noch etwas hinausgeschoben erscheint, so ist doch wie auch bisher
vielerorts die Einfügung der «Fürbitten» nach dem Credo möglich.
In diesem Sinne haben sich beispielsweise die einzelnen
Bischofskonferenzen des deutschen Sprachraums ausgesprochen1.

Noch einmal wird das Problem der Muttersprache u.zw. etwas
mehr im einzelnen aufgegriffen. Nach der Meinung Jungmanns
ergibt sich dann folgendes Bild: «Für deutsche Verhältnisse, wo in
vielen Bistümern von alters her das sogenannte Deutsche Amt in
Übung ist und wo dessen weitere Verwendung seit dem römischen
Erlass vom 24. Dezember 1943 für das ganze damalige Reichsgebiet
als Privileg besteht, ist damit im wesentlichen nur der weitere
Schritt getan, dass neben den Gesängen auch die Lesungen der
Messe in der Volkssprache vorgetragen werden können. Diese sollen
in der Reform der liturgischen Bücher eine ausgiebige Bereicherung
erhalten. Wenn dann von der Freiheit in den Gesängen der rechte
Gebrauch gemacht wird - wofür ja schon vorzügliche Versuche
vorliegen - und wenn im «Gebet der Gläubigen» auch die betende
Stimme des Volkes auf neue Weise zur Geltung kommt (Art. 53),
dann dürfen wir sagen, dass die Tore des Heiligturas den Gläubigen
wahrhaftig nicht mehr verschlossen sind»2. Da Jungmann als ungemein

vorsichtiger und zurückhaltender Kenner der Materie bekannt
ist, wiegen seine Sätze doppelt schwer und zeigen mit seltener Klarheit,

wie dürftig das eigentliche Ergebnis aller Bemühungen um die

Muttersprache in Wirklichkeit ist. Die allmählich abgegriffenen
Lieder des «Deutschen Amtes», die zumeist einer längst überwundenen

Epoche entstammen und zumeist nur in losem Zusammenhang
mit der Liturgie selber stehen, waren ja schon gestattet, hinzu kommen

also lediglich die Lesungen in der Muttersprache. Das wäre
dann das Ergebnis der liturgischen Reform. Und hier kann man dann
den Ausführungen Jungmanns nicht mehr folgen, denn nicht der
liturgische Text, sondern die Paraphrase, nicht das Heiligtum,
sondern der Vorhof bleiben wie bisher der Gemeinde, vor allem, wenn
dann noch eindringlich darauf bestanden wird, die Teile des Mess-
Ordinariums auch lateinisch von den Gläubigen sprechen oder singen

zu lassen. Gerade dies sollte doch allmählich überwunden wer-
1 Bibel und Liturgie. XXXVII. Seite 240-245.
2 Liturgisches Jahrbuch XIV. Seite 4-5.



— 180 —

den, gerade über dieses Mindestmass hinaus hatte man in den
Petitionen verlangt und in den Kommissionen gerungen. Wenn nachher
noch von einem weiteren Umfang der Muttersprache die Rede ist,
dann bezieht sich das offensichtlich wie in dem angezogenen Art. 40

auf die Missionsgebiete. Etwas weitherziger könnte die Anordnung
vielleicht ausgelegt werden, wenn man das alles nur auf die
Akklamationen bezieht, aber gerade in ihnen handelt es sich doch um
einen Dialog, der ohne Verstehen und Vollzug in der Muttersprache
niemals entfaltet werden kann1.

Hinsichtlich der Kommunionspendung wird empfohlen, den
«Herrenleib aus derselben Opferfeier» zu reichen, um damit che Einheit

der Feier zu betonen Enttäuschend wirkt, dass die Kommunion
unter beiden Gestalten zunächst nur auf den engen Kreis der
Neugeweihten, Professen und Neugetauften beschränkt werden soll.
Weitere Möglichkeiten sollen erst vom Apostolischen Stuhl
umschrieben werden. Vor allem hätte man besser noch einbezogen die
Diener des Altares (Leviten, Ministranten), die Erstkommunikanten,

die Brautpaare und alle Gläubigen mit ihren Priestern am
Gründonnerstag in der einen Eucharistiefeier2.

Dei nächste Artikel wendet sich gegen die verderbliche Mini-
malisierung in der Auffassung des Sonntagsgebotes, die dem Gebot
schon Genüge getan sein liess, wenn man erst von der Opferbereitung
oder gar der Präfation an der Eucharistiefeier «beiwohnte». Nun
wird klar betont, dass die beiden Teile der Messe so eng miteinander
verbunden sind, dass sie nur «einen Kultakt ausmachen», darum
sollen die Gläubigen an der ganzen Messe teilnehmen3.

Die Konzelebration, bisher im römischen Ritus nur noch bei der
Priesterweihe üblich, soll zunächst auf den Gründonnerstag, die
Messen bei Konzilien, Bischofskongressen und Synoden sowie auf
die Messe bei der Abtsegnung ausgedehnt werden. Auch kann der

zuständige Bischof diese Erlaubnis bei der Konventmesse in Mona-
sterien und bei Zusammenkünften von Priestern übeihaupt
erteilen4. Für diese Konzelebrationen soll auch ein neuer Ritus
geschaffen werden, da es offensichtlich wohl nicht in Frage kommen

1 Art. 54.
2 Art.55. Obwohl das «veluti» deutlich machen will, dass es sich hier

nicht um eine vollständige Aufzählung handeln soll, so scheinen doch gerade
die angeführten Beispiele weniger geeignet, das bestehende Anliegen zu
erfüllen. Vgl. Anm. 2. S.178.

3 Art. 56.
1 Art. 57.



— 181 —

kann, sämtliche Gebete gemeinsam zu sprechen, auch dürfte die
bisherige Gepflogenheit bei der Priesterweihe von einem Betpult aus
mit dem Bischof zu konzelebrieren wenig angemessen sein, ein
Umstehen des Altares dürfte besser zum Ausdruck bringen, was mit der
«Einheit des Priestertums» gemeint ist, auch wäre damit ein eigentliches

«/vonzelebrieren» erst wirklich gegeben. Der gegenwärtige
Ritus erscheint lediglich als Assistenz1.

III
Mehr und vor allem nicht so zaghaft wie bei der Eucharistiefeier

werden die allgemeinen Grundsätze der liturgischen Reform
bei den Sakramenten und Sakramentalien angewendet. Konnten
wir im zweiten Kapitel offensichtliche Inkonsequenzen und
ausgesprochene Rückfälle feststellen, so wird hier offenbar durch bereits
gewährte Indulte und legitim gewordene Gewohnheiten eher den

geäusserten Forderungen entgegen gekommen 2.

Dass eine Definition der Sakramente geflissentlich vermieden
wird, ist aus den bereits angeführten Gründen nicht mehr weiter
verwunderlich, doch wird ihre Siebenzahl natürlich vorausgesetzt.
Die Sakramentalien hingegen finden eine Definition «als heilige
Zeichen, durch die in einer gewissen Nachahmung der Sakramente
Wirkungen, besonders geistlicher Art bezeichnet und kraft der
Fürbitte der Kirche erlangt werden»3.

Bedeutsam und von hohem Wert ist der Hinweis auf die
Wirkung der Sakramente und Sakramentalien, die aus dem Pascha-

Mysterium hervorgeht. Diese Betonung der Mitte des christlichen
Glaubens entspricht einer vertieften und aus den Quellen erneuerten
theologischen Sicht und ist dazu geeignet, einer dem Materiellen so
verfallenen Zeit «den rechten Gebrauch der materiellen Dinge» zu
lehren und zu einer Heiligung der ganzen Welt und aller Lebensbereiche

und Ereignisse hinzulenken4. Es wird offen zugegeben, dass

es hier manche Misslichkeiten und Verformungen gibt, die auch
beseitigt werden sollen5. Der Gebrauch der Muttersprache scheint
zunächst sehr weitherzig gegeben, doch ist der Hinweis auf Art. 36 eine
deutliche und in den Händen der Ritenkongregation und des Heili-

1 Art. 58.
2 Art. 59.
3 Art. 60.
* Art. 61.
5 Art. 62.



— 182 —

gen Offiziums vielleicht recht einschneidende Einengung. Das römische

Rituale soll nämlich die Grundlage bilden zur Erstehung von
Ritualien für die einzelnen Gebiete und Länder. Hier denkt man
unwillkürlich an die Genehmigung des deutschen Rituale, die nun
seit zehn Jahren schon erwartet wird. Ob sich die Hoffnungen auf
noch grössere Freiheiten und Anpassungen verwirklichen werden,

vermag wohl im Augenblick noch niemand zu sagen1. Das römische
Rituale gilt in allem als Vorbild, nach dem verfahren werden muss,
auch hinsichtlich der Unterweisungen, mögen sie nun die Seelsorge
oder die Rubriken angehen «oder eine besondere soziale Bedeutung
haben2». Hier äussert sich die seit langem bestehende Überzeugung
von der Einzigartigkeit und Vortrefflichkeit der liturgischen Bücher
Roms, wie sie seit dem Mittelalter verbreitet ist, aber heute nicht
mehr ganz zutrifft. Darum erscheinen diese Anordnungen einseitig
und anachronistisch. Dabei soll nichts gegen die tatsächlichen
Vorzüge dieser liturgischen Formulare für Vergangenheit und Gegenwart

gesagt sein, die ja auch jedermann anerkennt. Trotzdem sind
diese Formulare nicht in jedem Falle und unter allen Umständen die

geeigneten, ja erscheinen häufig wegen ihrer oft allzu grossen
Nüchternheit und Dürftigkeit als unbrauchbar oder weniger geeignet.
Hier müsste und könnte doch das Prinzip der bisherigen Uniformi-
tat am ehesten aufgegeben werden.

Die tiefgreifendsten Änderungen und wirklich nicht mehr zu
umgehenden Korrekturen sind für die Spendung der Taufe zu
erwarten. Der heutige Ritus der Erwachsenentaufe ist besonders
durch seine Länge und Unübersichtlichkeit belastet. Wer die
geschichtliche Entstehung kennt, ist darüber nicht allzu sehr verwundert,

denn bei dei nachtridentinischen Redaktion wurden einfach
alle älteren Riten, die sich früher auf mehrere Stufen verteilten, zu
einem Ganzen zusammengezogen. Niemals wurde in alter Zeit so

umständlich und ermüdend verfahren. Darum soll jetzt ein
«mehrstufiger Katechumenat für Erwachsene» wiederhergestellt werden3.
In den Missionsländern sollen für die Initiation auch heimische
Bräuche, soweit sie geeignet sind, einbezogen werden4. Schliesslich
soll auch noch ein Messformular «Bei der Spendung einer Taufe» das

Missale bereichern5.
1 Art. 63.
2 Art. 63.
3 Art. 64.
* Art. 65.
6 Art. 66.



— 183 —

Am meisten ist in unseren Ländern der Ritus der Kindertaufe
zu einem Schmerzenskind geworden, nicht nur, dass er ein Konglomerat

von Handlungen ist, die eigentlich für sich selbständig sein

müssten, sondern auch noch die sinnlose Fiktion eines Dialogs
enthält, wo der eine Partner noch nicht zu antworten imstande ist, wie
es bei einem Täufling zutrifft, der sich im Säuglingsalter befindet.
Die ganze Handlung bekommt dadurch einen unwirklichen und
verstaubten Charakter. Man muss diese Situation nur einmal mit den

Augen eines dem Glauben und der Kirche Entfremdeten und
Fernstehenden zu betrachten versuchen. Hier soll es nun endlich zu einer
Überarbeitung kommen, die der «tatsächlichen Situation der Kinder
angepasst» ist und nicht einer Illusion. Dabei - und das ist aus
pastoralen Gründen besonders wichtig - sollen die Pflichten der
Eltern und Paten deutlicher hervortretenl.

In den folgenden Anweisungen werden sehr bemerkenswerte
Anpassungen und Neuformungen festgelegt für Situationen,
besonders in den Missionsländern, denen die gegenwärtigen Riten
einfach nicht gerecht werden können. Taufen in Situationen, da wieder
Priester noch Diakon herbeigerufen werden können, aber auch nicht
das Minimum angewendet zu werden braucht, sollen einen neuen
Ritus erhalten2.

Es berührte vielfach recht seltsam, wenn bei einem notgetauften

Kind die Kirche darauf bestand, alle anderen Riten nachzuholen,

die dann der tatsächlichen Gegebenheit nicht mehr entsprachen,

nachdem ja die Taufe inzwischen vollzogen war. Darum soh

jetzt ein völlig neuer Ritus dafür geschaffen werden, obwohl man
doch eigentlich der Würde des Sakramentes keinerlei Abbruch tut,
wenn man es bei der gespendeten Nottaufe belässt und weiteren
Riten danach keine allzu grosse Bedeutung mehr beimisst. Ob mit
der Nachholung gewisser Riten oder einem neu zu schaffenden Ritus
nach einer gespendeten Nottaufe die Würde des Sakramentes stärker

betont wird, mag dahin gestellt bleiben. Man kann ebenso gut
entgegengesetzter Meinung sein3.

Die Erstellung eines neuen Ritus für gültig getaufte Konvertiten

in dem zum Ausdruck kommen soll, dass sie in die «kirchliche
Gemeinschaft» aufgenommen sind, ist wohl begrüssenswert und aus
den Erfahrungen mit Konvertiten verständlich, die ein solch äusse-

1 Art. 67.
2 Art. 68.
3 Art. 69.



— 184 —

res Zeichen wünschen, doch ist eine eigentliche Aufnahme in die
kirchliche Gemeinschaft nicht mehr möglieh, da sie ja durch die
Taufe längst geschehen ist. Hier müssten vor allem Missverständnisse

a priori ausgeschlossen bleiben, che das ökumenische Klima
von neuem vergiften könnten. Bisher wurden seitens römisch-katholischer

Geistlicher sogar alt-katholisch Getaufte bei einem Übertritt
von neuem getauft, wenn auch bedingungsweise, was doch
offensichtlich einem Missbrauch gleichkommt und diese Geistlichen unter
die Anabaptisten einreiht. Es steht zu hoffen, dass in Zukunft solche

Verletzungen der gegenseitigen Achtung und Liebe unterbleiben.
Das Taufwasser ausserhalb der österlichen Zeit vor jeder Tauf-

spendung mit einer kürzeren Formel zu weihen, wie es in der
östlichen Kirche und bei den Anglikanern üblich ist, scheint ein recht
glücklicher Gedanke zu sein. Inzwischen wurde auch von Emil
Lengeling in einer gründlichen Untersuchung das erforderliche
Material zusammengetragen und ein brauchbarer Vorschlag
unterbreitet1. Die Firmung soll einen deutlicheren Zusammenhang mit
der christlichen Initiation erhalten, darum soll ihr ein Taufversprechen

vorausgehen. Sie soll auch innerhalb der Messe gespendet werden.

Der gegenwärtige Ritus erscheint allzu knapp und dürftig. In
alter Zeit folgte er unmittelbar auf die Taufe. Bei der Verselbständigung

wurde dann der weitere Schritt nicht gegangen und eine
ausdrucksvollere Gestaltung unterlassen, was der Sache natürlich recht
abträglich war. «Für den Ritus ausserhalb der Messe sollen Texte
bereit gestellt werden, die als Einleitung zu verwenden sind»2. Durch
die nun doch allgemein geübte Frühkommunion erhält das Sakrament

der Firmung neue Akzente hinsichtlich der Entlassung aus der

Schulpflicht, der «Jugendweihe» und des Eintritts ins Leben.
Auch der Ritus und die Formeln des Bussakramentes sollen in

Hinkunft Natur und Wirkung dieses Sakramentes besser zum
Ausdruck bringen. Ob man darunter nur eine Übersetzung in die Muttersprache

oder eine völlige Neugestaltung verstehen soll, geht aus dem

vorliegenden Text nicht hervor. Jedenfalls sind die gegenwärtigen
Formulare aus dem trockenen Rechtsbereieh 3, wo von Exkommu-

1 Art. 70. - Emil Lengeling in : Walter Dürig, Liturgie. Gestalt und Vollzug.

Festschrift für Joseph Pascher. München 1963.
2 Art. 71.
3 Die gegenwärtige Spendeformel lautet: «Dominus noster Jesus Christus

te absolvat et ego auctoritate ipsius te absolvo ab omni vinculo ex-
communicationis, et interdicti, in quantum possum, et tu indiges. Deinde ego
te absolvo a peceatis tuis in nomine Patris et Filii et Spüitus Sancti. »



— 185 —

nikation und Interdikt die Rede ist, wenig geeignet, dem Beichtenden

Aufrichtung und das Bewusstsein sakramentaler Heilung und
Sündenvergebung zu vermitteln. Auch wäre wohl dem sozialen
Charakter der Busse wieder mehr Rechnung zu tragen durch
Formulare für einen gemeinsamen Bussakt der ganzen gottesdienstlichen

Versammlung mit der Absolutionsformel wie in alter Zeit.
Vielfach lebt doch die sogenannte «Offene Schuld» noch in einigen
Gegenden als Rest aus vergangenen Tagen weiter. Hier könnte dann
sinnvoll wieder angeknüpft und ein früherer Zusammenhang
wiederhergestellt werden l. Auch die Anknüpfung an das sogenannte
Stufengebet bzw. die Akzentuierung in dieser Richtung, wie sie in der
alt-katholischen Kirche geschieht, ist durchaus sinnvoll.

Sehr zu begrüssen ist, dass nun endlieh die Bezeichnung
«Krankensalbung» anerkannt und befürwortet wird. Sowohl «Letzte» als
auch «Ölung» waren doch recht unpassende Bezeichnungen und
entsprachen so gar nicht dem Sinn dieses Sakramentes, zumal es nicht
nur für die äusserste Lebensgefahr bestimmt ist. Die Übersetzung
von «unetio» mit «Ölung» ist auch wenig entsprechend 2.

Die Reihenfolge in der Spendung der Kranken- bzw.
Sterbesakramente wird sinngemäss abgeändert, indem jetzt wie in der
deutschen «Collectio Rituum» nach dem Bussakrament sogleich die

Krankensalbung und dann erst die Kommunion bzw. Wegzehrung
folgt3. Auch soll die Zahl der Salbungen den Umständen angepasst
und die Gebete einer Revision unterzogen werden, damit sie auch
den verschiedenen Verhältnissen Rechnung tragen. Wo es sich
eindeutig darum handelt, dass eine Wiedergenesung nicht erwartet
werden kann, erscheinen Gebete um Wiederherstellung und Genesung

wenig angebracht. So sehr man den Empfang der Krankensalbung

zur Heilung und leiblichen Gesundung empfehlen und
fördern soll, so sehr muss aber auch diese Situation von der Situation
des christlichen Sterbens unterschieden werden. Hier müssten demnach

als abschliessende Gebete zwei voneinander ganz verschiedene
Formulare erstellt werden, das eine als Fürbitte der Kirche zu neuem
Leben und das andere zum Heimgang in die Ewigkeit4.

Auch die Erteilung der heiligen Weihen bedarf in Text und
Ritus einer gründlichen Überarbeitung nach den neu gewonnenen

1 Art. 72.
2 Art. 73.
3 Art. 74. Vgl. Jungmann, Gewordene Liturgie. Innsbruck 1941.
4 Art. 75.



— 186 —

liturgiegeschichtlichen Erkenntnissen. Hier wird auch endlich gestattet,

die Ansprachen des Bischofs vor Beginn der einzelnen Weihe in
der Muttersprache zu halten. Bei der Bischofsweihe dürfen nun
nicht mehr nur die drei unmittelbar daran beteiligten Bischöfe die
Hände auflegen. Das entspricht besser dem Bild, das die
Liturgiegeschichte bietet und in unserer Kirche bereits seit langem legitime
Übung war1.

Der Ritus des Ehesakramentes erscheint bisher im Römischen
Rituale skelettartig und nüchtern, auch beschränkt er sich
anscheinend nur auf den Rechtsbereich. Das deutsche Rituale hat in
dem bereits genehmigten Teil eine Bereicherung gebracht, wie
überhaupt im deutschen Sprachraum beherzigenswerte und
beizubehaltende Traditionen vorhanden sind. Von hier aus soll eine
Bereicherung und Überarbeitung erfolgen, vor allem zur deutlicheren
Bezeichnung der Gnade des Sakramentes und der Aufgaben der beiden
christlichen Ehepartnei2. Dazu sollen völlig neue Riten treten in
Ländern, die sich von den abendländischen Gebräuchen wesentlich
unterscheiden, es soll lediglich das Wesentliche der Handlung
erhalten bleiben3. Die Trauung während der hl.Messe zu feiern, ist in
unserer Kirche seit langem Brauch, nun wird er auch von Rom
übernommen. Ausserhalb der hl. Messe sollen - wie im Christkatholischen
Rituale der Schweiz - die Lesungen der Brautmesse verkündet
werden 4. Auch ist in Abweichung zu bisherigen Gebräuehen, die
einer wenig christlichen Auffassung entsprangen, der Brautsegen,
der ebenfalls im Hinblick auf die veränderte Stellung der Frau
überarbeitet werden soll, immer zu erteilen5.

Die Sakramentalien bedürfen im Hinblick auf eine «bewusste,

tätige und leicht zu vollziehende Teilnahme der Gläubigen» und
«auf die Erfordernisse unserer Zeit» ebenfalls einer Überarbeitung.
Besonders bemerkenswert ist hier, dass für ihre Spendung auch
Laien vorgesehen werden können6.

Die Ankündigung einer Vereinfachung der Ordensprofess und
Jungfrauenweihe wird zu «grösserer Einheit, Schlichtheit und
Würde» beitragen. Die Riten hatten sich einer vergangenen Zeit

1 Art. 76.
2 Art. 77.
3 Art. 77, 3.
4 Art. 78. Vgl. Rituale der christkatholischen Küche der Schweiz. Bern

19593.
5 Art. 78, 2.
6 Art. 79.



— 187 —

angepasst bzw. waren einem Kulturkreis entsprungen, der heute
nicht mehr besteht. Viele Wiederholungen und unverständliche
Riten bedürfen der Beseitigung. Auch wird empfohlen, die Profess
während der Eucharistiefeier ablegen zu lassen 1. Der geeignetste
Moment scheint dann das Offertorium zu sein.

Hinsichtlich der Totenliturgie entwickelt das Konzil dieselben
Gedanken, die in der liturgischen Bewegung seit langem erwacht
und weiter gegeben wurden. Denn zahlreiche Missbräuche um Tod
und Begräbnis, der ganze Stil der Totenfeier, vielfach von reiner
Geschäftemacherei und Pietätlosigkeit bestimmt, atmeten nicht den
Geist des christlichen Glaubens und der Auferstehungshoffnung,
sondern den Geist dieser Welt, des sinnlosen Schmerzes und der
hoffnungslosen Trauer. Nun soll der österliche Sinn des christliehen
Todes wieder klar hervortreten, für den sicherlich auch die schwarze
Farbe der Paramente nicht mehr der adäquate Ausdruck sein kann.
(Für St. Cyprian in Bonn wurde ein Trauerornat aus silbergrauer
Schantungseide angefertigt, der die Gedanken der Auferstehung im
Symbol des Phönix, des Lichtes in den Strahlen und des Sieges in
den Lorbeerblättern in aufgelegter Goldstickerei auf ganz dezenter
schwarzer Unterlage zur Darstellung bringt). Auch ist in unseren
Gemeinden seit langem glücklicherweise die Verwendung der den
heutigen Menschen seltsam anmutenden Tumba aufgegeben worden.
Wäre es nicht sinnvoll, an Stelle dieses barocken Trauergerüstes die
Osterkerze zu verwenden »2

Sehr begrüssenswert ist auch die Bestimmung, den Begräbnisritus

für Kinder zu überarbeiten und ein eigenes Messformular statt
der bisher üblichen Messe von den heiligen Engeln zu schaffen - ein
Anliegen, das vor allem den Eltern und Angehörigen am Herzen
liegt, die einer Aufrichtung in der Heilszuversicht und der Stärkung
im christlichen Glauben bedürfen3. (Schluss folgt)

Bonn, den 20. April 1964. Kurt Pursch

1 Art. 80.
2 Art. 81.
3 Art. 82.


	Die Liturgiereform des zweiten Vatikanischen Konzils

