Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 118 —

Kirchliche Chronik

4.Bericht des altkatholischen Beobachters iiber das Vaticanum II.

Infolge der Verhinderung von Kanonikus Prof. Dr.P. J. Maan, Utrecht, durch
kirchliche Pflichten in Holland wurde Prof. Dr. W. Kiippers, Bonn, von der
altkatholischen Bischofskonferenz zum stellvertretenden Beobachter ernannt
und nahm vom 28. Oktober bis 4. Dezember 1963 in Rom den Platz des alt-
katholischen Beobachters ein. Ein solches « Auswechseln» hat bestimmte Vor-
und Nachteile. Tatsichlich haben bisher die meisten Kirchen, die Beobachter
entsenden, ihre Vertreter mehr oder weniger oft wechseln lassen, am aus-
gesprochensten wohl die Anglikanische Kirche, gar nicht jedoch die Evan-
gelische Kirche in Deutschland, deren Vertretung bisher ausschliesslich
durch Prof. D.E. Schlink, Heidelberg, wahrgenommen wurde. Die Vorteile
des Wechsels liegen in Richtung der breiteren Auswirkung aufgenommener
Eindriicke in den Kirchen und der Vielfalt der gegeniiber dem Konzil zur
Geltung kommenden Einstellung aus den Kirchen, denen die Beobachter an-
gehoren. Die Vorteile gleichbleibender Vertreter liegen in Richtung der Kon-
tinuitit dieser Botschaftertitigkeit sowie der ungeteilten Verantwortung die-
ser Mission nach innen und aussen.

Ende Oktober 1963 niherte sich die 2. Session ihrer kritischen Phase. Im
Laufe der Aussprachen iiber das Schema de ecclesia war klar geworden, dass
die Verhandlungen sich sehr viel linger hinziehen wiirden, als urspriinglich
und offenbar auch noch zu Beginn der 2. Session vorgesehen war. Die Zeitnot,
wie sie auf Versammlungen des Weltkirchenrates so oft schmerzlich empfun-
den wurde, begann auch die Konzilsarbeit zu belasten. Tatsdchlich konnten
bis zum Schluss der Session ausser dem Schema de ecclesia nur noch der
Hauptteil von de episcopis und die ersten 3 Kapitel von de oecumenismo ein-
gehend behandelt werden. Die Griinde dafiir liegen nicht ausschliesslich in
der Stoffiille und divergierenden Auffassungen der Viter, sondern auch in der
nicht ausgetragenen und auch durch den Papst selbst nicht entschiedenen
Kontroverse iiber die Kompetenz der Moderatoren und des Konzilsplenums
gegeniiber der selbstindigen Autoritit bestimmter Kommissionen, besonders
der theologischen Kommission unter Kardinal Ottaviani.

Die in die Offentlichkeit gedrungenen Zusammenstésse der Kardinile
Dopfiner, Frings, Ottaviani und Browne in der Mitte der Sessionszeit hingen
gerade mit diesen Fragen zusammen. Weil wesentliche Grundfragen einer
Theologie des Konzils durch einen neuen und anerkannten theologischen
Traktat de conciliis nicht geklirt sind, musste die Frage auftauchen, wie das
Konzil die ihm im CJC zugesprochene «héchste Autoritity ausiibt. Der Papst
selbst hat sich in der Ausiitbung seiner Leitungsvollmacht betont zuriick-
gehalten. So hat er auch dem Dringen auf Neuwahl der Kommissionen, um
in ihnen der Konzilsmehrheit besseren Ausdruck zu geben, nicht nachgege-



— 119 —

ben, auch hat er nichts Spektakuldres im Stile seines Vorgingers zur Be-
schleunigung der Konzilsarbeit unternommen. Die Erginzungswahlen, durch
die jetzt alle Kommissionen auf je 30 Mitglieder gebracht wurden, waren nur
ein sehr vorsichtiger und kleiner Schritt.

Falls fiir die kommende Session keine neue Entscheidung getroffen oder
wenigstens eine Anderung der Methode eingefiihrt wird, kann man voraus-
sagen, dass die Session des Jahres 1964 ihren Stoff in der vorgesehenen Zeit
vom 14.September bis 20. November nicht wird bewiltigen kdnnen.

Die Besprechung des Schemas de ecclesia wurde nach 18 Generalkon-
gregationen in der 59. am 31. Oktober 1963 abgeschlossen. Es folgte die Aus-
sprache iiber das Schema de episcopis ac dioecesium regimeni vom 5. bis
15. November fiir die Kapitel 1—4. Das 5. Kapitel wurde der Kommission fiir
die Reform des CJC zugewiesen. In der Aussprache machte das Dilemma
Schwierigkeiten, dass einerseits die Gedanken iiber die Kollegialitit der mit
dem Papst handelnden Bischofe sowie die Funktion der Bischofskonferenzen
wie gesicherte Ordnungen vorausgesetzt wurden, weil sich fiir sie in den Aus-
sprachen iiber das Kirchenschema offensichtlich eine Mehrheit gefunden
hatte, dass aber andererseits die Inanspruchnahme dieser Gedanken immer
wieder nachdriicklich in Frage gestellt wird, weil sie noch nicht zur geltenden
kirchlichen Lehre und Ordnung zu rechnen sei. Uberwiegend trat jedoch auch
hier die «progressive» Richtung hervor, deren Ziel eine Aufwertung des Bi-
schofsamtes ist. Mehrfach wurde sogar diesen Bestrebungen gegeniiber die
Besorgnis laut, es konnten aus der Verstirkung der bischéflichen Stellung
Nachteile fiir den Pfarr- und Seelsorgeklerus erwachsen. Manches kritische
Wort fiel auch iiber die rémische Kurie, deren Selbstreform Papst Paul VI.
schon vor Beginn der Session angekiindigt und damit aus dem Konzil heraus-
genommen hatte.

Es folgte von der 69. bis zur 79. Generalkongregation vom 18. November
bis 2. Dezember die Aussprache iiber das Schema de oecumenismo. Schon
die Tatsache der Einfithrung dieses Themas in das Konzil muss als ein Auf-
sehen erregendes kirchengeschichtliches Faktum angesehen werden. Im Zu-
sammenhang mit seiner Behandlung wurde auch die Anwesenheit der Beob-
achter als noch bedeutsamer empfunden, als es schon vorher der Fall war. In.
den wichentlichen Zusammenkiinften der Beobachter mit dem Sekretariat
fiir die Einheit wurde der Inhalt des Schemas mit besonderer Intensitit be-
handelt. Dabei fielen von seiten mancher Beobachter sehr kritische Worte, die
die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen im theologischen Bereich
mit schmerzlicher Deutlichkeit hervortreten liessen. Zu den miindlichen Er-
klirungen kamen schriftliche Eingaben. Der altkatholische Beobachter hat
nach mindlichem Vortrag eine eigene Stellungnahme schriftlich abgegeben
und zugleich an einer von Dr. Lukas Vischer, Prof. Edmund Schlink, Prof.
Kirsten Skydsgaard, Dr. George A Lindbeck, Dr. José Miguez-Bonino und
Dr. Nikos Nissiotis unterzeichneten Denkschrift mitgearbeitet.



— 120 —

Das 6kumenische Schema wies 5 Kapitel auf, deren Zusammenhang der
{iblichen Systematik der Theologen nicht entspricht: 1. « Uber die Prinzipien
des katholischen Okumenismusy, 2. « Uber die Ausiibung des Okumenismus»,
3. «Uber die von der Katholischen Kirche Getrennten, 4. «Uber die Juden
und die nichtchristlichen Religionen» (iibrigens ohne dass tiber die letzteren
in diesem Kapitel ungeachtet der Uberschrift ein Wort gesagt wurde), « Uber
die religiose Freiheit». Deutlich klingen dafiir in diesem Aufbau die grossen
Intentionen von Papst Johannes XXIII. nach, der durch das Konzil die
Kirche aus ihrer Selbstbeschrinkung herausfithren wollte. In der altkatho-
lischen Erklirung wurde dem Sekretariat im Falle der Beibehaltung der Ord-
nung der 5 Kapitel als neuer Titel vorgeschlagen: de christianorum nec non
omnium hominum unitate fovenda (iiber die Férderung der christlichen und
allgemein menschlichen Einheit und Verbundenheit). Besonders bemerkens-
wert war die Einfithrung der Frage Israels im 4. Kapitel durch Kardinal Bea.
Seine Worte begriindeten sich vor allem auf die Schriftzeugnisse vom Ver-
halten Jesu und der Apostel Paulus und Petrus (Lk. 23, 34; Rém. 9, 3; Apg. 3,
17) und bedeuteten nicht weniger als eine vollstindige Absage an jeden Ge-
danken einer jiidischen Kollektivschuld am Tode Jesu. Von Interesse, wenn
auch nicht unbedingt iberzeugend, waren auch die Gedanken in der Ein-
fihrung des 5. Kapitels tiber die religiése Freiheit von Bischof de Smedt von
Briigge. Im Anschluss an Uberlegungen des amerikanischen Theologen Mur-
ray S. J. fithrte Bischof de Smedt aus, im Kern der Dinge habe die Katholische
Kirche stets die religiése Freiheit verteidigt, jedoch seien davon andersklin-
gende Worte und die Ausiibung der Freiheit hindernde Handlungen als durch
die Zeit bedingt zu unterscheiden. Es seien fur die Entfaltung jeder kirch-
lichen Lehre die beiden Regeln der Kontinuitit und des Fortschrittes zu be-
achten und ihre geschichtlich in Wechselwirkung stehende Polaritit zu er-
kennen.

Fiir die beiden letzten Kapitel konnte nur in der Generaldebatte der Um-
riss der noch ausstehenden Aussprache abgesteckt werden. Die Auffassungen
iber das Nicht-mehr-Zustandekommen der eingehenden Aussprache waren
sehr geteilt.

Die Kapitel I-III halten im Grundsétzlichen die Einzigartigkeit und Ein-
heit der Rémisch-katholischen Kirche aufrecht und erméglichten so fiir die
Proklamation eines katholischen Okumenismus die 95 %ige Zustimmung zum
Schema als Diskussionsgrundlage. Die Auffassungen iiber die praktischen
Forderungen und vor allem die Beurteilung der nicht rémisch-katholischen
Christen anderer Kirchen gingen dabei jedoch weit auseinander!. Im 3.Ka-
pitel wird in der Sache die Position der altkatholischen Kirche ohne Namens-
nennung auffallend positiv umschrieben. An der Beurteilung anderer Kirchen
wurde jedoch von sehr vielen Stimmen Kritik geiibt. Wenig befriedigend ist

1s. W. Kiippers, «Die Aussprache {iber das Schema Der Okumenismus auf der
2. Session des II. Vatikanischen Konzilsy. Okum. Rundschau, 1964, 166—181.



— 121 —

das Schema auch in der fehlenden Beriicksichtigung der Existenz des Oku-
menischen Rats der Kirchen, doch wird man von der Neuvorlage des Sche-
mas in der 3.Session manche Uberwindung derartiger schwacher Punkte er-
warten dirfen. Dies wire besonders fiir die zukiinftige Entfaltung der tku-
menischen Beziehungen zwischen dem Genfer Rat und dem Sekretariat fiir
die Einheit sehr zu wiinschen, weil anderenfalls folgenschwere Riickschlige
im weiten Feld der Begegnungen und des beginnenden Dialoges eintreten
kénnten.

Die Session schloss nicht in der gleichen gehobenen Stimmung, in der
sie begann. Als Symptom mag erwihnt sein, dass am 3. Dezember zur 400-
Jahr-Feier des Abschlusses des Trienter Konzils eine Anzahl von Beob-
achtern aus den Kirchen der Reformation es vorzogen, der festlichen Ver-
sammlung im Beisein des Papstes fernzubleiben. Die erwihnte Tritbung mag
auch mit dem Stocken der Verbindungen zu den orthodoxen Kirchen zu-
sammenhingen. In dieser Hinsicht hat schon die Ankiindigung der Reise in
das Heilige Land durch PapstPaul VI.in der Schlusssitzung am 4. Dezember
einen fithlbaren Stimmungsauftrieb bewirkt.

Vielleicht noch mehr als zwischen der ersten und zweiten Session wird
fir den Fortgang der Konzilsarbeit und auch fiir die Behebung mancher
Schatten und Sorgen viel von der Arbeit der Kommissionen abhingen.

Noch ist es eine offene Frage, in welchem Sinne ein Konzil, das sich im
Blick auf seine pastorale Zielsetzung von im strengen Sinn dogmatischen Ent-
scheidungen zuriickhalten soll, in die grosse Reihe vorangegangener Kon-
zilien eintreten kann, deren wesentliche und bleibende Bedeutung gerade in
ihren Glaubensdefinitionen zu finden ist. Werner Kiippers, Bonn

Abordnung des Okumenischen Rates in Rumiinien. Auf Einladung
des Patriarchats von Bukarest durfte eine Delegation des Okumenischen Ra-
tes, darunter auch ein altkatholischer Theologe, Prof. Dr. K. Stalder, vom
17. bis 29. Miirz die Fiihrer der orthodoxen und protestantischen Kirchen
Ruminiens und ihre theologischen Institute besuchen. Uberall herzlichst auf-
genommen, war die Delegation beeindruckt von der regen theologischen Ar-
beit, die stark mit der Frage beschiftigt ist, wie sich der christliche Glaube im
sozialen Leben bekunden miisse. Der Besuch schloss mit einer zweitigigen
Aussprache in Bukarest iiber die Eucharistie und die umfassend endgiiltige
Bedeutung des Christusereignisses (Christus und Kosmos, « Finality Studies»).
Die Aussprache war von orthodoxen, lutherischen und reformierten Theo-
logen Ruminiens in gemeinsamen Konferenzen in bemerkenswerter Weise
vorbereitet worden. K.St.

Erste Konferenz romfreier katholischer Bischofe in Canterbury.
Unter dem Begriff « The wider episcopal fellowship» empfahlen die letzten
beiden Lambeth-Konferenzen die periodische Einberufung von Zusammen-
kiinften der Bischéfe derjenigen romfreien katholischen Kirchen, mit denen



— 122 —

die anglikanischen Kirchen in Gemeinschaft stehen. Eine erste derartige Kon-
ferenz hat auf Einladung des Erzbischofs von Canterbury vom 13. bis 17. April
1964 in Canterbury stattgefunden. Da sich dieser Tagung unmittelbar eine
Zusammenkunft der Metropolitanbischofe aller anglikanischen Provinzen an-
schloss, waren die meisten derselben bereits auf der vorausgehenden Kon-
ferenz zugegen, an der insgesamt 40 Bischofe teilnahmen. Die 20 nicht-angli-
kanischen Bischofe reprisentierten die Altkatholischen Kirchen (Erzbischof
Dr. A. Rinkel, Utrecht; Bischof Dr. Urs Kiiry, Bern; Bischof P.J. Jans, De-
venter; Bischof Leon Grochowski, Scranton, USA, und Bischof Eugene Ma-
gyar, Passaic, USA), die Lutherischen Kirchen von Schweden und Finnland,
die Vereinigte Kirche von Siidindien, die Lusitanische Kirche von Portugal,
die Spanisch-Bischoflich-Reformierte Kirche, die Unabhingig-Katholische
Kirche der Philippinen sowie die Syrische Mar-Thoma-Kirche in Malabar.
Ferner waren als Beobachter Vertreter der Orthodoxen und der Armenischen
Kirchen sowie des Okumenischen Rates zugegen. Obschon die Konferenz
einen informellen, mehr privaten Charakter hatte, stand doch im Mittelpunkt
der Gespriche ein theologisches Thema. Auf Grund von Referaten der Erz-
bischéfe von Canterbury, Utrecht und Uppsala wurde tiber « Das Bischofs-
amt» gesprochen, das ja im gegenwirtigen ékumenischen Gesprich und ins-
besondere im Zusammenhang mit den verschiedenen Plénen fiir eine Wieder-
vereinigung getrennter Kirchen von besonderer Aktualitit ist?.

ILAFO und CCQE treffen sich in Chevetogne?. Bereits zum dritten-
mal seit 1960 (Warmond, Holland) und 1962 (Mirfield, England) fand eine
theologische Tagung von Vertretern der rémisch-katholischen und mehrerer
romfreien katholischen Kirchen (Anglikaner, Orthodoxe, Altkatholiken) statt.
Die vom 6. bis 10. April 1964 im Benediktiner-Priorat Chevetogne (Belgien)
abgehaltene Konferenz galt dem Thema «Bischofliche Kollegialitdt und Pépst-
licher Primat», das in neutestamentlicher, historischer und systematischer
Sicht griindlich durchgearbeitet wurde. Dom Jacques Dupont, OSB
(Briigge), und Professor Nikolaus Koulomzine (Paris) sprachen von ihrem
Standort aus zur Frage « Kollegialitit und Primat im Neuen Testament», wih-
rend Dom Hilaire Marot, OSB (Chevetogne), und Archimandrit Pierre
L’Huillier (Paris) das Problem in seiner historischen und kirchenrechtlichen
Relevanz darlegten. Das systematische Referat von seiten der ILAFO-
Gruppe war eine Gemeinschaftsarbeit der Anglikaner Revd. D. W. Allen und
Revd. A. M. Allchin (beide Oxford), wihrend P. G. Dejaifve ST (Léwen) den
rémisch-katholischen Standpunkt vertrat. Obschon sich simtliche Referenten
grosstmoglichster Sachlichkeit befleissigten, war an den meisten kritischen
Punkten das konfessionelle Apriori unverkennbar. Dank der Anwesenheit

1 «Church Times» vom 26. Mirz und 17.April 1964; AKID vom 1. April 1964.
2 AKID vom 1. April 1964; Eigenbericht. Vgl. IKZ 1960, Heft 2, S. 126 f., und
IKZ 1962, Heft 3, S.217.



— 123 —

von Prof. Dr. F. Thijssen (Utrecht), Mitglied des Sekretariats fiir die Einheit,
war es moglich, in den Diskussionen immer auch Bezug zu nehmen auf die
Verhandlungen des 2. Vatikanischen Konzils. Am Schlusstag wurde eine alt-
katholische Messe nach hollindischem Ritus zelebriert. Als Vertreter der alt-
katholischen Kirchen gehorten der ILAFO-Delegation an Prof. M. Kok (Hol-
land), Pfr. E. Nickel (Deutschland) und Pfr. H. Frei (Schweiz).

Erklirung des Weltkirchenrates zur Frage der christlichen Ein-
heit’. Der vom 10. bis 14. Februar 1964 in Odessa (UdSSR) tagende Exeku-
tivausschuss des Weltkirchenrates hiess eine ausfithrliche Grundsatzerklirung
zur Frage der christlichen Einheit gut, welche die Frucht eingehender Be-
ratungen iiber die jiingste 6kumenische Entwicklung, insbesondere iiber die
zweite Sitzungsperiode des 2. Vatikanischen Konzils, darstellt. Nach einer
Darstellung dieser jiingsten Entwicklung und des damit verbundenen Inter-
esses weiter Kreise werden die wesentlichen Prinzipien namhaft gemacht,
welche dem Zusammensein der Kirchen im Weltkirchenrat zugrunde liegen.

Sie seien hier im Wortlaut wiedergegeben:

«Gemeinsamer Glaube an Christus. Der Ausgangspunkt fiir die Beziehungen, die
die Kirchen innerhalb der 6kumenischen Bewegung pflegen, ist ihr gemeinsamer
Glaube an Jesus Christus als Gott und Heiland, gemiss der Heiligen Schrift. Sie finden
in diesem gemeinsamen Glauben ein Band der Gemeinschaft, das in realen und engen
Beziehungen seinen Ausdruck finden muss.

Gleiches Recht in der Gemeinschaft. Im Okumenischen Rat geniessen alle Mit-
gliedskirchen die gleichen Rechte; alle nehmen an der Erarbeitung gemeinsamer
Richtlinien, gemeinsamer Erklirungen oder praktischer Beschliisse, an der Wahl der
Vorsitzenden oder Mitglieder der verantwortlichen Gremien teil. Die Gemeinschaft,
die der Rat zu errichten sucht, verkniipft die Kirchen in multilateralen Beziehungen,
eine Tatsache, die auch in der Struktur des Rates ihren Ausdruck gefunden hat. Jeder
Kirche ist es freigestellt, im Bereich zwischenkirchlicher Beziehungen die von ihr ge-
wiinschte Initiative zu ergreifen, aber der Rat als solcher handelt nur auf Grund der
gemeinsamen Zustimmung seiner Mitglieder.

Aufbauendes Gesprdch. Der Okumenische Rat sucht daher, ein Gesprich inner-
halb einer Gemeinschaft zu férdern, die im Leben der Kirchen, die sich im Gebet und
im praktischen Handeln zusammengeschlossen haben, zu einer neuen Erfahrung ge-
worden ist. Diese Erfahrung hat zu einem Dialog zwischen Kirchen gefiihrt, die ein-
ander als Kirchen anerkennen, denselben Herrn bekennen, an derselben Taufe und
an der gemeinsamen Berufung zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes teilhaben. Obwohl Kirchen vielleicht Vorbehalte gegeniiber der ekklesio-
logischen Position anderer Kirchen haben, sind sie doch bereit, sich als Gleichberech-
tigte an diesem Gesprich zu beteiligen. Es ist ein Gesprich, in dem von allen erwartet
wird, dass sie sowohl zuhéren als auch sprechen, sowohl empfangen als auch geben,
indem die bestehenden Differenzen und Spannungen offen ausgetragen werden.

Gegenseitige Solidaritit. Die Kirchen im Okumenischen Rat glauben, dass die
Mitgliedkirchen ihre gegenseitige Solidaritit anerkennen, sich gegenseitig in der Not
b_eistehen und in ihrem Zeugendienst fiir Christus, in ihrer Verkiindigungs- und Mis-
sionsaufgabe unterstiitzen sollten, dass sie, wo immer moglich, auf Grund gegenseitiger
Beratungen und I'jbereinstimmung, gemeinsam handeln und Zeugnis ablegen sollten.
In. der Frage des Proselytismus und der Glaubensfreiheit sind gewisse gemeinsame
Prmzipien aufgestellt worden, die sich in zunehmendem Masse auswirken. Die Kir-
chen sind stindig bemiiht, andere Hindernisse, die briiderlichen Beziechungen im
Wege stehen, zu entfernen.

T AKID vom 1.Mirz 1964.



— 124 —

Manifestierung der Einheit. Die Kirchen im Rat sind schrittweise zu einer klareren
Erkenntnis der Dinge gefiihrt worden, die zur Manifestierung der Einheit notwendig
sind, und haben ihrer gemeinsamen Uberzeugung in dieser Frage in der Neu-Delhi-
Erklirung zur Einheit wie folgt Ausdruck verliehen:

,Wir glauben, dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine
Kirche ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus ge-
tauft sind und Ihn als Herrn und Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine
vollig verpflichtende Gemeinschaft gefiihrt werden, die sich zu dem einen aposto-
lischen Glauben bekennt, das eine Evangelium verkiindet, das eine Brot bricht, sich
im gemeinsamen Gebet vereint und ein gemeinsames Leben fiihrt, das sich in Zeugnis
und Dienst an alle wendet. Sie sind zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an
allen Orten und zu allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen anerkannt
werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen kénnen, wie es die gegebene
Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu denen Gott sein Volk ruft.‘»

Die Kontroverse um den anglikanisch-methodistischen Unions-
plan in England!. Zwei Gruppen innerhalb der Kirche von England haben
sich in jiingster Zeit fiir einen Aufschub des geplanten Zusammenschlusses
von Anglikanern und Methodisten eingesetzt.

In einem «Offenen Brief» an die Erzbischofe und Bischéfe ihrer Kirche
schlugen 39 Vertreter des konservativen «evangelischen» Fliigels der Kirche
von England vor, die Daten fiir die schrittweise Vereinigung der Kirche von
England und der Methodistenkirche mindestens um ein Jahr zu verschieben.
Gleichzeitig plidierten sie fiir eine unmittelbare Einbeziehung anderer eng-
lischer Freikirchen in die Unionsverhandlungen. Ferner forderten sie eine
Neufassung derjenigen Teile des Kommissionsberichtes, welche sich mit den
Fragen tiber Schrift und Tradition, Bischofs- und Priesteramt und die Sakra-
mente befassen. Schliesslich erklirten sie die vorgeschlagene Form fiir einen
Versohnungsgottesdienst als nicht annehmbar. — Fast zur gleichen Zeit wie
diese Stellungnahme erfolgte die offizielle Bekanntgabe, dass die Frist zur
Einreichung von Berichten aus den einzelnen Di6zesen an die beiden Kon-
vokationen vom Juli bis Dezember 1964 erstreckt werde.

Wie die erwihnte «evangelische» Gruppe, so begrisste auch der anglo-
katholische Fliigel innerhalb der Kirche von England durch seine « Church
Union» grundsitzlich die eingeleiteten Gespriiche zwischen den beiden Kir-
chen, wendet sich jedoch ebenfalls gegen eine tiberstiirzte Entscheidung in
derart wichtigsten Fragen. Ferner wird von dieser Seite am Unionsplan be-
mingelt, seine Bejahung der offiziellen Lehre und Praxis sei nicht umfassend
genug. Es sei zu bezweifeln, «ob sowohl Methodisten als auch Anglikaner
sich der Tatsache bewusst seien, dass die Auslegung des Episkopates als
wesentlicher Bestandteil fiir die Zukunft der Kirche die Grundlage des Be-
richtes isty.

Von beiden Seiten jedoch wird die Fortsetzung der Bemiihungen emp-
fohlen, die zur Vereinigung beider Kirchen fiihren sollen.

Der frithere Erzbischof von Canterbury und jetzige Lord Fisher griff
seinerseits personlich in die ganze Kontroverse ein, indem er unter dem Titel

1 OPD vom 12. Mirz 1964; « Church Times» vom 28. Februar 1964.



— 125 —

«Die anglikanisch-methodistischen Gespriache und die Probleme der kirch-
lichen Einheit — Einige persénliche Uberlegungen» eine Broschiire versffent-
lichte, worin er die Ansicht vertritt, dass eine volle kirchliche Gemeinschaft
zwischen Anglikanern und Methodisten «durchaus im Bereich des Mog-
lichen» liege, eine schon jetzt eingegangene Verpflichtung zu organischer
Union jedoch «unklug und unnétig» sei.

Dieser Unionsplan stosst aber auch in den Rethen der Methodisten-
kirche auf Widerstand. So fanden sich in London etwa 300 Methodisten zu-
sammen, die als « Stimme des Methodismus» sich vorgenommen haben, eine
ernsthafte und verniinftige Kampagne gegen das Unionsprojekt in seiner
jetzigen Form zu fithren!.

Die Kirche von England beseitigt einen Anachronismus2. Jeder
Kenner der Kirche von England weiss, dass es bis heute in ihr illegal war, zu
den Gottesdiensten die (katholischen) kirchlichen Gewinder zu tragen. Trotz-
dem wurden sie, wie der offizielle Sprecher in der Debatte betonte, in rund
25 % aller Kirchen verwendet. Nun hat die Synode (Church Assembly) trotz
entschiedenen Widerstandes des «evangelischen» Fligels mit iberzeugender
Mehrheit eine Verordnung gutgeheissen, welche die nétigen Richtlinien fiir
das Tragen von Paramenten enthilt. In Kraft ist die Verordnung jedoch erst,
wenn sie nunmehr auch vom englischen Parlament angenommen wird.

— hf -

1 OPD vom 6. und zo. Februar 1964.
2 «Church Times» vom 7. Februar 1964 ; « Living Church» vom 23. Februar 1964.



	Kirchliche Chronik

