
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 118 —

Kirchliche Chronik

4. Bericht des altkatholischen Beobachters über das Vaticanum II.

Infolge der Verhinderung von Kanonikus Prof. Dr. P. J. Maan, Utrecht, durch
kirchliche Pflichten in Holland wurde Prof. Dr. W. Küppers, Bonn, von der
altkatholischen Bischofskonferenz zum stellvertretenden Beobachter ernannt
und nahm vom 28. Oktober bis 4. Dezember 1963 in Rom den Platz des

altkatholischen Beobachters ein. Ein solches «Auswechseln» hat bestimmte Vor-
und Nachteile. Tatsächlich haben bisher die meisten Kirchen, die Beobachter
entsenden, ihre Vertreter mehr oder weniger oft wechseln lassen, am
ausgesprochensten wohl die Anglikanische Kirche, gar nicht jedoch die
Evangelische Kirche in Deutschland, deren Vertretung bisher ausschliesslich
durch Prof.D.E.Schlink, Heidelberg, wahrgenommen wurde. Die Vorteile
des Wechsels liegen in Richtung der breiteren Auswirkung aufgenommener
Eindrücke in den Kirchen und der Vielfalt der gegenüber dem Konzil zur
Geltung kommenden Einstellung aus den Kirchen, denen die Beobachter
angehören. Die Vorteile gleichbleibender Vertreter liegen in Richtung der
Kontinuität dieser Botschaftertätigkeit sowie der ungeteilten Verantwortung dieser

Mission nach innen und aussen.
Ende Oktober 1963 näherte sich die 2. Session ihrer kritischen Phase. Im

Laufe der Aussprachen über das Schema de ecclesia war klar geworden, dass

die Verhandlungen sich sehr viel länger hinziehen würden, als ursprünglich
und offenbar auch noch zu Beginn der 2. Session vorgesehen war. Die Zeitnot,
wie sie auf Versammlungen des Weltkirchenrates so oft schmerzlich empfunden

wurde, begann auch die Konzilsarbeit zu belasten. Tatsächlich konnten
bis zum Schluss der Session ausser dem Schema de ecclesia nur noch der

Hauptteil von de episcopis und die ersten 3 Kapitel von de oecumenismo
eingehend behandelt werden. Die Gründe dafür liegen nicht ausschliesslich in
der Stoffülle und divergierenden Auffassungen der Väter, sondern auch in der
nicht ausgetragenen und auch durch den Papst selbst nicht entschiedenen
Kontroverse über die Kompetenz der Moderatoren und des Konzilsplenums
gegenüber der selbständigen Autorität bestimmter Kommissionen, besonders
der theologischen Kommission unter Kardinal Ottaviani.

Die in die Öffentlichkeit gedrungenen Zusammenstösse der Kardinäle
Döpfner, Frings, Ottaviani und Browne in der Mitte der Sessionszeit hängen
gerade mit diesen Fragen zusammen. Weil wesentliche Grundfragen einer

Theologie des Konzils durch einen neuen und anerkannten theologischen
Traktat de conciliis nicht geklärt sind, müsste die Frage auftauchen, wie das

Konzil die ihm im CJC zugesprochene «höchste Autorität» ausübt. Der Papst
selbst hat sich in der Ausübung seiner Leitungsvollmacht betont
zurückgehalten. So hat er auch dem Drängen auf Neuwahl der Kommissionen, um
in ihnen der Konzilsmehrheit besseren Ausdruck zu geben, nicht nachgege-



— 119 —

ben, auch hat er nichts Spektakuläres im Stile seines Vorgängers zur
Beschleunigung der Konzilsarbeit unternommen. Die Ergänzungswahlen, durch
die jetzt alle Kommissionen auf je 30 Mitglieder gebracht wurden, waren nur
ein sehr vorsichtiger und kleiner Schritt.

Falls für die kommende Session keine neue Entscheidung getroffen oder
wenigstens eine Änderung der Methode eingeführt wird, kann man voraussagen,

dass die Session des Jahres 1964 ihren Stoff in der vorgesehenen Zeit
vom 14. September bis 20. November nicht wird bewältigen können.

Die Besprechung des Schemas de ecclesia wurde nach 18 Generalkongregationen

in der 59. am 31. Oktober 1963 abgeschlossen. Es folgte die
Aussprache über das Schema de episcopis ac dioecesium regimeni vom 5. bis

15. November für die Kapitel 1-4. Das 5. Kapitel wurde der Kommission für
die Reform des CJC zugewiesen. In der Aussprache machte das Dilemma
Schwierigkeiten, dass einerseits die Gedanken über die Kollegialität der mit
dem Papst handelnden Bischöfe sowie die Funktion der Bischofskonferenzen
wie gesicherte Ordnungen vorausgesetzt wurden, weil sich für sie in den
Aussprachen über das Kirchenschema offensichtlich eine Mehrheit gefunden
hatte, dass aber andererseits die Inanspruchnahme dieser Gedanken immer
wieder nachdrücklich in Frage gestellt wird, weil sie noch nicht zur geltenden
kirchlichen Lehre und Ordnung zu rechnen sei. Überwiegend trat jedoch auch
hier die «progressive» Richtung hervor, deren Ziel eine Aufwertung des

Bischofsamtes ist. Mehrfach wurde sogar diesen Bestrebungen gegenüber die

Besorgnis laut, es könnten aus der Verstärkung der bischöflichen Stellung
Nachteile für den Pfarr- und Seelsorgeklerus erwachsen. Manches kritische
Wort fiel auch über die römische Kurie, deren Selbstreform Papst Paul VI.
schon vor Beginn der Session angekündigt und damit aus dem Konzil
herausgenommen hatte.

Es folgte von der 69. bis zur 79. Generalkongregation vom 18. November
bis 2. Dezember die Aussprache über das Schema de oecumenismo. Schon
die Tatsache der Einführung dieses Themas in das Konzil muss als ein
Aufsehen erregendes kirchengeschichtliches Faktum angesehen werden. Im
Zusammenhang mit seiner Behandlung wurde auch die Anwesenheit der
Beobachter als noch bedeutsamer empfunden, als es schon vorher der Fall war. In.
den wöchentlichen Zusammenkünften der Beobachter mit dem Sekretariat
für die Einheit wurde der Inhalt des Schemas mit besonderer Intensität
behandelt. Dabei fielen von sehen mancher Beobachter sehr kritische Worte, die
die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen im theologischen Bereich
mit schmerzlicher Deutlichkeit hervortreten Hessen. Zu den mündlichen
Erklärungen kamen schriftliche Eingaben. Der altkatholische Beobachter hat
nach mündlichem Vortrag eine eigene Stellungnahme schriftlich abgegeben
und zugleich an einer von Dr. Lukas Vischer, Prof. Edmund Schlink, Prof.
Kirsten Skydsgaard, Dr. George A Lindbeck, Dr. José Miguez-Bonino und
Dr. Nikos Nissiotis unterzeichneten Denkschrift mitgearbeitet.



— 120 —

Das ökumenische Schema wies 5 Kapitel auf, deren Zusammenhang der

üblichen Systematik der Theologen nicht entspricht: 1. «Über die Prinzipien
des katholischen Ökumenismus», 2. «Über die Ausübung des Ökumenismus»,

3. «Über die von der Katholischen Kirche Getrennten», 4. «Über die Juden
und die nichtchristlichen Religionen» (übrigens ohne dass über die letzteren
in diesem Kapitel ungeachtet der Überschrift ein Wort gesagt wurde), « Über
die religiöse Freiheit». Deutlich klingen dafür in diesem Aufbau die grossen
Intentionen von Papst Johannes XXIII. nach, der durch das Konzil die

Kirche aus ihrer Selbstbeschränkung herausführen wollte. In der altkatholischen

Erklärung wurde dem Sekretariat im Falle der Beibehaltung der

Ordnung der 5 Kapitel als neuer Titel vorgeschlagen : de christianorum nec non
omnium hominum unitate fovenda (über die Förderung der christlichen und
allgemein menschlichen Einheit und Verbundenheit). Besonders bemerkenswert

war die Einführung der Frage Israels im 4. Kapitel durch Kardinal Bea.

Seine Worte begründeten sich vor allem auf die Schriftzeugnisse vom
Verhalten Jesu und der Apostel Paulus und Petrus (Lk. 23, 34 ; Röm. 9, 3 ; Apg. 3,

17) und bedeuteten nicht weniger als eine vollständige Absage an jeden
Gedanken einer jüdischen Kollektivschuld am Tode Jesu. Von Interesse, wenn
auch nicht unbedingt überzeugend, waren auch die Gedanken in der
Einführung des 5. Kapitels über die religiöse Freiheit von Bischof de Smedt von
Brügge. Im Anschluss an Überlegungen des amerikanischen Theologen Murray

S. J. führte Bischof de Smedt aus, im Kern der Dinge habe die Katholische
Kirche stets die religiöse Freiheit verteidigt, jedoch seien davon andersklingende

Worte und die Ausübung der Freiheit hindernde Handlungen als durch
die Zeit bedingt zu unterscheiden. Es seien für die Entfaltung jeder
kirchlichen Lehre die beiden Regeln der Kontinuität und des Fortschrittes zu
beachten und ihre geschichtlich in Wechselwirkung stehende Polarität zu
erkennen.

Für die beiden letzten Kapitel konnte nur in der Generaldebatte der Um-
riss der noch ausstehenden Aussprache abgesteckt werden. Die Auffassungen
über das Nicht-mehr-Zustandekommen der eingehenden Aussprache waren
sehr geteilt.

Die Kapitel I—III halten im Grundsätzlichen die Einzigartigkeit und Einheit

der Römisch-katholischen Kirche aufrecht und ermöglichten so für die
Proklamation eines katholischen Ökumenismus die 95 %ige Zustimmung zum
Schema als Diskussionsgrundlage. Die Auffassungen über die praktischen
Forderungen und vor allem die Beurteilung der nicht römisch-katholischen
Christen anderer Kirchen gingen dabei jedoch weit auseinander1. Im 3.
Kapitel wird in der Sache die Position der altkatholischen Kirche ohne Namensnennung

auffallend positiv umschrieben. An der Beurteilung anderer Kirchen
wurde jedoch von sehr vielen Stimmen Kritik geübt. Wenig befriedigend ist

1 s. W. Küppers, « Die Aussprache über das Schema Der Ökumenismus auf der
2. Session des II. Vatikanischen Konzils». Ökum. Rundschau, 1964, 166-181.



— 121 —

das Schema auch in der fehlenden Berücksichtigung der Existenz des

Ökumenischen Rats der Kirchen, doch wird man von der Neuvorlage des Schemas

in der 3. Session manche Überwindung derartiger schwacher Punkte
erwarten dürfen. Dies wäre besonders für die zukünftige Entfaltung der
ökumenischen Beziehungen zwischen dem Genfer Rat und dem Sekretariat für
die Einheit sehr zu wünschen, weil anderenfalls folgenschwere Rückschläge
im weiten Feld der Begegnungen und des beginnenden Dialoges eintreten
könnten.

Die Session schloss nicht in der gleichen gehobenen Stimmung, in der
sie begann. Als Symptom mag erwähnt sein, dass am 3. Dezember zur 400-
Jahr-Feier des Abschlusses des Trienter Konzils eine Anzahl von
Beobachtern aus den Kirchen der Reformation es vorzogen, der festlichen
Versammlung im Beisein des Papstes fernzubleiben. Die erwähnte Trübung mag
auch mit dem Stocken der Verbindungen zu den orthodoxen Kirchen
zusammenhängen. In dieser Hinsicht hat schon die Ankündigung der Reise in
das Heilige Land durch Papst Paul VI. in der Schlusssitzung am 4. Dezember
einen fühlbaren Stimmungsauftrieb bewirkt.

Vielleicht noch mehr als zwischen der ersten und zweiten Session wird
für den Fortgang der Konzilsarbeit und auch für die Behebung mancher
Schatten und Sorgen viel von der Arbeit der Kommissionen abhängen.

Noch ist es eine offene Frage, in welchem Sinne ein Konzil, das sich im
Blick auf seine pastorale Zielsetzung von im strengen Sinn dogmatischen
Entscheidungen zurückhalten soll, in die grosse Reihe vorangegangener
Konzilien eintreten kann, deren wesentliche und bleibende Bedeutung gerade in
ihren Glaubensdefinitionen zu finden ist. Werner Küppers, Bonn

Abordnung des Ökumenischen Rates in Rumänien. Auf Einladung
des Patriarchats von Bukarest durfte eine Delegation des Ökumenischen Rates,

darunter auch ein altkatholischer Theologe, Prof. Dr. K. Stalder, vom
17. bis 29. März die Führer der orthodoxen und protestantischen Kirchen
Rumäniens und ihre theologischen Institute besuchen. Überall herzlichst
aufgenommen, war die Delegation beeindruckt von der regen theologischen
Arbeit, die stark mit der Frage beschäftigt ist, wie sich der christliche Glaube im
sozialen Leben bekunden müsse. Der Besuch schloss mit einer zweitägigen
Aussprache in Bukarest über die Eucharistie und die umfassend endgültige
Bedeutung des Christusereignisses (Christus und Kosmos, « Finality Studies »).

Die Aussprache war von orthodoxen, lutherischen und reformierten Theologen

Rumäniens in gemeinsamen Konferenzen in bemerkenswerter Weise
vorbereitet worden. K.St.

Erste Konferenz romfreier katholischer Bischöfe in Canterbury.
Unter dem Begriff «The wider episcopal fellowship» empfahlen die letzten
beiden Lambeth-Konferenzen die periodische Einberufung von Zusammenkünften

der Bischöfe derjenigen romfreien katholischen Kirchen, mit denen



— 122 —

die anglikanischen Kirchen in Gemeinschaft stehen. Eine erste derartige
Konferenz hat auf Einladung des Erzbischofs von Canterbury vom 13. bis 17. April
1964 in Canterbury stattgefunden. Da sich dieser Tagung unmittelbar eine

Zusammenkunft der Metropolitanbischöfe aller anglikanischen Provinzen an-
schloss, waren die meisten derselben bereits auf der vorausgehenden
Konferenz zugegen, an der insgesamt 40 Bischöfe teilnahmen. Die 20 nicht-anglikanischen

Bischöfe repräsentierten die Altkatholischen Kirchen (Erzbischof
Dr. A. Rinkel, Utrecht; Bischof Dr. Urs Küry, Bern; Bischof P.J.Jans,
Deventer; Bischof Leon Grochowski, Scranton, USA, und Bischof Eugene
Magyar, Passaic, USA), die Lutherischen Kirchen von Schweden und Finnland,
die Vereinigte Kirche von Südindien, die Lusitanische Kirche von Portugal,
die Spanisch-Bischöflich-Reformierte Kirche, die Unabhängig-Katholische
Kirche der Philippinen sowie die Syrische Mar-Thoma-Kirche in Malabar.
Ferner waren als Beobachter Vertreter der Orthodoxen und der Armenischen
Kirchen sowie des Ökumenischen Rates zugegen. Obschon die Konferenz
einen informellen, mehr privaten Charakter hatte, stand doch im Mittelpunkt
der Gespräche ein theologisches Thema. Auf Grund von Referaten der
Erzbischöfe von Canterbury, Utrecht und Uppsala wurde über «Das Bischofsamt»

gesprochen, das ja im gegenwärtigen ökumenischen Gespräch und
insbesondere im Zusammenhang mit den verschiedenen Plänen für eine
Wiedervereinigung getrennter Kirchen von besonderer Aktualität ist1.

ILAFO und CCQE treffen sich in Chèvetogne2. Bereits zum drittenmal

seit i960 (Warmond, Holland) und 1962 (Mirfield, England) fand eine

theologische Tagung von Vertretern der römisch-katholischen und mehrerer
romfreien katholischen Kirchen (Anglikaner, Orthodoxe, Altkatholiken) statt.
Die vom 6. bis 10. April 1964 im Benediktiner-Priorat Chèvetogne (Belgien)
abgehaltene Konferenz galt dem Thema « Bischöfliche Kollegialität undPäpst-
licher Primat», das in neutestamentlicher, historischer und systematischer
Sicht gründlich durchgearbeitet wurde. Dom Jacques Dupont, OSB
(Brügge), und Professor Nikolaus Koulomzine (Paris) sprachen von ihrem
Standort aus zur Frage « Kollegialität und Primat im Neuen Testament», während

Dom Hilaire Marot, OSB (Chèvetogne), und Archimandrit Pierre
L'Huillier (Paris) das Problem in seiner historischen und kirchenrechtlichen
Relevanz darlegten. Das systematische Referat von Seiten der ILAFO-
Gruppe war eine Gemeinschaftsarbeit der Anglikaner Revd. D. W. Allen und
Revd. A.M. Allchin (beide Oxford), während P. G. Dejaifve SJ (Löwen) den
römisch-katholischen Standpunkt vertrat. Obschon sich sämtliche Referenten

grösstmöglichster Sachlichkeit befleissigten, war an den meisten kritischen
Punkten das konfessionelle Apriori unverkennbar. Dank der Anwesenheit

1 «Church Times» vom 26.März und 17.April 1964; AKID vom 1. April 1964.
2 AKID vom 1. April 1964; Eigenbericht. Vgl. IKZ i960, Heft 2, S. 126 f., und

IKZ 1962, Heft 3, S.217.



— 123 —

von Prof. Dr. F. Thijssen (Utrecht), Mitglied des Sekretariats für die Einheit,
war es möglich, in den Diskussionen immer auch Bezug zu nehmen auf die
Verhandlungen des 2. Vatikanischen Konzils. Am Schlusstag wurde eine
altkatholische Messe nach holländischem Ritus zelebriert. Als Vertreter der
altkatholischen Kirchen gehörten der ILAFO-Delegation an Prof. M. Kok
(Holland), Pfr. E. Nickel (Deutschland) und Pfr. H. Frei (Schweiz).

Erklärung des Weltkirchenrates zur Frage der christlichen
Einheit1. Der vom 10. bis 14. Februar 1964 in Odessa (UdSSR) tagende Exeku-
tivausschuss des Weltkirchenrates hiess eine ausführliche Grundsatzerklärung
zur Frage der christlichen Einheit gut, welche die Frucht eingehender
Beratungen über die jüngste ökumenische Entwicklung, insbesondere über die
zweite Sitzungsperiode des 2. Vatikanischen Konzils, darstellt. Nach einer
Darstellung dieser jüngsten Entwicklung und des damit verbundenen Interesses

weiter Kreise werden die wesentlichen Prinzipien namhaft gemacht,
welche dem Zusammensein der Kirchen im Weltkirchenrat zugrunde liegen.
Sie seien hier im Wortlaut wiedergegeben:

«Gemeinsamer Glaube an Christus. Der Ausgangspunkt für die Beziehungen, die
die Kirchen innerhalb der ökumenischen Bewegung pflegen, ist ihr gemeinsamer
Glaube an Jesus Christus als Gott und Heiland, gemäss der Heiligen Schrift. Sie finden
in diesem gemeinsamen Glauben ein Band der Gemeinschaft, das in realen und engen
Beziehungen seinen Ausdruck finden muss.

Gleiches Recht in der Gemeinschaft. Im Ökumenischen Rat geniessen alle
Mitgliedskirchen die gleichen Rechte; alle nehmen an der Erarbeitung gemeinsamer
Richtlinien, gemeinsamer Erklärungen oder praktischer Beschlüsse, an der Wahl der
Vorsitzenden oder Mitglieder der verantwortlichen Gremien teil. Die Gemeinschaft,
die der Rat zu errichten sucht, verknüpft die Kirchen in multilateralen Beziehungen,
eine Tatsache, die auch in der Struktur des Rates ihren Ausdruck gefunden hat. Jeder
Kirche ist es freigestellt, im Bereich zwischenkirchlicher Beziehungen die von ihr
gewünschte Initiative zu ergreifen, aber der Rat als solcher handelt nur auf Grund der
gemeinsamen Zustimmung seiner Mitglieder.

Aufbauendes Gespräch. Der Ökumenische Rat sucht daher, ein Gespräch innerhalb

einer Gemeinschaft zu fördern, die im Leben der Kirchen, die sich im Gebet und
im praktischen Handeln zusammengeschlossen haben, zu einer neuen Erfahrung
geworden ist. Diese Erfahrung hat zu einem Dialog zwischen Kirchen geführt, die
einander als Kirchen anerkennen, denselben Herrn bekennen, an derselben Taufe und
an der gemeinsamen Berufung zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes teilhaben. Obwohl Kirchen vielleicht Vorbehalte gegenüber der ekklesio-
logischen Position anderer Kirchen haben, sind sie doch bereit, sich als Gleichberechtigte

an diesem Gespräch zu beteiligen. Es ist ein Gespräch, in dem von allen erwartet
wird, dass sie sowohl zuhören als auch sprechen, sowohl empfangen als auch geben,
indem die bestehenden Differenzen und Spannungen offen ausgetragen werden.

Gegenseitige Solidarität. Die Kirchen im Ökumenischen Rat glauben, dass die
Mitgliedkirchen ihre gegenseitige Solidarität anerkennen, sich gegenseitig in der Not
beistehen und in ihrem Zeugendienst für Christus, in ihrer Verkündigungs- und Mis-
sionsaufgabe unterstützen sollten, dass sie, wo immer möglich, auf Grund gegenseitiger
Beratungen und Übereinstimmung, gemeinsam handeln und Zeugnis ablegen sollten.
In der Frage des Proselytismus und der Glaubensfreiheit sind gewisse gemeinsame
Prinzipien aufgestellt worden, die sich in zunehmendem Masse auswirken. Die
Kirchen sind ständig bemüht, andere Hindernisse, die brüderlichen Beziehungen im
Wege stehen, zu entfernen.

1 AKID vom i.März 1964.



— 124 —

Manifestierung der Einheit. Die Kirchen im Rat sind schrittweise zu einer klareren
Erkenntnis der Dinge geführt worden, die zur Manifestierung der Einheit notwendig
sind, und haben ihrer gemeinsamen Überzeugung in dieser Frage in der Neu-Delhi-
Erklärung zur Einheit wie folgt Ausdruck verliehen :

,Wir glauben, dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine
Kirche ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus
getauft sind und Ihn als Herrn und Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine
völlig verpflichtende Gemeinschaft geführt werden, die sich zu dem einen apostolischen

Glauben bekennt, das eine Evangelium verkündet, das eine Brot bricht, sich
im gemeinsamen Gebet vereint und ein gemeinsames Leben führt, das sich in Zeugnis
und Dienst an alle wendet. Sie sind zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an
allen Orten und zu allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen anerkannt
werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen können, wie es die gegebene
Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu denen Gott sein Volk ruft.' »

Die Kontroverse um den anglikanisch-methodistischen Unionsplan

in England1. Zwei Gruppen innerhalb der Kirche von England haben
sich in jüngster Zeit für einen Aufschub des geplanten Zusammenschlusses

von Anglikanern und Methodisten eingesetzt.
In einem «Offenen Brief» an die Erzbischöfe und Bischöfe ihrer Kirche

schlugen 39 Vertreter des konservativen «evangelischen» Flügels der Kirche
von England vor, die Daten für die schrittweise Vereinigung der Kirche von
England und der Methodistenkirche mindestens um ein Jahr zu verschieben.

Gleichzeitig plädierten sie für eine unmittelbare Einbeziehung anderer
englischer Freikirchen in die Unionsverhandlungen. Ferner forderten sie eine

Neufassung derjenigen Teile des Kommissionsberichtes, welche sich mit den

Fragen über Schrift und Tradition, Bischofs- und Priesteramt und die Sakramente

befassen. Schliesslich erklärten sie die vorgeschlagene Form für einen

Versöhnungsgottesdienst als nicht annehmbar. - Fast zur gleichen Zeit wie
diese Stellungnahme erfolgte die offizielle Bekanntgabe, dass die Frist zur
Einreichung von Berichten aus den einzelnen Diözesen an die beiden
Konvokationen vom Juli bis Dezember 1964 erstreckt werde.

Wie die erwähnte «evangelische» Gruppe, so begrüsste auch der anglo-
katholische Flügel innerhalb der Kirche von England durch seine «Church
Union» grundsätzlich die eingeleiteten Gespräche zwischen den beiden
Kirchen, wendet sich jedoch ebenfalls gegen eine überstürzte Entscheidung in
derart wichtigsten Fragen. Ferner wird von dieser Seite am Unionsplan
bemängelt, seine Bejahung der offiziellen Lehre und Praxis sei nicht umfassend

genug. Es sei zu bezweifeln, «ob sowohl Methodisten als auch Anglikaner
sich der Tatsache bewusst seien, dass die Auslegung des Episkopates als

wesentlicher Bestandteil für die Zukunft der Kirche die Grundlage des
Berichtes ist».

Von beiden Seiten jedoch wird die Fortsetzung der Bemühungen
empfohlen, die zur Vereinigung beider Kirchen führen sollen.

Der frühere Erzbischof von Canterbury und jetzige Lord Fisher griff
seinerseits persönlich in die ganze Kontroverse ein, indem er unter dem Titel

1 ÖPD vom 12.März 1964; «Church Times» vom 28.Februar 1964.



— 125 —

«Die anglikanisch-methodistischen Gespräche und die Probleme der
kirchlichen Einheit - Einige persönliche Überlegungen» eine Broschüre veröffentlichte,

worin er die Ansicht vertritt, dass eine volle kirchliche Gemeinschaft
zwischen Anglikanern und Methodisten «durchaus im Bereich des

Möglichen» liege, eine schon jetzt eingegangene Verpflichtung zu organischer
Union jedoch «unklug und unnötig» sei.

Dieser Unionsplan stösst aber auch in den Reihen der Methodistenkirche

auf Widerstand. So fanden sich in London etwa 300 Methodisten
zusammen, die als «Stimme des Methodismus» sich vorgenommen haben, eine
ernsthafte und vernünftige Kampagne gegen das Unionsprojekt in seiner

jetzigen Form zu führen1.

Die Kirche von England beseitigt einen Anachronismus2. Jeder
Kenner der Kirche von England weiss, dass es bis heute in ihr illegal war, zu
den Gottesdiensten die (katholischen) kirchlichen Gewänder zu tragen. Trotzdem

wurden sie, wie der offizielle Sprecher in der Debatte betonte, in rund
25 % aller Kirchen verwendet. Nun hat die Synode (Church Assembly) trotz
entschiedenen Widerstandes des «evangelischen» Flügels mit überzeugender
Mehrheit eine Verordnung gutgeheissen, welche die nötigen Richtlinien für
das Tragen von Paramenten enthält. In Kraft ist die Verordnung jedoch erst,
wenn sie nunmehr auch vom englischen Parlament angenommen wird.

-*/-
1 ÖPD vom 6. und 20. Februar 1964.
2 «Church Times »vom 7. Februar 1964; « Living Church » vom 23. Februar 1964.


	Kirchliche Chronik

