Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Um die Wesenbestimmung der Kirche in romisch-katholischer Sicht
Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 108 —

Um die Wesenbestimmung der Kirche
in romisch-katholischer Sicht

Bekanntlich ist wihrend der 2. Sessionsperiode des 11. Vatika-
nums das Schema «de ecclesia» mitten in der Beratung steckengeblie-
ben. Erfreuliche Ansétze fiir eine Definierung der Kirche im urspriing-
lich katholischen Sinn des Wortes sind, festzustellen. Sie werden bei
der bevorstehenden Behandlung iiber die « Quellen der Offenbarung»
in anderer Sicht wieder zum Vorschein kommen. Erfreulich und ver-
heissungsvoll zugleich nenne ich die von Papst Paul VI. in seiner Er-
offnungsansprache stark betonte Ausrichtung der Kirche auf ihre
eigentliche Mitte — Christus. Von grosser Bedeutung diirften die in
einer aufschlussreichen Probeabstimmung im Sinne einer Wegwei-
sung mit grossem Mehr angenommenen Grundséitze von der «Kol-
legialitdt der Bischofe», vom «gottlichen Recht des bischdflichen
Amtes», das zusammen mit dem Papst die hochste kirchliche Instanz
bilde, und schliesslich die sehr biblisch ausgerichteten bisherigen Aus-
sagen iiber die Stellung der Laien als dem «Volke Gottes» sein.

Ausserhalb des Konzils ist ja schon lingst unter namhaften ro-
misch-katholischen Theologen das Bemiihen anzutreffen, das Wesen
der Kirche neu, d.h. vor allem in grosserer Bezugnahme auf die Aus-
sagen des Neuen Testamentes und die fritheste Tradition zu umreis-
sen. Ich mochte in diesem Zusammenhang fiir heute auf zwei Arbeiten
hinweisen, die im letzten Jahrgang der «Catholica» (Vierteljahres-
schrift fiir Kontrovers-Theologie) erschienen sind. Es sind dies: « Das
Geistliche Amt und die Einheit der Kirche» von Joseph Ratzinger
(Heft 3) und «Kirche und Parusie Christiy von Karl Rahner SJ
(Heft 2). :

Bei Joseph Ratzingers Arbeit handelt es sich um einen Vortrag,
den der Genannte am 21. Januar 1963 bei einer gemeinsamen Ver-
anstaltung der evangelischen und rémisch-katholischen Studenten-
vereinigung in Freiburg i. Br. gehalten hat (Korreferat zum Vortrag
von Prof. W. Joest, Erlangen).

Joseph Ratzinger ging von der lutherischen Definierung der
Kirche aus, wie diese im Augsburgischen Bekenntnis mit den Worten
umschrieben wurde: «Est autem ecclesia congregatio sanctorum, in
qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta.»



— 109 —

Diesem Doppelelement der Kirche fiigt Ratzinger als drittes, konsti-
tutives, vom Boden seiner Kirche her gesehen, die «oboedientia» bei,
wobei er diese drei llemente jenen gleichsetzt, die auf dem 1. Vati-
kanum mit den Worten «communio, fides» und dem «sub uno pastore»
umschrieben wurden. Ob unter «oboedientia» und «sub uno pastore»
vollgiiltig und in wirklich katholischem Verstéindnis das «geistliche
Amt» verstanden werden kann, sei immerhin als Frage hingestellt.
Sachlich diirfte dies wohl weitgehend. der Fall sein, wiewohl ein pra-
ziserer Begriff wiinschenswert wiire.

Die Umschreibung der Kirche in der Confessio Augustana als der
« Gemeinschaft der Heiligen, in der das Evangelium rein gelehrt und
die Sacramente recht verwaltet» wiirden, ruft allerdings wie von
selbst der Frage, wer denn in der Kirche dafiir sorge, dass solche
rechte Verwaltung der Heilsmittel und reine Verkiindigung des Evan-
geliums geschehe. Diese Liicke in der Umschreibung dessen, was
Kirche ist, wurde dann ja durch festgeordnetes Amt inmitten der
lutherischen Kirche zum grossten Teil wieder geschlossen, doch mehr
aus praktischer als aus grundsitzlicher Uberlegung heraus. Konsti-
tutiv erscheint im Augsburger Bekenntnis auf jeden Fall das Amt
noch nicht zu sein.

Joseph Ratzinger sucht nun die rémisch-katholische Umschrei-
bung der Kirche vom Begriff Ekklesia her zu treffen. Kirche bedeutet
ithm nach alt- und neutestamentlichem Verstindnis Kultgemeinde,
Ortskirche und Gesamtkirche zugleich, wobei die drei Bedeutungen
unter sich eng verkniipft bleiben. «Sie driicken verschiedene Reali-
sierungsformen ein- und derselben Gottesidee aus» (S.167), denn die
eine Kirche Gottes existiert konkret in den verschiedenen Orts-
gemeinden und realisiert sich wiederum in der Kultversammlung.
Diese Wesensbestimmung der Kirche deckt sich weitgehend mit der
genuin katholischen Auffassung der ersten Jahrhunderte, wie sie
heute noch in den Kirchen der Orthodoxie und denjenigen des Alt-
katholizismus lebt und der ihnen verwandten Gebilde. Durch das
ewne Wort des Herrn und das eine Brot sind, so fiihrt Ratzinger aus,
diewesentlichen Elemente der rechten Gottesversammlung angezeigt,
zu denen dann das rechte Am¢ hinzukommt.

Der Verfasser geht dann den Anfiéngen und der Entwicklung des
geistlichen Amtes sorgfiltig nach. Grundlegend ist da das Amt der
Zwolf, von Jesus selbst eingesetzt, jener ganz bestimmte Kreis, der
sich nicht beliebig erweitern lisst. Innerhalb des Apostelkollegiums
unterscheidet Ratzinger sodann den engern Ring der Drei: Petrus,



— 110 —

Jakobus und Johannes (nach dem Tod des dlteren Jakobus ist dieser
durch den « Herrenbruder» Jakobus ersetzt worden). Zum Kollegium
der Zwolf tritt mit Paulus und andern die Linie des pneumatischen
Apostelamtes, dessen Voraussetzung nicht mehr in der Forderung
begriindet ist, den historischen Jesus gekannt zu haben, Augen- und
Ohrenzeuge des Herrn gewesen zu sein. Beiden gemeinsam ist ihre
Ausrichtung auf den Dienst am «Leibe Christi», der Kirche, auf das
«Amt der Versohnung», das der Verkiindigung. Wo aber Gaben des
Geistes mannigfacher Art kundwerden, sich betéitigen, da entsteht
wie von selbst die Notwendigkeit der sinngeméssen Einfiigung unter
die Autoritit der Apostel und, wie fiir das Bild der Kirche im Neuen
Testament beizufiigen ist, der Propheten, ist doch die Kirche auf den
Grund dieser beiden Amter erbaut. Der Sache nach ist schon vorhan-
den, so fithrt Ratzinger aus, was unter «apostolischer Sukzessiony
zu verstehen ist.

Vom judenchristlichen Bereich her vollzieht sich gleichzeitig
eine straffere (Gestaltung des kirchlichen Amtes. Sie fithrt mehr und
mehr zu festen Amtsbegriffen. Zu den Episkopoi und Diakonoi treten
die Presbyteroi, und klar tritt das hervor, was wir heute Ordination
nennen. Bestimmte Vorschriften, die gemeindliche Berufung zum
Amt, die Ubertragungsart durch Gebet und Handauflegung, treten
in Wirksamkeit. Gegen Ende des 1. christlichen Jahrhunderts ist das
vorhanden, was man oft die Zeit des Frithkatholizismus nennt.

Ratzinger geht dann der grundsétzlichen Bedeutung dieser wer-
denden Amter fiir die Einheit der Kirche sorgfiltig nach. Er unter-
scheidet zwischen paulinischen und juden-christlichen Gemeinden.
‘Bei Paulus finden sich, so lesen wir, drei Tatbestinde : Die Einheit der
paulinischen Gemeinden ist durch die Zu- und Unterordnung zum
Apostel bestimmt. Uber den ganzen heiden-christlichen Bezirk, so
sagt der Verfasser, iibte der Apostel so etwas wie einen « Primat» aus.
Dazu kommt aber als zweites Moment des Apostels Bemiihen, die
Gemeinden aus der grossen Volkerwelt der grosseren Einheit der Ge-
samtkirche, die aus christusgliubigen Juden und Heiden besteht,
einzuordnen, sie mit dem Urapostolat der « Zwolf» zu verbinden. Dar-
um sucht er die Gemeinschaft derer auf, die «Séulen der Kirche» ge-
nannt wurden, ohne dabei seine Selbstandigkeit irgendwie preiszu-
geben oder sich sein besonderes Apostolat, das ihm vom erhdhten
Christus iibergeben wurde, nehmen zu lassen. Und schliesslich zeigt
sich als dritte Gegebenheit paulinischen Denkens ein noch engerer
Kreis, die klare Kontaktnahme, ja eine gewisse Bindung an die Ur-



— 111 —

gemeinde zu Jerusalem, die Mitte der Christenheit. Man denke nur
an seine Bemiihungen um die Kollekte fiir die « Armen zu Jerusalem»,
die keineswegs nur charitativen Charakter getragen hat, die vielmehr
bewusst unter seinen Gemeinden die Erkenntnis férdern wollte, dass
die Glaubenden aus der grossen Volkerwelt mit dem Ursprung der
Kirche verbunden seien.

Zwischen beiden Gruppen sieht Ratzinger «in einer eigentiim-
lichen Schwebe die Gestalt des Petrus, der sowohl in juden-christ-
lichen wie in heiden-christlichen Zusammenhéngen auftritt» (S.173/
174). Petrus ist Mitglied der sogenannten « Sdulengruppe» zu Jerusa-
lem, Reprasentant der Jerusalemer Uberlieferung ; wir finden ihn in
bestimmender Stellung aber auch zu Antiochien, dem eigentlichen
Zentrum des Christentums aus der Heidenwelt; seine Spuren haben
sich deutlich abgezeichnet auch in der Gemeinde zu Korinth und der-
jenigen zu Rom. Auf dem bekannten «Apostelkonzily (Apg. 15, 1 ff.)
vertritt Petrus in eindeutiger Weise das besonders geartete Wesen
der heiden-christlichen Gemeinden, ohne sich mit diesen einfach zu
identifizieren. « Petrus», so heisst es bei Ratzinger, bilde «in beiden
Réumen ... die Klammer, die beides miteinander verbindet...». Pe-
trus, so lesen wir, gehore zu keiner der beiden Gruppen in direkter
Weise, sondern er «iibergreife» beide. So bestechend diese Aussage
auf den ersten Blick ist, so entspricht sie doch den eigentlichen apo-
stolischen Verhéltnissen in keiner Weise ! Denn ebenso bestimmt kann
von Paulus gesagt werden, dass er bei allem klarsten Sendungs-
bewusstsein zur Arbeit unter den heidnischen Vélkern doch iiberall
auf seinen grossen Missionsreisen immer zuerst die Synagogen auf-
sucht, d.h. sein eigen Volk, und ihm die Botschaft des Evangeliums
anbietet. Auch ist zu beachten, dass eine Grosszahl der von ihm
¢gegriindeten» Gemeinden aus Glaubenden der grossen Volkerwelt
und solchen aus dem Volke Israel bestanden, dass keiner wie er bei-
spielsweise im HEpheserbrief auf jene Einheit der Kirche hingewiesen
hat, die sich in Israel und der Heidenwelt findet. Man denke nur an
die Kapitel 9/11 seines Romerbriefes! Ratzinger macht sich in seinem
Bemiihen, die « Primatsworte» Matth. 16, 16, ff. gleich exempelhaft
dar zutun, die Sache allzu leicht und seine Schlussfolgerungen sind
zum Teil irrefiihrend. Richtig und fiir die kommende Zeit wegweisend
diirfte an seinen Ausfiithrungen der Hinweis sein, dass sowohl Paulus
wie Petrus, dass iiberhaupt die Friihkirche sich des innigen, unlos-.
lichen Verhiltnisses zur Urgemeinde Jerusalem bewusst war, in der
aber Jakobus nach Apg.15 die bestimmendere Macht ausiibte als



— 112 —

Petrus, sofern man den entsprechenden Text nur unvoreingenommen
genug liest und betrachtet. Der Schwerpunkt der Entschliessungen,
die sich in dem wichtigen Dokument an die Gemeinde zu Antiochien
verdichtete, liegt bei der mehrmals erwéhnten Formel « Wer Apostel
und die Altesteny; nicht des Petrus Vorschlag, sondern derjenige des
Jakobus, der als Vorsteher der Gemeinde wie iiblich zuletzt das Wort
ergriffen, kam zur Annahme. Allem noch so intensiven Bemdiihen,
gerade aus Apg. 15 den « Primat Petri» als bereits existent und wirk-
sam zu beweisen, steht der sehr feierlich-offizielle Eingang des be-
kannten Schreibens an die Gemeinde zu Antiochien entgegen: « Wer,
die Apostel und Altesten.» Das tont klar kollegial, aber keineswegs
primatial!

Doch kehren wir zur Umschreibung des kirchlichen Amtes, wie
sie von Ratzinger vorgenommen wird, zuriick. Er betont, das Wort
wst nicht ohme das Amt. Das macht ja schon der Sendungsbefehl
Christi an die Zwolf evident. Das kirchliche Amt entwickelt sich ferner
in den verschiedenen Regionen des romischen Reiches unabhingig
voneinander auf verschiedene Weise, wobei bald die pneumatisch-
charismatischen, bald mehr die historisch-institutionellen Elemente
vorherrschen, doch nie so, dass sich nicht ein wesentlicher Zusammen-
hang, ein Angewiesensein aufeinander feststellen liesse. Zum verti-
kalen Amt tritt immer auch das horizontale und das Bewusstsein der
Bischofe, Glied eines in der apostolischen Sukzession stehenden Kol-
legiums zu sein, tritt in aller Deutlichkeit als notwendiger, innerlich
bedingter Ausdruck die Finheit in Christus hervor. Diese wahre Ka-
tholizitat wirkt sich in den Gemeinden in der Verkiindigung des gott-
lichen Wortes und, der Mahlfeier, der Teilhabe an dem einen Brot aus,
das Christus selbst ist. Den Bischofen aber liegt schon im zweiten
Jahrhundert die Aufgabe ob, tiber der reinen Wortverkiindigung und
die rechte Verwaltung der Sakramente zu wachen. Dass die weitere
Entwicklung des kirchlichen Amtes im Osten und im Westen eine
ziemlich verschiedene Entwicklung genommen hat, das lisst Ratzin-
ger nicht unerwéhnt. Er bemerkt hiezu: « Wahrend im Osten die Auto-
nomie der Einzelgemeinden — das vertikale Element — immer deut-
licherin den Vordergrund trat, ... bildete sich im Westen ein so starkes
Ubergewicht der pipstlichen ,Monarchie aus, dass die Selbsténdig-
keit der einzelnen Ekklesien fast vollstindig vergessen wurde; sie
waren gleichsam (nicht zuletzt durch die Einheit der stadtromischen
Liturgie) in die stadtromische Kirche einbezogen: Es ergab sich auf
ganzlich andere Weise als im Osten eine Dominanz des vertikalen



— 113 —

Elementes durch die Zentrierung des Ganzen auf den einen Bischof
von Rom, die der horizontalen Struktur gleichfalls kaum noch Raum
gewahrte...» (S.176/177).

Ratzinger unterstreicht dann am Schlusse seiner Ausfiihrungen
iiber « Das geistliche Amt und die Einheit der Kirche» nochmals aufs
scharfste die gegenseitige Beziehung zwischen Wort und Zeuge und
umgekehrt. ¥r vermisst aber fiir den Bereich seiner Kirche die klare
Betonung, dass dem Wort gegeniiber dem Zeugen hochster « Instanz-
charakter» zukomme. Mit andern Worten : Das Amt ist vielfach iiber-
betont, steht iber dem Wort, ist nicht unbedingt an dasselbe gebun-
den, wie dies in der ¥riihzeit der Kirche noch der Fall war. Wichtig
aber fiir das Verstindnis der Kirche ist es, dass nicht nur Kirche und
Amt voneinander untrennbar sind, sondern dass dasselbe Verhiltnis
engster Art auch zwischen Kirche und Wort Giltigkeit habe. Ratzin-
ger spricht in diesem Zusammenhang den Gedanken aus, «dass mit
einem solchen Verstindnis von Kirche keine Leugnung der Prisenz
Christi und des Christlichen bei den getrennten Christen verbunden
sein kann und darf» (S.179). Er ist der Auffassung, «dass mit der tat-
sichlichen Gegenwart des Wortes ausserhalb ihrer Girenzen (gemeint
sind die Grenzen der Kirche von Rom) auch ,Kirche' in irgendeiner
Form dort anwesend ist (gemeint sind die nicht romisch-katholischen
Kirchen), dass ferner die Grenzen der Wirksamkeit des Heiligen Gei-
stes sich nicht mit denjenigen der sichtbaren Kirche decken. Denn
einerseits kann der Geist, die Gnade, auf deren erfiillte Herrschaft
hin die Kirche ist, auch bei Menschen in der Kirche fehlen ; anderseits
kann er in den Menschen ausserhalb der Kirche wirksam sein. Das
bedeutet, dass auch nach katholischem Glauben die Einheit der Kirche
noch auf dem Wege ist, dass sie sich erst im HEschaton vollends erfiillen
wird. ... So weiss der Katholik sich in einer Hoffnung mit seinen ge-
trennten christlichen Briidern verbunden: in der Hoffnung auf das
eine Konigtum Gottes, in dem es keine Spaltung mehr geben wird,
weil dann Gott alles in allem ist (1. Kor. 15, 28).»

In der dritten kommenden Sessionsperiode des 1I. Vatikanums
wird sich zeigen miissen, welcher Art die Aussprache und die Be-
schlussfassungen iiber das so wichtige Schema «die gottliche Offen-
barung» sein wird. Das vom Konzil zuriickgewiesene Schema iiber
die «Offenbarungsquellen» ist nach heftigen Debatten stark umge-
arbeitet worden. Hier wird sich weisen, ob in der Kirche von Rom die
Zweiquellentheorie in jener Weise bestehen bleibt, dass Schrift und
Tradition, voneinander unabhingig, zwei verschiedene Bezirke der



— 114 —

Wahrheitsoffenbarung darstellen. Von daher bestimmt sich das We-
sen der Kirche eigentlich erst.

Nicht minder wichtig sind die Ausfithrungen, die Prof. Dr. Karl
Rahner SJ im 2. Heft der Zeitschrift «Catholica», 1963, unter dem
Titel «Kirche und Parusie Christi» veroffentlicht. Auch sie sind fiir
die Umschreibung dessen, was Kirche ist, von grosser Bedeutung.
Papst Paul VI. hat ja bereits in seiner Er6ffnungsansprache darauf
hingewiesen, die Kirche sei auf Pilgerschaft und kénne gerade darum
einer gewissen Dynamik nicht entbehren.

Karl Rahner umschreibt eingangs die «Parusie Christi und die
Letzten Dinge als Vollendung der Menschheits- und Weltgeschichte».
" Von da her kommt er zur Aussage: «Die Kirche ist die durch Gottes
Gnade in Jesus Christus zusammengerufene Gemeinde der in Hoff-
nung und Liebe an die Parusie Christi als noch ausstdndiger Glauben-
den.» Die verheissene und zu erwartende Wiederkunft Christi bildet
nach ihm «ein konstitutives Element der Kirche» (S.114 ff.). Sie, die
Kirche, muss sich trotz ihrer im Laufe der Jahrhunderte gewordenen
festen Gestalt immer noch als «vorldufig, ihre Vollendung noch
suchende, als die sich selbst iiberwindende verstehen, wenn anders
wir die Vollendung, die sie sucht, nicht mehr Kirche, sondern Reich
Gottes nennen». Noch deutlicher heisst es: «Die Kirche lebt also,
richtig verstanden, immer von der Proklamation ihrer eigenen Vor-
laufigkeit und ihrer geschichtlich fortschreitenden Aufhebung in dem
kommenden Reich Gottes» (S.115). Dabei, so bemerkt Karl Rahner,
ist zu beachten, dass die Kirche selbst eine eschatologische Wirklich-
keitist, d. h.ihrer Grundanlagenach bei allem Glaubensbesitz auf dies
noch Bevorstehende hinweist. Trotzdem dokumentiert sie sich fort-
wahrend «als die Gemeinde der Glaubenden und Bekennenden», die
an sich und ihren Gliedern die sich an die Welt mitteilende Liebe und
Gnade Gottes erfahrt und so schon Anteil hat am Sieg Christi tiber
Tod und Siinde. Der Erfahrungsakt der Rechtfertigung aus Glauben
vollzieht sich an der Kirche fortwihrend, an ihr als solcher und. im
gleichen Ausmass an ihren einzelnen Gliedern. Es ist also keineswegs -
80, dass der Ausblick auf den Kommenden und das Kommende — also
auf Christus und das Reich Gottes — den Wesenbestand der Kirche
als leer, unerfiillt, gar schwach erscheinen lasst. Mit der Verheissung
des kommenden Gottesreiches setzt die Kirche Gegenwart und Zu-
kunft, steht sie in eigenartiger Weise inmitten dessen, was die Schrift



— 115 —

Kairos (Zeit) nennt. Es sind ihr die Gaben des Wortes, der Sakra-
mente, des Heiligen Geistes anvertraut als « Unterpfand» dessen, was
ihr einst noch zukommen soll in neuer Gestaltung ihres Seins. Doch
weist Karl Rahner in trefflicher Weise darauf hin, «dass mindestens
nicht ohne weiteres in allen Féllen und unter allen Voraussetzungen
das Amt und seine Funktionen in der Kirche in Lehre, Kult, Sakra-
ment, Leitung und Kirchenzucht dieselbe Qualitit eschatologischer
Indefektibilitat besitze, die wir der Kirche als ganzer zuzuerkennen
haben» (S.123). Daraus folgt fiir ihn der « Unterschied zwischen der
Kirche als Heilsmittel und der Kirche als Heilsgemeinde», Grossen,
die sich nicht einfach decken. Gerade dieser Unterschied trigt in sich
die notwendige Dynamik, die einer starren Statik der Kirche vor-
beugt, sie durchbricht, denn die Grundspannung im kirchlichen Sein
kommt von seinem Ausgerichtetbleiben auf die kommenden Gottes-
ereignisse. Sind auch Lehr- und Hirtenamt von Christus her der
Kirche als Gottesgabe anvertraut, als autoritative Grosse in der
Kirche gestiftet, als greif bare und sichtbare Sicherungen gegeben, so
ist doch zu beachten, dass dies alles fiir die Kirche nur so lange und
insoweit zutrifft, als sie in ihrer absoluten Gebundenheit an Christus
verbleibt ! Wiirde sie sich von Christus losreissen, so miisste sie als
geschichtlich greifbar auch aufhoren, eschatologisch indefektible
Heilsgemeinde zu sein. «Dies aber», so schreibt Karl Rahner, «wiirde
geschehen, wenn das oberste Lehr- und Hirtenamt der Kirche hin-
sichtlich der Gesamtkirche von seiner hochsten Lehr- und Hirten-
gewalt in definitiver, alle mit letzter Verpflichtung bindender Gewalt
Gebrauch machen wiirde und dabei so der Wahrheit und dem Hei-
ligungswillen Christi widersprechen wiirde, dass die Annahme und
Befolgung eines solchen Aktes die Gesamtkirche als ganze in einen
eindeutigen Widerspruch zu Christus, also in schlechthinnigen Irr-
tum als Nein zu seiner Wahrheit oder als Nein zu seiner einigenden
und heiligenden Liebe setzen wiirde» (S.124/125).

Hier werden also auch mogliche Grenzen der «Indefektibilitat
der Kirche» aufgezeigt, auf die man ehedem nicht so deutlich hin-
gewliesen hat. Immerhin ist zu sagen, dass der jahrhundertelange
Kampf zwischen Konzil und Papst mit seiner sehr wechselvollen Ge-
schichte gerade von daher begriindet und verstandlich wird, ja als
Notwendigkeit zur Dynamik der Kirche, der so notwendigen und
heilsamen gehort. Die alte katholische Auffassung, dass ein allgemei-
nes Konzil iiber dem Papste stehe, ist sicherlich aus dieser Moglich-
keit der Defektibilitit des selbst hochsten Amtes entstanden. Erst



— 116 —

das I.Vatikanum hat mit der Unfehlbarkeitslehre papstlicher Art,
vor allem dem in sehr spater Stunde eingeschobenen Zusatz, dass
gsolche Unfehlbarkeit des Papstes in Sachen des Glaubens und der
kirchlichen Sitte ihm «ex sese, non autem ex consensu Eecclesiae» zu-
komme, die Sachlage weitgehend verdandert. Wie unbequem solche
dogmatische Aussage sein kann, das verspiirte man im bisherigen
Verlauf der Konzilsverhandlungen bei verschiedensten Anlassen.
Dass zeitgenossische romisch-katholische Theologen die Auswirkun-
gen solcher Definition sowohl der papstlichen Lehrunfehlbarkeit wie
der papstlichen Allgewalt tiber alle Bischofe, Glaubige und die ganze
Christenheit irgendwie ertragbarer machen wollen, dem begegnet
man heute in den verschiedensten theologischen Abhandlungen.
Auch kommt solches Bemiithen in der sich anhebenden Starkung des
Episkopats zum Ausdruck, vor allem im Hinweis darauf, dass die
Bischofe unter sich ein «Kollegium» darstellen, das als solches in der
apostolischen Nachfolge stehe und das bischofliche Amt «géttlichen,
also unmittelbaren Rechtes» sei.

Karl Rahner visiert diese Dinge in seiner Weise, vorsichtig, aber
immerhin so, dass er zur Aussage kommt: «dass auch nach katho-
lischem Verstindnis z.B. eine ,unfehlbare’ Definition eines Papstes
oder eines Konzils noch nicht notwendig bedeutet, dass diese Defini-
tion allseitig, in jeder Hinsicht opportun, d.h. in ihrem Inhalt in der
entsprechenden geschichtlichen Situation von der Menge der Glau-
bigen leicht assimilierbar und fiir den Glaubensvollzug als einen und
ganzen sehr forderlich sein miisse. Eine Definition besagt auch als un-
fehlbare noch nicht notwendig, dass in ihrem faktischen Verstédndnis
trotz aller Klarheit und Prézision ihrer Formulierungen in einer be-
stimmten geschichtlichen Situation faktisch nicht begleitende Inter-
pretationen, Vorstellungsschemata, praktische Auswirkungen usw.
mitgegeben sein kénnen, die an der Infallibilitit einer solchen Defini-
tion durchaus nicht partizipieren, ihre glaubensmissige Aufnahme
erschweren oder vielleicht sogar ohne subjektive Schuld bei bestimm-
ten Horenden unmdéglich machen und erst in einer spéteren geschicht-
lichen Situation der Kirche von dem in der Definition wirklich und
eigentlich Gemeinten reflex und deutlich unterschieden werden kon-
nen» (S.125/126).

Beide hier kurz besprochenen Arbeiten romisch-katholischer
Theologen suchen einen gangbaren Ausweg gegeniiber dem Dogma
von der lehrméssigen Unfehlbarkeit des Papstes und seiner Omni-



— 117 —

potenz iiber die ganze Kirche und Christenheit. Sie stehen mit ihrem
ernsthaften Bemiihen keineswegs allein, geben damit vielmehr nur
Ausdruck dem, was sich in weiten Kreisen der Kirche von Rom findet :
dem Unbehagen iiber die Art und Weise der dogmatischen Formu-
lierung, der so ausschliesslich rechtlich-absolutistischen, wie sie auf
dem ersten Vatikanum vollzogen wurde. Wenn solches Dogma erst
heute, sagen wir auf dem II. Vatikanum, zur Sprache stiinde, so darf
wohl gesagt werden, es wiirde in gleicher Weise und Umschreibung
kaum mehr zustandekommen. Alle noch so redlichen Bemiihungen,
seine Starrheit zu lockern, die péapstliche Stellung durch die «Kol-
legialitat der Bischofe», die an seiner Vollmacht irgendwie Anteil
nehmen, den Andersgliubigen annehmbarer zu machen, sie aufzu-
lockern, sie werden immer wieder durchbrochen durch das wahrer
Katholizitét der ersten Jahrhunderte wie ein unbeweglicher Riegel
entgegenstehende Moment des verhdngnisvollen Zusatzes, dass solche
Vollmacht und vor allem Unfehlbarkeit papstlicher Stellung «ex
sese, non ex consensu ecclesiae» bestehe. Wie verhdngnisvoll solcher
Zusatz sich noch auswirken wird, das wird die Zukunft deutlicher
machen als bisher. Ich sehe keine Moglichkeit fiir die Kirche von
Rom, ausihrer eigenen Begrenzung und ihrer eigenen Gefangenschaft
auszubrechen, so sehr weite Kreise der Christenheit dies bedauern
und so lebendigen Anteil sie an den Bemiihungen um diese Moglich-
keit nehmen.

Max Heinz



	Um die Wesenbestimmung der Kirche in römisch-katholischer Sicht

