
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Um die Wesenbestimmung der Kirche in römisch-katholischer Sicht

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 108 —

Um die Wesenbestimmung der Kirche
in römisch-katholischer Sicht

Bekanntlieh ist während der 2. Sessionsperiode des ILVatika-
nums das Schema «de ecclesia» mitten in der Beratung steckengeblieben.

Erfreuliche Ansätze für eine Definierung der Kirche im ursprünglich

katholischen Sinn des Wortes sind festzustehen. Sie werden bei
der bevorstehenden Behandlung über die « Quellen der Offenbarung»
in anderer Sicht wieder zum Vorschein kommen. Erfreuheh und ver-
heissungsvoll zugleich nenne ich die von Papst Paul VI. in seiner
Eröffnungsansprache stark betonte Ausrichtung der Kirche auf ihre
eigenthche Mitte - Christus. Von grosser Bedeutung dürften die in
einer aufschlussreichen Probeabstimmung im Sinne einer Wegweisung

mit grossem Mehr angenommenen Grundsätze von der
«Kollegialität der Bischöfe», vom «göttlichen Recht des bischöflichen
Amtes », das zusammen mit dem Papst die höchste kirchliche Instanz
bilde, und schliesslich die sehr biblisch ausgerichteten bisherigen
Aussagen über die Stellung der Laien als dem «Volke Gottes» sein.

Ausserhalb des Konzils ist ja schon längst unter namhaften
römisch-katholischen Theologen das Bemühen anzutreffen, das Wesen
der Kirche neu, d. h. vor allem in grösserer Bezugnahme auf die

Aussagen des Neuen Testamentes und die früheste Tradition zu umreis-
sen. Ich möchte in diesem Zusammenhang für heute auf zwei Arbeiten
hinweisen, die im letzten Jahrgang der «Cathohea» (Vierteljahresschrift

für Kontrovers-Theologie) erschienen sind. Es sind dies : «Das
Geistliche Amt und die Einheit der Kirche» von Joseph Ratzinger
(Heft 3) und «Kirche und Parusie Christi), von Karl Rahner SJ
(Heft 2).

Bei Joseph Ratzingers Arbeit handelt es sich um einen Vortrag,
den der Genannte am 21. Januar 1963 bei einer gemeinsamen
Veranstaltung der evangelischen und römisch-katholischen
Studentenvereinigung in Freiburg i.Br. gehalten hat (Korreferat zum Vortrag
von Prof. W. Joest, Erlangen).

Joseph Ratzinger ging von der lutherischen Definierung der
Kirche aus, wie diese im Augsburgischen Bekenntnis mit den Worten
umschrieben wurde: «Est autem ecclesia congregatio sanctorum, in
qua evangehum pure docetur et recte administrantur sacramenta.»



— 109 —

Diesem Doppelelement der Kirche fügt Ratzinger als drittes,
konstitutives, vom Boden seiner Kirche her gesehen, die «oboedjentia» bei,
wobei er diese drei Elemente jenen gleichsetzt, die auf dem I.
Vatikanum mit den Worten « communio, fides » und dem « sub uno pastore »

umschrieben wurden. Ob unter «oboedientia» und «sub uno pastore»
vohgültig und in wirklich katholischem Verständnis das «geistliche
Amt» verstanden werden kann, sei immerhin als Frage hingestellt.
Sachlich dürfte dies wohl weitgehend der Fall sein, wiewohl ein
präziserer Begriff wünschenswert wäre.

Die Umschreibung der Kirche in der Confessio Augustana als der
« Gemeinschaft der Heiligen, in der das Evangelium rein gelehrt und
die Sacramente recht verwaltet» würden, ruft aherdings wie von
selbst der Frage, wer denn in der Kirche dafür sorge, dass solche
rechte Verwaltung der Heilsmittel und reine Verkündigung des

Evangeliums geschehe. Diese Lücke in der Umschreibung dessen, was
Kirche ist, wurde dann ja durch festgeordnetes Amt inmitten der
lutherischen Kirche zum grössten Teil wieder geschlossen, doch mehr
aus praktischer als aus grundsätzlicher Überlegung heraus. Konstitutiv

erscheint im Augsburger Bekenntnis auf jeden Fall das Amt
noch nicht zu sein.

Joseph Ratzinger sucht nun die römisoh-katholisehe Umschreibung

der Kirche vom Begriff Ekklèsia her zu treffen. Kirche bedeutet
ihm nach alt- und neutestamentlichem Verständnis Kultgemeinde,
Ortskirche und Gesamtkirche zugleich, wobei die drei Bedeutungen
unter sich eng verknüpft bleiben. « Sie drücken verschiedene
Realisierungsformen ein- und derselben Gottesidee aus» (S. 167), denn die
eine Kirche Gottes existiert konkret in den verschiedenen
Ortsgemeinden und realisiert sich wiederum in der Kultversammlung.
Diese Wesensbestimmung der Kirche deckt sich weitgehend mit der
genuin kathohschen Auffassung der ersten Jahrhunderte, wie sie
heute noeh in den Kirchen der Orthodoxie und denjenigen des
Altkatholizismus lebt und der ihnen verwandten Gebilde. Durch das
eine Wort des Herrn und das eine Brot sind, so führt Ratzinger aus,
die wesentlichen Elemente der rechten Gottesversammlung angezeigt,
zu denen dann das rechte Amt hinzukommt.

Der Verfasser geht dann den Anfängen und der Entwicklung des

geistlichen Amtes sorgfältig nach. Grundlegend ist da das Amt der
Zwölf, von Jesus selbst eingesetzt, jener ganz bestimmte Kreis, der
sich nicht beliebig erweitern lässt. Innerhalb des Apostelkollegiums
unterscheidet Ratzinger sodann den engern Ring der Drei : Petrus,



— 110 —

Jakobus und Johannes (nach dem Tod des älteren Jakobus ist dieser
durch den «Herrenbruder» Jakobus ersetzt worden). Zum Kollegium
der Zwölf tritt mit Paulus und andern die Linie des pneumatischen
Apostelamtes, dessen Voraussetzung nicht mehr in der Forderung
begründet ist, den historischen Jesus gekannt zu haben, Augen- und
Ohrenzeuge des Herrn gewesen zu sein. Beiden gemeinsam ist ihre
Ausrichtung auf den Dienst am «Leibe Christi», der Kirche, auf das

«Amt der Versöhnung», das der Verkündigung. Wo aber Gaben des

Geistes mannigfacher Art kundwerden, sich betätigen, da entsteht
wie von selbst die Notwendigkeit der sinngemässen Einfügung unter
die Autorität der Apostel und, wie für das Bild der Kirche im Neuen
Testament beizufügen ist, der Propheten, ist doch die Kirche auf den
Grund dieser beiden Ämter erbaut. Der Sache nach ist schon vorhanden,

so führt Ratzinger aus, was unter «apostolischer Sukzession»

zu verstehen ist.
Vom judenchristlichen Bereich her vollzieht sieh gleichzeitig

eine straffere Gestaltung des kirchlichen Amtes. Sie führt mehr und
mehr zu festen Amtsbegriffen. Zu den Episkopoi und Diakonoi treten
die Presbyteroi, und klar tritt das hervor, was wir heute Ordination
nennen. Bestimmte Vorschriften, die gemeindhche Berufung zum
Amt, die Übertragungsart durch Gebet und Handauflegung, treten
in Wirksamkeit. Gegen Ende des 1. christhohen Jahrhunderts ist das

vorhanden, was man oft die Zeit des Frühkatholizismus nennt.
Ratzinger geht dann der grundsätzlichen Bedeutung dieser

werdenden Ämter für die Einheit der Kirche sorgfältig nach. Er
unterscheidet zwischen paulinisohen und juden-christlichen Gemeinden.
Bei Paulus finden sieh, so lesen wir, drei Tatbestände : Die Einheit der

paulinisohen Gemeinden ist durch die Zu- und Unterordnung zum
Apostel bestimmt. Über den ganzen heiden-christlichen Bezirk, so

sagt der Verfasser, übte der Apostel so etwas wie einen «Primat» aus.
Dazu kommt aber als zweites Moment des Apostels Bemühen, die
Gemeinden aus der grossen Völkerwelt der grösseren Einheit der
Gesamtkirche, die aus christusglaubigen Juden und Heiden besteht,
einzuordnen, sie mit dem Urapostolat der «Zwölf» zu verbinden. Darum

sucht er die Gemeinschaft derer auf, die «Säulen der Kirche»
genannt wurden, ohne dabei seine Selbständigkeit irgendwie preiszugeben

oder sich sein besonderes Apostolat, das ihm vom erhöhten
Christus übergeben wurde, nehmen zu lassen. Und schliesslich zeigt
sieh als dritte Gegebenheit pauhnischen Denkens ein noch engerer
Kreis, die klare Kontaktnahme, ja eine gewisse Bindung an die Ur-



— Ill —

gemeinde zu Jerusalem, die Mitte der Christenheit. Man denke nur
an seine Bemühungen um die Kollekte für die «Armen zu Jerusalem »,

die keineswegs nur charitativen Charakter getragen hat, die vielmehr
bewusst unter seinen Gemeinden die Erkenntnis fördern wollte, dass
die Glaubenden aus der grossen Völkerwelt mit dem Ursprung der
Kirche verbunden seien.

Zwischen beiden Gruppen sieht Ratzinger «in einer eigentümlichen

Schwebe die Gestalt des Petrus, der sowohl in juden-christ-
hohen wie in heiden-christlichen Zusammenhängen auftritt» (S. 173/
174). Petrus ist Mitglied der sogenannten « Säulengruppe» zu Jerusalem,

Repräsentant der Jerusalemer Überheferung ; wir finden ihn in
bestimmender Stehung aber auch zu Antiochien, dem eigenthchen
Zentrum des Christentums aus der Heidenwelt ; seine Spuren haben
sich deutlich abgezeichnet auch in der Gemeinde zu Korinth und
derjenigen zu Rom. Auf dem bekannten «Apostelkonzil» (Apg. 15, 1 ff.)
vertritt Petrus in eindeutiger Weise das besonders geartete Wesen
der heiden-christlichen Gemeinden, ohne sich mit diesen einfach zu
identifizieren. «Petrus», so heisst es bei Ratzinger, bilde «in beiden
Räumen die Klammer, die beides miteinander verbindet...».
Petrus, so lesen wir, gehöre zu keiner der beiden Gruppen in direkter
Weise, sondern er «übergreife» beide. So bestechend diese Aussage
auf den ersten Blick ist, so entspricht sie doch den eigenthchen
apostolischen Verhältnissen in keiner Weise Denn ebenso bestimmt kann
von Paulus gesagt werden, dass er bei allem klarsten Sendungs-
bewusstsein zur Arbeit unter den heidnischen Völkern doch überall
auf seinen grossen Missionsreisen immer zuerst die Synagogen
aufsucht, d. h. sein eigen Volk, und ihm die Botschaft des Evangeliums
anbietet. Auch ist zu beachten, dass eine Grosszahl der von ihm
«gegründeten» Gemeinden aus Glaubenden der grossen Völkerwelt
und solchen aus dem Volke Israel bestanden, dass keiner wie er
beispielsweise im Epheserbrief auf jene Einheit der Kirche hingewiesen
hat, die sich in Israel und der Heidenwelt findet. Man denke nur an
die Kapitel 9/11 seines Römerbriefes Ratzinger macht sich in seinem
Bemühen, die «Primatsworte» Matth. 16,16,ff. gleich exempelhaft
dar zutun, die Sache allzu leicht und seine Schlussfolgerungen sind
zum Teil irreführend. Richtig und für die kommende Zeit wegweisend
dürfte an seinen Ausführungen der Hinweis sein, dass sowohl Paulus
wie Petrus, dass überhaupt die Frühkirche sieh des innigen, unlöslichen

Verhältnisses zur Urgemeinde Jerusalem bewusst war, in der
aber Jakobus nach Apg. 15 die bestimmendere Macht ausübte als



— 112 —

Petrus, sofern man den entsprechenden Text nur unvoreingenommen
genug liest und betrachtet. Der Schwerpunkt der Entschliessungen,
die sich in dem wichtigen Dokument an die Gemeinde zu Antiochien
verdichtete, hegt bei der mehrmals erwähnten Formel « Wir Apostel
und die Altesten» ; nicht des Petrus Vorschlag, sondern derjenige des

Jakobus, der als Vorsteher der Gemeinde wie üblich zuletzt das Wort
ergriffen, kam zur Annahme. Allem noch so intensiven Bemühen,
gerade aus Apg. 15 den «Primat Petri» als bereits existent und wirksam

zu beweisen, steht der sehr feierlich-offiziehe Eingang des

bekannten Schreibens an die Gemeinde zu Antiochien entgegen : « Wir,
die Apostel und Altesten.» Das tönt klar kollegial, aber keineswegs
primatial!

Doch kehren wir zur Umschreibung des kirchlichen Amtes, wie
sie von Ratzinger vorgenommen wird, zurück. Er betont, das Wort
ist nicht ohne das Amt. Das macht ja schon der Sendungsbefehl
Christi an die Zwölfevident. Das kirchhche Amt entwickelt sich ferner
in den verschiedenen Regionen des römischen Reiches unabhängig
voneinander auf verschiedene Weise, wobei bald die
pneumatischcharismatischen, bald mehr die historisch-institutionellen Elemente
vorherrschen, doch nie so, dass sieh nicht ein wesentlicher Zusammenhang,

ein Angewiesensein aufeinander feststehen hesse. Zum vertikalen

Amt tritt immer auch das horizontale und das Bewusstsein der
Bischöfe, Glied eines in der apostolischen Sukzession stehenden
Kollegiums zu sein, tritt in aher Deuthehkeit als notwendiger, innerhch
bedingter Ausdruck die Einheit in Christus hervor. Diese wahre
Katholizität wirkt sich in den Gemeinden in der Verkündigung des
göttlichen Wortes und der Mahlfeier, der Teilhabe an dem einen Brot aus,
das Christus selbst ist. Den Bischöfen aber hegt schon im zweiten
Jahrhundert die Aufgabe ob, über der reinen Wortverkündigung und
die rechte Verwaltung der Sakramente zu wachen. Dass die weitere
Entwicklung des kirchlichen Amtes im Osten und im Westen eine
ziemlich verschiedene Entwicklung genommen hat, das lässt Ratzinger

nicht unerwähnt. Er bemerkt hiezu : « Während im Osten die
Autonomie der Einzelgemeinden - das vertikale Element - immer
deutlicher in den Vordergrund trat,... bildete sich im Westen ein so starkes
Übergewicht der päpstlichen ,Monarchie' aus, dass die Selbständigkeit

der einzelnen Ekklesien fast vollständig vergessen wurde; sie

waren gleichsam (nicht zuletzt durch die Einheit der stadtrömischen
Liturgie) in che stadtrömische Kirche einbezogen : Es ergab sich auf
gänzlich andere Weise als im Osten eine Dominanz des vertikalen



— 113 —

Elementes durch die Zentrierung des Ganzen auf den einen Bischof
von Rom, die der horizontalen Struktur gleichfalls kaum noch Raum
gewährte...» (S. 176/177).

Ratzinger unterstreicht dann am Schlüsse seiner Ausführungen
über «Das geistliche Amt und die Einheit der Kirche» nochmals aufs
schärfste die gegenseitige Beziehung zwischen Wort und Zeuge und
umgekehrt. Er vermisst aber für den Bereich seiner Kirche die klare
Betonung, dass dem Wort gegenüber dem Zeugen höchster
«Instanzcharakter» zukomme. Mit andern Worten : Das Amt ist vielfach
überbetont, steht über dem Wort, ist nicht unbedingt an dasselbe gebunden,

wie dies in der Frühzeit der Kirche noch der Fall war. Wichtig
aber für das Verständnis der Kirche ist es, dass nicht nur Kirche und
Amt voneinander untrennbar sind, sondern dass dasselbe Verhältnis
engster Art auch zwischen Kirche und Wort Gültigkeit habe. Ratzinger

spricht in diesem Zusammenhang den Gedanken aus, «dass mit
einem solchen Verständnis von Kirche keine Leugnung der Präsenz
Christi und des Christlichen bei den getrennten Christen verbunden
sein kann und darf» (S. 179). Er ist der Auffassung, «dass mit der
tatsächlichen Gegenwart des Wortes ausserhalb ihrer Grenzen (gemeint
sind die Grenzen der Kirche von Rom) auch ,Kirche- in irgendeiner
Form dort anwesend ist (gemeint sind die nicht römisch-katholischen
Kirchen), dass ferner die Grenzen der Wirksamkeit des Heihgen Geistes

sieh nicht mit denjenigen der sichtbaren Kirche decken. Denn
einerseits kann der Geist, die Gnade, auf deren erfüllte Herrschaft
hin die Kirche ist, auch bei Mensehen in der Kirche fehlen ; anderseits
kann er in den Mensehen ausserhalb der Kirche wirksam sein. Das
bedeutet, dass auch nach katholischem Glauben die Einheit der Kirche
noch auf dem Wege ist, dass sie sich erst im Eschaton vohends erfüllen
wird. So weiss der Katholik sich in einer Hoffnung mit seinen
getrennten christlichen Brüdern verbunden : in der Hoffnung auf das
eine Königtum Gottes, in dem es keine Spaltung mehr geben wird,
weil dann Gott ahes in ahem ist (I.Kor. 15, 28).»

In der dritten kommenden Sessionsperiode des ILVatikanums
wird sich zeigen müssen, welcher Art die Aussprache und die
Beschlussfassungen über das so wichtige Schema «die göttliche
Offenbarung» sein wird. Das vom Konzil zurückgewiesene Schema über
die «Offenbarungsquellen» ist nach heftigen Debatten stark
umgearbeitet worden. Hier wird sieh weisen, ob in der Kirche von Rom die
Zweiquehentheorie in jener Weise bestehen bleibt, dass Schrift und
Tradition, voneinander unabhängig, zwei verschiedene Bezirke der



114

Wahrheitsoffenbarung darstehen. Von daher bestimmt sich das Wesen

der Kirche eigentlich erst.

Nicht minder wichtig sind die Ausführungen, die Prof. Dr. Karl
Rahner SJ im 2.Heft der Zeitschrift «Catholica», 1963, unter dem
Titel «Kirche und Parusie Christi» veröffentlicht. Auch sie sind für
die Umschreibung dessen, was Kirche ist, von grosser Bedeutung.
Papst Paul VI. hat ja bereits in seiner Eröffnungsansprache darauf
hingewiesen, die Kirche sei auf Pilgerschaft und könne gerade darum
einer gewissen Dynamik nicht entbehren.

Karl Rahner umschreibt eingangs die «Parusie Christi und die
Letzten Dinge als Vohendung der Menschheits- und Weltgeschichte ».

Von da her kommt er zur Aussage : «Die Kirche ist che durch Gottes
Gnade in Jesus Christus zusammengerufene Gemeinde der in Hoffnung

und Liebe an die Parusie Christi als noch ausständiger Glaubenden.

» Die verheissene und zu erwartende Wiederkunft Christi bildet
nach ihm «ein konstitutives Element der Kirche» (S. 114 ff.). Sie, die
Kirche, muss sich trotz ihrer im Laufe der Jahrhunderte gewordenen
festen Gestalt immer noch als «vorläufig, ihre Vollendung noch
suchende, als die sich selbst überwindende verstehen, wenn anders
wir die Vohendung, die sie sucht, nicht mehr Kirche, sondern Reich
Gottes nennen». Noch deutlicher heisst es: «Die Kirche lebt also,

richtig verstanden, immer von der Proklamation ihrer eigenen
Vorläufigkeit und ihrer geschichtlich fortschreitenden Aufhebung in dem
kommenden Reich Gottes» (S. 115). Dabei, so bemerkt Karl Rahner,
ist zu beachten, dass die Kirche selbst eine eschatologische Wirklichkeit

ist, d. h. ihrer Grundanlage nach bei allem Glaubensbesitz auf dies
noch Bevorstehende hinweist. Trotzdem dokumentiert sie sieh
fortwährend «als die Gemeinde der Glaubenden und Bekennenden», die

an sich und ihren Gliedern die sich an die Welt mitteilende Liebe und
Gnade Gottes erfährt und so schon Anteil hat am Sieg Christi über
Tod und Sünde. Der Erfahrungsakt der Rechtfertigung aus Glauben
vollzieht sich an der Kirche fortwährend, an ihr als solcher und im
gleichen Ausmass an ihren einzelnen Gliedern. Es ist also keineswegs
so, dass der Ausblick auf den Kommenden und das Kommende - also
auf Christus und das Reich Gottes - den Wesenbestand der Kirche
als leer, unerfüllt, gar schwach erscheinen lässt. Mit der Verheissung
des kommenden Gottesreiches setzt die Kirche Gegenwart und
Zukunft, steht sie in eigenartiger Weise inmitten dessen, was die Schrift



— 115 —

Kairos (Zeit) nennt. Es sind ihr die Gaben des Wortes, der
Sakramente, des Heihgen Geistes anvertraut als «Unterpfand» dessen, was
ihr einst noch zukommen soll in neuer Gestaltung ihres Seins. Doch
weist Karl Rahner in trefflicher Weise daraufhin, «dass mindestens
nicht ohne weiteres in allen Fähen und unter allen Voraussetzungen
das Amt und seine Funktionen in der Kirche in Lehre, Kult, Sakrament,

Leitung und Kirchenzucht dieselbe Qualität eschatologischer
Indefektibihtät besitze, die wir der Kirche als ganzer zuzuerkennen
haben» (S. 123). Daraus folgt für ihn der «Unterschied zwischen der
Kirche als Heilsmittel und der Kirche als Heilsgemeinde», Grössen,
die sich nicht einfach decken. Gerade dieser Unterschied trägt in sich
die notwendige Dynamik, die einer starren Statik der Kirche
vorbeugt, sie durchbricht, denn die Grundspannung im kirchlichen Sein
kommt von seinem Ausgerichtetbleiben auf die kommenden
Gottesereignisse. Sind auch Lehr- und Hirtenamt von Christus her der
Kirche als Gottesgabe anvertraut, als autoritative Grösse in der
Kirche gestiftet, als greifbare und sichtbare Sicherungen gegeben, so
ist doch zu beachten, dass dies alles für die Kirche nur so lange und
insoweit zutrifft, als sie in ihrer absoluten Gebundenheit an Christus
verbleibt! Würde sie sich von Christus losreissen, so müsste sie als

geschichtlich greifbar auch aufhören, eschatologisch indefektible
Heilsgemeinde zu sein. «Dies aber», so sehreibt Karl Rahner, «würde
geschehen, wenn das oberste Lehr- und Hirtenamt der Kirche
hinsichtlich der Gesamtkirche von seiner höchsten Lehr- und Hirtengewalt

in definitiver, ahe mit letzter Verpflichtung bindender Gewalt
Gebrauch machen würde und dabei so der Wahrheit und dem
Heiligungswillen Christi widersprechen würde, dass die Annahme und
Befolgung eines solchen Aktes die Gesamtkirche als ganze in einen
eindeutigen Widerspruch zu Christus, also in schlechthinnigen
Irrtum als Nein zu seiner Wahrheit oder als Nein zu seiner einigenden
und heiligenden Liebe setzen würde» (S. 124/125).

Hier werden also auch mögliche Grenzen der «Indefektibihtät
der Kirche» aufgezeigt, auf die man ehedem nicht so deutlich
hingewiesen hat. Immerhin ist zu sagen, dass der jahrhundertelange
Kampf zwischen Konzil und Papst mit seiner sehr wechselvollen
Geschichte gerade von daher begründet und verständhch wird, ja als

Notwendigkeit zur Dynamik der Kirche, der so notwendigen und
heilsamen gehört. Die alte katholische Auffassung, dass ein allgemeines

Konzil über dem Papste stehe, ist sicherlich aus dieser Möglichkeit

der Defektibilität des selbst höchsten Amtes entstanden. Erst



— 116 —

das I. Vatikanum hat mit der Unfehlbarkeitslehre päpstlicher Art,
vor ahem dem in sehr später Stunde eingeschobenen Zusatz, dass
solche Unfehlbarkeit des Papstes in Sachen des Glaubens und der
kirchlichen Sitte ihm «ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae»
zukomme, die Sachlage weitgehend verändert. Wie unbequem solche

dogmatische Aussage sein kann, das verspürte man im bisherigen
Verlauf der Konzilsverhandlungen bei verschiedensten Anlässen.
Dass zeitgenössische römisch-katholische Theologen die Auswirkungen

solcher Definition sowohl der päpstlichen Lehrunfehlbarkeit wie
der päpstlichen Allgewalt über ahe Bischöfe, Gläubige und die ganze
Christenheit irgendwie ertragbarer machen wollen, dem begegnet
man heute in den verschiedensten theologischen Abhandlungen.
Auch kommt solches Bemühen in der sich anhebenden Stärkung des

Episkopats zum Ausdruck, vor ahem im Hinweis darauf, dass die
Bischöfe unter sich ein «Kohegium» darstellen, das als solches in der
apostolischen Nachfolge stehe und das bischöfliche Amt «göttlichen,
also unmittelbaren Rechtes» sei.

Karl Rahner visiert diese Dinge in seiner Weise, vorsichtig, aber
immerhin so, dass er zur Aussage kommt: «dass auch nach
katholischem Verständnis z.B. eine ,unfehlbare' Definition eines Papstes
oder eines Konzils noch nicht notwendig bedeutet, dass diese Definition

allseitig, in jeder Hinsicht opportun, d.h. in ihrem Inhalt in der

entsprechenden geschichtliehen Situation von der Menge der
Gläubigen leicht assimilierbar und für den Glaubensvohzug als einen und

ganzen sehr förderlich sein müsse. Eine Definition besagt auch als
unfehlbare noch nicht notwendig, dass in ihrem faktischen Verständnis
trotz aller Klarheit und Präzision ihrer Formulierungen in einer
bestimmten geschichtlichen Situation faktisch nicht begleitende
Interpretationen, Vorstehungssehemata, praktische Auswirkungen usw.
mitgegeben sein können, die an der Infallibilität einer solchen Definition

durchaus nicht partizipieren, ihre glaubensmässige Aufnahme
erschweren oder vielleicht sogar ohne subjektive Schuld bei bestimmten

Hörenden unmöglich machen und erst in einer späteren geschichtlichen

Situation der Kirche von dem in der Definition wirklich und
eigentlich Gemeinten reflex und deuthch unterschieden werden
können» (S. 125/126).

Beide hier kurz besprochenen Arbeiten römisch-katholischer
Theologen suchen einen gangbaren Ausweg gegenüber dem Dogma
von der lehrmässigen Unfehlbarkeit des Papstes und seiner Omni-



— 117 —

potenz über die ganze Kirche und Christenheit. Sie stehen mit ihrem
ernsthaften Bemühen keineswegs allein, geben damit vielmehr nur
Ausdruck dem, was sich in weiten Kreisen der Kirche von Rom findet :

dem Unbehagen über die Art und Weise der dogmatischen Formulierung,

der so ausschliesslich rechtlich-absolutistischen, wie sie auf
dem ersten Vatikanum vohzogen wurde. Wenn solches Dogma erst
heute, sagen wir auf dem IL Vatikanum, zur Sprache stünde, so darf
wohl gesagt werden, es würde in gleicher Weise und Umschreibung
kaum mehr Zustandekommen. Ahe noch so redlichen Bemühungen,
seine Starrheit zu lockern, die päpstliche Stehung durch die
«Kollegialität der Bischöfe», die an seiner Vohmacht irgendwie Anteil
nehmen, den Andersgläubigen annehmbarer zu machen, sie
aufzulockern, sie werden immer wieder durchbrochen durch das wahrer
Kathohzität der ersten Jahrhunderte wie ein unbeweglicher Riegel
entgegenstehende Moment des verhängnisvollen Zusatzes, dass solche
Vohmacht und vor ahem Unfehlbarkeit päpstlicher Stehung «ex
sese, non ex consensu ecclesiae» bestehe. Wie verhängnisvoll solcher
Zusatz sich noch auswirken wird, das wird die Zukunft deutlicher
machen als bisher. Ich sehe keine Möglichkeit für die Kirche von
Rom, aus ihrer eigenen Begrenzung und ihrer eigenen Gefangenschaft
auszubrechen, so sehr weite Kreise der Christenheit dies bedauern
und so lebendigen Anteil sie an den Bemühungen um diese Möglichkeit

nehmen.
Max Heinz


	Um die Wesenbestimmung der Kirche in römisch-katholischer Sicht

