
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 83 —

Bemerkungen und Erwägungen
zu den altkatholischen Liturgien

(Fortsetzung)

Die Kommunion

a) Vorbereitende Gebete

Das Missale Romanum Pius' V. kennt zwei eigentliche Gebete

vor dem Kommunionempfang : Domine Jesu Christe, Fili Dei vivi und
Perceptio Corporis tui. Das ihnen vorangehende Gebet Domine Jesu
Christe, qui dixisti Apostolis tuis gehört noch zum sogenannten
«Friedenskreis» und ist seiner Funktion nach Einleitung zum Friedenskuss,

der allerdings nach heutigem römischem Ritus nur noch im
levitierten Hochamte in mehr andeutender Weise erteilt und auch
da bloss noch innerhalb des im Chore anwesenden Klerus
weitergegeben wird. So verliert das Gebet im einfachen Amt und in der
gesprochenen Messe seine ursprüngliche Beziehung, und es wird
zugleich den beiden folgenden Gebeten nähergerückt. Der betende Priester

wird dadurch veranlasst, entgegen dem primären Zusammenhang
auch das erste Gebet schon im Hinblick auf seine folgende Kommunion

zu sprechen und es damit als erstes von drei Vorbereitungsgebeten

aufzufassen.
An sich wäre die Bitte, Christus möge uns im Abendmahlsempfang

seinen Frieden geben, durchaus sinnvoll. Aber das Gebet selbst
ist nicht so sehr auf diese individuelle Friedensgabe ausgerichtet als

auf Frieden und Einigkeit als Gabe des Herrn an seine Kirche:
«earnque (seil. Eeclesiam) pacificare et coadunare digneris.»

Es ist daher richtiger, das Gebet auch dann, wenn der Friedenskuss

ausfällt (und dies ist ja in der weit überwiegenden Zahl der
Messfeiern der Fall), nicht nach vorwärts zur Kommunion hin, sondern
nach rückwärts zu verbinden. Auch ohne den Friedenskuss bleiben
ja die übrigen Elemente des «Friedenskreises1», nämlich der Schluss
des Embolismus, der Friedensgruss und die dritte Agnus-Strophe
bestehen. Damit ordnet sich das Friedensgebet so oder so in einen
weitern Zusammenhang um das Motiv des Friedens ein.

1 Zum «Friedenskreis» s. den vorigen Artikel dieser Reihe (IKZ 53, 1963,
S.48).



— 84 —

Von den hier besprochenen altkatholischen Liturgien1 haben N
und S das Friedensgebet in genauer Übersetzung des lateinischen
Textes, nur dass S den Schluss Qui vivis et régnas... samt dem Amen
weglässt. In N wird das Amen den Messdienern zugewiesen, womit
ein lautes Sprechen des Gebetes gefordert und auch tatsächlich geübt
wird. Dagegen hat S die Rubrik : «Die folgenden Gebete werden leise

gesprochen.»
Th 1 lässt das Gebet um den Frieden überhaupt weg und ersetzt

es samt den zwei folgenden Gebeten durch ein einziges, längeres und
von MR unabhängiges Gebet. Dies zeigt, dass Thürlings das Friedensgebet

offenbar als erstes der drei Kommuniongebete auffasst, die er
zu einem einzigen zusammenfasst. Th2 lehnt sich enger an das MR
an und hat alle drei Gebete. Das Friedensgebet weicht hier textlich
nur wenig von S ab. Der wichtigste Unterschied ist die Änderung von
«meine» in «unsere» (Sünden), womit das Gebet aus einem Privatgebet

des Zelebranten zum Gebet der Gemeinde gemacht wird. Das
Amen überträgt Th2 (ähnlich wie N) dem Diakon bzw. dem
Altardiener. - D hat das Friedensgebet weder in der ersten noch in der
zweiten Messordnung.

Sowohl N wie S ordnen, in Übereinstimmung mit MR, an, dass

das Gebet um den Frieden in den Messen für Verstorbene ausfalle.
Der Grund dafür ist bekannt : im Requiem unterbleibt der Friedenskuss.

Folgerichtig müsste dann aUerdings das Gebet auch in den
einfachen Ämtern und gesprochenen Messen wegfallen, die ja auch keinen

Friedenskuss haben. Diese Unstimmigkeit kann damit begründet
werden, dass sich in den gewöhnlichen Messen immerhin ein
Anschluss des Friedensgebetes an das dona nobis pacem des Agnus
ergibt ; im Requiem aber schliesst es mit einer Bitte für die Verstorbenen

(dona eis requiem sempiternam).
Als eigentliche Kommuniongebete bleiben in MR das zweite und

dritte Gebet nach dem Agnus. Mit dem Friedensgebet haben sie die

1 Abkürzungen : D Altarbuch für die Feier der heiligen Eucharistie im
katholischen Bistum der Altkatholiken in Deutschland (Bonn 1959). - Dl,
D2 erste bzw. zweite Messordnung in D. - MR das Missale Romanum
Pius' V. - N Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land (1. Aufl. 1909; 3. Aufl. 1941). - N60 dasselbe in 4., teilweise veränderter

Ausgabe (1960). - S Messliturgie der Christkatholischen Kirche der
Schweiz (Bern 1880; 2., verbesserte und vermehrte Aufl., ebd. 1905). -
Th Liturgisches Gebetbuch, hg. von A.Thürlings (Mannheim 1885). -
Th 1, Th 2 erste bzw. zweite Messordnung bei Th. Der Text von Th wurde in
alle folgenden Ausgaben von Altarbuch (1888) und Gebetbuch für die Altkatholiken

Deutschlands bis auf die Neubearbeitung von 1959 D) übernommen.



— 85 —

Anrede an Jesus Christus gemeinsam. Im Gebiet des römischen Ritus
wurden bis gegen Ende des ersten Jahrtausends alle Gebete an Gott
den Vater gerichtet. Dagegen war die Anrede an den Sohn in der gal-
likanisehen Liturgie sehr beliebt1. Von dorther hat sie dann ziemlieh
spät erst Eingang in die römische Messe gefunden. Die beiden
Kommuniongebete des MR sind nun zwar in der gallikanischen Liturgie
nicht direkt nachzuweisen. Aber sie sind im ehemals gallikanischen
Räume erwachsen, und gallikanischer Gebetsbrauch wirkt in ihnen
nach.

Ihrem Stil nach sind beide Gebete nicht eigentlich liturgische,
sondern private Gebete, wie die Ich-Form zeigt. Die älteren
liturgischen Quellen wiesen überhaupt keine besonderen Kommuniongebete

auf. Solche sind auch an sich nicht nötig, enthält doch der
Kanon selbst schon eine Bitte um segensreichen Abendmahlsempfang

: « Supplices te rogamus ut, quotquot ex hae altaris participa-
tione sacrosanctum Filii tui Corpus et Sanguinem sumpsimus, omni
benedictione caelesti et gratia repleamur.» Zudem wurde auch das
Vaterunser schon sehr früh als Kommuniongebet gewertet2.

Andrerseits ist es leicht verständlich, dass der Zelebrant das
Bedürfnis empfand, sich unmittelbar vor seiner eigenen Kommunion in
die Stille ganz persönlichen Betens zurückzuziehen. Dies konnte
natürlich immer geschehen, ohne dass die Liturgie dafür besondere
Gebetstexte vorsah. Im Moment seiner eigenen Kommunion ist er ja
nicht Liturge, sondern Kommunikant wie jeder andere Gläubige, der
das hl. Abendmahl empfängt und sich noch in einer letzten stillen
Gebetsvorbereitung sammelt. Für diese Situation bezeichnend ist es,
dass wir die beiden Kommuniongebete nicht nur in Messbüchem,
sondern gleichzeitig auch in privaten Andachtsbüchern für Laien
vorfinden. Das Ich des kommunizieienden Zelebranten kann so ohne
weiteres mit dem Ich des das Abendmahl empfangenden Laien
vertauscht werden.

In den Messbüchern des spätem Mittelalters finden sich neben
den zwei heutigen oder an ihrer Stelle noch verschiedene andere
Kommuniongebete, wobei nicht immer gemeint ist, dass der Priester aUe

zu sprechen habe. Es sollten ihm damit Gebetstexte für seinen
persönlichen Gebrauch zur Verfügung gestellt werden. Erst mit dem
Missale Pius' V. ist daraus eine allgemein verbindliche Auswahl von

1 S. dazu Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen Gebet
(Liturgiegeschichtliche Forschungen 7/8), Münster 1925.

2 S. IKZ 53, 1963 (S.40).



— 86 —

zwei Gebeten aufgesteht worden. Wohl sind sie damit zum verpflichtenden

Bestandteil der Liturgie gemacht, aber durch die Beibehaltung

der Ich-Form bewahren sie den Charakter persönlicher Gebete.

In diesem Sinne rechtfertigt es sich auch, wenn in S ein leises

Sprechen dieser Gebete angeordnet ist. Gewiss ist die Forderung im
ahgemeinen berechtigt, dass alle Teile der Liturgie für die Gemeinde
hörbar und verständlich gemacht werden, denn die Liturgie gehört
primär der feiernden Gemeinde. Aber jeder Grundsatz kann
überspannt werden, so auch der, dass alles in der Liturgie laut zu sprechen
sei. Ein Reservat andächtiger Stille soll jedenfahs dem kommunizierenden

Priester gewährt sein. Er empfängt ja das Sakrament für
sieh ganz persönlich und nicht für die Gemeinde.

Auch die beiden Kommuniongebete haben N und S genau aus
dem MR übernommen, wobei S wiederum die Gebetsschlüsse weg-
lässt, das letzte Gebet immerhin mit einem Amen abschliessend. Auch
Th2 hat beide Gebete, setzt sie aber in die Wir-Form um, wodurch
sie den Charakter von Gemeindegebeten erhalten. Damit ist die
Entwicklung noch über das MR hinaus weitergeführt. Auf der ersten
Stufe (die alten Sakramentarien) fehlen solche Gebete noch gänzlich ;

auf der zweiten Stufe (Missalien des spätem Mittelalters) erscheinen
sie in immer reicherer, aber mehr oder weniger unverbindlicher
Auswahl; auf der dritten Stufe (Missalereform Pius' V.) werden aus der
mittelalterlichen Fülle zwei bestimmte Gebete ausgewählt und für
obligatorisch erklärt ; auf der vierten Stufe (repräsentiert durch Th 2)
werden sie durch die Wir-Form zu liturgischen Gebeten im vollen
Sinne gemacht.

Wie schon gesagt, hat Th 1 statt der drei Gebete (inkl. Friedensgebet)

nach dem Agnus nur ein einziges. Es lautet:
0 Gott, barmherziger Vater, erhöre uns : und gib durch den

Tod deines Sohnes Jesu Christi Vergebung der Sünden uns und
deiner ganzen Kirche : wir bitten dich in Demut, dass wir und alle,
die an diesem heiligen Mahle teilhaben, würdig empfangen mögen
den Leib und das Blut Jesu Christi : dass wir, erfüllt mit deiner
Gnade und himmlischem Segen, ein Leib mit ihm werden : dass er
wohne in uns, und wir in ihm. Durch ebendenselben Jesum
Christum, deinen Sohn, unsern Herrn im Heiligen Geiste ewiglich.

Beachtenswert ist hier zunächst einmal die Anrede an den Vater
statt an den Sohn. Damit wird der «Gahikanismus» in den Gebeten
des MR ausgemerzt. Ob sieh Thürlings dessen wohl bewusst war
Verfolgt auch dieser Text gegenüber den Gebeten des MR eine eigene



— 87 —

Linie, so weist er doch auch einige Anklänge an diese auf: vgl. «durch
den Tod deines Sohnes Jesu Christi» mit «per mortem tuam»; ferner
«gib Vergebung der Sünden» mit «hberame ab omnibus iniqui-
tatibus meis». Die Bitte: «dass wir würdig empfangen mögen» ist
die Kehrseite des Bekenntnisses : « quod ego indignus sumere prae-
sumo. »

Die Worte: «erfüllt mit deiner Gnade und himmlischem Segen»
sind eine Wiederholung aus dem Kanon (« dass wir alle erfüllet werden

mit himmlischer Segnung und Gnade » omni benedictione cae-
lesti et giatia repleamur). An den Kanon von S, aus dem Thürlings
in seiner ersten Messordnung auch sonst manches übernommen hat,
erinnert die Stehe : «dass er wohne in uns, und wir in ihm» (S : «Und
wie dein Sohn Eines ist mit dir, so lass uns Eines werden in Ihm»). -
Auch in diesem Gebet ist die Wir-Form durchgeführt.

D1 behält das Gebet Thürlings' mit geringen Textänderungen
bei, stellt aber daneben auch das Gebet «Der Genuss deines Leibes... »

aus Th2 nach freier Wahl zur Verfügung. Damit erseheint es in drei
mehr oder weniger voneinander abweichenden' deutschen Fassungen :

S : Der Genuss deines Leibes, o Herr Jesu Christe, den ich
Th2: Der Genuss deines Leibes, o Hen Jesu Christe, den wir
D1 : Der Genuss Deines Leibes, Herr Jesus Christus, den wir
S : Unwürdiger zu empfangen wage, möge mir nicht zum
Th2: Unwürdige zu empfangen wagen, gereiche uns nicht zum
D1 : Unwürdige zu empfangen wagen, gereiche uns nicht zum
S : Gericht und zur Verdammnis gereichen, sondern
Th2 : Gerieht und zur Verwerfung, sondern sei uns
D1 : Gericht und zur Verdammnis, sondern sei uns
S : nach deiner Güte mir zum Schutze der Seele und des

Th 2 : nach deiner Güte ein Schutz Leibes und der
D1 : nach Deiner Güte ein Schutz des Leibes und der
S : Leibes und zur heilenden Arznei gedeihen.
Th 2 : Seele und ein sicherer Weg des Heiles.
D1 : Seele und ein Weg zum Heile.

Etwas problematisch ist die Wiedergabe von ad medelam1 in
Th 2 durch «ein sicherer Weg des Heiles » ; D1 sagt etwas vorsichtiger :

«ein Weg zum Heile. » Beachtenswert ist in diesem Gebete, dass es die

einseitige Ausrichtung auf das «Seelenheil» vermeidet, indem es den
ganzen Menschen unter den Segen des Sakramentes stellt (MR : ad

1 Vgl. das ignatianische qxüguaxov â&avaaiaç (Ignat. ad Ephes. 20, 2).



— 88 —

tutamentum mentis et corporis). Eine ganz ähnliche Bitte spricht der
Priester in der Chrysostomus-Liturgie vor seiner Kommunion aus:
Mr] p,ot elç XQÏ/xa, ff xaràxoipta yêvoiro -r) jjtexaktyipiç xœv âyitov aov
MvaxrjQÎcov, Kvote, âXXelç ïaatv ipv%i)ç te xal acofiaroç. Hier wie dort
ist die Bezugnahme auf I.Kor. 11, 27-29, deutlich.

D 2 lässt die Kommuniongebete überhaupt weg und geht damit
bewusst hinter die mittelalterliche Entwicklung zurück. Nach der
hier vorgenommenen Neuordnung des ganzen Teiles zwischen

Schlussdoxologie des Kanons und Kommunionempfang1 schliesst
sich dieser mit seinen unmittelbaren Vorbereitungsworten direkt an
Vaterunser und Embolismus an.

b) Die Priesterkommunion

Es seheint uns eine Selbstverständlichkeit zu sein, dass der
zelebrierende Priester zuerst selbst das Abendmahl empfängt, bevor er
es der Gemeinde spendet, und diese Selbstverständlichkeit ist auch
in allen altkatholischen Liturgien vorausgesetzt. Ebenso allgemein
ist dabei der Brauch der Selbstkommunion des Priesters, d.h. dass er
sich die heiligen Gaben selber reicht. Auf protestantischer Seite ist es

aber zeitweise zu einer energischen Ablehnung der Selbstkommunion
gekommen. In den Gottesdienstordnungen der Reformatoren2 wird
sie noch ohne weiteres aus dem katholischen Brauch übernommen.
Später aber sieht man darin eine vom protestantischen Standpunkte
aus unzulässige Privilegierung des Liturgen im Sinne des katholischen
Priestertums. So kommt es im 17. Jahrhundert in den meisten
lutherischen Kirchen zum Verbot der Selbstkommunion, das z.B. für
Preussen erst 1880 wieder aufgehoben worden ist3.

Von ganz anderen Voraussetzungen aus ist es auch im
katholischen Mittelalter zur Unterlassung der Selbstkommunion des Priesters

gekommen, z.B. wenn er an einem Tage mehrere Messen zu
feiern hatte oder wenn er aus Gewissensgründen nicht zu kommunizieren

wagte. Es kam auch vor, dass ein Piiester die von ihm kon-
sekrierte Hostie einem andern spendete, anstatt sie selber zu génies-

1 S. IKZ 53, 1963 (S. 44-46), und die Ausführungen von Pursch, ebd. 46,
1956 (S.214 ff.).

2 Z.B. in Luthers «Formula Missae» von 1523 wie in seiner «Deutschen
Messe» von 1526; ebenso in Calvins «Manière d'administrer les sacrements»
von 1542/1545.

3 S. dazu Fendt, « Selbstkommunion » im Luthertum, in Theol. Literaturzeitung,

1956 (S.423-426).



— 89 —

sen. Gegen eine solche Praxis mussten sich zahlreiche kirchliche
Erlasse wenden, u. a. die Synode von Trier im Jahre 12271.

Wenn solche Bedenken heute keine Rolle mehr zu spielen scheinen,

so stellt sich dafür die andere Frage mehr in den Vordergrund,
ob es richtig sei, wenn man sich in vielen Messen auf die
Priesterkommunion beschränkt oder, anders gewendet, dass der Priester für
sich kommuniziert, auch wenn er gar nicht die Absieht hat, sie auch
anderen zu spenden. Diese Frage kann hier nicht weiter erörtert werden.

Sie wird uns immerhin im folgenden Abschnitt über die
Gemeindekommunion noch einmal begegnen.

Wie die vorausgehenden Gebete, so sind auch die Worte, die der
Priester unmittelbar vor seiner Kommunion spricht, jüngeren
Ursprungs. Auch hier weisen die mittelalterlichen Missalien eine grosse
Mannigfaltigkeit an Texten auf. N und S haben die Formeln des MR
ohne Änderung übernommen, während in Th eine charakteristische
Umgestaltung vorgenommen ist, die auch in D beibehalten wird.

Plier sind die Begleitworte der Kommunion teilweise so formuliert,

dass sie nicht mehr Worte des Priesters im Hinblick auf seinen

eigenen Abendmahlsempfang, sondern bereits auf die Gemeindekommunion

hin ausgerichtet sind. So ist das Wort, das der Zelebrant beim
Ergreifen der Hostie spricht, in den Plural umgesetzt und damit
zugleich im Namen der Gemeinde gesprochen: «Nun lasst uns empfangen

das himmlische Brot und anrufen den Namen des Herrn.» Das

darauffolgende dreimalige «0 Herr, ich bin nicht würdig...» dagegen
ist in der Ioh-Form des biblischen Textes (Matth. 8, 8 ; in erweiterter
Gestalt in Luk.4, 6 f.) belassen2.

Noch stärker umgestaltet ist bei Th das Wort beim Ergreifen
des Kelches. Es ist in die Form eines Dialogs zwischen Priester und
Diakon bzw. Gemeinde gebracht, wodurch diese noch enger mit
einbezogen ist :

Pr. Was sollen wir dem Herrn vergelten
D. Für alles, was er an uns getan
1 Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg i.Br., 1902

(S.77f.).
2 Es sei hier beiläufig festgehalten, dass die oft gehörte Betonung:

«sprich nur ein Wort» falsch ist, indem das ein vom Urtext her gesehen nur der
unbestimmte Artikel ist, der im Griechischen gar nicht ausgedrückt wird ; in
der lukanischen Fassung fehlt auch das nur. Der Urtext sagt nicht, dass Jesus
nur ein einziges Wort zu sprechen brauche, sondern dass ein Wort von ihm
genüge. Genauer wäre die Übersetzung: «sage (es) nur mit einem Wort» (Aóym) ;

so Streicher in «Worte des Herrn», Zürich 1948, und die offizielle englische Bibel
zur Lukas-Stelle: «say in a word.»

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2,1964 7



— 90 —

Pr. Den Kelch des Heiles lasst uns nehmen
D. Und anrufen (D 2 : preisen) den Namen des Herrn
Pr. Lobpreisend rufet an (D2: Lobpreiset) den Herrn!
D. Er ist die Erlösung von allem Übel.
Die beiden letzten Zeilen, die D 2 in Klammern setzt, sind eine

freie Umdeutung des Urtextes (Ps. 18, 4), der ja freilich mit seiner

Erwähnung der Feinde einen Missklang hereinbringt. Das Beste
dürfte sein, diesen Vers überhaupt wegzulassen.

Die Worte, die der Priester zum Empfang von Leib und Blut des

Herrn spricht, entsprechen überall der Spendeformel bei der
Gemeindekommunion. Für Th und D ist noch anzumerken, dass dort
die Kommunion der Gemeinde (unter einer Gestalt) zwischen die beiden

Akte der Priesterkommunion eingeschoben ist, so dass sich für
das Ganze die folgende Anordnung ergibt :

1. Der Pr. ergreift die Hostie : «Nun lasst uns empfangen... » Dann
dreimal : «O Herr, ich bin nicht würdig... » Er empfängt den Leib
des Herrn (Spendeformel).

2. Gemeindekommunion.
3. «Was sollen wir dem Herrn vergelten» (Dialog). Der Pr.

empfängt das Blut des Herrn (Spendeformel).

c) Die Gemeindekommunion

Für den Stand der Dinge nach dem Ausgang des Mittelalters ist
es bezeichnend, dass das MR die Gemeindekommunion im Text der
Messe selbst gar nicht berücksichtigt. Nur beiläufig wird in einer
Rubrik der Fall berücksichtigt : si qui sunt communicandi. Ausführlicher
befasst sich der Ritus servandus in celebratione Missae damit und gibt
die dafür nötigen Anweisungen, aber auch da nur für den Fall, dass

überhaupt communicandi da sind.
Man darf daraus noch keine Schlüsse ziehen auf die Häufigkeit

des Kommunionempfanges an sich, wird es doch in nachtridenti-
nisoher Zeit immer allgemeiner üblich, die Kommunion ausserhalb
der Messe zu spenden. Dabei bleibt es bis in unser Jahrhundert hinein,

obsehon der Kommunionempfang selbst nun wieder ungemein
stark zugenommen hat. Erst die liturgische Bewegung setzte sich
entschieden für die Kommunionspendung intra Missam ein. Der neue
Rubrikenkodex von 1960 schliesslich fordert geradezu, dass sie
proprio tempore innerhalb der Messe zu erfolgen habe1.

1 Novus Rubricarum Breviarii ac Missalis Codex, Rom 1960 (502).



— 91 —

In den altkatholischen Liturgien ist die Kommunionspendung
innerhalb der Messe von Anfang an als Norm vorausgesetzt. So
enthalten sie auch alle den Spenderitus im Rahmen der Messordnung
selbst. Allerdings wird dabei teilweise noch vorausgesetzt, dass die
Teilnahme der Gemeinde an der Kommunion nicht die Regel bildet.
So ist es in den ersten drei Auflagen von N («wenn auch andere
kommunizieren»), wogegen N60 ohne jede Einschränkung von der
Austeilung der Kommunion in der Messe spricht. Tatsächlich wird heute
in der niederländischen Kirche das Abendmahl in jeder Messe

gespendet.

Auch in S heisst es ohne Bedingungssatz: «Hierauf spendet er
(der Priester) die Kommunion den Gläubigen.» Trotz diesem klaren
Wortlaut ist das aber in zahlreichen schweizerischen Gemeinden
immer noch nur an bestimmten Tagen der Fall. Die Zahl der Kommuniontage

ist aber weithin im Zunehmen begriffen, und es gibt bereits
Gemeinden, in denen keine Messe ohne Kommunionspendung
gefeiert wird.

Am deutlichsten setzt noch Th voraus, dass der Priester öfters
allein das Sakrament empfängt. In diesem Falle «sollen doch alle
Gläubigen geistig an der hl. Kommunion teilnehmen». Zugleich wird
der Zelebrant angewiesen, «alsdann die Worte bei seiner Kommunion
in folgender Weise (zu) sprechen: Der Leib unseres Herrn Jesu
Christi bewahre unsere Seelen zum ewigen Leben. » Dadurch tritt der
kommunizierende Priester eigentlich stellvertretend auch für die
Gemeinde ein1. Diese beiden Ideen der «geistigen Kommunion» und der
stellvertretenden Priesterkommunion treten immer dann in den
Vordergrund, wenn die Bereitschaft zum wirklichen Kommunionempfang

gering ist. Der Grund dafür ist nicht immer mangelnde
Frömmigkeit ; man denke z.B. an den Jansenismus Aber sicher ist,
dass damit dem Worte Jesu: «Nehmet und esset alle davon» nicht
wirklich Folge geleistet wird.

Nach dem Ritus servandus in celebratione Missae des MR haben
der Kommunionspendung vorauszugehen das Confiteor mit Miserea-
tur und Absolutio (in der Anredeform : peccatorum vestrorum) ; dann
spricht der Priester, gegen die Kommunikanten gewendet: «Ecce

1 Nicht zutreffend ist es, wenn Fendt, Einführung in die Liturgiewissenschaft,

Berlin 1958 (S.244), in seiner Darstellung der altkatholischen Messe
annimmt, die Kommunion sei wohl als Priesterkommunion plus « Geistlicher
Kommunion» der Gemeinde gemeint. Th setzt ja deutlich auch den andern
Fall voraus, dass die Kommunion tatsächlich gespendet wird.



— 92 —

Agnus Dei, ecce qui tolht peccata mundi» und dreimal : «Domine, non
sum dignus...» Das Confiteor ist aber seit der letzten Rubrikenreform
abgeschafft1.

Das Confiteor vor der Kommunion erscheint in keiner der hier
behandelten altkatholischen Liturgien. Es müsste auch als überflüssig

erscheinen, nachdem es schon im Staffelgebet laut von Priester
und Gemeinde gesprochen wird. In S tritt an die Stelle des Ecce Agnus
Dei die Einladung : «Worte unseres Heilandes : Kommet zu mir, alle,
die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken» (Matth. 11,

28). Darauf folgt das dreimalige «0 Herr, ich bin nicht würdig...».
Wie im MR wird es auch hier zweimal gesprochen : zuerst vor der
Kommunion des Priesters und dann noch einmal vor der
Gemeindekommunion, sofern eine solche statthat.

Diese Verdoppelung dürfte zu den Fällen zu rechnen sein, welche
die Konstitution über die Liturgie des IL Vatikanischen Konzils im
Auge hat, wenn sie verlangt : «ea omittantur quae temporum deeursu

duplicata fuerunt vel minus utihter addita2. » Der Ritus der Dominikaner

kennt diese Verdoppelung schon bisher nicht, indem dort das

Domine non sum dignus nur vor der Kommunion der Gläubigen, nicht
aber vor der des Priesters gesprochen wird3.

N, Th und D1 haben überhaupt kein an die Gemeinde gerichtetes

Wort vor der Kommunion. Der Priester geht nach seiner
Kommunion ohne weiteres zu der der Gläubigen über. Nach D 2 stimmt
der Priester, während er die hl. Hostie der Gemeinde zeigt, die Antiphon

zum Kommunionpsalm oder zu einem andern Gesang an. Er
kann statt dessen aber auch das Ecce Agnus Dei (Sehet das Lamm
Gottes, das hinwegnimmt die Sünden der Welt) sprechen.

Die Spendeformel ist überall die des MR, die auch, mit
entsprechender Änderung des Pronomens, vom Priester für seine
Selbstkommunion verwendet wird. Die ursprüngliche Fassung lautete wohl
custodia! te (bzw. me), wie noch heute bei den Kartäusern und
Dominikanern. Das ist sieber auch die bessere Formulierung, indem sie die

Wirkung des Sakraments auf die ganze Person des Empfängers
ausdehnt ; entspricht es doch nicht einem wirklich sakramentalen Denken,

das Seelische vom Leiblichen zu trennen.

1 Novus Rubricarum Codex Nr. 503.
2 Constitutio de Sacra Liturgia, angenommen am 22. November und

publiziert am 4. Dezember 1963 (Art. 50).
3 Archdale A.King, Liturgies of the Religious Orders, London 1955

(S.389).



— 93 —

Was die Kommunionspendung selbst betrifft, zeigt sich im
Bereiche der altkatholischen Liturgien ein recht uneinheitliches Bild:
Spendung unter einer und unter beiden Gestalten und daneben auch
die Intinktion. In der Schweiz bestehen diese Unterschiede sogar von
Gemeinde zu Gemeinde.

Die Einordnung der Gemeindekommunion zwischen Brot- und
Kelchkommunion des Priesters, wie wir sie als Eigenart von Th und
D kennengelernt haben, lässt sich praktisch nur bei Spendung unter
einer Gestalt sinnvoll anwenden, wobei durch die nachfolgende
Kelchkommunion des Priesters den Laien noch besonders deutlich bewusst
gemacht wird, dass sie vom Genüsse des hl. Blutes ausgeschlossen
sind. In seiner Formula Missae et Communionis von 1523 sieht zwar
Luther vor, dass der Liturge der Gemeinde das Brot gleich nach seiner
eigenen Brotkommunion reiche und ebenso den Kelch, nachdem er
diesen selber empfangen hat. Bei einer grösseren Zahl von Kommunikanten

lässt sich das indes kaum durchführen, weshalb denn auch
Luther die Alternative vorsieht, dass zuerst der Liturge und dann die
Gemeinde die beiden Gestalten empfange.

d) Gebete nach der Messe

Auf die von Psalmengesang begleitete Kommunion folgte nach
der ursprünglichen Ordnung der römischen Messe sogleich das durch
den hturgischen Gruss eingeleitete Postkommuniongebet. Erst im
Zuge der mittelalterlichen Bereicherung des Kommunionteiles hat
sich auch da eine Gruppe von stillen Gebeten eingenistet, wobei die
Fülle verschiedener Texte nicht geringer war als bei den
Vorbereitungsgebeten. So finden sich an dieser Stelle vielfach auch die beiden
Gebete, die im MR der Kommunion vorangehen.

Die zwei stillen Gebete, die das MR nach der Kommunion
aufweist und die auch in die altkatholischen Liturgien Eingang gefunden
haben, sind ursprünglich Postkommunionen und als solche sehr alt.
Das erste steht bereits im Leonianischen Sakramentar1 unter den
Orationes et preces diurnae (Messformulare für gewöhnliche Wochentage),

Nr. XX, und lautet dort:
Quod ore sumpsimus, Domine, quaesumus, mente (MR : pura

mente) capiamus, et de munere temporali fiat nobis remedium
sempiternum.

1 Saeramentarium Veronense ed. Mohlberg, Rom 1956 (Nr. 531).



— 94 —

Das blosse mente (ohne pura) ist ursprünglicher und bildet den

Gegensatz zu ore.
Das zweite Gebet findet sich zuerst im Missale Gothicumx aus

dem 8. Jhdt. (Missae Dominieales VIII, für gewöhnliche Sonntage)
mit folgendem, von MR teilweise abweichendem Wortlaut :

Corpus tuum, Domine, quod aeeipimus (richtig: aeeepimus),
et calicem tuum (sie!) quem potavimus, haereat in visceribus
nostris, praesta, Deus omnipotens, ut non remaneat macula, ubi

pura et sancta intraverunt sacramenta.
Da es sich in beiden Fähen um ein Gebet der öffentlichen Liturgie

(Postcommunio) handelt, so ist die Wir-Form angewendet; im
MR aber ist das zweite Gebet in die Ich-Form umgesetzt. In Th und
D1 ist die ursprüngliche Wir-Form wieder hergestellt.

Diese Gebete sind inhaltlich eine Vorwegnahme der Postcommunio,

die früher das einzige Gebet nach der Kommunion war. Die
altkathohschen Liturgien haben sie als wechselndes Gebet beibehalten.

Aber in S sind die Postkommunionen des MR zum grössten Teile
durch neugeschaffene Orationen ersetzt, die nur ausnahmsweise auf
die Kommunion Bezug nehmen. Inhaltlich stehen sie der Oratio super
populum des MR näher, die an den Wochentagen der Fastenzeit nach
der Postcommunio noch hinzukommt. Das Fehlen der Bezugnahme
auf die Kommunion erklärt sich damit, dass man zur Zeit der
Abfassung von S (1879) nur an wenigen Tagen des Jahres
Gemeindekommunion feierte. Auch die Bezeichnung der Postcommunio als

« Schlussgebet » deutet an, dass man an keine Beziehung mit der
Kommunion mehr dachte.

Der Abschluss der Messe

Den ursprünghehen Abschluss der römischen Messe bildete das

Ite, missa est, das sieh am besten übersetzen lässt : « Gehet, es ist
Entlassung» (missa spätlateinisch missio, wie z.B. auch ascensa für
ascensio). Später erscheint daneben das aus der gallikanischen Liturgie

übernommene Benedicamus Domino. Das MR regelt den
Gebrauch der beiden Schlussformeln so, dass das Ite, missa est den Messen

mit Gloria zugewiesen wird, das Benedicamus den Messen ohne
Gloria. Nach der Neuordnung der Rubriken2 wird nun aber das
Benedicamus nur noch gebraucht, wenn auf die Messe eine Prozession

1 Missalo Gothicum ed. Mohlberg, Rom 1961 (Nr. 519).
2 Nov. Rubr. Cod. Nr. 507.



— 95 —

folgt, wie am Hohen Donnerstag und an Fronleichnam (sonst immer
Ite, missa est).

Die altkatholischen Liturgien, ausgenommen D 2, haben immer
das Benedicamus (in der Osterzeit mit doppeltem Aheluja), und zwar
in folgendem Wortlaut :

N : P. Looft en dankt de(n) Heer.
G. Lof en dank zij God.

Th (Dl): P. Lasst uns alle preisen den Herrn.
G. Preis und Dank sei unserm Gott.

S : P. Lasset uns immerdar unsern Herrn dankbar preisen.
G. Ihm sei allezeit Dank und Ehre dargebracht. Amen.

S hat daneben noch eine zweite Formel für Festtage, die aber
praktisch kaum verwendet wird.

Nur D 2 übernimmt den Wechsel von Ite, missa est und
Benedicamus Domino, und zwar nach der alten Regelung des MR. Die
Entlassungsformel lautet aber: «Gehet hin in Frieden», womit sie als
Friedenswunsch inhalthch bereichert ist gegenüber dem doch sehr
nüchternen römischen Ite missa est.

Dem ursprünglichen Abschluss der römischen Messe sind im
Laufe der Zeit noch andere Teile zugewachsen, nämlich das den Altar -

kuss begleitende Gebet Placeat tibi, sancta Trinitas, der Schlussegen
und der Prolog des Johannesevangeliums. Allgemein übernommen
ist davon in den altkatholischen Liturgien nur der Segen. Das ihm
vorangehende Gebet erscheint nur in N und S. Während es in N genau
nach MR übersetzt ist, hat es S in einer bewusst veränderten Fassung :

Lass dir, o heilige Dreifaltigkeit, die Huldigung unseres Dienstes

Wohlgefallen, und verleihe, dass das Opfer, das wir gefeiert
haben, uns und allen, derer wir fürbittend gedachten, nach deiner
Erbarmung zum Heile gereiche.

Neben der Umsetzung in die Wir-Form ist dabei besonders zu
beachten die Wiedergabe von «sacrificium, quod oculis tuae majesta-
tis indignus obtuli» durch : «das Opfer, das wir gefeiert». Es zeigt sich
hier die gleiche Tendenz der Abwehr eines falschen Messopferbegriffs
wie in den Gebeten des Offertoriums («Zur Opferfeier, die wir bereiten»

- «Die Feier des Opfertodes deines Sohnes» - «dass unsere Opferfeier

wohlgefällig werde»); es ist das einer der besonders
charakteristischen Züge von S1.

1 S. dazu IKZ 50, 1960 (S. 103-105).



— 96 —

An Stehe des Schlussegens lässt D2 an den Wochentagen der
Fastenzeit die Oratio super populum («Gebet über das Volk»)
eintreten. Es kommt damit die wohl zutreffende Ansieht zum Ausdruck,
dass die Oratio super populum, die in den Sakramentarien des gelasia-
nischen Typs auch ausserhalb der Fastenzeit erscheint, ursprünglich
ein abschliessendes Segensgebet war.

Das sogenannte « Letzte Evangehum » ist in N zunächst noch
beibehalten worden, fällt aber jetzt (nach N 60) weg. In S ist es durch die

Beifügung eines Dankgebetes zu einer «Danksagung nach der Messe »

ausgebaut, aber mit fakultativem Charakter; sie «kann auch am
Altare gesprochen werden», was aber kaum mehr wirklich geschieht.

Auch in der römisch-katholischen Kirche ist der Abbau dieser

jüngsten Beifügung zur Messe in Gang gekommen. Nach der jüngsten
Regelung1 entfällt es wenigstens in gewissen Fällen. Th. Sohnitzler2
bedauert es allerdings, dass man es nicht gewagt habe, es gänzlich
abzuschaffen. Es ist indes wohl zu erwarten, dass die vom gegenwärtigen
Konzil geforderte Reform der Messliturgie auch diesen Schritt tun
werde.

Bern Albert Emil Rüthy

1 Nov. Rubr. Cod. Nrn. 507-510.
2 Schnitzler, Der neue Codex Rubricarum, in: Liturg. Jahrbuch 11, 1961

(S.6 f.).


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

