Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 83 —

Bemerkungen und Erwﬁgungen

zu den altkatholischen Liturgien

(Fortsetzung)

Die Kommunion

a) Vorbereitende Gebete

Das Missale Romanum Pius’ V. kennt zwei eigentliche Gebete
vor dem Kommunionempfang : Domine Jesu Christe, Fuli Dei vivi und
Perceptio Corporis tui. Das ihnen vorangehende Gebet Domine Jesu
Christe, que dizists Apostolis turs gehort noch zum sogenannten « Frie-
denskreis» und ist seiner Funktion nach Kinleitung zum Friedens-
kuss, der allerdings nach heutigem rémischem Ritus nur noch im
levitierten Hochamte in mehr andeutender Weise erteilt und. auch
da bloss noch innerhalb des im Chore anwesenden Klerus weiter-
gegeben wird. So verliert das Gebet im einfachen Amt und in der ge-
sprochenen Messe seine urspriingliche Beziehung, und es wird zu-
gleich den beiden folgenden Gebeten nihergeriickt. Der betende Prie-
ster wird dadurch veranlasst, entgegen dem priméren Zusammenhang
auch das erste Gebet schon im Hinblick auf seine folgende Kommu-
nion zu sprechen und es damit als erstes von drei Vorbereitungs-
gebeten aufzufassen.

An sich wiire die Bitte, Christus moge uns im Abendmahlsemp-
fang seinen Frieden geben, durchaus sinnvoll. Aber das Gebet selbst
ist nicht so sehr auf diese individuelle Friedensgabe ausgerichtet als
auf Frieden und Einigkeit als Gabe des Herrn an seine Kirche:
«eamque (scil. Ecclesiam) ... pacificare et coadunare digneris.»

Es ist daher richtiger, das Gebet auch dann, wenn der Friedens-
kuss ausfallt (und dies ist ja in der weit iiberwiegenden Zahl der Mess-
feiern der Fall), nicht nach vorwirts zur Kommunion hin, sondern
nach riickwiirts zu verbinden. Auch ohne den Friedenskuss bleiben
ja die iibrigen Elemente des « Friedenskreises 1», nimlich der Schluss
des Embolismus, der Friedensgruss und die dritte Agnus-Strophe be-
stehen. Damit ordnet sich das Friedensgebet so oder so in einen wei-
tern Zusammenhang um das Motiv des Friedens ein.

! Zum ¢Friedenskreis» s. den vorigen Artikel dieser Reihe (IKZ 53, 1963,
S.48).



— 84 —

Von den hier besprochenen altkatholischen Liturgien' haben N
und S das Friedensgebet in genauer Ubersetzung des lateinischen
Textes, nur dass S den Schluss (Qui vivis et regnas...) samt dem Amen
weglasst. In N wird das Amen den Messdienern zugewiesen, womit
ein lautes Sprechen des Gebetes gefordert und auch tatséchlich geiibt
wird. Dagegen hat S die Rubrik: «Die folgenden Gebete werden leise
gesprochen.»

Th1 lasst das Gebet um den Frieden iiberhaupt weg und ersetzt
es samt den zwei folgenden Gebeten durch ein einziges, lingeres und
von MR unabhéngiges Gebet. Dies zeigt, dass Thiirlings das Friedens-
gebet offenbar als erstes der drei Kommuniongebete auffasst, die er
zu einem einzigen zusammenfasst. Th 2 lehnt sich enger an das MR
an und hat alle drei Gebete. Das Friedensgebet weicht hier textlich
nur wenig von S ab. Der wichtigste Unterschied ist die Anderung von
¢meine» in unsere» (Siinden), womit das Gebet aus einem Privat-
gebet des Zelebranten zum Gebet der Gemeinde gemacht wird. Das
Amen tibertragt Th2 (dhnlich wie N) dem Diakon bzw. dem Altar-
diener. — D hat das Friedensgebet weder in der ersten noch in der
zweiten Messordnung.

Sowohl N wie S ordnen, in Ubereinstimmung mit MR, an, dass
das Gebet um den Frieden in den Messen fiir Verstorbene ausfalle.
Der Grund dafiir ist bekannt: im Requiem unterbleibt der Friedens-
kuss. Folgerichtig miisste dann allerdings das Gebet auch in den ein-
fachen Amtern und gesprochenen Messen wegfallen, die ja auch kei-
nen Friedenskuss haben. Diese Unstimmigkeit kann damit begriindet
werden, dass sich in den gewohnlichen Messen immerhin ein An-
schluss des Friedensgebetes an das dona nobis pacem des Agnus er-
gibt; im Requiem aber schliesst es mit einer Bitte fiir die Verstorbe-
nen (dona eis requiem sempiternam).

Als eigentliche Kommuniongebete bleiben in MR das zweite und
dritte Gebet nach dem Agnus. Mit dem Friedensgebet haben sie die

L Abkiirzungen: D = Altarbuch fir die Feier der heiligen Eucharistie im
katholischen Bistum der Altkatholiken in Deutschland (Bonn 1959). — D1,
D2 = erste bzw. zweite Messordnung in D. — MR = das Missale Romanum
Pius’ V. — N = Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land (1.Aufl. 1909; 3. Aufl. 1941). — N 60 = dasselbe in 4., teilweise verinder-
ter Ausgabe (1960). — S = Messliturgie der Christkatholischen Kirche der
Schweiz (Bern 1880; 2., verbesserte und vermehrte Aufl., ebd. 1905). —
Th = Liturgisches Gebetbuch, hg. von A.Thiurlings (Mannheim 1885). —
Th1, Th2 = erste bzw. zweite Messordnung bei Th. Der Text von Th wurde in
alle folgenden Ausgaben von Altarbuch (1888) und Gebetbuch fiir die Altkatho-
liken Deutschlands bis auf die Neubearbeitung von 1959 (= D) iibernommen.



— 85 —

Anrede an Jesus Christus gemeinsam. Im Gebiet des rémischen Ritus
wurden bis gegen Ende des ersten Jahrtausends alle Gebete an Gott
den Vater gerichtet. Dagegen war die Anrede an den Sohn in der gal-
likanischen Liturgie sehr beliebt !. Von dorther hat sie dann ziemlich
spat erst Eingang in die romische Messe gefunden. Die beiden Kom-
muniongebete des MR sind nun zwar in der gallikanischen Liturgie
nicht direkt nachzuweisen. Aber sie sind im ehemals gallikanischen
Raume erwachsen, und gallikanischer Gebetsbrauch wirkt in ihnen
nach.

IThrem Stil nach sind beide Gebete nicht eigentlich liturgische,
sondern private Gebete, wie die Ich-Form zeigt. Die alteren litur-
gischen Quellen wiesen iiberhaupt keine besonderen Kommunion-
gebete auf. Solche sind auch an sich nicht nétig, enthalt doch der
Kanon selbst schon eine Bitte um segensreichen Abendmahlsemp-
fang: « Supplices te rogamus ... ut, quotquot ex hac altaris participa-
tione sacrosanctum Filii tui Corpus et Sanguinem sumpsimus, omni
benedictione caelesti et gratia repleamur.» Zudem wurde auch das
Vaterunser schon sehr friih als Kommuniongebet gewertet?. \

Andrerseits ist es leicht verstandlich, dass der Zelebrant das Be-
diirfnis empfand, sich unmittelbar vor seiner eigenen Kommunion in
die Stille ganz personlichen Betens zuriickzuziehen. Dies konnte na-
tiirlich immer geschehen, ohne dass die Liturgie dafiir besondere Ge-
betstexte vorsah. Im Moment seiner eigenen Kommunion ist er ja
nicht Liturge, sondern Kommunikant wie jeder andere Glaubige, der
das hl. Abendmahl empféingt und sich noch in einer letzten stillen
Gebetsvorbereitung sammelt. Fiir diese Situation bezeichnend ist es,
dass wir die beiden Kommuniongebete nicht nur in Messbiichern,
sondern gleichzeitig auch in privaten Andachtsbiichern fiir Laien vor-
finden. Das Ich des kommunizierenden Zelebranten kann so ohne
weiteres mit dem Ich des das Abendmahl empfangenden Laien ver-
tauscht werden.

In den Messbiichern des spiatern Mittelalters finden sich neben
den zwei heutigen oder an ihrer Stelle noch verschiedene andere Kom-
muniongebete, wobei nicht immer gemeint ist, dass der Priester alle
zu sprechen habe. Es sollten ihm damit Gebetstexte fiir seinen per-
sonlichen Gebrauch zur Verfiigung gestellt werden. Erst mit dem
Missale Pius’ V. ist daraus eine allgemein verbindliche Auswahl von

1 S. dazu Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen Gebet (Litur-
giegeschichtliche Forschungen 7/8), Miinster 1925.
* 8. IKZ 53, 1963 (S.40).



— 8 —

zwei Gebeten aufgestellt worden. Wohl sind sie damit zum verpflich-
tenden Bestandteil der Liturgie gemacht, aber durch die Beibehal-
tung der Ich-Form bewahren sie den Charakter persénlicher Gebete.

In diesem Sinne rechtfertigt es sich auch, wenn in S ein leises
Sprechen dieser Gebete angeordnet ist. Gewiss ist die Forderung im
allgemeinen berechtigt, dass alle Teile der Liturgie fiir die Gemeinde
hérbar und verstindlich gemacht werden, denn die Liturgie gehért
primér der feiernden Gemeinde. Aber jeder Grundsatz kann iiber-
spannt werden, so auch der, dass alles in der Liturgie laut zu sprechen
sei. Ein Reservat andéchtiger Stille soll jedenfalls dem kommuni-
zierenden Priester gewahrt sein. Er empfangt ja das Sakrament fiir
sich ganz persénlich und nicht fiir die Gemeinde.

Auch die beiden Kommuniongebete haben N und S genau aus
dem MR iibernommen, wobei S wiederum die Gebetsschliisse weg-
lasst, dasletzte Gebet immerhin mit einem Amen abschliessend. Auch
Th 2 hat beide Gebete, setzt sie aber in die Wir-Form um, wodurch
sie den Charakter von Gemeindegebeten erhalten. Damit ist die Ent-
wicklung noch iiber das MR hinaus weitergefiihrt. Auf der ersten
Stufe (die alten Sakramentarien) fehlen solche Gebete noch génzlich;
auf der zweiten Stufe (Missalien des spéatern Mittelalters) erscheinen
sie in immer reicherer, aber mehr oder weniger unverbindlicher Aus-
wahl; auf der dritten Stufe (Missalereform Pius’ V.) werden aus der
mittelalterlichen Tiille zwei bestimmte Gebete ausgewéhlt und fir
obligatorisch erklirt; auf der vierten Stufe (reprasentiert durch Th 2)
werden sie durch die Wir-Form zu liturgischen Gebeten im vollen
Sinne gemacht.

Wie schon gesagt, hat Th 1 statt der drei Gebete (inkl. Friedens-
gebet) nach dem Agnus nur ein einziges. Es lautet: '

O Gott, barmherziger Vater, erhore uns: und gib durch den
Tod deines Sohnes Jesu Christi Vergebung der Siinden uns und
deiner ganzen Kirche: wir bitten dich in Demut, dass wir und alle,
die an diesem heiligen Mahle teilhaben, wiirdig empfangen mégen
den Leib und das Blut Jesu Christi: dass wir, erfiillt mit deiner
Gnade und himmlischem Segen, ein Leib mit ihm werden: dass er
wohne in uns, und wir in ihm. Durch ebendenselben Jesum Chri-
stum, deinen Sohn, unsern Herrn im Heiligen Geiste ewiglich.

Beachtenswert ist hier zunéchst einmal die Anrede an den Vater
statt an den Sohn. Damit wird der « Gallikanismus» in den Gebeten
des MR ausgemerzt. Ob sich Thiirlings dessen wohl bewusst war ?
Verfolgt auch dieser Text gegeniiber den Gebeten des MR eine eigene



Linie, so weist er doch auch einige Anklénge an diese auf: vgl. «durch
den Tod deines Sohnes Jesu Christi» mit «per mortem tuam»; ferner
¢gib ... Vergebung der Stinden» mit «libera me ... ab omnibus iniqui-
tatibus meis». Die Bitte: «dass wir ... wiirdig empfangen mogen» ist
die Kehrseite des Bekenntnisses: «quod, ego indignus sumere prae-
Sumo. »

Die Worte: «erfiillt mit deiner Gnade und himmlischem Segen»
sind eine Wiederholung aus dem Kanon («dass wir alle ... erfiillet wer-
den mit himmlischer Segnung und Gnade» = omni benedictione cae-
lesti et gratia repleamur). An den Kanon von 8, aus dem Thiirlings
in seiner ersten Messordnung auch sonst manches iibernommen hat,
erinnert die Stelle: «dass er wohne in uns, und wir ¢n thm» (S: «Und
wie dein Sohn Eines ist mit dir, so lass uns Eines werden wn Lhm»). —
Auch in diesem Gebet ist die Wir-Form durchgefiihrt.

D1 behilt das Gebet Thiirlings’ mit geringen Texténderungen
bei, stellt aber daneben auch das Gebet « Der Genuss deines Leibes...»
aus Th 2 nach freier Wahl zur Verfiigung. Damit erscheint es in drei
mehr oder weniger voneinander abweichenden! deutschen Fassungen :

S:  Der Genuss deines Leibes, o Herr Jesu Christe, den ich
Th2: Der Genuss deines Leibes, o Herr Jesu Christe, den wir
D1: Der Genuss Deines Leibes, Herr Jesus Christus, den wir
S:  Unwiirdiger zu empfangen wage, moge  mir nicht zum
'Th2: Unwiirdige zu empfangen wagen, gereiche uns nicht zum
D1: Unwirdige zu empfangen wagen, gereiche uns nicht zum

S:  Gericht und zur Verdammnis gereichen, sondern

Th2: Gericht und zur Verwerfung, sondern sei uns
D1: Gericht und zur Verdammnis, sondern sei uns
S:  nach deiner Giite mir zum Schutze der Seele und des

Th 2: nach deiner Giite ein Schutz Leibes und der
D1: nach Deiner Giite ein Schutz des Leibes und der

S:  Leibes und zur heilenden Arznei gedeihen.
Th2: Seele und ein sicherer Weg des Heiles.
D1: Seele und ein Weg zum Heile.

Etwas problematisch ist die Wiedergabe von ad medelam* in
Th 2 durch «ein sicherer Weg des Heiles»; D 1 sagt etwas vorsichtiger:
«ein Weg zum Heile. » Beachtenswert ist in diesem Gebete, dass es die
einseitige Ausrichtung auf das « Seelenheil» vermeidet, indem es den
ganzen Menschen unter den Segen des Sakramentes stellt (MR: ad

l_ifgl. das ignatianische qdppaxov ddavacias (Ignat. ad Ephes. 20, 2).



tutamentum mentis et corporis). Eine ganz dhnliche Bitte spricht der
Priester in der Chrysostomus-Liturgie vor seiner Kommunion aus:
My uov  gis xotua, 7 xardxowua yévorro 1 uetdinpis Ty ayioy cov
Mvotnolwy, Kvoie, @Al el laow woyijc te xal ocwuaros. Hier wie dort
ist die Bezugnahme auf 1. Kor. 11, 27-29, deutlich.

D 2 lasst die Kommuniongebete iiberhaupt weg und geht damit
bewusst hinter die mittelalterliche Entwicklung zuriick. Nach der
hier vorgenommenen Neuordnung des ganzen Teiles zwischen
Schlussdoxologie des Kanons und Kommunionempfang! schliesst
sich dieser mit seinen unmittelbaren Vorbereitungsworten direkt an
Vaterunser und Embolismus an.

b) Due Priesterkommunion

Es scheint uns eine Selbstverstandlichkeit zu sein, dass der zele-
brierende Priester zuerst selbst das Abendmahl empfiangt, bevor er
es der Gemeinde spendet, und diese Selbstverstédndlichkeit ist auch
in allen altkatholischen Liturgien vorausgesetzt. lbenso allgemein
ist dabei der Brauch der Selbstkommunion des Priesters, d.h. dass er
sich die heiligen Gaben selber reicht. Auf protestantischer Seite ist es
aber zeitweise zu einer energischen Ablehnung der Selbstkommunion
gekommen. In den Gottesdienstordnungen der Reformatoren 2 wird
sie noch ohne weiteres aus dem katholischen Brauch iibernommen.
Spiter aber sieht man darin eine vom protestantischen Standpunkte
aus unzuléssige Privilegierung des Liturgen im Sinne des katholischen
Priestertums. So kommt es im 17. Jahrhundert in den meisten luthe-
rischen Kirchen zum Verbot der Selbstkommunion, das z.B. fir
Preussen erst 1880 wieder aufgehoben worden ist 3.

Von ganz anderen Voraussetzungen aus ist es auch im katho-
lischen Mittelalter zur Unterlassung der Selbstkommunion des Prie-
sters gekommen, z.B. wenn er an einem Tage mehrere Messen zu
feiern hatte oder wenn er aus Gewissensgriinden nicht zu kommuni-
zieren wagte. Es kam auch vor, dass ein Priester die von ihm kon-
sekrierte Hostie einem andern spendete, anstatt sie selber zu genies-

1 8. IKZ 53, 1963 (S.44-46), und die Ausfihrungen von Pursch, ebd. 46,
1956 (S.214 ff.).

¢ 7Z.B. in Luthers « Formula Missae» von 1523 wie in seiner « Deutschen
Messe» von 1526; ebenso in Calvins « Maniére d’administrer les sacrements»
von 1542/1545.

3 8. dazu Fendt, « Selbstkommunion» im Luthertum, in Theol. Literatur-
zeitung, 1956 (S.423-426).



— 89 —

sen. Gegen eine solche Praxis mussten sich zahlreiche kirchliche Er-
lasse wenden, u.a. die Synode von Trier im Jahre 1227 1.

Wenn solche Bedenken heute keine Rolle mehr zu spielen schei-
nen, so stellt sich dafiir die andere Frage mehr in den Vordergrund,
ob es richtig sei, wenn man sich in vielen Messen auf die Priester-
kommunion beschriankt oder, anders gewendet, dass der Priester fiir
sich kommuniziert, auch wenn er gar nicht die Absicht hat, sie auch
anderen zu spenden. Diese Frage kann hier nicht weiter erértert wer-
den. Sie wird uns immerhin im folgenden Abschnitt tiber die Ge-
meindekommunion noch einmal begegnen.

Wie die vorausgehenden Gebete, so sind auch die Worte, die der

- Priester unmittelbar vor seiner Kommunion spricht, jiingeren Ur-
sprungs. Auch hier weisen die mittelalterlichen Missalien eine grosse
Mannigfaltigkeit an Texten auf. N und S haben die Formeln des MR,
ohne Anderung iibernommen, wihrend in Th eine charakteristische
Umgestaltung vorgenommen ist, die auch in D beibehalten wird.

Hier sind die Begleitworte der Kommunion teilweise so formu-
liert, dass sie nicht mehr Worte des Priesters im Hinblick auf seinen
eigenen Abendmahlsempfang, sondern bereits auf die Gemeindekom-
munion hin ausgerichtet sind. So ist das Wort, das der Zelebrant beim
Ergreifen der Hostie spricht, in den Plural umgesetzt und damit zu-
gleich im Namen der Gemeinde gesprochen: « Nun lasst uns empfan-
gen das himmlische Brot und anrufen den Namen des Herrn.» Das
darauf folgende dreimalige « O Herr, ich bin nicht wiirdig...» dagegen
ist in der Ich-Form des biblischen Textes (Matth. 8, 8; in erweiterter
Gestalt in Luk. 4, 6 .) belassen 2.

Noch stirker umgestaltet ist bei Th das Wort beim Krgreifen
des Kelches. Es ist in die Form eines Dialogs zwischen Priester und
Diakon bzw. Gemeinde gebracht, wodurch diese noch enger mit ein-
bezogen ist:

Pr. Was sollen wir dem Herrn vergelten ?

D. Fiir alles, was er an uns getan ?

! Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg i.Br., 1902
(S.77 f.). .

> Bs sei hier beildufig festgehalten, dass die oft gehorte Betonung:
¢sprich nur ezn Wort» falsch ist, indem das ezn vom Urtext her gesehen nur der
unbestimmte Artikel ist, der im Griechischen gar nicht ausgedriickt wird; in
der lukanischen Fassung fehlt auch das nur. Der Urtext sagt nicht, dass Jesus
nur ein einziges Wort zu sprechen brauche, sondern dass ein Wort von ihm ge-
niige. Genauer wire die Ubersetzung: «sage (es) nur mit einem Wort» (Adye ) ;
so Streicher in « Worte des Herrn», Ziirich 1948, und die offizielle englische Bibel
zur Lukas-Stelle: «say in a word.»

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1064 R _ 7



Pr. Den Kelch des Heiles lagst uns nehmen

D. Und anrufen (D2: preisen) den Namen des Herrn!

Pr. Lobpreisend rufet an (D 2: Lobpreiset) den Herrn!

D. Erist die Erlosung von allem Ubel.

Die beiden letzten Zeilen, die D 2 in Klammern setzt, sind eine
freie Umdeutung des Urtextes (Ps.18, 4), der ja freilich mit seiner
Erwihnung der Feinde einen Missklang hereinbringt. Das Beste
dirfte sein, diesen Vers iiberhaupt wegzulassen.

Die Worte, die der Priester zum Empfang von Leib und Blul des
Herrn spricht, entsprechen iiberall der Spendeformel bei der Ge-
meindekommunion. Fir Th und D ist noch anzumerken, dass dort
die Kommunion der Gemeinde (unter einer Gestalt) zwischen die bei-
den Akte der Priesterkommunion eingeschoben ist, so dass sich fiir
das Ganze die folgende Anordnung ergibt:

1. Der Pr. ergreift die Hostie: «Nun lasst uns empfangen...» Dann
dreimal: «O Herr, ich bin nicht wiirdig...» Er empféngt den Leib
des Herrn (Spendeformel).

2. Gemeindekommunion.

3. «Was gollen wir dem Herrn vergelten» (Dialog). Der Pr. emp-
fangt das Blut des Herrn (Spendeformel).

c¢) Die Gemeindekommunion

Fiir den Stand der Dinge nach dem Ausgang des Mittelalters ist
es bezeichnend, dass das MR die Gemeindekommunion im Text der
Messe selbst gar nicht beriicksichtigt. Nur beildufig wird in einer Ru-
brik der Fall beriicksichtigt: s1 qui sunt communicandi. Ausfithrlicher
befasst sich der Ritus servandus in celebratione Missae damit und gibt
die dafiir notigen Anweisungen, aber auch da nur fiir den Fall, dass
iiberhaupt communicands da sind.

Man darf daraus noch keine Schliisse ziehen auf die Haufigkeit
des Kommunionempfanges an sich, wird es doch in nachtridenti-
nischer Zeit immer allgemeiner iiblich, die Kommunion ausserhalb
der Messe zu spenden. Dabei bleibt es bis in unser Jahrhundert hin-
ein, obschon der Kommunionempfang selbst nun wieder ungemein
stark zugenommen hat. Erst die liturgische Bewegung setzte sich
entschieden fiir die Kommunionspendung intra Missam ein. Der neue
Rubrikenkodex von 1960 schliesslich fordert geradezu, dass sie pro-
prio tempore innerhalb der Messe zu erfolgen habe?.

1 Novus Rubricarum Breviarii ac Missalis Codex, Rom 1960 (502).



— 91 —

In den altkatholischen Liturgien ist die Kommunionspendung
innerhalb der Messe von Anfang an als Norm vorausgesetzt. So ent-
halten sie auch alle den Spenderitus im Rahmen der Messordnung
selbst. Allerdings wird dabei teilweise noch vorausgesetzt, dass die
Teilnahme der Gemeinde an der Kommunion nicht die Regel bildet.
So ist es in den ersten drei Auflagen von N (¢wenn auch andere kom-
munizieren»), wogegen N 60 ohne jede Einschriankung von der Aus-
teilung der Kommunion in der Messe spricht. Tatséchlich wird heute
in der niederlindischen Kirche das Abendmahl in jeder Messe ge-
spendet.

Auch in S heisst es ohne Bedingungssatz: «Hierauf spendet er
(der Priester) die Kommunion den Glaubigen.» Trotz diesem klaren
Wortlaut ist das aber in zahlreichen schweizerischen Gemeinden im-
mer noch nur an bestimmten Tagen der Fall. Die Zahl der Kommu-
niontage ist aber weithin im Zunehmen begriffen, und es gibt bereits
Gemeinden, in denen keine Messe ohne Kommunionspendung ge-
feiert wird.

Am deutlichsten setzt noch Th voraus, dass der Priester 6fters
allein das Sakrament empféngt. In diesem Falle «sollen doch alle
Gléaubigen geistig an der hl. Kommunion teilnehmen». Zugleich wird
der Zelebrant angewiesen, «alsdann die Worte bei seiner Kommunion
in folgender Weise (zu) sprechen: Der Leib unseres Herrn Jesu
Christi bewahre unsere Seelen zum ewigen Leben.» Dadurch tritt der
kommunizierende Priester eigentlich stellvertretend auch fiir die Ge-
meinde ein . Diese beiden Tdeen der «geistigen Kommunion» und der
stellvertretenden Priesterkommunion treten immer dann in den Vor-
dergrund, wenn die Bereitschaft zum wirklichen Kommunion-
empfang gering ist. Der Grund dafiir ist nicht immer mangelnde
Frommigkeit; man denke z. B. an den Jansenismus! Aber sicher ist,
dass damit dem Worte Jesu: «Nehmet und esset alle davony nicht
wirklich Folge geleistet wird.

Nach dem Ritus servandus in celebratione Missae des MR haben
der Kommunionspendung vorauszugehen das Confiteor mit Miserea-
tur und Absolutio (in der Anredeform : peccatorum vestrorum); dann
spricht der Priester, gegen die Kommunikanten gewendet: «Ecce

! Nicht zutreffend ist es, wenn Fendt, Einfithrung in die Liturgiewissen-
schaft, Berlin 1958 (S.244), in seiner Darstellung der altkatholischen Messe
annimmt, die Kommunion sei wohl als Priesterkommunion plus « Geistlicher
Kommunion» der Gemeinde gemeint. Th setzt ja deutlich auch den andern
Fall voraus, dass die Kommunion tatsiichlich gespendet wird.



N < |

Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi» und dreimal : « Domine, non
sum dignus...» Das Confiteor ist aber seit der letzten Rubrikenreform
abgeschafft t.

Das Confiteor vor der Kommunion erscheint in keiner der hier
behandelten altkatholischen Liturgien. Es musste auch als tiberfliis-
sig erscheinen, nachdem es schon im Staffelgebet laut von Priester
und Gemeinde gesprochen wird. In S tritt an die Stelle des Hecce Agnus
Dei die Einladung : « Worte unseres Heilandes: Kommet zu mir, alle,
die ihr miihselig und beladen seid, ich will euch erquicken» (Matth. 11,
28). Darauf folgt das dreimalige «O Herr, ich bin nicht wiirdig...».
Wie im MR wird es auch hier zweimal gesprochen: zuerst vor der
Kommunion des Priesters und dann noch einmal vor der Gemeinde-
kommunion, sofern eine solche statthat.

Diese Verdoppelung diirfte zu den Fillen zu rechnen sein, welche
die Konstitution iiber die Liturgie des 1I. Vatikanischen Konzils im
Auge hat, wenn sie verlangt: «ea omittantur quae temporum decursu
duplicata fuerunt vel minus utiliter addita 2.» Der Ritus der Domini-
kaner kennt diese Verdoppelung schon bisher nicht, indem dort das
Domane non sum dignus nur vor der Kommunion der Glaubigen, nicht
aber vor der des Priesters gesprochen wird 3.

N, Th und, D1 haben iiberhaupt kein an die Gemeinde gerichte-
tes Wort vor der Kommunion. Der Priester geht nach seiner Kom-
munion ohne weiteres zu der der Glaubigen iiber. Nach D 2 stimmt
der Priester, wihrend er die hl. Hostie der Gemeinde zeigt, die Anti-
phon zum Kommunionpsalm oder zu einem andern Gesang an. Er
kann statt dessen aber auch das FHcce Agnus Dei (Sehet das Lamm
Gottes, das hinwegnimmt die Siinden der Welt) sprechen.

Die Spendeformel ist iiberall die des MR, die auch, mit ent-
sprechender Anderung des Pronomens, vom Priester fiir seine Selbst-
kommunion verwendet wird. Die urspriingliche Fassung lautete wohl
custodiat te (bzw. me), wie noch heute bei den Kartdusern und Domi-
nikanern. Das ist sicher auch die bessere Formulierung, indem sie die
Wirkung des Sakraments auf die ganze Person des Empféangers aus-
dehnt; entspricht es doch nicht einem wirklich sakramentalen Den-
ken, das Seelische vom Leiblichen zu trennen.

1 Novus Rubricarum ... Codex Nr.503.

2 Constitutio de Sacra Liturgia, angenommen am 22.November und
publiziert am 4. Dezember 1963 (Art. 50).

3 Archdale A.King, Liturgies of the Religious Orders, London 1955
(S.389).



Was die Kommunionspendung selbst betrifft, zeigt sich im Be-
reiche der altkatholischen Liturgien ein recht uneinheitliches Bild:
Spendung unter einer und unter beiden Gestalten und daneben auch
die Intinktion. In der Schweiz bestehen diese Unterschiede sogar von
Gemeinde zu Gemeinde.

Die Einordnung der Gemeindekommunion zwischen Brot- und
Kelchkommunion des Priesters, wie wir sie als Eigenart von Th und
D kennengelernt haben, lasst sich praktisch nur bei Spendung unter
- einer Gestalt sinnvoll anwenden, wobei durch die nachfolgende Kelch-
kommunion des Priesters den Laien noch besonders deutlich bewusst
gemacht wird, dass sie vom Genusse des hl. Blutes ausgeschlossen
sind. In seiner Formula Missae et Communionis von 1523 sieht zwar
Luther vor, dass der Liturge der Gemeinde das Brot gleich nach seiner
eigenen Brotkommunion reiche und ebenso den Kelch, nachdem er
diesen selber empfangen hat. Bei einer grosseren Zahl von Kommuni-
kanten lasst sich das indes kaum durchfiihren, weshalb denn auch
Luther die Alternative vorsieht, dass zuerst der Liturge und dann die
Gemeinde die beiden Gestalten empfange.

d ) Gebete nach der Messe

Auf die von Psalmengesang begleitete Kommunion folgte nach
der urspriinglichen Ordnung der romischen Messe sogleich das durch
den liturgischen Gruss eingeleitete Postkommuniongebet. Erst im
Zuge der mittelalterlichen Bereicherung des Kommunionteiles hat
sich auch da eine Gruppe von stillen Gebeten eingenistet, wobei die
Fiille verschiedener Texte nicht geringer war als bei den Vorberei-
tungsgebeten. So finden sich an dieser Stelle vielfach auch die beiden
Gebete, die im MR der Kommunion vorangehen.

Die zwei stillen Gebete, die das MR nach der Kommunion auf-
weist und die auch in die altkatholischen Liturgien Eingang gefunden
haben, sind urspriinglich Postkommunionen und als solche sehr alt.
Das erste steht bereits im Leonianischen Sakramentar! unter den
Orationes et preces diurnae (Messformulare fiir gewdhnliche Wochen-
tage), Nr. XX, und lautet dort:

Quod ore sumpsimus, Domine, quaesumus, mente (MR : pura
mente) capiamus, et de munere temporali fiat nobis remedium
sempiternum.

! Sacramentarium Veronense ed. Mohlberg, Rom 1956 (Nr.531).



— 04 —

Das blosse mente (ohne pura) ist urspriinglicher und bildet den
Gegensatz zu ore.

Das zweite Gebet findet sich zuerst im Missale Gothicum ! aus
dem 8.Jhdt. (Missae Dominicales VIII, fiir gewohnliche Sonntage)
mit folgendem, von MR teilweise abweichendem Wortlaut:

Corpus tuum, Domine, quod accipimus (richtig: accepimus),
et calicem tuum (sic!) quem potavimus, haereat in visceribus
nostris, praesta, Deus omnipotens, ut non remaneat macula, ubi
pura et sancta intraverunt sacramenta.

Da es sich in beiden Fallen um ein Gebet der 6ffentlichen Litur-
gie (Postcommunio) handelt, so ist die Wir-Form angewendet; im
MR aber ist das zweite Gebet in die Ich-Form umgesetzt. In Th und
D1 ist die urspriingliche Wir-Form wieder hergestellt.

Diese Gebete sind inhaltlich eine Vorwegnahme der Postcom-
munio, die frither das einzige Gebet nach der Kommunion war. Die
altkatholischen Liturgien haben sie als wechselndes Gebet beibehal-
ten. Aber in S sind die Postkommunionen des MR zum grossten Teile
durch neugeschaffene Orationen ersetzt, die nur ausnahmsweise auf
die Kommunion Bezug nehmen. Inhaltlich stehen sie der Oratio super
populum des MR niher, die an den Wochentagen der Fastenzeit nach
der Postcommunio noch hinzukommt. Dasg Fehlen der Bezugnahme
auf die Kommunion erklirt sich damit, dass man zur Zeit der Ab-
fassung von S (1879) nur an wenigen Tagen des Jahres Gemeinde-
kommunion feierte. Auch die Bezeichnung der Postcommunio als
«Schlussgebet» deutet an, dass man an keine Beziehung mit der Kom-
munion mehr dachte.

Der Abschluss der Messe

Den urspriinglichen Abschluss der romischen Messe bildete das
Ite, missa est, das sich am besten iibersetzen lisst: « Gehet, es ist Ent-
lassung» (messa spatlateinisch = maissio, wie z.B. auch ascensa fiir
ascensio ). Spater erscheint daneben das aus der gallikanischen Litur-
gie iibernommene Benedicamus Domino. Das MR regelt den Ge-
brauch der beiden Schlussformeln so, dass das Ite, missa est den Mes-
sen mit Gloria zugewiesen wird, das Benedicamus den Messen ohne
Gloria. Nach der Neuordnung der Rubriken 2 wird nun aber das Bene-
dicamus nur noch gebraucht, wenn auf die Messe eine Prozession

! Missale Gothicum ed. Mohlberg, Rom 1961 (Nr.519).
2 Nov. Rubr. Cod. Nr.507.



— 95 —

folgt, wie am Hohen Donnerstag und an Fronleichnam (sonst immer
Ite, missa est).

Die altkatholischen Liturgien, ausgenommen D 2, haben immer
das Benedicamus (in der Osterzeit mit doppeltem Alleluja), und zwar
in folgendem Wortlaut:

N: P. Looft en dankt de(n) Heer.
G. Lof en dank zij God.

Th (D1): P. Lasst uns alle preisen den Herrn.
G. Preis und Dank sei unserm Gott.

S: P. Lasset uns immerdar unsern Herrn dankbar preisen.
G. Ihm sei allezeit Dank und Ehre dargebracht. Amen.

S hat daneben noch eine zweite Formel fiir Festtage, die aber
praktisch kaum verwendet wird.

Nur D 2 iibernimmt den Wechsel von [te, missa est und Bene-
dicamus Domino, und zwar nach der alten Regelung des MR.. Die Ent-
lassungsformel lautet aber: « Gehet hin in Frieden», womit sie als
Friedenswunsch inhaltlich bereichert ist gegeniiber dem doch sehr
niichternen réomischen Ite missa est.

Dem urspriinglichen Abschluss der rémischen Messe sind im
Laufe der Zeit noch andere Teile zugewachsen, nidmlich das den Altar-
kuss begleitende Gebet Placeat trbi, sancta Trinitas, der Schlussegen
und der Prolog des Johannesevangeliums. Allgemein iibernommen
ist davon in den altkatholischen Liturgien nur der Segen. Das ihm
vorangehende Gebet erscheint nurin N und S. Wihrend esin N genau
nach MR tibersetzt ist, hat es S in einer bewusst veréinderten Fassung :

Lass dir, o heilige Dreifaltigkeit, die Huldigung unseres Dien-
stes wohlgefallen, und verleihe, dass das Opfer, das wir gefeiert
haben, uns und allen, derer wir fiirbittend gedachten, nach deiner
Erbarmung zum Heile gereiche.

Neben der Umsetzung in die Wir-Form ist dabei besonders zu
beachten die Wiedergabe von «sacrificium, quod oculis tuae majesta-
tis indignus obtuli» durch : «das Opfer, das wir gefeiert». Es zeigt sich
hier die gleiche Tendenz der Abwehr eines falschen Messopferbegriffs
wie in den Gebeten des Offertoriums («Zur Opferfeier, die wir berei-
ten» — «Die Feier des Opfertodes deines Sohnes» — «dass unsere Opfer-
feier wohlgefillig werde»); es ist das einer der besonders charakte-
ristischen Ziige von S1.

1 8. dazu IKZ 50, 1960 (S.103-105).



—_— 96 —

An Stelle des Schlussegens lisst D2 an den Wochentagen der
Fastenzeit die Oratio super populum («Gebet iiber das Volk») ein-
treten. Es kommt damit die wohl zutreffende Ansicht zum Ausdruck,
dass die Oratio super populum, die in den Sakramentarien des gelasia-
nischen Typs auch ausserhalb der Fastenzeit erscheint, urspriinglich
ein abschliessendes Segensgebet war.

Das sogenannte « Letzte Evangelium» ist in N zunéchst noch bei-
behalten worden, fallt aber jetzt (nach N 60) weg. In S ist es durch die
Beifiigung eines Dankgebetes zu einer « Danksagung nach der Messe»
ausgebaut, aber mit fakultativem Charakter; sie «kann auch am Al-
tare gesprochen werden», was aber kaum mehr wirklich geschieht.

Auch in der romisch-katholischen Kirche ist der Abbau dieser
jingsten Beifiigung zur Messe in Gang gekommen. Nach der jiingsten
Regelung ! entféllt es wenigstens in gewissen Fallen. Th. Schnitzler 2
bedauert es allerdings, dass man es nicht gewagt habe, es génzlich ab-
zuschaffen. Esist indes wohl zu erwarten, dass die vom gegenwirtigen
Konzil geforderte Reform der Messliturgie auch diesen Schritt tun
werde.

Bern Albert Emal Riithy

1 Nov. Rubr. Cod. Nrn. 507-510.
2 Schnitzler, Der neue Codex Rubricarum, in: Liturg. Jahrbuch 11, 1961
(8.6 f.).



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

