Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Die Philippinische Unabhangige Kirche
Autor: Heese, Ernst-Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—_ 57 —
Die Philippinische Unabhéingige Kirche

Im Jahre 1961 wurde zwischen der Protestantisch-Bischof-
lichen Kirche in den USA und der Philippinischen Unabhéngigen
Kirche ein Konkordat abgeschlossen, wodurch diese beiden Kirchen
miteinander in volle kirchliche Gemeinschaft (Full Communion) ge-
treten sind. Seither haben mehrere anglikanische Kirchen, zuletzt im
Herbst 1963 die Kirche von England auf der Oktobersitzung ihrer
beiden Konvokationen von Canterbury und York, ebenfalls Konkor-
date zur Herstellung der vollen kirchlichen Gemeinschaft mit der
Philippinischen Kirche abgeschlossen. Diese Konkordate folgen den
Richtlinien des Bonner Abkommens vom Jahre 1931 zwischen den
altkatholischen Kirchen und der Kirche von England, welches die
kirchlichen Beziehungen zwischen Altkatholiken und Anglikanern
regelt 1. Im Hinblick auf die zwischen den altkatholischen und angli-
kanischen Kirchen bestehende Beziehung, die seit der Lambeth-
Konferenz von 1958 als « Full Communion» definiert worden ist, ist es
auch im Interesse der altkatholischen Kirchen, sich mit der Philip-
pinischen Unabhéngigen Kirche erneut bekanntzumachen, die nun
mit verschiedenen anglikanischen Kirchen in so enge Beziehungen
getreten ist. Allerdings ist es von Huropa aus nicht ganz leicht, von
dieser Kirche ein klares Bild zu erhalten, vor allem, weil es bisher
wohl kaum eine personliche Begegnung von Altkatholiken und Phil-
ippinokatholiken gegeben hat. Seit einigen Jahren steht der verant-
wortliche Redakteur des Altkatholischen Internationalen Informa-
tionsdienstes, Herr Wolfgang Krahl in Krefeld, in gelegentlichem
Briefwechsel mit dem Obersten Bischof der Philippinischen Kirche.
Vor einigen Monaten hat auch der Verfasser dieses Berichtes brief-
lichen Kontakt mit Mgr. Isabelo de los Reyes jr. aufgenommen. — Die
Quellen, auf die dieser Artikel sich stiitzt, sind, das liegt in der Natur
der Sache, ziemlich spérlich. Es handelt sich vor allem um Unter-
lagen des Aussenamtes der Kirche von England, um die im Juli 1963
vom kirchlichen Informationsamt in London herausgegebenen Reli-
gionsartikel samt Glaubenserklirung und Verfassung der Philip-
pinischen Kirche unter dem Titel « The Faith and Order of the Philip-
pine Independent Church»? und um die von Bischof Lewis Bliss

L IKZ 1963, Heft 4, S.246 f.

? Diese Veroffentlichung enthélt auch den Bericht der vom Erzbischof
von Canterbury eingesetzten Kommission, die «Faith and Order» der philippi-
nischen Kirche zu priifen hatte.

Internat. Kirehl. Zaitschrift, Heft 2, 1964 5



ey B s

Whittemore in USA verfasste Geschichte dieser Kirche, betitelt
«Struggle for Freedomy, veroffentlicht 1961 von der Seabury Press
in Greenwich, Connecticut, und der SPCK in London. Mehrere Num-
mern des offiziellen kirchlichen Organs der «Iglesia Filipina Indepen-
diente» vermittelten dem Berichterstatter einen gewissen Kinblick
in das Leben der Philippinischen Kirche. Diese Zeitschrift erscheint
als «The Christian Register» monatlich in Manila. Das sind im wesent-
lichen die Unterlagen fiir den hier vorgelegten kurzen Bericht.

Die Anfiinge

Die Republik der Philippinen ist die einzige ostasiatische Na-
tion, die ein iiberwiegend christliches Land ist. Seinen Namen erhielt
dieses Inselreich von Philipp II. von Spanien, wahrend dessen Re-
gierung der von Magellan entdeckte Archipel eine spanische Kolonie
wurde. Spanien beherrschte die Inseln vom 16. Jahrhundert bis zum
Jahre 1898 und prégte wihrend dieser Jahrhunderte der einheimi-
schen Bevolkerung, die ethnologisch den Malaien zuzurechnen ist,
eine lateinisch-westliche Kultur auf, die vom romischen Katholizis-
mus Spaniens entscheidend bestimmt ist.

Die romisch-katholische Kirche hat eine lange und wechselvolle
Geschichte auf den Philippinen. Bis zu Anfang dieses Jahrhunderts
waren simtliche Inhaber der philippinischen Bischofssitze Spanier,
wie auch alle einflussreichen kirchlichen Positionen in den Hinden
der Spanier lagen. Von besonderer Bedeutung fiir die Ausbreitung
und Entwicklung des Christentums wurden die Ordensgeistlichen.
In den Verdffentlichungen der Unabhéngigen Philippinischen Kirche
ist die Wirksamkeit der Orden meist heftiger und einseitiger Kritik
ausgesetzt; es sollte aber nicht vergessen werden, dass sie es waren,
denen der Sieg des Christentums auf dem Archipel weithin zu ver-
danken ist. Das spanische Kolonialsystem, in dem Kirche und Staat
auf das engste verbunden waren, spielte allerdings im Laufe der Zeit
den Orden eine politisch-ckonomische Machtfiille in die Hénde, die
den Keim schwerer Missbrauche in sich trug. Zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts besassen sie ein derartiges Monopol iiber riesige Lindereien,
dass sie in zunehmendem Masse die Zielscheibe revolutionirer Be-
strebungen wurden. — Die Geschichte der spanischen Herrschaft auf
den Philippinen ist gekennzeichnet durch eine Kette von Aufstéinden
der einheimischen Bevélkerung, die in der Rebellion von 1896 ihren
Hohepunkt erreichten. 1872 waren drei philippinische Priester, die



s B e

die Politik der Orden angegriffen hatten und fiir eine Verbesserung
der Lage des einheimischen Klerus eingetreten waren, hingerichtet
worden, unter dem Vorwand freilich, sich an dem militarischen Auf-
stand von Cavite beteiligt zu haben. Diese drei Geistlichen, Burgos,
Zamora und, Gomez, wurden bald populdre Martyrer fiir die Sache
der Filipinos gegen die spanischen Herren und die Ordensgeistlichen.
— Die Rebellion von 1896 stand unter der Leitung von Emilio Agui-
naldo, einem jungen Lehrer. Aguinaldo ernannte den philippinischen
Priester Gregorio Aglipay, den spateren Obersten Bischof der Unab-
hiangigen Kirche, zum Generalvikar der Revolutionsarmee. Unter
dem Druck der philippinischen Streitkréfte, in deren Haft er sich be-
fand, musste der Erzbischof José Hevia Compomanes den Gregorio
Aglipay zum Kirchlichen Gouverneur von Nueva Segovia, einem
riesigen Sprengel auf Nord-Luzon, ernennen. Auf diese Weise gewann
Aglipay eine Plattform, von der aus er seine Ideen iiber kirchliche
Reformen in die Tat umsetzen konnte. Gleichzeitig verband. er seine
Reformpléne eng mit den Zielen der nationalen Revolution. Im Ok-
tober 1899 berief er eine Art von Nationalsynode patriotischer Geist-
licher nach Paniqui, auf der eine vorldufige Kirchenverfassung aus-
gearbeitet wurde, die solange in Kraft bleiben sollte, bis man sich mit
den Beh6rden in Rom tiber die gewiinschten Reformen geeinigt hétte.
Noch war keine Rede von einer Trennung vom Rémischen Stuhl. Zur
Debatte standen die Fragen eines einheimischen Episkopates und der
generellen Besserstellung der philippinischen Geistlichkeit.

Im Zuge des Aufstandes richtete eine von der Revolutionsregie-
rung in Malolos beauftragte Kommission von in Spanien ansissigen
Filipinos an den dortigen Nuntius die Petition, die Gravamina, mit
denen sich unter anderem die Synode von Paniqui zu beschaftigen
hatte, dem Papst zur Kenntnis zu geben. Diesem Schritt war kein
Erfolg beschieden. Aglipay beschrieb die ablehnende Antwort Roms
als «eine ungerechte Beleidigung, dem ganzen philippinischen Volk
vom Papste zugefiigt».

Inzwischen war Aglipay exkommuniziert worden. Als Grund
dafiir gab man nicht seine Reformpline an, sondern die Tatsache, er
habe noch vor seiner offiziellen Ernennung in Nueva Segovia seine
Jurisdiktionsgewalt ausgeiibt. Jedenfalls war Aglipay in eine Lage
geraten, die auf die bald auf ihn zukommende Entscheidung Licht
wirft.

Die politische Lage hatte sich ebenfalls grundlegend gewandelt.
Die Philippinen waren in den Spanisch-Amerikanischen Krieg von



1898 verwickelt worden. Der Vertrag von Paris beendete diesen Krieg,
als dessen Ergebnis die Vereinigten Staaten die Philippinen fiir
20 Millionen Dollar von Spanien kauften. Damit war die spanische
Herrschaft nach iiber dreihundert Jahren beendet. Aber die Philip-
pinen waren noch keine freie Nation. Die neuen Herren waren jetzt
Amerikaner. Die Unabhéngigkeitsbewegung der Filipinos, jetzt gegen
Amerika gerichtet, ging weiter. Erst 1901 konnte Aguinaldo gefangen-
genommen werden. Man hat errechnet, dass durch die beiden Revo-
lutionen von 1896 und 1898 1124 Ordensgeistliche von den von ihnen
verwalteten Pfarreien vertrieben wurden *. Keiner von ihnen kehrte
jemals wieder in seine Gemeinde zuriick! Das ist die andere Seite
dieser Aufsténde!

Auch unter der neuen Herrschaft ging die kirchliche Reform-
bewegung weiter. Einer der fiihrenden Laien dieser Bewegung, der
Journalist und Schriftsteller Isabelo de los Reyes, der Vater des jetzi-
gen Obersten Bischofs der Unabhéngigen Kirche, brachte sie auf
einer T'agung der von ihm geleiteten demokratischen Arbeitergewerk-
schaft am 3. August 1902 ganz unvermutet auf einen Hohepunkt. Das
Schlagwort hiess jetzt « Hine unabhéngige Kirche in den unabhéngi-
gen Philippinen!»

Auf dieser Sitzung, deren spiritus rector zweifellos Isabelo de los
Reyes war, erklarte dieser emphatisch, «dass wir uns von nun ab end-
giiltig vom Vatikan trennen und eine Philippinische Unabhéngige
Kirche bilden» 2.

Auf diese Weise wurde die Iglesia Catélica Filipina Indepen-
diente geboren. Die Versammlung wéahlte siebzehn philippinische
Priester zu Bischofen und Aglipay zum «Obersten Bischof» (Supreme
Bishop, Obispo Maximo) 2. Offenbar war Aglipay durch diese Ent-
wicklung der Dinge iiberrascht worden, denn er zog sich fiir einige
Zeit in ein Haus spanischer Jesuiten zuriick, um dort seine endgiiltige
Entscheidung zu fillen. Freilich war diese Entscheidung fiir ihn, den
Exkommunizierten und bisherigen Leiter einer kirchlichen Reform-
bewegung, mehr oder weniger prajudiziert, aber es spricht fiir ihn,
dass er einen so schwerwiegenden Entschluss nicht einfach in der von
Enthusiasmus bestimmten Atmosphére jener Versammlung vom
3. August 1902 traf!

1 The Christian Register, Juni 1963, S.5.
2 Zitiert bei Whittemore, a.a.0., S.102.
3 ¢The Faith and Order of the Philippine Indep. Church» (s.0.), S.6.



— 61 —

Auf der Suche nach dem Weg

Welchen Weg wiirde die Unabhingige Katholische Kirche der
Philippinen einschlagen ? Kein Zweifel, dass sie von einem brennen-
den Nationalgefiihl beherrscht sein wiirde. Die Forderung nach Fil-
ipinos auf den Bischofsstiithlen und nach Filipino-Priesternin der Lei-
tung der Pfarrgemeinden war durchgesetzt worden. Doch schon in
seiner Zeit in Nueva Segovia hatte sich Aglipay fiir die Abschaffung
auch anderer Missbrauche im kirchlichen Leben eingesetzt. Beson-
ders wandte er sich gegen die nachlissige Behandlung der Predigt
durch viele Kleriker. Auf jener Versammlung im August 1902 erhob
Isabelo de los Reyes seine Stimme fiir kirchliche Reformen. Er sagte:
«Wir werden den hohen Eingebungen Gottes, aber nicht den Un-
gerechtigkeiten und Launen der Menschen folgen. Wir achten die
Verehrung Mariens und der Heiligen, aber tiber alles werden wir die
Anbetung des einen und einzigen Gottes stellenl.» Angesichts eines
von der Gegenreformation im barocken spanischen Gewand geprég-
ten Katholizismus, wie ihn die Unabhéngige Kirche geerbt hatte,
waren weitergehende Reformen unerldsslich. Sowohl Isabelo de los
Reyes wie Aglipay hatten die Absicht ausgesprochen, die unabhingig
gewordene Kirche nach anglikanischem Muster zu reformieren. In
einem sehr wichtigen Punkt konnte man unter dem Zwang der Um-
stinde die katholische Ordnung nicht einhalten, ndmlich in der Frage
der Bischofsweihen. Da die philippinische Kirche allein stand, fand
sie keinen bischoflichen Konsekrator fiir ihre episcopi electi. Am
18. Januar 1903 empfing Aglipay in Manila die Handauflegung durch
mehrere Priester. Dies galt als seine bischoéfliche Konsekration. Nach
katholischer Auffassung war diese Bischofsweihe ungiiltig. Kein ein-
ziger der anderen gewéhlten Bischofe empfing eine giiltige Konsekra-
tion. Offenbar empfand Aglipay selbst die Irregularitit dieses Vor-
gehens. Um mit anderen romfreien katholischen Kirchen in Verbin-
dung zu kommen und seiner Kirche giiltige Weihen zu vermitteln,
nahm er in doppelter Richtung Kontakte auf: nach der anglikani-
schen Seite mit Bischof Brent vom philippinischen Missionsdistrikt
der Protestantisch-Bischéflichen Kirche Amerikas und nach der alt-
katholischen Seite mit Bischof Eduard Herzog von der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz. -

Mit Bischof Brent wurden die Verhandlungen im Jahre 1904 ge-
fiihrt. Aber sie fiihrten zu keinem Ergebnis. Aglipay und der ameri-

1 Zitiert bei Whittemore, a.a.0., S.102.




— 62 —

kanische Bischof hatten keine gemeinsame Sprache, zwischen ihnen
bestanden keine persénlichen Beziehungen, und Brent muss die sehr
«ostliche» Art abgestossen haben, in der Aglipay seine Sache vor-
getragen haben soll. Auch scheint er von Aglipay keine offizielle Stel-
lungnahme iiber « Faith and Order» seiner Kirche erhalten zu haben.
Sein Gesamteindruck war fiir ihn, den Amerikaner, der darum wusste,
dass die Unabhéngige Kirche zunéchst auch den Widerstand der Fil-
ipinos gegen die neuen amerikanischen Herrenaktivunterstiitzt hatte,
kein sehr guter. In der Zeitschrift « The Churchman» verdffentlichte
er spiter Lebenserinnerungen. In der Nummer vom 28. Februar 1914
berichtete er in dieser Zeitschrift iiber seine Hindriicke bei seiner
ersten Reise nach den Philippinen im Friihjahr 1902 folgendes: «Die
einzige, von Aglipay geleitete Bewegung, die eine Zeitlang nationale
Bedeutung anzunehmen versprach, umfasste die unwissenden Klas-
sen des Volkes. Auf dem Papier versprach sie Reformen, in Wirklich-
keit unterschied sie sich wenig von der herrschenden Religion, nur
fehlten heilsame Schutzwehren und Disziplin. ... Als ein Freund des
Nationalkirchentums war ich bereit, eine ernsthafte Bewegung in die-
ser Richtung zu unterstiitzen, aber in der ,unabhéngigen philippi-
nisch-katholischen Kirche’ war wenig religioser Sinn irgendwelcher
Art vorhanden...!»

Wenn dies Brents Eindruck von der sich damals gerade selb-
standig machenden philippinischen Kirche war, ist es kein Wunder,
dass Aglipay mit ihm' zu keiner Ubereinstimmung gelangen konnte.

Bischof Herzog erklirte auf der XXX. Nationalsynode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz vom 2.September 1904 in
Olten, er stehe mit Gregorio Aglipay in Verbindung. Er miisse jedoch
dazu sagen, «dass die Verhéltnisse noch nicht hinreichend abgeklért
und gefestigt zu sein scheinen... »2. Noch im gleichen Jahr schickte der
altkatholische Episkopat Aglipay eine spanische Ubersetzung der
Utrechter Erklirung vom Jahre 1889 und der den Beziehungen zwi-
schen den Bischéfen der Utrechter Union zugrunde liegenden Bestim-
mungen 3. Jedoch auf der Schweizerischen Nationalsynode seiner
Kirche vom Jahre 1906 musste Bischof Herzog sagen: «Die Antwor-
ten auf die ihm (scil. Aglipay) mitgeteilten Fragen tiber den genauen
Stand der Dinge sind aber leider bisher ausgeblieben. Daher ist auch

1 In deutscher Sprache zitiert in der IKZ 1914, Heft 2, S.255.
2 Protokoll der Synode in Olten vom Jahre 1904, S.31.
3 So in «The Faith and Order...» (s.0.), 3.8.



— 63 —

die Angelegenheit der Verleihung der bischoflichen Konsekration an
Aglipay und seine Kollegen bisher nicht weiter gediehen®.»

Vier Jahre spéter teilte Bischof Herzog seiner Kirche auf der
Nationalsynode in Luzern mit: «Die Verhandlungen mit der unab-
hangigen Kirche der Filipinos sind seit lingerer Zeit vollig ins Stocken
geratenZ.» Dann kam Bischof Herzog auf einen von Isabelo de los
Reyes verfassten Artikel in der Genfer « Revue Moderniste Internatio-
nale» (Nr.5, Seite 187 ff.) zu sprechen und fuhr fort: « Der genannte
Korrespondent (scil. Isabelo de los Reyes) ist Laie, scheint aber na-
mentlich auch auf die theologische Richtung der Kirche grossen Ein-
fluss auszuiiben. Wéahrend noch vor zwei Jahren in einem offiziellen
Dokument erkléart wurde, man halte namentlich am Dogma der ,un-
befleckten Empfingnis’ fest, macht die erwéhnte Zuschrift den Kin-
druck, als ob sich der Verfasser eine vollig neue Dogmatik zurecht-
gelegt habe?.»

Was hatte es mit dieser «vollig neuen Dogmatiky» auf sich ?
Welche Wendung hatten die Dinge in der philippinischen Kirche
genommen ?

Anfianglich waren Aglipay und Isabelo de los Reyes der Meinung,
die unabhingig gewordene Kirche miisse nach anglikanischem Vor-
bild reformiert werden. Dieser Reformwille hatte sich in sechs so-
genannten « Fundamentalepisteln» niedergeschlagen, die Aglipay im
Jahre 1902 (lediglich die letzte erschien erst im August 1903) an seine
Kirche gerichtet hatte®. Sie sind mehr oder weniger Ad-hoc-Schrei-
ben, aber die erste und die dritte Epistel befassen sich in mehr grund-
sitzlichem Sinn mit dem Episkopat und mit dem Glauben der Kirche.
In der ersten Epistel iitber den Episkopat verteidigt Aglipay, so gut
es gehen mochte, die «Konsekration» der Bischofe durch Priester.
Abgesehen davon sind die Episteln orthodox in ihrem Ton. In der
dritten Epistel, die sich mit dem Glauben der Kirche beschiftigt, ist
klar und ausdriicklich von der Dreieinigkeit Gottes die Rede. Seinen
Priestern ruft Aglipay zu: «Thr miisst die Heilige Schrift bekannt-
machen. ... Anstelle von gétzendienerischen Gebeten gebt den Leuten
die Psalmen in die Hand *.» Bischof Whittemore charakterisiert die
Fundamentalepisteln so: «Sie stimmen mit den grossen Glaubens-

1 Protokoll der Synode in Rheinfelden vom Jahre 1906, S. 34.

2 Protokoll der Synode in Luzern vom Jahre 1910, S.39.

® Die Fundamentalepisteln bringt in englischer Ubersetzung Whitte-
more, a.a. 0., S.113 ff. (einige Kiirzungen).

4 Whittemore, a.a.0., S.116, 117.



—_ 64 —

bekenntnissen des historischen Christentums iiberein. Abgesehen von
einem Punkt (scil. iiber den historischen Episkopat, d. V.) dhnelt diese
Reformation am meisten der der Kirche von England, darin némlich,
dass sie gewisse Zusitze, Entstellungen und den Aberglauben der
Jahrhunderte verwirft, aber wihrenddessen den historischen Glau-
ben und viel von der Liturgie und dem Zeremonial beibehalt!.»

Das war die Anfangsposition der jungen Kirche. Wére sie dabei
geblieben, so hitte sich frither oder spiter ein Ubereinkommen mit
Anglikanern und Altkatholiken herbeifiihren lassen. Aber an die
Stelle der reformierten katholischen Position trat die von Bischof
Herzog erwihnte «vollig neue Dogmatiky.

Irrwege

Isabelo delos Reyes, der feurige Fiihrer der nationalen und kirch-
lichen Unabhéngigkeitsbewegung, scheint Aglipay auf einen Weg
mitgerissen zu haben, der anfinglich nicht beabsichtigt war. Fiir
Isabelo, einen begeisterungsféahigen, wissensdurstigen Kopf, bedeu-
tete der Status der von Rom unabhiingig gewordenen Kirche eine
einzigartige Moglichkeit, den Glauben von den Schlacken eines mit-
telalterlich-totalitdiren Regimes, wie er meinte, zu reinigen und ihn
mit der modernen Wissenschaft auszuséhnen. Er war der Vertreter
eines optimistischen Modernismus, in dem ein gewagter theologischer
Liberalismus und eine stark gefiihlsbetonte Religiositdt sich verbun-
den hatten, eine Mischung, die auch in anderen Breiten und unter
anderen Voraussetzungen anzutreffen ist! Es gelang Isabelo, den
Obispo Maximo Cregorio Aglipay von seinen Grundsitzen zu iiber-
zeugen. 1906 erschien das von Isabelo de los Reyes verfasste « Oficio
Divino», das neue Gebetbuch, welches das bisher gebrauchte Missale
Romanum ersetzen sollte. Im ersten Teil wurde das «neue Evange-
lium» geboten, das aus einer Evangelienharmonie bestand, in der
der Inhalt der vier Evangelien kréiftie zusammengestrichen und zu-
rechtgestutzt war. Merkwiirdigerweise erschien Jesus darin nicht im
Bild des frommen Lehrers, wie ihn der Liberalismus bevorzugte, son-
dern gerade im Sinne der sabellianischen Irrlehre als Gott in Men-
schengestalt. In der Trinitdt gibt es nicht verschiedene Personen, son-
dern nur verschiedene Attribute: Gott als Allméchtiger Schopfer, als
Ewige Liebe und als Allwissende Vorsehung.

1 Whittemore, a.a.0., S.123.



— B5 =

Der zweite Teil enthielt vor allem die Ordnung des « Eucharisti-
schen Kultus». Isabelo tat sein Moglichstes, um Radikale und Kon-
gervative in seiner Kirche zufriedenzustellen. Beim Darbringen des
eucharistischen Brotes heisst es: «... opfern wir dir dieses unbefleckte
Brot als ein mystisches Symbol deiner innigen allumfassenden Vater-
schaft, die uns in deiner heiligen Liebe vereinigt .» Beim Kelch heisst
es: «Segne, o Herr, diesen Wein, in dem du dein kostbares Blut sym-
bolisiert hast...1» Vom Geist und, Text der klassischen, aber auch der
anglikanischen Liturgien war man hier schon weit abgewichen.

Der dritte Teil des Oficio Divino enthielt die Formulare fiir die
anderen Sakramente, an deren Siebenzahl festgehalten wurde?2.

Schon vor dem KErscheinen des Oficio Divino waren die Fiihrer
der Kirche mit dem ersten amerikanischen Gouverneur der Philip-
pinen, William Howard Taft, dem spéteren US-Prisidenten, bekannt
geworden. Taft war Unitarier, und bei ihm, einem aufrechten, frei-
sinnigen Christen, fanden Isabelo und Aglipay wohlwollende Unter-
stiitzung und Forderung fiir ihre Kirche. Bevor Taft im Jahre 1903
in die Staaten zuriickkehrte, wurde er zum «Ehrenprasidenten» der
Philippinischen Unabhéngigen Kirche ernannt! So hatten sich die
Linien der weiteren Entwicklung dieser Kirche bereits deutlich ab-
gezeichnet. Vor diesem Hintergrund gesehen, kann es nicht iiber-
raschen, wenn Aglipays Verhandlungen mit Bischof Brent und Bi-
schof Herzog schliesslich ohne Ergebnis enden mussten !

Die fithrenden Ménner der Kirche bewegten sich immer ent-
schlossener in Richtung auf eine unitarisch-freisinnige Religiositét
hin, die sich immer mehr vom Glauben an Gottes Offenbarung und
vom historischen Christentum entfernte. Davon legte der im Jahre
1912 erschienene Katechismus ein deutliches Zeugnis ab. Als Heraus-
geber dieses Katechismus zeichnete Isabelo de los Reyes, aber wahr-
scheinlich war er auch sein Verfasser. Jedenfalls machten sich auch
Aglipay und seine Mitbischdfe fiir den Inhalt verantwortlich, so dass
diese Schrift als ein offizielles Glaubensbekenntnis aufgefasst werden
musste. Der Katechismus wurde in der IKZ vom spiteren Bischof
Dr. Adolf Kiiry kritisch besprochen 3. '

~ Die positive Gottesoffenbarung wird darin verneint. Die zehn
Gebote seien nicht géttlichen Ursprungs. Die Bibel sei keine zuver-
lissige Quelle des Glaubens, besonders die alttestamentliche Schép-

1 Zitiert bei Whittemore, a.a.0., S.142.
2 Zum Oficio Divino siehe Whittemore, a.a.Q., S.140 ff.
8 TKZ 1912, Heft 4, S.541 ff.



— 66 —

fungsgeschichte miisse im Licht der Theorien von Darwin und Heeckel
vorgetragen werden. Die Biicher des Neuen Testamentes werden fiir
ehrwiirdig gehalten, aber die Evangelien wurden unter Ausschaltung
«unwahrscheinlicher» Stellen und durch Erweiterung mit Zusitzen
aus nichtkanonischen Evangelien zusammengefasst (s.0. zum Oficio
Divino). An der Authentizitit des Romerbriefes wird gezweifelt. Die
sieben Sakramente werden anerkannt, freilich nur als sichtbare Zei-
chen. Die Trinitatslehre wird als unbiblisch abgelehnt. Die Ohren-
beichte ist beibehalten. Der Opfercharakter der Eucharistie wird be-
stritten, ebenso der priesterliche Charakter der Geistlichen. Die tra-
ditionellen Weihestufen werden anerkannt, mit Ausnahme des Amtes
der Exorzisten. Die Giiltigkeit der durch Presbyter erteilten Weihen
wird bejaht.

Mit Recht konnte Dr. Adolf Kiiry sagen: «Es handelt sich um
eine neue Kirche, die nicht Anspruch darauf macht, das Christentum
der Heiligen Schrift zu lehren und in Verfassung und Kultus zur Dar-
stellung zu bringen, sondern im Gegenteil glaubt, die Heilige Schrift
und das ganze iiberlieferte Christentum nach Massgabe der modernen
Wissenschaft gereinigt und verbessert zu haben®.»

Ab 1920 wurde Aglipay mehr und mehr der fithrende Theologe
seiner Kirche. Er schaffte das Oficio Divino vom Jahre 1906 ab und,

‘nahm weitere radikale Anderungen am Glaubensbekenntnis und Got-
tesdienst der Kirche vor. Schliesslich blieb Jesus als ein guter und
gerechter Mensch iibrig, und die Messe wurde ein briiderliches Mahl 2!

1931 machte Aglipay auf Einladung amerikanischer Unitarier
eine Reise nach den Vereinigten Staaten, um eine engere Verbindung
der philippinischen Kirche mit den Unitariern in Amerika zu suchen.
Er erschien auf der jahrlichen Synode der Unitariervereinigung in
Boston und hinterliess dort, wie auch in Chicago, einen tiefen Ein-
druck. 1934 besuchte Aglipay den Kongress der «Internationalen
Vereinigung fiir Liberales Christentum» in Kopenhagen, wo er erneut
Anerkennung erntete und das Prestigce seiner Kirche vertiefte.
Schliesslich besuchte der Préisident der « Amerikanischen Unitarier-
vereinigung», Dr.L.C.Cornish, im Jahre 1939 die Philippinen. Er
muss immerhin erstaunt gewesen sein iiber die préchtigen Mess-
gewénder, in denen die Geistlichen das «briiderliche Mahl» feierten,
und iiber die Weihrauchwolken, die die iiber den Altéren angebrach-
ten Inschriften in spanischer Sprache, «Bibel und Gewissen, Liebe

1 A.a.0., S.542.
2 Whittemore, a.a.0., S.144.



— 87 —

und Freiheit», ziemlich stark verhiillten. Aber es wurde ihm ver-
sichert, die unitarische Philosophie wiirde diese farbigen Zeremonien
schon noch durchdringen, und zufriedengestellt berichtete er:
¢« Griindlicher als manche Kirche, die nie einen Altar baut oder eine
Kerze anziindet, hat die Unabhéngige Kirche die dlteren Lehren ab-
gelegtl.»

Bis 1940 leitete Aglipay seine Kirche als Obispo Maximo. Er und
ein wahrscheinlich kleiner Kreis von liberalen Avantgardisten fithr-
ten eine Kirche, die nicht aufhorte, Gotteshauser auf den Titel der
Heiligen Dreieinigkeit oder der Unbefleckten Empfangnis zu weihen,
in denen in aller Stille die Sakramente im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes gespendet wurden. Nein, Dr. Cornish,
der wohlwollende amerikanische Unitarier, konnte nicht wissen, dass
sein Gastgeber Gregorio Aglipay nicht fiir die Kirche sprechen
konnte, die er fithrte.

Immer wieder wird von seiten der jetzigen philippinischen Kirche
behauptet, sei es in Verdffentlichungen, sei es in privater Korrespon-
denz, nur eine kleine Minderheit sei bereit gewesen, Isabelo de los
Reyes und Aglipay theologisch zu folgen. Niemals hétten jedoch de-
ren ldeen die Kirche in ihrer Breite und das einfache Kirchenvolk
beriihrt. Wir haben keinen Grund, an diesen Behauptungen zu zwei-
feln. Die alten Riten und Gebete iibten ihren stillen und nachhaltigen
Einfluss auf die Glaubigen aus. Man ging zur Messe und verehrte die
Heiligen und empfing die heiligen Sakramente. Fiir die einfachen
Gemeindeglieder machte es eben keinen Unterschied, ob der Priester
die Messe auf Lateinisch nach dem Missale Romanum zelebrierte oder
auf Spanisch nach dem Oficio Divino oder nach Aglipays Formularen.
Sie, die einen der fiinfundsiebzig Filipino-Dialekte sprachen, konnten
die liturgischen Gebete ohnehin nicht verstehen und beteten wihrend
der Messe einfach ihren Rosenkranz.

Bei aller berechtigten Kritik an Aglipays theologischer Entwick-
lung darf nicht iibersehen werden, dass er bis an sein Ende der starke
und anerkannte Fiihrer und Hirte seiner Kirche war. Thm und seinem
Einfluss ist es grosstenteils zu danken, dass die Kirche den schweren
Schlag der Jahre 1906-1908 {iberstand, in denen sie durch Gerichts-
entscheid aller Eigentumsrechte an den Kirchen, Kapellen und Pfarr-
hiusern verlustig ging, die wieder in rémisch-katholischen Besitz
lbergingen. Man ging mit unvermindertem Eifer daran, einfache Kir-

1 Zitiert bei Whittemore, S.148.



TR - -

chen und Kapellen zu bauen und liess sich nicht dadurch beirren, als
die Kirche der «armen Filipinos» angesehen zu werden. Aglipays
Fiihrerschaft, seine Energie und sein Enthusiasmus sowie ein starkes
nationalistisches KElement sorgten dafiir, dass die Unabhéngige
Kirche nicht unterging, auch dann nicht, als die romische Kirche
unter amerikanischem kirchlichem Einfluss viele der urspriinglich
schwerwiegenden Gravamina abstellte und mit neuer Vitalitit an
die Arbeit ging.

Auf neuen Wegen

Von Anfang an gab es in der Unabhéngigen Kirche neben der
immer liberaler werdenden Richtung unter Isabelo und Aglipay auch
ein konservatives Element. Der Sprecher des konservativen Fliigels
war in den dreissiger Jahren der Bischof der Ilocos-Inseln, Servando
Castro. Aber erst nach Aglipays Tod bahnte sich eine Anderung des
Kurses an. Zum Nachfolger Aglipays wurde im Jahre 1940 Santiago
Fonacier gewéhlt, jedoch allgemeine Unzufriedenheit mit ihm fithrte
1946 zur Wahl Bischof Bayacas zum Obispo Maximo. Fonacier und
eine kleine Gruppe seiner Bannertrager weigerten sich, diese Ent-
scheidung anzuerkennen und begannen gerichtlich gegen die Mehr-
heit der Kirche vorzugehen. Urspriinglich ging der Streit um die Uber-
tragung kirchlichen Eigentums auf den neugewéhlten Obersten Bi-
schof, aber dann bezog er sich auch auf lehrméssige Anderungen, die
Bayacas Nachfolger, Rischof Isabelo de los Reyes jr., einfiihrte. Erst
1955 wurde der Streit durch den Entscheid des Obersten Gerichtes
der Philippinen beendet. Dieses entschied gegen die Fonacier-Gruppe,
die seither neben der Unabhéngigen Kirche als kleine Sondergruppe
weiterbesteht.

Nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten die Philippinen die Un-
abhéngigkeit. Eine neue Epoche begann fiir den Staat, aber auch fiir
die Unabhéngige Kirche, bei deren Trennung vom rémischen Stuhl
die Parole «Eine unabhéngige Kirche in den unabhéngigen Philip-
pinen» eine grosse Rolle gespielt hatte. Im Oktober 1946 wurde der
schon erwihnte Bischof Isabelo de los Reyes zum Obispo Maximo
gewihlt. Seitdem leitet er seine Kirche mit Geschick und kluger
Energie. Erist der Sohn des einst fithrenden Laien der Unabhéngigen
Kirche und Freundes von Aglipay, Isabelo de los Reyes sen. Bischof
de los Reyes wurde, wie eben erwihnt, von der Fonacier-Gruppe der
Vorwurf gemacht, er fiihre lehrméssige Anderungen ein. Dieser Vor-
wurf ist insofern richtig, als unter ihm eine entschiedene Wendung



— 89 —

zum orthodoxen katholischen Christentum eingeleitet wurde. Der
Vorwurf von Neuerungen in der Lehre ist jedoch insofern hinfallig,
als Bischof de los Reyes mit Recht sagen konnte, er kniipfe am ur-
spriinglichen Erbe und an der Ausgangsposition seiner Kirche an.

Im August 1947 nahm die Generalversammlung der Kirche eine
Glaubenserklirung und eine Reihe von Religionsartikeln an, samt
einer kirchlichen Verfassung. Die Glaubenserklirung und die Reli-
gionsartikel werden samt einer Stellungnahme dazu von Mgr. Dr. An-
dreas Rinkel, dem Erzbischof von Utrecht, im Anschluss an diesen
Bericht abgedruckt.

In der Glaubenserklirung und den Religionsartikeln sagt die
Kirche entschieden den unitarisch-liberalen Irrwegen ab. In einem
Hirtenbrief, mit dem Glaubenserklirung und Religionsartikel pro-
mulgiert wurden, wird feierlich erklart : « Diese grundlegenden Punkte
unseres christlichen Glaubens sind von den obersten gesetzgebenden
Kérperschaften unserer Kirche in volliger Ubereinstimmung mit den
Vorschriften unserer kirchlichen Verfassung erlassen worden, und so
ist es Pflicht fir alle Bischofe, Priester und Laien unserer Kirche, an
die Gottheit unseres Herrn Jesus Christus und an alle anderen Artikel
des Apostolischen Glaubensbekenntnisses zu glaubent.» Die Glau-
benserklarung miissen alle Geistlichen vor ihrem Ditzesanbischof
unterschreiben und alle Kommunikanten vor dem Altar beschworen.
Gleichzeitig wurden alle Beziehungen zu der Amerikanischen Uni-
tariervereinigung und zur Internationalen Vereinigung fiir Liberales
Christentum gelost 2. Auf diese Weise wurde mit dem neuen Weg
Ernst gemacht.

Die Verfassung kennt drei Organe kirchlicher Autoritét: die Ge-
neralversammlung (General Assembly), den obersten Bischofsrat
(Supreme Council of Bishops) und das Amt des Obersten Bischofs
(Supreme Bishop, Obispo Maximo) 3. Die Generalversammlung wird
einberufen vom Obersten Bischof oder vom Prisidenten des Obersten
Bischofsrates. Zu ihr gehoren alle Bischofe und je ein Priester und ein
Laie von jeder Divzese. Die Hauptbefugnisse der Generalversamm-
lung sind : den Obersten Bischof zu wihlen, Anderungen der Verfas-

1 ¢The Faith and Order...» (s.0.), S.8.

2 So Bischof de los Reyes in einem Brief an Herrn Wolfg. Krahl (AKID-
Redakteur) vom 13.Mai 1959.

¥ Die Verfassung (Constitution) ist in englischer Sprache abgedruckt in
«The Faith and Order...» (s.0.), S.21 ff. Seit 1947 traten verschiedene Ande-
rungen in der Verfassung in Kraft.



DR -

sung und der Religionsartikel zuzustimmen und nach den Empfeh-
lungen des Obersten Bischofsrates im Falle von Beschuldigungen
gegen den Obersten Bischof zu handeln.

Der Oberste Bischofsrat besteht aus allen Bischdfen. Der Oberste
Bischofist nicht sein Vorsitzender, sondern der Rat hat einen eigenen,
aus seiner Mitte erwahlten Présidenten. Der Oberste Bischofsrat hat
weitgehende Vollmachten: er kann Anderungen an der Verfassung
der Gleneralversammlung zur Ratifikation vorlegen, Anderungen der
Religionsartikel, die von der Generalversammlung vorgeschlagen
werden, ratifizieren, die Lehren der Kirche definieren, die liturgischen
Biicher vorschreiben, ein Budget fiir Entschidigungen der Wiirden-
trager und allgemeinkirchliche Ausgaben billigen. Der Rat ist das
kirchliche Gericht, das fiir Verfahren gegen Bischofe zustéandig ist.
Der Oberste Bischof betraut Bischife mit der Wahrnehmung beson-
derer Aufgaben, z. B. als Generalsekretir, Kirchlicher Richter usw.
zu amtieren.

Der Oberste Bischof wird alle vier Jahre zu seinem Amt gewéhlt.

Wiederwahl ist in jedem Fall zuldssig. Der gegenwirtig amtierende
Oberste Bischofist ununterbrochen seit 1946 im Amt. KErist das geist-
liche Oberhaupt und der offizielle Repréisentant der Kirche. Er ver-
waltet das kirchliche Eigentum. Unter seiner Aufsicht verwalten die
Bischofe ihre Ditzesen. Nur mit seiner Zustimmung kann ein Be-
schluss des Obersten Bischofsrates gegen einen Bischof in Kraft
treten. ,
Der Bericht der anglikanischen Kommission zur Priifung von
Faith and Order der philippinischen Kirche stellt mit Befriedigung
fest: « Vom Obigen wird klar, dass die dem Episkopat eigenen Funk-
tionen durch die Verfassung und Kanones der Kirche hinreichend
gesichert sind!.» _

Die Generalversammlung vom August 1947, die so etwas wie ein
zweites Pfingsten fiir die Kirche der Filipinos bedeutet haben muss,
fasste noch einen wichtigen Beschluss, ndmlich «die Bischofliche
Kirche der Vereinigten Staaten von Amerika, einen Zweig der angli-
kanischen Kirchengemeinschaft, um die Gabe der apostolischen Suk-
zession fiir unseren Episkopat zu bitten »2. Endlich, nach vierzig nicht
leichten Jahren, hielt die Kirche die Zeit fiir gekommen, ihr Amt in
katholischem Sinn in Ordnung zu bringen. Verhandlungen mit Bi-
schof Binsted waren dieser offiziellen Bitte vorausgegangen. Bischof

1 (The Faith and Order...» (s.0.), S.12.
2 ¢The Faith and Order...» (s.0.), S.8.



—_ 71 —

Binsted war der Bischof der Philippinischen Bischoflichen Kirche,
des Missionsdistrikts der Bischoflichen Kirche Amerikas auf den
Philippinen. Seit Bischof Brents Tagen war dort vieles anders ge-
worden !

Im September 1947 legte Bischof Binsted das Gesuch dem Haus
der Bischofe der Amerikanischen Kirche vor, wo man sich bereit fand,
der Bitte der Philippinischen Unabhéngigen Kirche nachzukommen.
Der 7. April 1948 war ein grosser Tag im Leben der Unabhéngigen
Kirche. An diesem Tag empfingen drei Bischofe dieser Kirche die
Bischofsweihe in der Pro-Kathedrale des heiligen Lukas in Manila.
Der Konsekrator war Dr. Norman Binsted, der Bischof des Missions-
distriktes der Philippinen, als Mitkonsekratoren fungierten Dr. Ro-
bert Franklin Willner, Weihbischof auf den Philippinen, und Dr.
Harry S.Kennedy, Bischof des Missionsdistriktes von Honolulu. Die
consecrandi waren : Monsignore Isabelo de los Reyes jr., Obispo Maxi-
mo und Bischof von Manila und Quezon, Monsignore Manuel N. Agui-
lar, Bischof von Laguna, und Monsignore Gerardo M. Bayaca, Bischof
von Tarlac und Zambales. Die Konsekration erfolgte nach dem Or-
dinale des amerikanischen Book of Common Prayer.

Die drei so konsekrierten Bischife gaben den Kpiskopat in apo-
stolischer Sukzession ihrerseits an ihre Mitbischofe weiter, die dann
alle Geistlichen in ihren Ditzesen reordinierten. In einem Statement
zur Weihe der drei philippinischen Bischofe durch Bischof Binsted
~ heisst es: «Wihrend die Tglesia Filipina Independiente immer ihre
Unabhéngigkeit wertschiitzen und aufrechterhalten wird und stolz
auf den Ruf ihres Volkes ist, die Grundlagen nationaler sowohl wie
kirchlicher Unabhéngigkeit gelegt zu haben, freut sie sich, dass in
diesem Weihegottesdienst die Giiltigkeit ihres Amtes gesichert und
eine sehr enge Zusammenarbeit mit der Bischoflichen Kirche mog-
lich gemacht wird. Es steht zu erwarten, dass in der Zukunft durch
Massnahmen der beiden Kirchen ein Konkordat zur Autorisierung
der Interkommunion zwischen ihnen abgeschlossen werden kann 1.»
Damit war das nichste Ziel bereits deutlich ins Auge gefasst worden:
der Abschluss eines Interkommunionsabkommens zwischen der Bi-
schoflichen Kirche und der Iglesia Filipina Independiente.

In den nichsten zehn Jahren erwuchsen zwischen beiden Kir-
chen enge Bande der Freundschaft und praktischer Zusammenarbeit.
Sehr wichtig fiir die Zukunft der Unabhingigen Kirche wurde das

! Abgedruckt in einem vom «Church of England Council on Foreign
Relations» zusammengestellten Manuskript ; Dokument 3.



— 7D e

Abkommen, auf Grund dessen ihre Priesteramtskandidaten zusam-
men mit denen der Philippinischen Bischoflichen Kirche im angli-
kanischen St. Andreasseminar® in Manila ausgebildet werden. So ist
der Unabhingigen Kirche in der letzten Dekade ein junger Klerus
geschenkt worden, der eine gesunde und geordnete Ausbildung ge-
niessen konnte und in der Lage ist, die Kirche in die Zukunft zu fiih-
ren. Man sagt, dass in den Pfarreien, die von ehemaligen Alumnen des
St. Andreasseminars geleitet werden, ein Auftrieb und neuer Impetus
unverkennbar ist. Unter Bischof de los Reyes’ zielbewusster Leitung
strebte die Unabhiingige Kirche einem Interkommunionskonkordat
mit der Bischoflichen Kirche entgegen. Auf der Lambeth-Konferenz
von 1958 gab Bischof Binsted einen ausfihrlichen Bericht tiber die
Geschichte und den jetzigen Stand der Dinge in der Unabhéngigen
Kirche. Die Viter von Lambeth fassten darauf folgende Entschlies-
sung : « Die Konferenz driickt ihre Freude aus iiberdaskréftige Wachs-
tum der Philippinischen Unabhéngigen Kirche und heisst die Fort-
schritte willkommen, die in den Beziehungen dieser Kirche und der
Protestantiseh-Bischoflichen Kirche in den Vereinigten Staaten von
Amerika seit der Weihe von drei Bischéfen der Philippinischen Un-
abhéngigen Kirche durch Bischofe der Protestantisch-Bischdflichen
Kirche in den Vereinigten Staaten von Amerika im Jahre 1948 ge-
macht worden sind 2.»

Am 7. Mai 1960 fasste der Oberste Bischofsrat der Philippinischen
Kirche den Beschluss, die Bischofliche Kirche von Amerika um die
Aufnahme voller kirchlicher Gemeinschaft zu bitten, und zwar auf
der Grundlage des Bonner Abkommens vom Jahre 1931! Der Oberste
Bischofsrat stellte fest : « Da wir glauben, dass eine mehr formelle Be-
ziehung zwischen den beiden Kirchen fiir das Leben jeder Kirche und
fiir die ganze christliche Sache auf den Philippinen férderlich wére,
sei daher der Beschluss gefasst, der Oberste Bischofsrat der Iglesia
Filipina Independiente moge vorschlagen, dass eine Beziehung voller
kirchlicher Gemeinschaft (full communion) zwischen den beiden Kir-
chen hergestellt wird und moge die folgende Feststellung billigen, die
auf dem Bonner Abkommen zwischen den altkatholischen Kirchen
und den Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft als eine
Definition dieser Beziehung basiert, und mége der Herstellung voller
kirchlicher Giemeinschaft auf dieser Gundlage zustimmen:

1 Dieses Seminar gilt als eine der besten nichtrémischen theologischen
Schulen in Ostasien.
2 Lambeth Conference, 1958 (Resolution 53).



—_ 73—

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und
Selbstandigkeit der andern und hélt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitglie-
dern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Volle kirchliche Gemeinschaft (im englischen Text «full com-
munion») verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die An-
nahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern
schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesent-
liche des christlichen Glaubens fest!.»

Dieser Beschluss des Obersten Bischofsrates wurde nach Zu-
stimmung durch die Generalversammlung dem Prisidierenden Bi-
schof der amerikanischen bischéflichen Kirche zugestellt. Das Haus
der Bischofe der Protestantisch-Bischoflichen Kirche stellte sich im
November 1960 positiv zu diesem Gesuch, ebenso die Synode der
Philippinischen Bischoflichen Kirche im Jahre 1961. Die General
Convention (die alle drei Jahre tagende Generalsynode der Bischof-
lichen Kirche in USA) stimmte im Jahre 1961 in einer Resolution
dem Abschluss eines Konkordates zur Herstellung voller kirchlicher
Gemeinschaft mit der Iglesia Filipina Independiente zu. Der Be-
schluss lautet: « Da die Glaubenserklarung, die Religionsartikel, die
Verfassung, die Kanones und andere offizielle Formulare der Iglesia
Filipina Independiente Prinzipien des Glaubens und der Kirchen-
ordnung, der Disziplin und des Gottesdienstes verkérpern und fest-
halten, die sie als wahren Teil der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche ausweisen, sei daher der Beschluss gefasst, ...
dass die Protestantisch-Bischofliche Kirche der Herstellung einer
Beziehung voller kirchlicher Gemeinschaft mit der Iglesia Filipina
Independiente zustimmt, auf der Grundlage der Annahme des fol-
genden Konkordates: ...» (hier folgt der Text des Bonner Abkommens
mit der einzigen Anderung in Paragraph drei, wo es statt «intercom-
munion» «full communion» heisst) 2.

Seit 1961 hat die philippinische Kirche eine Reihe anderer,
gleichlautender Konkordate mit verschiedenen anglikanischen Kir-
chen abschliessen kénnen, nimlich mit der Nippon Sei Ko Kai (Ja-
pan, 1962), mit der Kirche von Uganda, Ruanda und Burundi (1962),

1 Dieser Beschluss ist abgedruckt im Manuskript des C. of E. Council on
Foreign Relations (s.0.); Dokument 7.
% So im Manuskript des C. of E. Council... (s.0.), Dokument 7.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1964 6



mit den Kirchen in Westindien (1962) und Zentralafrika (1962), mit
der Anglikanischen Kirche in Kanada (1962) und mit der Kirche von
Indien, Pakistan, Burma und Ceylon (1963). Im Oktober 1963 folgte
das Abkommen mit der Kirche von England?!. Als erste nichtangli-
kanische Kirche beschloss die Lusitanisch-Katholische Kirche von
Portugal, mit der philippinischen Kirche in volle kirchliche Gemein-
schaft zu treten?.

Die praktischen Amerikaner vergassen nicht, Vorsorge zu tra-
gen; dass die Beziehung von «Full Communion» nichteine theoretische
Angelegenheit bleibt. Sind sie doch auf den Philippinen die unmittel-
baren anglikanischen Nachbarn der Unabhéngigen Kirche! s wurde
ein Joint Advisory Council gebildet, dem Vertreter beider Kirchen
sowie der Executive Officer der Anglikanischen Kirchengemeinschaft
angehoren. Das Advisory Council hat verschiedene Projekte aus-
gearbeitet, die im Interesse beider Kirchen durchgefiihrt werden sol-
len. Es geht vor allem um die Schaffung hoherer Schulen und bes-
serer Ausbildungsmoglichkeiten fiir die jungen Glieder der Unab-
héngigen Kirche. In Manila besteht ein gemeinsames Studenten-
zentrum beider Kirchen mit je einem Kaplan der Bischoflichen und
der Unabhéngigen Kirche. Verschiedenen Pfarreien wird finanzielle
Hilfe gewéhrt, um sie zu ermutigen, den Schritt vom Stolgebiihren-
system zum Aufbringen finanzieller Mittel durch ein Programm
«christlicher Haushalterschafty zu tun. Andere Projekte wollen
christliches Unterrichtsmaterial bereitstellen. Ein grosses Anliegen
ist die Schaffung einer eigenen kirchlichen Druckerei. Es ist klar, dass
die Unabhéngige Kirche, zu der vor allem die unbemittelten Volks-
schichten gehoren, von sich aus die zu diesen und &hnlichen Projekten
notigen Mittel nicht aufbringen kénnte. Hier zeitigt die neue Be-
ziehung voller Gemeinschaft im Glauben und in den Sakramenten
mit der Philippinischen Bischoflichen Kirche, hinter der ja als Mut-
terkirche die grosse und begiiterte amerikanische Bischofliche Kirche
steht, fiir die Unabhéngige Kirche auch in der Praxis ihre Friichte.
Sie wird mit neuem Mut und neuer Zielstrebigkeit an die ihr gestellten
Aufgaben gehen kénnen 3.

1961 gab die Unabhéngige Kirche das Rituale und das Messbuch
neu heraus. Der Verfasser dieses Berichtes konnte im Sommer 1963

1TKZ 1963, 4. Heft, S.246.

2 AKID, Nr.74 vom 15. Januar 1964, S.624.

8 Zu diesen Angaben siehe den Artikel von C.P.Morehouse, « New Hori-
zons in the Philippines», in «Anglican World», Pfingsten 1963, Nr.3, S.21 ff.



— 75 —

das Filipino-Missale im St. Augustine’s College, Canterbury, ein-
sehen. Es folgt im liturgischen Bau des Kirchenjahres der romischen
Uberlieferung. In den Kirchengebeten fiir die Heiligenfeste hat man
sich weitgehend auf das amerikanische Prayer Book gestiitzt. Die
Messe zeigt die Struktur der im Abendland tiblichen Form, wie sie
auch in unseren Kirchen bekannt ist. Der Kanon ist jedoch nicht der
romische, sondern zeigt starke Anlehnungen an den Kanon des
Prayer Book der amerikanischen Bischoflichen Kirche. Das Mess-
antiphonar ist im Gegensatz zur anglikanischen Uberlieferung bei-
behalten worden. Bisher scheinen die beiden liturgischen Biicher nur
in englisch publiziert zu sein, aber der normale Sonntagsgottesdienst
in den Pfarreien ist ein gesungenes Amt in der Volkssprache, d.h. in
einer der vier Hauptsprachen unter den fiinfundsiebzig Filipino-Dia-
lekten. In den dusseren Formen und der Volksfrommigkeit scheint
sich die Unabhéngige Kirche noch wenig vom rémischen Katholizis-
mus spanischer Pragung, wie sie ihn als Erbe tibernommen hat, eman-
zipiert zu haben, was wiederum zeigt, wie sehr sich Aglipay und seine
Freunde iiber die wirkliche innere Haltung ihrer Gemeinden ge-
tduscht haben miissen, wenn sie der Meinung waren, ein liberales
Unitariertum koénne mit katholischen Frommigkeitsdusserungen
Hand in Hand gehen! Fiir die aus dem St. Andreasseminar kommen-
den jungen Geistlichen bietet sich in den Gemeinden eine grosse Mog-
lichkeit, im Sinne der liturgischen Bewegung fiir eine Erneuerung des
Gottesdienstes zu arbeiten®.

Das Konkordat iiber den Abschluss von « Full Communion» be-
deutet, dass die Unabhingige Kirche der Filipinos und die (angli-
kanische) Philippinische Bischofliche Kirche im gleichen Land neben-
einander arbeiten.

Die Bischofliche Kirche hat 47 000 Mitglieder, einen amerika-
nischen und zwei Filipino-Bischofe und 70 Priester, von denen 40 Fi-
lipinos sind. Die Mitglieder der Bischoflichen Kirche finden sich vor
allem unter den Igorots in Nord-Luzon, den Ilocanos von Mindanao,
den Chinesen und Filipinos in Manila und den Amerikanern und Eng-
laindern in den grosseren Stidten 2.

Die Unabhiingige Philippinische Kirche ist die grossere: Die
Zahl ihrer Mitglieder wird zwischen zwei und zweieinhalb Millionen

1 ¢The Faith and Order...», S.12.
® «Anglican World», Pfingsten 1963, Nr. 3, S.26.



— 76 —

geschitzt!. Sie hat 31 Diozesen, 39 Bischofe, 580 Gemeinden und
425 Priester?.

Diese Zahlen sind auf dem Hintergrund der Gesamtbevélke-
rungsziffer der Philippinen zu sehen. Diese betrigt etwa 27 Millionen,
von denen 22 Millionen romisch-katholisch sind. Eine halbe Million
Filipinos gehort anderen christlichen Kirchen an, und etwa 800 000
sind Moslems. Es bleibt eine stattliche Zahl von Bewohnern {ibrig,
die noch keiner christlichen Kirche angehoren und ein weites Mis-
sionsfeld bilden. Die meisten geographischen Gebiete, in denen die
beiden Schwesterkirchen arbeiten, iiberschneiden sich nicht. Aber es
gibt Gebiete, in denen keine der beiden Kirchen vertreten ist und wo
man bereits gemeinsame missionarische Unternehmungen begonnen
hat 3.

So stellt sich fiir die beiden nun eng verbundenen Schwester-
kirchen die Lage dar. Sie ist voller Moglichkeiten und besonders ver-
heigssungsvoll in dem einzigen ostasiatischen Land, das sich als iiber-
wiegend christlich bezeichnen darf. Mége die Philippinische Unab-
hangige Kirche gestérkt und voller Tatkraft auch in Zukunft die Auf-
gaben erfiillen, die ihr der Herr aller Geschichte gestellt hat.

Anhang

Glaubenserkldirung und Religionsartikel
der Philippinischen Unabhéngigen Kirche

Wir Bischéfe, Priester und Laien, Delegierte an der Generalversammlung
der Philippinischen Unabhéngigen Kirche (Iglesia Filipina Independiente),
gehalten in der Stadt Manila am funften Tag des August, A.D. 1947, wieder-
holen unseren Glauben und bekennen 6ffentlich:

Wir glauben an
1. Die Heilige Dreieinigkeit :

Einen wahren und lebendigen Gott, von unendlicher Macht, Weis-
heit und Giite, den Schopfer und Erhalter aller sichtbaren und unsicht-
baren Dinge. Und dass in der Einheit dieser Gottheit drei Personen sind,
eines Wesens, einer Macht und Ewigkeit — der Vater, der von niemandem
gemacht ist, weder erschaffen noch gezeugt ; der Sohn, der aus dem Vater
allein ist, weder gemacht noch erschaffen, sondern gezeugt; der Heilige
Geist, der aus dem Vater und dem Sohn ist, weder gemacht, noch er-
schaffen, noch erzeugt, sondern hervorgehend.

1 ¢The Faith and Order...» (s.0.), S.6.

? AKID, Nr. 66 vom 1. September 1963, S.570, Die Unabhéngige Kirche
ist die zweitgrosste des Landes.

3 ¢« Anglican World», Pfingsten 1963, Nr. 3, S. 26.



2. Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes:

Jesus Christus, der eingeborene Sohn Gottes, die zweite Person der
Dreieinigkeit, wahrer und ewiger Gott, eines Wesens mit dem Vater,
nahm Menschennatur an im Leibe der Heiligen Jungfrau, nachdem sie
vom Heiligen Geist empfangen hatte. Er litt unter Pontius Pilatus, wurde
gekreuzigt, starb und wurde begraben. Er stieg hinab in die Hélle. Am
dritten Tage stand er wieder auf von den Toten, fuhr auf in den Himmel
und sitzt zur rechten Hand Gottes des allméchtigen Vaters, von dannen
er kommen wird, zu richten die Lebenden und die Toten.

3. Den Heiligen Geist:

- Den Heiligen Geist, den Herrn und Lebensspender, der vom Vater
und vom Sohne ausgeht, den wir mit dem Vater und dem Sohne gemein-
sam verehren und verherrlichen.

4. Eine Katholische und Apostolische Kirche:

Die Heilige, Katholische und Apostolische Kirche, die der Leib
Christi ist, von Christus gestiftet fiir die Erlosung und Heiligung der
Menschheit, und welcher Kirche er Macht und Autoritat gab, sein Evan-
gelium unter der Leitung seines Heiligen Geistes der ganzen Welt zu ver-
kiindigen.

Wir halten fest an folgenden Religionsartikeln, die von dieser Kirche ge-
lehrt werden :

1. Das Heil:

Das Heil ist nur zu erlangen durch einen lebendigen Glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, als Herrn und Heiland. Dieser Glaube
muss sich in guten Werken erweisen.

2. Die Heilige Schrift:

Die Heilige Schrift enthélt alles, was zum Heil notwendig ist, und
nichts soll zu glauben gefordert werden, was aus ihr nicht bewiesen wer-
den kann.

3. Die Glaubensbekenntnisse:

Die Artikel des christlichen Glaubens, wie sie in den alten Glaubens-
bekenntnissen, namlich im Apostolischen und im Nizénischen Bekennt-
nis enthalten sind, sollen von dieser Kirche gelehrt und von den Gliaubi-
gen angenommen werden.

4. Die Sakramente:

Die Sakramente sind dussere und sichtbare Zeichen unseres Glau-
bens und Mittel, wodurch Gott seinen gnidigen Willen uns gegeniiber
manifestiert und uns Gnade mitteilt.

Zwei Sakramente, die Taufe und die Heilige Kommunion, gewdhn-
lich genannt die Messe, von Christus selbst eingesetzt, werden als all-
gemein zum Heile nétig erachtet.

Die Taufe ist n6tig zum Heil. Sie deutet die Gnade an und teilt sie
mit, sie reinigt sowohl von der Erbsiinde als auch von den vorherbegange-
nen Tatstinden, sie macht uns zu Kindern Gottes und zu Erben des ewi-
gen Lebens. Sie bewirkt unseren Eintritt in die Kirche Gottes. Gespendet
wird sie mit Wasser im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.

Durch die Firmung werden unter Handauflegung des Bischofs, Sal-
bung und Gebet getaufte Christen durch die Gaben des Heiligen Geistes
gestidrkt und im Glauben befestigt.

Die Busse ist das Bekenntnis der Siinden, wie es von Jesus Christus
angeordnet wurde.



— 78 —

Die heilige Eucharistie, das Sakrament des Leibes und Blutes
Christi, wird von den Glédubigen genossen und empfangen zur Stirkung
und Erfrischung von Leib und Seele.

In der heiligen Olung wird der Kranke, besonders in Todesgefahr,
unter Gebet mit Ol gesalbt. Er empfingt, wenn nétig, Vergebung der
Stinden, Stiarkung fiir seine Seele und, so Gott will, Wiederherstellung
seiner Gesundheit.

Die heiligen Weihen (Holy Orders) sind ein Sakrament, wodurch
Bischofe, Priester und Diakone geweiht werden und Vollmacht und Auto-
ritdt empfangen, ihre heiligen Aufgaben zu erfiillen.

Die heilige Ehe ist ein Sakrament, in dem Mann und Frau sich zum
heiligen Ehestand verbinden.

. Die heilige Eucharistie:

Die heilige Eucharistie, gewohnlich genannt die Messe, ist der zen-
trale Akt christlichen Gottesdienstes. Sie ist das Sakrament unserer
durch Christi Tod gewirkten Erlosung. Diejenigen, die daran teilnehmen,
empfangen den Leib und das Blut Christi. Alle, die die Absicht haben,
an der Kommunion teilzunehmen, sollten sich ernstlich priifen und er-
forschen, bevor sie es wagen, von diesem Brot zu essen und aus diesem
Kelch zu trinken. Denn so gross der Segen ist, wenn ein Mensch mit wahr-
haft bussfertigem Herzen und lebendigem Glauben dieses heilige Sakra-
ment empféangt, so gross ist auch die Gefahr, wenn er dasselbe unwiirdig
empféangt.

Die Messe soll in der offiziellen Sprache der Kirche gelesen werden,
auf solche Weise, dass sie von den Gottesdienstbesuchern gehért werden
kann.

Die autorisierte Ordnung fiir die Zelebration der Messe ist diejenige,
wie sie sich in dem von dieser Kirche angenommenen Gebetbuch findet.
. Das geistliche Amt: :

Von apostolischen Zeiten an gibt es drei Weihegrade (orders) von
Amtstragern in der Kirche Gottes: Bischdofe, Priester und Diakone. Diese
Weihegrade sollen in dieser Kirche in ehrfiirchtiger Weise wertgeschétzt
und fortgesetzt werden. Niemand darf als rechtméssiger Bischof, Priester
oder Diakon in dieser Kirche angenommen werden oder Erlaubnis emp-
fangen, irgendwelche Funktionen, die zu diesen Weihegraden gehoren,
auszuiiben, er sei denn berufen, erprobt, gepriift und dazu zugelassen
nach den Kanones dieser Kirche und in Ubereinstimmung mit der von
dieser Kirche vorgeschriebenen Ordnung fiir die Weihe von Bischofen,
Priestern und Diakonen oder er habe bereits eine bischéflich tibertragene
Konsekration oder Ordination empfangen.

. Vom Zolibat des Klerus:

Gottes Gesetz gebietet Bischofen, Priestern und Diakonen weder
zu heiraten noch sich der Ehe zu enthalten. Daher ist es ihnen erlaubt,
nach eigener Entscheidung zu heiraten, wenn ihnen dies nach ihrem Ur-
teil zu einem Gott wohlgefélligeren Wandel verhilft.

. Kirchengebéude:

Kirchen fiir die Verehrung Gottes sollen errichtet und jedem un-
heiligen, weltlichen und gewohnlichen Gebrauch entzogen werden, damit
die Menschen die Majestét Gottes verehren und in Seinem Dienst grissere
Andacht und Demut erzeigen mogen.

. Der Altar:

Der Altar ist der heiligste Teil der Kirche, weil Jesus dort sakra-

mental gegenwirtig ist. Er symbolisiert den Kalvarienberg, und falls man



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

W -

Bilder von Heiligen zu seinem Schmuck verwendet, soll man Sorge tra-
gen, dass solche Ornamente die Aufmerksamkeit der Gottesdienst-
besucher nicht von der Person Jesu Christi ablenken.

Gottesdienst, Riten und Zeremonien:

Im offentlichen Gottesdienst sollen nur solche Gottesdienstordnun-
gen benutzt werden, die von dieser Kirche autorisiert worden sind. Es ist
jedoch vorgesehen, dass der Didzesanbischof oder der Oberste Bischofs-
rat Gottesdienstordnungen fiir besondere Gelegenheiten autorisieren
darf.

Die gottesdienstliche Sprache:

Alle Gottesdienste sollen in der offiziellen Sprache der Kirche ge-
halten werden oder in irgendeiner anderen Sprache, die der Oberste Bi-
schofsrat vorschreiben kann.

Reinheit der Lebensfithrung:

Heiligkeit, Selbstlosigkeit, Gehorsam gegen Gottes Gebote, Eifer
fiir seine Ehre und Herrlichkeit sind fiir den Klerus und die Laien glei-
chermassen verpflichtend. Alle sollten daher in einer sauberen und diszi-
plinierten Lebensfiihrung unterwiesen werden, wobei Gebet, Studium
und die Ubung sittlicher Disziplin nicht zu vernachlissigen sind.
Wissenschaft:

Alle Wahrheit ist von Gott; daher sollte die Kirche ein gesundes
Wissen und gute Gelehrsamkeit férdern. Keine Biicher, ausser solchen,
welche den guten Sitten schaden, sind zu verbieten.

Die Heilige Jungfrau:

Die Jungfrau Maria wurde von Gott erwihlt, die Mutter Jesu
Christi zu sein. Da Jesus Christus wahrer Gott und Maria die Mutter Jesu
Christi ist, ist sie die Mutter Gottes nach seiner menschlichen Herkunft.
Sie, die Gottgeehrte, ist vor allem zu verehren.

Die Heiligen:

Menschen, die allgemein anerkannt sind fiir ihr heiliges Leben, ihre
Treue und ihren Mut, besonders die Heilige Jungfrau und die Heiligen
des Neuen Testamentes, sollen in ehrfiirchtigem Gedéchtnis gehalten
werden. Die Verehrung der Heiligen widerstreitet nicht Gottes Geboten,
wie sie in der Schrift geoffenbart sind. Aber ihre Vergottlichung wird von
der Kirche als monstrose Lasterung verurteilt. Die Verehrung der Hei-
ligen darf nicht die Pflicht der Glaubigen verdunkeln, direkten Zugang
zu Gott durch Jesus Christus zu suchen. Die Ehre, die den Heiligen er-
wiesen wird, darf in keiner Weise von der den drei Personen der Heiligen
Dreieinigkeit zukommenden Ehre ablenken.

Wunder:

Die Heilige Schrift lehrt uns, dass Ereignisse in der natiirlichen
Welt, aber ausserhalb ihrer festgelegten Ordnung stattfinden, die nur
durch das Eingreifen der gottlichen Macht moglich sind, wie die Mensch-
werdung Jesu Christi. Sogenannte Wunder, die nicht auf gut belegten
Tatsachen, sondern nur auf phantastischen Geriichten beruhen, werden
abgewiesen. Glaube an nicht belegte Wunder fiithrt zu heidnischem Fana-
tismus und ist zu verurteilen, weil er den wahren Glauben zerstort.

Die Haltung gegeniiber der rémischen Kirche:

Als diese (scil. die Philippinische — der Ubersetzer) Kirche sich von
der romisch-katholischen Kirche trennte, verwarf sie die Autoritit des
Papstes und solche Lehren, Gebriuche und Ubungen, die mit dem Worte
Gottes, gesunder Gelehrsamkeit und einem guten Gewissen unvereinbar
waren. Sie hatte nicht die Absicht, von der katholischen Lehre, Praxis



= B0 ==

und Disziplin, wie sie von den Konzilien der ungeteilten Kirche bezeugt
werden, abzuweichen. Tatséchliche Abweichungen beruhten auf den Er-
fordernissen der Zeit und sollen durch offizielle Massnahmen richtig-
gestellt werden, wie die Gelegenheit es zuldsst, damit diese Kirche in den
Strom des historischen Christentums gebracht und allgemein als ein
wahrer Zweig der katholischen Kirche anerkannt werden kann.

18. Die Haltung gegeniiber anderen Kirchen:

Ks ist Gelegenheit zu engerer Zusammenarbeit mit anderen Zwei-
gen der katholischen Kirche zu suchen, und freundschaftliche Beziehun-
gen sind mit allen zu pflegen, die Jesus Christus als Herrn und Heiland
anerkennen.

19. Kirche und Staat:

- Diese Kirche ist politisch unabhéngig vom Staat und der Staat von
der Kirche. Die Kirche verbindet sich nicht mit einer besonderen poli-
tischen Richtung oder irgendeiner politischen Partei. Thre Mitglieder sind
politisch frei und sind aufgerufen, vorbildliche Biirger zu sein und ihren
Einfluss zum Gedeihen und zur Wohlfahrt des Staates zu gebrauchen.

20. Die Lehre und Verfassung der Kirche und die Fundamentalepisteln :

Die Lehre und Verfassung der Philippinischen Unabhingigen
Kirche, die am 28.Oktober 1903 angenommen und spéater abgedndert
wurden, und die Fundamentalepisteln der Philippinischen Unabhéngi-
gen Kirche sollen fortan weder fiir den Klerus noch fiir die Laien dieser
Kirche in Sachen des Glaubens, der Zucht oder der Verfassung als bin-
dend angesehen werden, wo sie sich substantiell von der Glaubenserklé-
rung oder den Religionsartikeln unterscheiden, die hier dargeboten wer-
den. Sie sind als historische Dokumente zu bewerten, die von den Griin-
dern dieser Kirche verdffentlicht wurden, als sie versuchten, den katho-
lischen Glauben in einer dem Volke verstédndlichen Form darzulegen.
Unter der Inspiration des Heiligen Geistes hat die Kirche danach gestrebt,
solche Meinungs- und Lehrirrtiimer auszumerzen, die sich in der Ver-
gangenheit in ihr Leben und ihre offiziellen Dokumente eingeschlichen
hatten.

21. Zusdtze, Abéinderungen, Widerruf':

Die Glaubenserkldarung darf nicht abgeéndert oder widerrufen wer-
den. Die Religionsartikel jedoch diirfen abgeidndert, widerrufen oder er-
weitert werden, und zwar durch eine absolute Mehrheit der stimmberech-
tigten Delegierten der Generalversammlung. Ein solcher Beschluss be-
darf der Ratifikation durch den Obersten Bischofsrat und der Gut-
heissung durch den Primas-Bischof, bevor er fiir die Kirche bindend wird.

Dieses bezeugend geben wir unsere Unterschriften am 5. August 1947:
(hier folgen 47 Unterschriften von Bischéfen, Priestern und Laiendelegierten
der Generalversammlung der Kirche — der Ubersetzer).

Zur Glaubenserklarung und den Religionsartikeln nahm die vom
Erzbischof von Canterbury zur Priifung von Faith and Order der
Philippinischen Unabhéngigen Kirche eingesetzte Kommission wie
folgt Stellung:

«Is ist deutlich, dass wir an mehreren Stellen eher kurze Be-
merkungen oder Uberschriften finden als ausgearbeitete Definitionen
und dass es Abschnitte gibt, in denen ein englischer Theologe sich



unterschiedlich ausdriicken wiirde, dennoch finden sich einige Ahn-
lichkeiten mit anglikanischen Formularen. Wir mdchten auf die
Orthodoxie der Feststellungen iiber die Trinitdt und die Inkarnation
hinweisen, auf den Artikel iiber die Suffizienz der Heiligen Schrift,
auf die Annahme des Nizédnischen und Apostolischen Glaubens-
bekenntnisses, auf die Lehre, dass die Taufe und das heilige Abend-
mahl zwei von Christus selbst eingesetzte Sakramente sind und als
allgemein fiir das Heil notwendig angesehen werden, und auf die Fest-
stellung tiber das geistliche Amt, die in ihrer Substanz der Vorrede
zum englischen Weiheformular dhnlich ist. ... Im ganzen genommen
geben diese beiden Dokumente (scil. die Glaubenserklarung und die
Religionsartikel, d.V.) ein Festhalten am Glauben und der Ordnung
der Einen Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche wieder,
was eine ausreichende Basis fiir die Empfehlung voller kirchlicher
Gemeinschaft ist L.»

Von Interesse ist sicherlich eine Stellungnahme zu den gleichen
Dokumenten, die Herr Erzbischof Dr. Andreas Rinkel in seinem und
Herrn Bischof Dr. Urs Kiirys Namen unter dem 19.Juni 1963 der
vom Krzbischof von Canterbury eingesetzten Kommission hat zu-
kommen lagsen 2.

Mgr. Rinkel fithrt darin aus:

«1. Die Geschichte der Ph.I.C.C.? wird in den Dokumenten 4 und 8
dargeboten. Dokument 4, eine Rede des Obispo Maximo, gibt
eine optimistischere Anschauung wieder als Dokument 8, das
ein exakterer und genauerer Artikel von W.H.Scott in ,The
East and West Review* ist.

2. Die Glaubenserklirung (Dok. 1) ist gesund katholisch. Wir stel-
len fest, dass die ,Tradition‘ nicht hinreichend erwéihnt ist und
dass zu wenig Nachdruck der Tatsache gegeben worden ist, dass
die Ph.I.C.C. sich bemiiht, auf die Kirche des ersten Jahrtau-
sends und der grossen Okumenischen Konzile zuriickzugehen
und dass sie die direkte und rechtméssige Fortsetzung der Alten
Kirche sein will. Wir haben den Eindruck, dass diese Unterlas-
sung auf einer gewissen wissenschaftlichen Unkenntnis beruht,
weil sonst alle Glaubenselemente der ungeteilten Kirche erwihnt

! «The Faith and Order...» (s.0.), S.11.

* Eine Kopie dieses in englischer Sprache abgefassten Briefes wurde mir
freundlichst von Mgr. Kiiry zur Verfiigung gestellt.

? Ph.I.C.C. = Philippine Independent Catholic Church.



— 82 —

sind und Artikel 17 genau feststellt, wo und wie die Ph.I.C.C.
zu stehen wiinscht.

3. Es ware besser gewesen, wenn die ,Filioque‘-Klausel (Art.1
und 3) ausgelassen und das Bekenntnis selbst mit den Worten der
urspriinglichen Glaubensbekenntnisse identifiziert worden wire.

4. Wenn man das Sakrament der Busse ein ,Bekenntnis der Siin-
den‘ nennt, so ist dag nicht genau eine richtige Interpretation des
Sakramentes der ;metanoia‘ oder der ,reconciliatio’, da das Siin-
denbekenntnis nur ein Teil der Handlung ist.

5. (Enthalt nur einen Hinweis auf eine sprachliche Formulierung.)

6. Aus historischen Darstellungen erhalten wir den Hindruck, dass
die Ph.I.C.C. in ihrer liturgischen Praxis und Disziplin noch
ziemlich romisch® ist, wihrend sie gleichzeitig theoretisch, nach
ihrem Bekenntnis und Ideal, gut katholisch ist.

7. Wir glauben, dass es nichts Schwerwiegendes gibt, was die
Kirche von England daran hindern konnte, die Ph.I1.C.C. als
eine wahre katholische Kirche zu erkliren, als eine aufrichtige
Zeugin des Evangeliums des Herrn und der Kirche der Apostel
und der ersten zehn Jahrhunderte und mit dieser Kirche ein
Konkordat iiber ,volle kirchliche Gemeinschaft’ im Sinne des
Bonner Abkommens abzuschliessen.

8. Wir mochten den Rat geben, die Kirche von England sowohl wie
die Bischofliche Kirche der USA mogen in irgendeiner Form die
Beziehungen mit der Ph.I.C.C. intensivieren, damit die katho-
lische Linie im Sinne der Alten Okumenischen Kirche erhalten
und gestérkt werde!

9. Wir sind iiberzeugt, dass die Ph.1.C.C., die einst von ihrem
katholischen Ursprung auf den falschen Weg des Liberalismus
und Unitarianismus abirrte — obwohl nicht in ihren einfachen
Glaubigen —, den Weg zum wahren Katholizismus zuriickgefun-
den hat.»

Soweit die Ausfiihrungen des Herrn Erzbischofs. Unter sehr un-
glinstigen Verhéaltnissen mussten einst die Beziehungen zwischen Bi-
schof Gregorio Aglipay und Bischof Dr. Eduard Herzog abgebrochen
werden. Sollte man nicht in der so stark verdnderten Situation von
heute auf eine Wiederaufnahme des Kontaktes zwischen der Philip-
pinischen Unabhéngigen Katholischen Kirche und den Kirchen der
Utrechter Union hoffen diirfen ?

Konstanz | Ernst-Wilhelm Heese



	Die Philippinische Unabhängige Kirche

