
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 2

Artikel: Die Philippinische Unabhängige Kirche

Autor: Heese, Ernst-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 57 —

Die Philippinische Unabhängige Kirche

Im Jahre 1961 wurde zwischen der Protestantisch-Bischöflichen

Kirche in den USA und der Philippinischen Unabhängigen
Kirche ein Konkordat abgeschlossen, wodurch diese beiden Kirchen
miteinander in volle kirchliehe Gemeinschaft (Full Communion)
getreten sind. Seither haben mehrere anglikanische Kirchen, zuletzt im
Herbst 1963 die Kirche von England auf der Oktobersitzung ihrer
beiden Konvokationen von Canterbury und York, ebenfalls Konkordate

zur Herstellung der vollen kirchlichen Gemeinschaft mit der
Philippinischen Kirche abgeschlossen. Diese Konkordate folgen den
Richtlinien des Bonner Abkommens vom Jahre 1931 zwischen den
altkatholischen Kirchen und der Kirche von England, welches die
kirchlichen Beziehungen zwischen Altkatholiken und Anglikanern
regelt 1. Im Hinblick auf die zwischen den altkatholischen und
anglikanischen Kirchen bestehende Beziehung, die seit der Lambeth-
Konferenz von 1958 als «Full Communion» definiert worden ist, ist es

auch im Interesse der altkatholischen Kirchen, sich mit der
Philippinischen Unabhängigen Kirche erneut bekanntzumachen, die nun
mit verschiedenen anglikanischen Kirchen in so enge Beziehungen
getreten ist. Allerdings ist es von Europa aus nicht ganz leicht, von
dieser Kirche ein klares Bild zu erhalten, vor allem, weil es bisher
wohl kaum eine persönliche Begegnung von Altkatholiken und Phil-
ippinokatholiken gegeben hat. Seit einigen Jahren steht der
verantwortliche Redakteur des Altkatholischen Internationalen
Informationsdienstes, Herr Wolfgang Krabi in Krefeld, in gelegentlichem
Briefwechsel mit dem Obersten Bischof der Philippinischen Kirche.
Vor einigen Monaten hat auch der Verfasser dieses Berichtes
brieflichen Kontakt mit Mgr. Isabelo de los Reyes jr. aufgenommen. — Die
Quellen, auf die dieser Artikel sich stützt, sind, das liegt in der Natur
der Sache, ziemlich spärlich. Es handelt sich vor allem um Unterlagen

des Aussenamtes der Kirche von England, um die im Juli 1963

vom kirchlichen Informationsamt in London herausgegebenen
Religionsartikel samt Glaubenserklärung und Verfassung der
Philippinischen Kirche unter dem Titel «The Faith and Order of the Philippine

Independent Church»2 und um die von Bischof Lewis Bliss

1 IKZ 1963, Heft 4, S.246L
2 Diese Veröffentlichung enthält auch den Bericht der vom Erzbischof

von Canterbury eingesetzten Kommission, die «Faith and Order» der philippinischen

Kirche zu prüfen hatte.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2,1964 5



— 58 —

Whittemore in USA verfasste Geschichte dieser Kirche, betitelt
«Struggle for Freedom», veröffentlicht 1961 von der Seabury Press
in Greenwich, Connecticut, und der SPCK in London. Mehrere Nummern

des offiziellen kirchlichen Organs der «Iglesia Filipina Indepen-
diente» vermittelten dem Berichterstatter einen gewissen Einblick
in das Leben der Philippinischen Kirche. Diese Zeitschrift erscheint
als «The Christian Register » monatlich in Manila. Das sind im wesentlichen

die Unterlagen für den hier vorgelegten kurzen Bericht.

Die Anfänge

Die Republik der Philippinen ist die einzige ostasiatische
Nation, die ein überwiegend christliches Land ist. Seinen Namen erhielt
dieses Inselreich von Philipp IL von Spanien, während dessen

Regierung der von Magellan entdeckte Archipel eine spanische Kolonie
wurde. Spanien beherrschte die Inseln vom 16. Jahrhundert bis zum
Jahre 1898 und prägte während dieser Jahrhunderte der einheimischen

Bevölkerung, die ethnologisch den Malaien zuzurechnen ist,
eine lateinisch-westliche Kultur auf, die vom römischen Katholizismus

Spaniens entscheidend bestimmt ist.
Die römisch-katholische Kirche hat eine lange und wechselvolle

Geschichte auf den Philippinen. Bis zu Anfang dieses Jahrhunderts
waren sämtliche Inhaber der philippinischen Bischofssitze Spanier,
wie auch alle einflussreichen kirchliehen Positionen in den Händen
der Spanier lagen. Von besonderer Bedeutung für die Ausbreitung
und Entwicklung des Christentums wurden die Ordensgeistlichen.
In den Veröffentlichungen der Unabhängigen Philippinischen Kirche
ist die Wirksamkeit der Orden meist heftiger und einseitiger Kritik
ausgesetzt ; es sollte aber nicht vergessen werden, dass sie es waren,
denen der Sieg des Christentums auf dem Archipel weithin zu
verdanken ist. Das spanische Kolonialsystem, in dem Kirche und Staat
auf das engste verbunden waren, spielte allerdings im Laufe der Zeit
den Orden eine politisch-ökonomische Machtfülle in die Hände, die
den Keim schwerer Missbräuche in sich trug. Zu Beginn des 19.

Jahrhunderts besassen sie ein derartiges Monopol über riesige Ländereien,
dass sie in zunehmendem Masse die Zielscheibe revolutionärer
Bestrebungen wurden. — Die Geschichte der spanischen Herrschaft auf
den Philippinen ist gekennzeichnet durch eine Kette von Aufständen
der einheimischen Bevölkerung, die in der Rebellion von 1896 ihren
Höhepunkt erreichten. 1872 waren drei philippinische Priester, die



— 59 —

die Politik der Orden angegriffen hatten und für eine Verbesserung
der Lage des einheimischen Klerus eingetreten waren, hingerichtet
worden, unter dem Vorwand freilich, sich an dem militärischen
Aufstand von Cavité beteiligt zu haben. Diese drei Geistlichen, Burgos,
Zamora und Gomez, wurden bald populäre Märtyrer für die Sache
der Filipinos gegen die spanischen Herren und die Ordensgeistlichen.

- Die Rebellion von 1896 stand unter der Leitung von Emilio Agui-
naldo, einem jungen Lehrer. Aguinaldo ernannte den philippinischen
Priester Gregorio Aglipay, den späteren Obersten Bischof der
Unabhängigen Kirche, zum Generalvikar der Revolutionsarmee. Unter
dem Druck der philippinischen Streitkräfte, in deren Haft er sich
befand, müsste der Erzbischof José Hevia Compomanes den Gregorio
Aglipay zum Kirchlichen Gouverneur von Nueva Segovia, einem

riesigen Sprengel aufNord-Luzon, ernennen. Auf diese Weise gewann
Aglipay eine Plattform, von der aus er seine Ideen über kirchliche
Reformen in die Tat umsetzen konnte. Gleichzeitig verband er seine

Reformpläne eng mit den Zielen der nationalen Revolution. Im
Oktober 1899 berief er eine Art von Nationalsynode patriotischer Geistlicher

nach Paniqui, auf der eine vorläufige Kirchenverfassung
ausgearbeitet wurde, die solange in Kraft bleiben sollte, bis man sich mit
den Behörden in Rom über die gewünschten Reformen geeinigt hätte.
Noch war keine Rede von einer Trennung vom Römischen Stuhl. Zur
Debatte standen die Fragen eines einheimischen Episkopates und der
generellen Besserstellung der philippinischen Geistlichkeit.

Im Zuge des Aufstandes richtete eine von der Revolutionsregierung

in Malolos beauftragte Kommission von in Spanien ansässigen
Filipinos an den dortigen Nuntius die Petition, die Gravamina, mit
denen sieh unter anderem die Synode von Paniqui zu beschäftigen
hatte, dem Papst zur Kenntnis zu geben. Diesem Schritt war kein
Erfolg beschieden. Aglipay beschrieb die ablehnende Antwort Roms
als «eine ungerechte Beleidigung, dem ganzen philippinischen Volk
vom Papste zugefügt».

Inzwischen war Aglipay exkommuniziert worden. Als Grund
dafür gab man nicht seine Reformpläne an, sondern die Tatsache, er
habe noch vor seiner offiziellen Ernennung in Nueva Segovia seine

Jurisdiktionsgewalt ausgeübt. Jedenfalls war Aglipay in eine Lage
geraten, die auf die bald auf ihn zukommende Entscheidung Licht
wirft.

Die politische Lage hatte sich ebenfalls grundlegend gewandelt.
Die Philippinen waren in den Spanisch-Amerikanischen Krieg von



— 60 —

1898 verwickeltworden. Der Vertrag von Paris beendete diesen Krieg,
als dessen Ergebnis die Vereinigten Staaten die Philippinen für
20 Millionen Dollar von Spanien kauften. Damit war die spanische
Herrschaft nach über dreihundert Jahren beendet. Aber die Philippinen

waren noch keine freie Nation. Die neuen Herren waren jetzt
Amerikaner. Die Unabhängigkeitsbewegung der Eilipinos, jetzt gegen
Amerika gerichtet, ging weiter. Erst 1901 konnte Aguinaldo
gefangengenommen werden. Man hat errechnet, dass durch die beiden
Revolutionen von 1896 und 1898 1124 Ordensgeistliche von den von ihnen
verwalteten Pfarreien vertrieben wurden1. Keiner von ihnen kehrte
jemals wieder in seine Gemeinde zurück! Das ist die andere Seite
dieser Aufstände

Auch unter der neuen Herrschaft ging die kirchliche
Reformbewegung weiter. Einer der führenden Laien dieser Bewegung, der
Journalist und Schriftsteller Isabelo de los Reyes, der Vater des jetzigen

Obersten Bischofs der Unabhängigen Kirche, brachte sie auf
einer Tagung der von ihm geleiteten demokratischen Arbeitergewerkschaft

am 3. August 1902 ganz unvermutet auf einen Höhepunkt. Das
Schlagwort hiess jetzt «Eine unabhängige Kirche in den unabhängigen

Philippinen »

Auf dieser Sitzung, deren spiritus rector zweifellos Isabelo de los

Reyes war, erklärte dieser emphatisch, «dass wir uns von nun ab
endgültig vom Vatikan trennen und eine Philippinische Unabhängige
Kirche bilden»a.

Auf diese Weise wurde die Iglesia Católica Filipina Indepen-
diente geboren. Die Versammlung wählte siebzehn philippinische
Priester zu Bischöfen und Aglipay zum « Obersten Bischof» Supreme
Bishop, Obispo Maximo)3. Offenbar war Aglipay durch diese

Entwicklung der Dinge überrascht worden, denn er zog sich für einige
Zeit in ein Haus spanischer Jesuiten zurück, um dort seine endgültige
Entscheidung zu fallen. Ereilich war diese Entscheidung für ihn, den
Exkommunizierten und bisherigen Leiter einer kirchlichen
Reformbewegung, mehr oder weniger präjudiziert, aber es spricht für ihn,
dass er einen so schwerwiegenden Entschluss nicht einfach in der von
Enthusiasmus bestimmten Atmosphäre jener Versammlung vom
3.August 1902 traf!

1 The Christian Register, Juni 1963, S.5.
2 Zitiert bei Whittemore, a.a.O., S. 102.
3 «The Faith and Order of the Philippine Indep. Church» (s.o.), S.6.



61

Auf der Suche nach dem Weg

Welchen Weg würde die Unabhängige Katholische Kirche der

Philippinen einschlagen Kein Zweifel, dass sie von einem brennenden

Nationalgefühl beherrscht sein würde. Die Forderung nach
Filipinos auf den Bischofsstühlen und nach Filipino-Priestern in der
Leitung der Pfarrgemeinden war durchgesetzt worden. Doch schon in
seiner Zeit in Nueva Segovia hatte sich Aglipay für die Abschaffung
auch anderer Missbräuche im kirchlichen Leben eingesetzt. Besonders

wandte er sich gegen die nachlässige Behandlung der Predigt
durch viele Kleriker. Auf jener Versammlung im August 1902 erhob
Isabelo de los Reyes seine Stimme für kirchliche Reformen. Er sagte :

«Wir werden den hohen Eingebungen Gottes, aber nicht den

Ungerechtigkeiten und Launen der Menschen folgen. Wir achten die

Verehrung Mariens und der Heiligen, aber über alles werden wir die

Anbetung des einen und einzigen Gottes stellen1.» Angesichts eines

von der Gegenreformation im barocken spanischen Gewand geprägten

Katholizismus, wie ihn die Unabhängige Kirche geerbt hatte,
waren weitergehende Reformen unerlässlich. Sowohl Isabelo de los

Reyes wie Aglipay hatten die Absicht ausgesprochen, die unabhängig
gewordene Kirche nach anglikanischem Muster zu reformieren. In
einem sehr wichtigen Punkt konnte man unter dem Zwang der
Umstände die katholische Ordnung nicht einhalten, nämlich in der Frage
der Bischofsweihen. Da die philippinische Kirche allein stand, fand
sie keinen bischöflichen Konsekrator für ihre episcopi electi. Am
18. Januar 1903 empfing Aglipay in Manila die Handauflegung durch
mehrere Priester. Dies galt als seine bisehöfliche Konsekration. Nach
katholischer Auffassung war diese Bischofsweihe ungültig. Kein
einziger der anderen gewählten Bischöfe empfing eine gültige Konsekration.

Offenbar empfand Aglipay selbst die Irregularität dieses
Vorgehens. Um mit anderen romfreien katholischen Kirchen in Verbindung

zu kommen und seiner Kirche gültige Weihen zu vermitteln,
nahm er in doppelter Richtung Kontakte auf: nach der anglikanischen

Seite mit Bischof Brent vom philippinischen Missionsdistrikt
der Protestantisch-Bischöflichen Kirche Amerikas und nach der
altkatholischen Seite mit Bischof Eduard Herzog von der Christkatholischen

Kirche der Schweiz.
Mit Bischof Brent wurden die Verhandlungen im Jahre 1904

geführt. Aber sie führten zu keinem Ergebnis. Aglipay und der ameri-
1 Zitiert bei Whittemore, a.a.O., S. 102.



— 62 —

kanische Bischof hatten keine gemeinsame Sprache, zwischen ihnen
bestanden keine persönlichen Beziehungen, und Brent muss die sehr
«östliche» Art abgestossen haben, in der Aglipay seine Sache

vorgetragen haben soll. Auch scheint er von Aglipay keine offizielle
Stellungnahme über «Faith and Order» seiner Kirche erhalten zu haben.
Sein Gesamteindruck war für ihn, den Amerikaner, der darum wusste,
dass die Unabhängige Kirche zunächst auch den Widerstand der
Filipinos gegen die neuen amerikanischen Herrenaktivunterstützthatte,
kein sehr guter. In der Zeitschrift «The Churchman» veröffentlichte
er später Lebenserinnerungen. In der Nummer vom 28. Februar 1914

berichtete er in dieser Zeitschrift über seine Eindrücke bei seiner
ersten Reise nach den Philippinen im Frühjahr 1902 folgendes: «Die

einzige, von Aglipay geleitete Bewegung, die eine Zeitlang nationale
Bedeutung anzunehmen versprach, umfasste die unwissenden Klassen

des Volkes. Auf dem Papier versprach sie Reformen, in Wirklichkeit

unterschied sie sich wenig von der herrschenden Religion, nur
fehlten heilsame Schutzwehren und Disziplin. Als ein Freund des

Nationalkirchentums war ich bereit, eine ernsthafte Bewegung in dieser

Richtung zu unterstützen, aber in der unabhängigen
philippinisch-katholischen Kirche' war wenig religiöser Sinn irgendwelcher
Art vorhanden...1 »

Wenn dies Brents Eindruck von der sich damals gerade
selbständig machenden philippinischen Kirche war, ist es kein Wunder,
dass Aglipay mit ihm zu keiner Übereinstimmung gelangen konnte.

Bischof Herzog erklärte auf der XXX. Nationalsynode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz vom 2. September 1904 in
Ölten, er stehe mit Gregorio Aglipay in Verbindung. Er müsse jedoch
dazu sagen, «dass die Verhältnisse noch nicht hinreichend abgeklärt
und gefestigt zu sein scheinen... »2. Noch im gleichen Jahr schickte der
altkatholische Episkopat Aglipay eine spanische Übersetzung der
Utrechter Erklärung vom Jahre 1889 und der den Beziehungen
zwischen den Bischöfen der Utrechter Union zugrunde liegenden
Bestimmungen8. Jedoch auf der Schweizerischen Nationalsynode seiner
Kirche vom Jahre 1906 müsste Bischof Herzog sagen: «Die Antworten

auf die ihm (seil. Aglipay) mitgeteilten Fragen über den genauen
Stand der Dinge sind aber leider bisher ausgebheben. Daher ist auch

1 In deutscher Sprache zitiert in der IKZ 1914, Heft 2, S.255.
2 Protokoll der Synode in Ölten vom Jahre 1904, S. 31.
3 So in «The Faith and Order...» (s.o.), S.8.



— 63 —

die Angelegenheit der Verleihung der bischöflichen Konsekration an
Aglipay und seine Kollegen bisher nicht weiter gediehen1.»

Vier Jahre später teilte Bischof Herzog seiner Kirche auf der

Nationalsynode in Luzern mit: «Die Verhandlungen mit der
unabhängigen Kirche der Filipinos sind seit längerer Zeit völlig ins Stocken

geraten2.» Dann kam Bischof Herzog auf einen von Isabelo de los

Reyes verfassten Artikel in der Genfer « Revue Moderniste Internationale»

(Nr. 5, Seite 187 ff.) zu sprechen und fuhr fort : «Der genannte
Korrespondent (seil. Isabelo de los Reyes) ist Laie, scheint aber
namentlich auch auf die theologische Richtung der Kirche grossen
Einfluss auszuüben. Während noch vor zwei Jahren in einem offiziellen
Dokument erklärt wurde, man halte namentlich am Dogma der
unbefleckten Empfängnis' fest, macht die erwähnte Zuschrift den
Eindruck, als ob sich der Verfasser eine völlig neue Dogmatik zurechtgelegt

habe2.»
Was hatte es mit dieser «völlig neuen Dogmatik» auf sieh %

Welche Wendung hatten die Dinge in der philippinischen Kirche
genommen

Anfänglich waren Aglipay und Isabelo de los Reyes der Meinung,
die unabhängig gewordene Kirche müsse nach anglikanischem Vorbild

reformiert werden. Dieser Reformwille hatte sich in sechs

sogenannten «Fundamentalepisteln» niedergeschlagen, die Aglipay im
Jahre 1902 (lediglich die letzte erschien erst im August 1903) an seine

Kirche gerichtet hatte3. Sie sind mehr oder weniger Ad-hoe-Schreiben,

aber die erste und die dritte Epistel befassen sich in mehr
grundsätzlichem Sinn mit dem Episkopat und mit dem Glauben der Kirche.
In der ersten Epistel über den Episkopat verteidigt Aglipay, so gut
es gehen mochte, die «Konsekration» der Bischöfe durch Priester.
Abgesehen davon sind die Episteln orthodox in ihrem Ton. In der
dritten Epistel, die sich mit dem Glauben der Kirche beschäftigt, ist
klar und ausdrücklich von der Dreieinigkeit Gottes die Rede. Seinen
Priestern ruft Aglipay zu: «Ihr müsst die Heilige Schrift bekanntmachen.

Anstelle von götzendienerischen Gebeten gebt den Leuten
die Psalmen in die Hand4.» Bischof Whittemore charakterisiert die
Fundamentalepisteln so: «Sie stimmen mit den grossen Glaubens-

1 Protokoll der Synode in Rheinfelden vom Jahre 1906, S. 34.
2 Protokoll der Synode in Luzern vom Jahre 1910, S.39.
3 Die Fundamentalepisteln bringt in englischer Übersetzung Whittemore,

a.a.O., S. 113 ff. (einige Kürzungen).
i Whittemore, a.a.O., S. 116, 117.



— 64 —

bekenntnissen des historischen Christentums überein. Abgesehen von
einem Punkt (seil, über den historischen Episkopat, d. V. ähnelt diese

Reformation am meisten der der Kirche von England, darin nämlich,
dass sie gewisse Zusätze, Entstellungen und den Aberglauben der
Jahrhunderte verwirft, aber währenddessen den historischen Glauben

und viel von der Liturgie und dem Zeremonial beibehält1.»
Das war die Anfangsposition der jungen Kirche. Wäre sie dabei

geblieben, so hätte sich früher oder später ein Übereinkommen mit
Anglikanern und Altkatholiken herbeiführen lassen. Aber an die
Stehe der reformierten katholischen Position trat die von Bischof
Herzog erwähnte «völlig neue Dogmatik».

Irrwege

Isabelo de los Reyes, der feurige Führer der nationalen und
kirchlichen Unabhängigkeitsbewegung, seheint Aglipay auf einen Weg
mitgerissen zu haben, der anfänglich nicht beabsichtigt war. Für
Isabelo, einen begeisterungsfähigen, wissensdurstigen Kopf, bedeutete

der Status der von Rom unabhängig gewordenen Kirche eine

einzigartige Möglichkeit, den Glauben von den Schlacken eines
mittelalterlich-totalitären Regimes, wie er meinte, zu reinigen und ihn
mit der modernen Wissenschaft auszusöhnen. Er war der Vertreter
eines optimistischen Modernismus, in dem ein gewagter theologischer
Liberalismus und eine stark gefühlsbetonte Religiosität sich verbunden

hatten, eine Mischung, die auch in anderen Breiten und unter
anderen Voraussetzungen anzutreffen ist! Es gelang Isabelo, den

Obispo Maximo Gregorio Aglipay von seinen Grundsätzen zu
überzeugen. 1906 erschien das von Isabelo de los Reyes verfasste «Oficio
Divino», das neue Gebetbuch, welches das bisher gebrauchte Missale
Romanum ersetzen sollte. Im ersten Teil wurde das «neue Evangelium»

geboten, das aus einer Evangehenharmonie bestand, in der
der Inhalt der vier Evangelien kräftig zusammengestrichen und
zurechtgestutzt war. Merkwürdigerweise erschien Jesus darin nicht im
Bild des frommen Lehrers, wie ihn der Liberalismus bevorzugte,
sondern gerade im Sinne der sabellianischen Irrlehre als Gott in
Menschengestalt. In der Trinität gibt es nicht verschiedene Personen,
sondern nur verschiedene Attribute : Gott als Allmächtiger Schöpfer, als

Ewige Liebe und als Allwissende Vorsehung.

1 Whittemore, a.a.O., S.123.



— 65 —

Der zweite Teil enthielt vor allem die Ordnung des «Eucharistischen

Kultus». Isabelo tat sein Möglichstes, um Radikale und
Konservative in seiner Kirche zufriedenzustellen. Beim Darbringen des

eucharistischen Brotes heisst es : «... opfern wir dir dieses unbefleckte
Brot als ein mystisches Symbol deiner innigen allumfassenden
Vaterschaft, die uns in deiner heiligen Liebe vereinigt1. » Beim Kelch heisst
es : « Segne, o Herr, diesen Wein, in dem du dein kostbares Blut
symbolisiert hast...1» Vom Geist und Text der klassischen, aber auch der

anglikanischen Liturgien war man hier schon weit abgewichen.
Der dritte Teil des Oficio Divino enthielt die Formulare für die

anderen Sakramente, an deren Siebenzahl festgehalten wurde2.
Schon vor dem Erscheinen des Oficio Divino waren die Führer

der Kirche mit dem ersten amerikanischen Gouverneur der Philippinen,

WiUiam Howard Taft, dem späteren US-Präsidenten, bekannt
geworden. Taft war Unitarier, und bei ihm, einem aufrechten,
freisinnigen Christen, fanden Isabelo und Aglipay wohlwollende
Unterstützung und Förderung für ihre Kirche. Bevor Taft im Jahre 1903

in die Staaten zurückkehrte, wurde er zum «Ehrenpräsidenten» der
Philippinischen Unabhängigen Kirche ernannt! So hatten sich die
Linien der weiteren Entwicklung dieser Kirche bereits deutlich
abgezeichnet. Vor diesem Hintergrund gesehen, kann es nicht
überraschen, wenn Aglipays Verhandlungen mit Bischof Brent und
Bisehof Herzog schliesslich ohne Ergebnis enden mussten

Die führenden Männer der Kirche bewegten sich immer
entschlossener in Richtung auf eine unitariseh-freisinnige Religiosität
hin, die sich immer mehr vom Glauben an Gottes Offenbarung und
vom historischen Christentum entfernte. Davon legte der im Jahre
1912 erschienene Katechismus ein deutliches Zeugnis ab. Als Herausgeber

dieses Katechismus zeichnete Isabelo de los Reyes, aber
wahrscheinlich war er auch sein Verfasser. Jedenfalls machten sich auch
Aglipay und seine Mitbischöfe für den Inhalt verantwortlich, so dass
diese Schrift als ein offizielles Glaubensbekenntnis aufgefasst werden
müsste. Der Katechismus wurde in der IKZ vom späteren Bischof
Dr. Adolf Küry kritisch besprochen3.

Die positive Gottesoffenbarung wird darin verneint. Die zehn
Gebote seien nicht göttlichen Ursprungs. Die Bibel sei keine
zuverlässige Quelle des Glaubens, besonders die alttestamentliche Schöp-

1 Zitiert bei Whittemore, a.a.O., S. 142.
2 Zum Oficio Divino siehe Whittemore, a.a.O., S. 140 ff.
3 IKZ 1912, Heft 4, S.541 ff.



— 66 —

fungsgeschichte müsse im Licht der Theorien vonDarwin und Hseckel

vorgetragen werden. Die Bücher des Neuen Testamentes werden für
ehrwürdig gehalten, aber die Evangelien wurden unter Ausschaltung
«unwahrscheinlicher» Stellen und durch Erweiterung mit Zusätzen
aus nichtkanonischen Evangelien zusammengefasst (s. o. zum Oficio
Divino). An der Authentizität des Römerbriefes wird gezweifelt. Die
sieben Sakramente werden anerkannt, freilich nur als sichtbare
Zeichen. Die Trinitätslehre wird als unbiblisch abgelehnt. Die
Ohrenbeichte ist beibehalten. Der Opfercharakter der Eucharistie wird
bestritten, ebenso der priesterliehe Charakter der Geistlichen. Die
traditionellen Weihestufen werden anerkannt, mit Ausnahme des Amtes
der Exorzisten. Die Gültigkeit der durch Presbyter erteilten Weihen
wird bejaht.

Mit Recht konnte Dr. Adolf Küry sagen: «Es handelt sich um
eine neue Kirche, die nicht Anspruch daraufmacht, das Christentum
der Heiligen Schrift zu lehren und in Verfassung und Kultus zur
Darstellung zu bringen, sondern im Gegenteil glaubt, die Heilige Schrift
und das ganze überlieferte Christentum nach Massgabe der modernen
Wissenschaft gereinigt und verbessert zu haben1.»

Ab 1920 wurde Aglipay mehr und mehr der führende Theologe
seiner Kirche. Er schaffte das Oficio Divino vom Jahre 1906 ab und
nahm weitere radikale Änderungen am Glaubensbekenntnis und
Gottesdienst der Kirche vor. Schliesslich blieb Jesus als ein guter und
gerechter Mensch übrig, und die Messe wurde ein brüderlichesMahl2

1931 machte Aglipay auf Einladung amerikanischer Unitarier
eine Reise nach den Vereinigten Staaten, um eine engere Verbindung
der philippinischen Kirche mit den Unitariern in Amerika zu suchen.

Er erschien auf der jährlichen Synode der Unitariervereinigung in
Boston und hinterliess dort, wie auch in Chicago, einen tiefen
Eindruck. 1934 besuchte Aglipay den Kongress der «Internationalen
Vereinigung für Liberales Christentum» in Kopenhagen, wo er erneut
Anerkennung erntete und das Prestige seiner Kirche vertiefte.
Schliesslich besuchte der Präsident der «Amerikanischen
Unitariervereinigung», Dr. L.C. Cornish, im Jahre 1939 die Philippinen. Er
muss immerhin erstaunt gewesen sein über die prächtigen
Messgewänder, in denen die Geistlichen das «brüderliche Mahl» feierten,
und über die Weihrauchwolken, die die über den Altären angebrachten

Inschriften in spanischer Sprache, «Bibel und Gewissen, Liebe

1 A.a.O., S.542.
2 Whittemore, a.a.O., S. 144.



— 67 —

und Freiheit», ziemlich stark verhüllten. Aber es wurde ihm
versichert, die unitarische Philosophie würde diese farbigen Zeremonien
schon noch durchdringen, und zufriedengesteUt berichtete er:
« Gründlicher als manche Kirche, die nie einen Altar baut oder eine
Kerze anzündet, hat die Unabhängige Kirche die älteren Lehren
abgelegt1.»

Bis 1940 leitete Aglipay seine Kirche als Obispo Maximo. Er und
ein wahrscheinlich kleiner Kreis von liberalen Avantgardisten führten

eine Kirche, die nicht aufhörte, Gotteshäuser auf den Titel der
Heiligen Dreieinigkeit oder der Unbefleckten Empfängnis zu weihen,
in denen in aller Stille die Sakramente im Namen des Vaters und des

Sohnes und des Heiligen Geistes gespendet wurden. Nein, Dr. Cornish,
der wohlwollende amerikanische Unitarier, konnte nicht wissen, dass

sein Gastgeber Gregorio Aglipay nicht für die Kirche sprechen
konnte, die er führte.

Immer wiederwird von Seiten der jetzigen philippinischen Kirche
behauptet, sei es in Veröffentlichungen, sei es in privater Korrespondenz,

nur eine kleine Minderheit sei bereit gewesen, Isabelo de los

Reyes und Aglipay theologisch zu folgen. Niemals hätten jedoch
deren Ideen die Kirche in ihrer Breite und das einfache Kirchenvolk
berührt. Wir haben keinen Grund, an diesen Behauptungen zu zweifeln.

Die alten Riten und Gebete übten ihren stillen und nachhaltigen
Einfluss auf die Gläubigen aus. Man ging zur Messe und verehrte die

Heiligen und empfing die heiligen Sakramente. Für die einfachen
Gemeindeglieder machte es eben keinen Unterschied, ob der Priester
die Messe auf Lateinisch nach dem Missale Romanum zelebrierte oder
auf Spanisch nach dem Oficio Divino oder nach Aglipays Formularen.
Sie, die einen der fünfundsiebzig Filipino-Dialekte sprachen, konnten
die liturgischen Gebete ohnehin nicht verstehen und beteten während
der Messe einfach ihren Rosenkranz.

Bei aller berechtigten Kritik an Aglipays theologischer Entwicklung

darfnicht übersehen werden, dass er bis an sein Ende der starke
und anerkannte Führer und Hirte seiner Kirche war. Ihm und seinem
Einfluss ist es grösstenteils zu danken, dass die Kirche den schweren
Schlag der Jahre 1906-1908 überstand, in denen sie durch
Gerichtsentscheid aller Eigentumsrechte an den Kirchen, KapeUen und
Pfarrhäusern verlustig ging, die wieder in römisch-katholischen Besitz
übergingen. Man ging mit unvermindertem Eifer daran, einfache Kir-

1 Zitiert bei Whittemore, S. 148.



— 68 —

chen und Kapellen zu bauen und liess sich nicht dadurch beirren, als
die Kirche der «armen Filipinos» angesehen zu werden. Aglipays
Führerschaft, seine Energie und sein Enthusiasmus sowie ein starkes
nationalistisches Element sorgten dafür, dass die Unabhängige
Kirche nicht unterging, auch dann nicht, als die römische Kirche
unter amerikanischem kirchlichem Einfluss viele der ursprünglich
schwerwiegenden Gravamina abstellte und mit neuer Vitalität an
die Arbeit ging.

Auf neuen Wegen

Von Anfang an gab es in der Unabhängigen Kirche neben der
immer liberaler werdenden Richtung unter Isabelo und Aglipay auch
ein konservatives Element. Der Sprecher des konservativen Flügels
war in den dreissiger Jahren der Bischof der Ilocos-Inseln, Servando
Castro. Aber erst nach Aglipays Tod bahnte sich eine Änderung des

Kurses an. Zum Nachfolger Aglipays wurde im Jahre 1940 Santiago
Fonacier gewählt, jedoch allgemeine Unzufriedenheit mit ihm führte
1946 zur Wahl Bischof Bayacas zum Obispo Maximo. Fonacier und
eine kleine Gruppe seiner Bannerträger weigerten sich, diese

Entscheidung anzuerkennen und begannen gerichtlich gegen die Mehrheit

der Kirche vorzugehen. Ursprünglich ging der Streit um die
Übertragung kirchlichen Eigentums auf den neugewählten Obersten
Bischof, aber dann bezog er sich auch auf lehrmässige Änderungen, die

Bayacas Nachfolger, Rischof Isabelo de los Reyes jr., einführte. Erst
1955 wurde der Streit durch den Entscheid des Obersten Gerichtes
der Philippinen beendet. Dieses entschied gegen die Fonacier- Gruppe,
die seither neben der Unabhängigen Kirche als kleine Sondergruppe
weiterbesteht.

Nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten die Philippinen die
Unabhängigkeit. Eine neue Epoche begann für den Staat, aber auch für
die Unabhängige Kirche, bei deren Trennung vom römischen Stuhl
die Parole «Eine unabhängige Kirche in den unabhängigen Philippinen»

eine grosse Rohe gespielt hatte. Im Oktober 1946 wurde der
schon erwähnte Bischof Isabelo de los Reyes zum Obispo Maximo
gewählt. Seitdem leitet er seine Kirche mit Geschick und kluger
Energie. Er ist der Sohn des einst führenden Laien der Unabhängigen
Kirche und Freundes von Aglipay, Isabelo de los Reyes sen. Bischof
de los Reyes wurde, wie eben erwähnt, von der Fonacier-Gruppe der
Vorwurf gemacht, er führe lehrmässige Änderungen ein. Dieser
Vorwurf ist insofern richtig, als unter ihm eine entschiedene Wendung



— 69 —

zum orthodoxen katholischen Christentum eingeleitet wurde. Der
Vorwurf von Neuerungen in der Lehre ist jedoch insofern hinfällig,
als Bischof de los Reyes mit Recht sagen konnte, er knüpfe am
ursprünglichen Erbe und an der Ausgangsposition seiner Kirche an.

Im August 1947 nahm die Generalversammlung der Kirche eine

Glaubenserklärung und eine Reihe von Religionsartikeln an, samt
einer kirchlichen Verfassung. Die Glaubenserklärung und die
Religionsartikel werden samt einer Stellungnahme dazu von Mgr. Dr.
Andreas Rinkel, dem Erzbischof von Utrecht, im Anschluss an diesen

Bericht abgedruckt.
In der Glaubenserklärung und den Religionsartikeln sagt die

Kirche entschieden den unitarisch-liberalen Irrwegen ab. In einem
Hirtenbrief, mit dem Glaubenserklärung und Religionsartikel
promulgiert wurden, wird feierlich erklärt : «Diese grundlegenden Punkte
unseres christlichen Glaubens sind von den obersten gesetzgebenden
Körperschaften unserer Kirche in völliger Übereinstimmung mit den
Vorschriften unserer kirchhchen Verfassung erlassen worden, und so

ist es Pflicht für alle Bischöfe, Priester und Laien unserer Kirche, an
die Gottheit unseres Herrn Jesus Christus und an alle anderen Artikel
des Apostolischen Glaubensbekenntnisses zu glauben1.» Die
Glaubenserklärung müssen alle Geistlichen vor ihrem Diözesanbischof
unterschreiben und alle Kommunikanten vor dem Altar beschwören.

Gleichzeitig wurden alle Beziehungen zu der Amerikanischen
Unitariervereinigung und zur Internationalen Vereinigung für Liberales
Christentum gelöst2. Auf diese Weise wurde mit dem neuen Weg
Ernst gemacht.

Die Verfassung kennt drei Organe kirchlicher Autorität : die
Generalversammlung (General Assembly), den obersten Bischofsrat
(Supreme Council of Bishops) und das Amt des Obersten Bischofs
(Supreme Bishop, Obispo Maximo)3. Die Generalversammlung wird
einberufen vom Obersten Bischof oder vom Präsidenten des Obersten
Bischofsrates. Zu ihr gehören aUe Bischöfe und je ein Priester und ein
Laie von jeder Diözese. Die Hauptbefugnisse der Generalversammlung

sind : den Obersten Bischof zu wählen, Änderungen der Verfas-

1 «The Faith and Order...» (s.o.), S.8.
2 So Bischof de los Reyes in einem Brief an Herrn Wolfg. Krahl (AKID-

Redakteur) vom 13. Mai 1959.
3 Die Verfassung (Constitution) ist in englischer Sprache abgedruckt in

«The Faith and Order...» (s.o.), S.21 ff. Seit 1947 traten verschiedene
Änderungen in der Verfassung in Kraft.



— 70 —

sung und der Religionsartikel zuzustimmen und nach den Empfehlungen

des Obersten Bischofsrates im Falle von Beschuldigungen
gegen den Obersten Bischof zu handeln.

Der Oberste Bischofsrat besteht aus allen Bischöfen. Der Oberste
Bischof ist nicht sein Vorsitzender, sondern der Rat hat einen eigenen,
aus seiner Mitte erwählten Präsidenten. Der Oberste Bischofsrat hat
weitgehende Vollmachten : er kann Änderungen an der Verfassung
der Generalversammlung zur Ratifikation vorlegen, Änderungen der

Religionsartikel, die von der Generalversammlung vorgeschlagen
werden, ratifizieren, die Lehren der Kirche definieren, die liturgischen
Bücher vorschreiben, ein Budget für Entschädigungen der Würdenträger

und allgemeinkirchliche Ausgaben billigen. Der Rat ist das

kirchliche Gericht, das für Verfahren gegen Bischöfe zuständig ist.
Der Oberste Bisehof betraut Bischöfe mit der Wahrnehmung besonderer

Aufgaben, z.B. als Generalsekretär, Kirchlicher Richter usw.
zu amtieren.

Der Oberste Bischofwird alle vier Jahre zu seinem Amt gewählt.
Wiederwahl ist in jedem Fall zulässig. Der gegenwärtig amtierende
Oberste Bischof ist ununterbrochen seit 1946 im Amt. Er ist das geistliche

Oberhaupt und der offizielle Repräsentant der Kirche. Er
verwaltet das kirchliche Eigentum. Unter seiner Aufsicht verwalten die
Bischöfe ihre Diözesen. Nur mit seiner Zustimmung kann ein
Beschluss des Obersten Bischofsrates gegen einen Bischof in Kraft
treten.

Der Bericht der anglikanischen Kommission zur Prüfung von
Faith and Order der philippinischen Kirche stellt mit Befriedigung
fest : «Vom Obigen wird klar, dass die dem Episkopat eigenen
Funktionen durch die Verfassung und Kanones der Kirche hinreichend
gesichert sind1.»

Die Generalversammlung vom August 1947, die so etwas wie ein
zweites Pfingsten für die Kirche der Filipinos bedeutet haben muss,
fasste noch einen wichtigen Beschluss, nämlich «die Bischöfliche
Kirche der Vereinigten Staaten von Amerika, einen Zweig der
anglikanischen Kirchengemeinschaft, um die Gabe der apostolischen
Sukzession für unseren Episkopat zu bitten »2. Endlich, nach vierzig nicht
leichten Jahren, hielt die Kirche die Zeit für gekommen, ihr Amt in
katholischem Sinn in Ordnung zu bringen. Verhandlungen mit
Bischof Binsted waren dieser offiziellen Bitte vorausgegangen. Bischof

1 «The Faith and Order...» (s.o.), S. 12.
2 «The Faith and Order...» (s.o.), S.8.



— 71 —

Binsted war der Bisehof der Philippinischen Bischöflichen Kirche,
des Missionsdistrikts der Bischöflichen Kirche Amerikas auf den

Philippinen. Seit Bischof Brents Tagen war dort vieles anders
geworden

Im September 1947 legte Bischof Binsted das Gesuch dem Haus
der Bischöfe der Amerikanischen Kirche vor, wo man sich bereit fand,
der Bitte der Philippinischen Unabhängigen Kirche nachzukommen.
Der 7. April 1948 war ein grosser Tag im Leben der Unabhängigen
Kirche. An diesem Tag empfingen drei Bisehöfe dieser Kirche die
Bischofsweihe in der Pro-Kathedrale des heiligen Lukas in Manila.
Der Konsekrator war Dr. Norman Binsted, der Bischof des
Missionsdistriktes der Philippinen, als Mitkonsekratoren fungierten Dr.
Robert Franklin Willner, Weihbischof auf den Philippinen, und Dr.
Harry S.Kennedy, Bischof des Missionsdistriktes von Honolulu. Die
conseerandi waren : Monsignore Isabelo de los Reyes jr., Obispo Maximo

und Bischofvon Manila und Quezon, Monsignore Manuel N. Agui-
lar, Bischofvon Laguna, und Monsignore Gerardo M. Bayaca, Bischof
von Tariao und Zambales. Die Konsekration erfolgte nach dem
Ordinale des amerikanischen Book of Common Prayer.

Die drei so konsekrierten Bischöfe gaben den Episkopat in
apostolischer Sukzession ihrerseits an ihre Mitbischöfe weiter, die dann
alle Geistlichen in ihren Diözesen reordinierten. In einem Statement
zur Weihe der drei philippinischen Bischöfe durch Bischof Binsted
heisst es: «Während die Iglesia Filipina Independiente immer ihre
Unabhängigkeit wertschätzen und aufrechterhalten wird und stolz
auf den Ruf ihres Volkes ist, die Grundlagen nationaler sowohl wie
kirchlicher Unabhängigkeit gelegt zu haben, freut sie sich, dass in
diesem Weihegottesdienst die Gültigkeit ihres Amtes gesichert und
eine sehr enge Zusammenarbeit mit der Bischöflichen Kirche möglich

gemacht wird. Es steht zu erwarten, dass in der Zukunft durch
Massnahmen der beiden Kirchen ein Konkordat zur Autorisierung
der Interkommunion zwischen ihnen abgeschlossen werden kann1.»
Damit war das nächste Ziel bereits deutlich ins Auge gefasst worden :

der Abschluss eines Interkommunionsabkommens zwischen der
Bischöflichen Kirche und der Iglesia Filipina Independiente.

In den nächsten zehn Jahren erwuchsen zwischen beiden
Kirchen enge Bande der Freundschaft und praktischer Zusammenarbeit.
Sehr wichtig für die Zukunft der Unabhängigen Kirche wurde das

1 Abgedruckt in einem vom «Church of England Council on Foreign
Relations» zusammengestellten Manuskript; Dokument 3.



— 72 —

Abkommen, auf Grund dessen ihre Priesteramtskandidaten zusammen

mit denen der Philippinischen Bischöflichen Kirche im
anglikanischen St. Andreasseminar1 in Manila ausgebildet werden. So ist
der Unabhängigen Kirche in der letzten Dekade ein junger Klerus
geschenkt worden, der eine gesunde und geordnete Ausbildung
gemessen konnte und in der Lage ist, die Kirche in die Zukunft zu führen.

Man sagt, dass in den Pfarreien, die von ehemaligen Alumnen des

St. Andreasseminars geleitet werden, ein Auftrieb und neuer Impetus
unverkennbar ist. Unter Bischof de los Reyes' zielbewusster Leitung
strebte die Unabhängige Kirche einem Interkommunionskonkordat
mit der Bisehöflichen Kirche entgegen. Auf der Lambeth-Konferenz
von 1958 gab Bischof Binsted einen ausführlichen Bericht über die
Geschichte und den jetzigen Stand der Dinge in der Unabhängigen
Kirche. Die Väter von Lambeth fassten darauf folgende Entschlies-

sung : « Die Konferenz drückt ihre Freude aus über das kräftige Wachstum

der Philippinischen Unabhängigen Kirche und heisst die
Fortschritte willkommen, die in den Beziehungen dieser Kirche und der
Protestantisch-Bischöflichen Kirche in den Vereinigten Staaten von
Amerika seit der Weihe von drei Bischöfen der Philippinischen
Unabhängigen Kirche durch Bischöfe der Protestantisch-Bischöfhohen
Kirche in den Vereinigten Staaten von Amerika im Jahre 1948
gemacht worden sind2. »

Am 7.Mai 1960fassteder Oberste Bischofsrat der Philippinischen
Kirche den Beschluss, die Bischöfliche Kirche von Amerika um die
Aufnahme voller kirchlicher Gemeinschaft zu bitten, und zwar auf
der Grundlage des Bonner Abkommens vom Jahre 1931 Der Oberste
Bischofsrat stellte fest : «Da wir glauben, dass eine mehr formelle
Beziehung zwischen den beiden Kirchen für das Leben jeder Kirche und
für die ganze christliche Sache auf den Philippinen förderlich wäre,
sei daher der Beschluss gefasst, der Oberste Bisehofsrat der Iglesia
Filipina Independiente möge vorschlagen, dass eine Beziehung voller
kirchlicher Gemeinschaft (full communion) zwischen den beiden
Kirchen hergestellt wird und möge die folgende Feststellung billigen, die
auf dem Bonner Abkommen zwischen den altkatholischen Kirchen
und den Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft als eine

Definition dieser Beziehung basiert, und möge der Herstellung voller
kirchlicher Gemeinschaft auf dieser Gundlage zustimmen :

1 Dieses Seminar gilt als eine der besten nichtrömischen theologischen
Schulen in Ostasien.

2 Lambeth Conference, 1958 (Resolution 53).



— 73 —

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und
Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitglie¬
dern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Volle kirchliche Gemeinschaft (im englischen Text «fuU
communion») verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern
schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche

des christlichen Glaubens fest1.»

Dieser Beschluss des Obersten Bischofsrates wurde nach
Zustimmung durch die Generalversammlung dem Präsidierenden
Bischof der amerikanischen bischöflichen Kirche zugestellt. Das Haus
der Bischöfe der Protestantisch-Bischöflichen Kirche stellte sich im
November 1960 positiv zu diesem Gesuch, ebenso die Synode der
Philippinischen Bischöflichen Kirche im Jahre 1961. Die General
Convention (die alle drei Jahre tagende Generalsynode der Bischöflichen

Kirche in USA) stimmte im Jahre 1961 in einer Resolution
dem Abschluss eines Konkordates zur Herstellung voller kirchlicher
Gemeinschaft mit der Iglesia Filipina Independiente zu. Der
Beschluss lautet: «Da die Glaubenserklärung, die Religionsartikel, die
Verfassung, die Kanones und andere offizielle Formulare der Iglesia
Filipina Independiente Prinzipien des Glaubens und der Kirchenordnung,

der Disziplin und des Gottesdienstes verkörpern und
festhalten, die sie als wahren Teil der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche ausweisen, sei daher der Beschluss gefasst,
dass die Protestantisch-Bischöfliche Kirche der Herstellung einer
Beziehung voller kirchlicher Gemeinschaft mit der Iglesia Filipina
Independiente zustimmt, auf der Grundlage der Annahme des

folgenden Konkordates : » (hier folgt der Text des Bonner Abkommens
mit der einzigen Änderung in Paragraph drei, wo es statt «intercommunion»

«full communion» heisst)2.
Seit 1961 hat die philippinische Kirche eine Reihe anderer,

gleichlautender Konkordate mit verschiedenen anglikanischen
Kirchen abschliessen können, nämlich mit der Nippon Sei Ko Kai
(Japan, 1962), mit der Kirche von Uganda, Ruanda und Burundi (1962),

1 Dieser Beschluss ist abgedruckt im Manuskript des C. of E. Council on
Foreign Relations (s.o.); Dokument 7.

2 So im Manuskript des C. of E. Council... (s.o.), Dokument 7.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2,1964 6



— 74 —

mit den Kirchen in Westindien (1962) und Zentralafrika (1962), mit
der Anglikanischen Kirche in Kanada (1962) und mit der Kirche von
Indien, Pakistan, Burma und Ceylon (1963). Im Oktober 1963 folgte
das Abkommen mit der Kirche von England1. Als erste nichtanglikanische

Kirche besehloss die Lusitanisch-Katholische Kirche von
Portugal, mit der philippinischen Kirche in volle kirchliche Gemeinschaft

zu treten2.
Die praktischen Amerikaner vergassen nicht, Vorsorge zu

tragen, dass die Beziehung von «Full Communion» nicht eine theoretische
Angelegenheit bleibt. Sind sie doch auf den Philippinen die unmittelbaren

anglikanischen Nachbarn der Unabhängigen Kirche Es wurde
ein Joint Advisory Council gebildet, dem Vertreter beider Kirchen
sowie der Executive Officer der Anglikanischen Kirohengemeinschaft
angehören. Das Advisory Council hat verschiedene Projekte
ausgearbeitet, die im Interesse beider Kirchen durchgeführt werden
sollen. Es geht vor allem um die Schaffung höherer Schulen und
besserer Ausbildungsmöglichkeiten für die jungen Glieder der
Unabhängigen Kirche. In Manila besteht ein gemeinsames Studentenzentrum

beider Kirchen mit je einem Kaplan der Bischöflichen und
der Unabhängigen Kirche. Verschiedenen Pfarreien wird finanzielle
Hilfe gewährt, um sie zu ermutigen, den Schritt vom Stolgebühren-
system zum Aufbringen finanzieller Mittel durch ein Programm
«christlicher Haushalterschaft» zu tun. Andere Projekte wollen
christliches Unterrichtsmaterial bereitstehen. Ein grosses Anliegen
ist die Schaffung einer eigenen kirchlichen Druckerei. Es ist klar, dass

die Unabhängige Kirche, zu der vor allem die unbemittelten
Volksschichten gehören, von sich aus die zu diesen und ähnlichen Projekten
nötigen Mittel nicht aufbringen könnte. Hier zeitigt die neue
Beziehung voller Gemeinschaft im Glauben und in den Sakramenten
mit der Philippinischen Bischöflichen Kirche, hinter der ja als
Mutterkirche die grosse und begüterte amerikanische Bischöfliche Kirche
steht, für die Unabhängige Kirche auch in der Praxis ihre Früchte.
Sie wird mit neuem Mut und neuer Zielstrebigkeit an die ihr gestellten
Aufgaben gehen können 3.

1961 gab die Unabhängige Kirche das Rituale und das Messbuch

neu heraus. Der Verfasser dieses Berichtes konnte im Sommer 1963

!IKZ 1963, 4.Heft, S.246.
2 AKID, Nr. 74 vom 15. Januar 1964, S.624.
3 Zu diesen Angaben siehe den Artikel von C.P.Morehouse, «New Horizons

in the Philippines», in «Anglican World», Pfingsten 1963, Nr.3, S.21 ff.



— 75 —

das Filipino-Missale im St. Augustine's College, Canterbury,
einsehen. Es folgt im liturgischen Bau des Kirchenjahres der römischen
Überlieferung. In den Kirehengebeten für die Heiligenfeste hat man
sich weitgehend auf das amerikanische Prayer Book gestützt. Die
Messe zeigt die Struktur der im Abendland üblichen Form, wie sie

auch in unseren Kirchen bekannt ist. Der Kanon ist jedoch nicht der
römische, sondern zeigt starke Anlehnungen an den Kanon des

Prayer Book der amerikanischen Bischöflichen Kirche. Das Mess-

antiphonar ist im Gegensatz zur anglikanischen Überlieferung
beibehalten worden. Bisher scheinen die beiden liturgischen Bücher nur
in englisch publiziert zu sein, aber der normale Sonntagsgottesdienst
in den Pfarreien ist ein gesungenes Amt in der Volkssprache, d. h. in
einer der vier Hauptsprachen unter den fünfundsiebzig Filipino-Dialekten.

In den äusseren Formen und der Volksfrömmigkeit scheint
sich die Unabhängige Kirche noch wenig vom römischen Katholizismus

spanischer Prägung, wie sie ihn als Erbe übernommen hat,
emanzipiert zu haben, was wiederum zeigt, wie sehr sich Aglipay und seine
Freunde über die wirkliche innere Haltung ihrer Gemeinden
getäuscht haben müssen, wenn sie der Meinung waren, ein liberales
Unitariertum könne mit katholischen Frömmigkeitsäusserungen
Hand in Hand gehen Für die aus dem St. Andreasseminar kommenden

jungen Geistlichen bietet sich in den Gemeinden eine grosse
Möglichkeit, im Sinne der liturgischen Bewegung für eine Erneuerung des

Gottesdienstes zu arbeiten1.

Das Konkordat über den Abschluss von «Full Communion»
bedeutet, dass die Unabhängige Kirche der Filipinos und die
(anglikanische) Philippinische Bischöfliche Kirche im gleichen Land
nebeneinander arbeiten.

Die Bischöfliche Kirche hat 47 000 Mitglieder, einen amerikanischen

und zwei Filipino-Bischöfe und 70 Priester, von denen 40

Filipinos sind. Die Mitglieder der Bischöflichen Kirche finden sich vor
allem unter den Igorots in Nord-Luzon, den Ilocanos von Mindanao,
den Chinesen und Filipinos in Manila und den Amerikanern und
Engländern in den grösseren Städten2.

Die Unabhängige Philippinische Kirche ist die grössere: Die
Zahl ihrer Mitglieder wird zwischen zwei und zweieinhalb Millionen

1 «The Faith and Order...», S. 12.
2 «Anglican World», Pfingsten 1963, Nr. 3, S.26.



— 76 —

geschätzt1. Sie hat 31 Diözesen, 39 Bischöfe, 580 Gemeinden und
425 Priester2.

Diese Zahlen sind auf dem Hintergrund der Gesamtbevölkerungsziffer

der Philippinen zu sehen. Diese beträgt etwa 27 MiUionen,
von denen 22 Millionen römisch-katholisch sind. Eine halbe Million
Füipinos gehört anderen christlichen Kirchen an, und etwa 800 000
sind Moslems. Es bleibt eine stattliche Zahl von Bewohnern übrig,
die noch keiner christlichen Kirche angehören und ein weites
Missionsfeld bilden. Die meisten geographischen Gebiete, in denen die
beiden Schwesterkirchen arbeiten, überschneiden sich nicht. Aber es

gibt Gebiete, in denen keine der beiden Kirchen vertreten ist und wo
man bereits gemeinsame missionarische Unternehmungen begonnen
hat3.

So steht sich für die beiden nun eng verbundenen Schwesterkirchen

die Lage dar. Sie ist voller Möglichkeiten und besonders ver-
heissungsvoll in dem einzigen ostasiatischen Land, das sich als

überwiegend christlich bezeichnen darf. Möge die Philippinische
Unabhängige Kirche gestärkt und voller Tatkraft auch in Zukunft die
Aufgaben erfüllen, die ihr der Herr aller Geschichte gestellt hat.

Anhang

Glaubenserklärung und Religionsartikel
der Philippinischen Unabhängigen Kirche

Wir Bischöfe, Priester und Laien, Delegierte an der Generalversammlung
der Philippinischen Unabhängigen Kirche (Iglesia Filipina Independiente),
gehalten in der Stadt Manila am fünften Tag des August, A.D. 1947, wiederholen

unseren Glauben und bekennen öffentlich:
Wir glauben an

1. Die Heilige Dreieinigkeit :

Einen wahren und lebendigen Gott, von unendlicher Macht, Weisheit

und Güte, den Schöpfer und Erhalter aller sichtbaren und unsichtbaren

Dinge. Und dass in der Einheit dieser Gottheit drei Personen sind,
eines Wesens, einer Macht und Ewigkeit - der Vater, der von niemandem
gemacht ist, weder erschaffen noch gezeugt : der Sohn, der aus dem Vater
allein ist, weder gemacht noch erschaffen, sondern gezeugt ; der Heilige
Geist, der aus dem Vater und dem Sohn ist, weder gemacht, noch
erschaffen, noch erzeugt, sondern hervorgehend.

1 «The Faith and Order...» (s.o.), S.6.
2 AKID, Nr. 66 vom 1. September 1963, S. 570, Die Unabhängige Küche

ist die zweitgrösste des Landes.
3 «Anglican World», Pfingsten 1963, Nr. 3, S. 26.



— 77 —

2. Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes:
Jesus Christus, der eingeborene Sohn Gottes, die zweite Person der

Dreieinigkeit, wahrer und ewiger Gott, eines Wesens mit dem Vater,
nahm Menschennatur an im Leibe der Heiligen Jungfrau, nachdem sie
vom Heiligen Geist empfangen hatte. Er litt unter Pontius Pilatus, wurde
gekreuzigt, starb und wurde begraben. Er stieg hinab in die Hölle. Am
dritten Tage stand er wieder auf von den Toten, fuhr auf in den Himmel
und sitzt zur rechten Hand Gottes des allmächtigen Vaters, von dannen
er kommen wüd, zu richten die Lebenden und die Toten.

3. Den Heiligen Geist:
Den Heiligen Geist, den Herrn und Lebensspender, der vom Vater

und vom Sohne ausgeht, den wir mit dem Vater und dem Sohne gemeinsam

verehren und verherrlichen.
4. Eine Katholische und Apostolische Kirche :

Die Heilige, Katholische und Apostolische Küche, die der Leib
Christi ist, von Christus gestiftet für die Erlösung und Heiligung der
Menschheit, und welcher Kirche er Macht und Autorität gab, sein
Evangelium unter der Leitung seines Heiligen Geistes der ganzen Welt zu
verkündigen.

Wir halten fest an folgenden Religionsartikeln, die von dieser Kirche
gelehrt werden :

1. Das Heil:
Das Heil ist nur zu erlangen durch einen lebendigen Glauben an

Jesus Christus, den Sohn Gottes, als Herrn und Heiland. Dieser Glaube
muss sich in guten Werken erweisen.

2. Die Heilige Schrift:
Die Heilige Schrift enthält alles, was zum Heil notwendig ist, und

nichts soll zu glauben gefordert werden, was aus ihr nicht bewiesen werden

kann.
3. Die Glaubensbekenntnisse:

Die Artikel des christlichen Glaubens, wie sie in den alten
Glaubensbekenntnissen, nämlich im Apostolischen und im Nizänischen Bekenntnis

enthalten sind, sollen von dieser Kirche gelehrt und von den Gläubigen

angenommen werden.
4. Die Sakramente :

Die Sakramente sind äussere und sichtbare Zeichen unseres Glaubens

und Mittel, wodurch Gott seinen gnädigen Willen uns gegenüber
manifestiert und uns Gnade mitteilt.

Zwei Sakramente, die Taufe und die Heilige Kommunion, gewöhnlich

genannt die Messe, von Christus selbst eingesetzt, werden als
allgemein zum Heile nötig erachtet.

Die Taufe ist nötig zum Heil. Sie deutet die Gnade an und teilt sie
mit, sie reinigt sowohl von der Erbsünde als auch von den vorherbegangenen

Tatsünden, sie macht uns zu Kindern Gottes und zu Erben des ewigen

Lebens. Sie bewükt unseren Eintritt in die Kirche Gottes. Gespendet
wüd sie mit Wasser im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.

Durch die Firmung werden unter Handauf legung des Bischofs,
Salbung und Gebet getaufte Christen durch die Gaben des Heiligen Geistes
gestärkt und im Glauben befestigt.

Die Busse ist das Bekenntnis der Sünden, wie es von Jesus Christus
angeordnet wurde.



— 78 —

Die heilige Eucharistie, das Sakrament des Leibes und Blutes
Christi, wüd von den Gläubigen genossen und empfangen zur Stärkung
und Erfrischung von Leib und Seele.

In der heiligen Ölung wird der Kranke, besonders in Todesgefahr,
unter Gebet mit Öl gesalbt. Er empfängt, wenn nötig, Vergebung der
Sünden, Stärkung für seine Seele und, so Gott will, Wiederherstellung
seiner Gesundheit.

Die heiligen Weihen (Holy Orders) sind ein Sakrament, wodurch
Bischöfe, Priester und Diakone geweiht werden und Vollmacht und Autorität

empfangen, ihre heiligen Aufgaben zu erfüllen.
Die heilige Ehe ist ein Sakrament, in dem Mann und Frau sich zum

heiligen Ehestand verbinden.
5. Die heilige Eucharistie :

Die heilige Eucharistie, gewöhnlich genannt die Messe, ist der
zentrale Akt christlichen Gottesdienstes. Sie ist das Sakrament unserer
durch Christi Tod gewirkten Erlösung. Diejenigen, die daran teilnehmen,
empfangen den Leib und das Blut Christi. Alle, die die Absicht haben,
an der Kommunion teilzunehmen, sollten sich ernstlich prüfen und
erforschen, bevor sie es wagen, von diesem Brot zu essen und aus diesem
Kelch zu trinken. Denn so gross der Segen ist, wenn ein Mensch mit wahrhaft

bussfertigem Herzen und lebendigem Glauben dieses heilige Sakrament

empfängt, so gross ist auch die Gefahr, wenn er dasselbe unwürdig
empfängt.

Die Messe soll in der offiziellen Sprache der Kirche gelesen werden,
auf solche Weise, dass sie von den Gottesdienstbesuchern gehört werden
kann.

Die autorisierte Ordnung für die Zelebration der Messe ist diejenige,
wie sie sich in dem von dieser Küche angenommenen Gebetbuch findet.

6. Das geistliche Amt:
Von apostolischen Zeiten an gibt es drei Weihegrade (orders) von

Amtsträgern in der Kirche Gottes : Bischöfe, Priester und Diakone. Diese
Weihegrade sollen in dieser Kirche in ehrfürchtiger Weise wertgeschätzt
und fortgesetzt werden. Niemand darf als rechtmässiger Bischof, Priester
oder Diakon in dieser Kirche angenommen werden oder Erlaubnis
empfangen, irgendwelche Funktionen, die zu diesen Weihegraden gehören,
auszuüben, er sei denn berufen, erprobt, geprüft und dazu zugelassen
nach den Kanones dieser Kirche und in Übereinstimmung mit der von
dieser Kirche vorgeschriebenen Ordnung für die Weihe von Bischöfen,
Priestern und Diakonen oder er habe bereits eine bischöflich übertragene
Konsekration oder Ordination empfangen.

7. Vom Zölibat des Klerus :

Gottes Gesetz gebietet Bischöfen, Priestern und Diakonen weder
zu heüaten noch sich der Ehe zu enthalten. Daher ist es ihnen erlaubt,
nach eigener Entscheidung zu heiraten, wenn ihnen dies nach ihrem Urteil

zu einem Gott wohlgefälligeren Wandel verhüft.
8. Küchengebäude:

Küchen für die Verehrung Gottes sollen errichtet und jedem
unheiligen, weltlichen und gewöhnlichen Gebrauch entzogen werden, damit
die Menschen die Majestät Gottes verehren und in Seinem Dienst grössere
Andacht und Demut erzeigen mögen.

9. Der Altar:
Der Altar ist der heüigste Teil der Kirche, weil Jesus dort

sakramental gegenwärtig ist. Er symbolisiert den Kalvarienberg, und falls man



— 79 —

Bilder von Heiligen zu seinem Schmuck verwendet, soll man Sorge
tragen, dass solche Ornamente die Aufmerksamkeit der Gottesdienstbesucher

nicht von der Person Jesu Christi ablenken.
10. Gottesdienst, Riten und Zeremonien :

Im öffentlichen Gottesdienst sollen nur solche Gottesdienstordnungen
benutzt werden, die von dieser Küche autorisiert worden sind. Es ist

jedoch vorgesehen, dass der Diözesanbischof oder der Oberste Bischofsrat

Gottesdienstordnungen für besondere Gelegenheiten autorisieren
darf.

11. Die gottesdienstliche Sprache:
Alle Gottesdienste sollen in der offiziellen Sprache der Kirche

gehalten werden oder in irgendeiner anderen Sprache, die der Oberste
Bischofsrat vorschreiben kann.

12. Reinheit der Lebensführung:
Heiligkeit, Selbstlosigkeit, Gehorsam gegen Gottes Gebote, Eifer

für seine Ehre und Herrlichkeit sind für den Klerus und die Laien glei-
chermassen Verpflichtend. Alle sollten daher in einer sauberen und
disziplinierten Lebensführung unterwiesen werden, wobei Gebet, Studium
und die Übung sittlicher Disziplin nicht zu vernachlässigen sind.

13. Wissenschaft:
Alle Wahrheit ist von Gott; daher sollte die Kirche ein gesundes

Wissen und gute Gelehrsamkeit fördern. Keine Bücher, ausser solchen,
welche den guten Sitten schaden, sind zu verbieten.

14. Die Heilige Jungfrau:
Die Jungfrau Maria wurde von Gott erwählt, die Mutter Jesu

Christi zu sein. Da Jesus Christus wahrer Gott und Maria die Mutter Jesu
Christi ist, ist sie die Mutter Gottes nach seiner menschlichen Herkunft.
Sie, die Gottgeehrte, ist vor allem zu verehren.

15. Die Heiligen:
Menschen, die allgemein anerkannt sind für ihr heiliges Leben, ihre

Treue und ihren Mut, besonders die Heilige Jungfrau und die Heiligen
des Neuen Testamentes, sollen in ehrfürchtigem Gedächtnis gehalten
werden. Die Verehrung der Heiligen widerstreitet nicht Gottes Geboten,
wie sie in der Schrift geoffenbart sind. Aber ihre Vergöttlichung wird von
der Kirche als monströse Lästerung verurteilt. Die Verehrung der
Heiligen darf nicht die Pflicht der Gläubigen verdunkeln, direkten Zugang
zu Gott durch Jesus Christus zu suchen. Die Ehre, die den Heiligen
erwiesen wüd, darf in keiner Weise von der den drei Personen der Heiligen
Dreieinigkeit zukommenden Ehre ablenken.

16. Wunder:
Die Heilige Schrift lehrt uns, dass Ereignisse in der natürlichen

Welt, aber ausserhalb ihrer festgelegten Ordnung stattfinden, die nur
durch das Eingreifen der göttlichen Macht möglich sind, wie die
Menschwerdung Jesu Christi. Sogenannte Wunder, die nicht auf gut belegten
Tatsachen, sondern nur auf phantastischen Gerüchten beruhen, werden
abgewiesen. Glaube an nicht belegte Wunder führt zu heidnischem
Fanatismus und ist zu verurteilen, weil er den wahren Glauben zerstört.

17. Die Haltung gegenüber der römischen Kirche :

Als diese (seil, die Philippinische - der Übersetzer) Küche sich von
der römisch-katholischen Kirche trennte, verwarf sie die Autorität des
Papstes und solche Lehren, Gebräuche und Übungen, die mit dem Worte
Gottes, gesunder Gelehrsamkeit und einem guten Gewissen unvereinbar
waren. Sie hatte nicht die Absicht, von der katholischen Lehre, Praxis



— 80 —

und Disziplin, wie sie von den Konzilien der ungeteilten Küche bezeugt
werden, abzuweichen. Tatsächliche Abweichungen beruhten auf den
Erfordernissen der Zeit und sollen durch offizielle Massnahmen richtiggestellt

werden, wie die Gelegenheit es zulässt, damit diese Küche in den
Strom des historischen Christentums gebracht und allgemein als ein
wahrer Zweig der katholischen Kirche anerkannt werden kann.

18. Die Haltung gegenüber anderen Kirchen:
Es ist Gelegenheit zu engerer Zusammenarbeit mit anderen Zweigen

der katholischen Kirche zu suchen, und freundschaftliche Beziehungen

sind mit allen zu pflegen, die Jesus Christus als Herrn und Heiland
anerkennen.

19. Kirche und Staat:
Diese Kirche ist politisch unabhängig vom Staat und der Staat von

der Kirche. Die Kirche verbindet sich nicht mit einer besonderen
politischen Richtung oder irgendeiner politischen Partei. Ihre Mitglieder sind
politisch frei und sind aufgerufen, vorbildliche Bürger zu sein und ihren
Einfluss zum Gedeihen und zur Wohlfahrt des Staates zu gebrauchen.

20. Die Lehre und Verfassung der Kirche und die Fundamentalepisteln :

Die Lehre und Verfassung der Philippinischen Unabhängigen
Küche, die am 28. Oktober 1903 angenommen und später abgeändert
wurden, und die Fundamentalepisteln der Philippinischen Unabhängigen

Kirche sollen fortan weder für den Klerus noch für die Laien dieser
Küche in Sachen des Glaubens, der Zucht oder der Verfassung als
bindend angesehen werden, wo sie sich substantiell von der Glaubenserklärung

oder den Religionsartikeln unterscheiden, die hier dargeboten werden.

Sie sind als historische Dokumente zu bewerten, die von den Gründern

dieser Kirche veröffentlicht wurden, als sie versuchten, den
katholischen Glauben in einer dem Volke verständlichen Form darzulegen.
Unter der Inspüation des Heiligen Geistes hat die Kirche danach gestrebt,
solche Meinungs- und Lehrirrtümer auszumerzen, die sich in der
Vergangenheit in ihr Leben und ihre offiziellen Dokumente eingeschlichen
hatten.

21. Zusätze, Abänderungen, Widerruf:
Die Glaubenserklärung darf nicht abgeändert oder widerrufen werden.

Die Religionsartikel jedoch dürfen abgeändert, widerrufen oder
erweitert werden, und zwar durch eine absolute Mehrheit der stimmberechtigten

Delegierten der Generalversammlung. Ein solcher Beschluss
bedarf der Ratifikation durch den Obersten Bischofsrat und der
Gutheissung durch den Primas-Bischof, bevor er für die Kirche bindend wird.

Dieses bezeugend geben wir unsere Unterschriften am 5. August 1947:
(hier folgen 47 Unterschriften von Bischöfen, Priestern und Laiendelegierten
der Generalversammlung der Kirche - der Übersetzer).

Zur Glaubenserklärung und den Religionsartikeln nahm die vom
Erzbischof von Canterbury zur Prüfung von Faith and Order der
Philippinischen Unabhängigen Kirche eingesetzte Kommission wie
folgt Stellung:

«Es ist deutheh, dass wir an mehreren Stehen eher kurze
Bemerkungen oder Überschriften finden als ausgearbeitete Definitionen
und dass es Abschnitte gibt, in denen ein englischer Theologe sich



— 81 —

unterschiedhch ausdrücken würde, dennoch finden sich einige
Ähnlichkeiten mit anglikanischen Formularen. Wir möchten auf die
Orthodoxie der Feststellungen über die Trinität und die Inkarnation
hinweisen, auf den Artikel über die Suffizienz der Heiligen Schrift,
auf die Annahme des Nizänischen und Apostolischen
Glaubensbekenntnisses, auf die Lehre, dass die Taufe und das heilige Abendmahl

zwei von Christus selbst eingesetzte Sakramente sind und als

allgemein für das Heil notwendig angesehen werden, und auf die
Feststellung über das geistliche Amt, die in ihrer Substanz der Vorrede
zum englischen Weiheformular ähnlich ist. Im ganzen genommen
geben diese beiden Dokumente (seil, die Glaubenserklärung und die

Religionsartikel, d. V.) ein Festhalten am Glauben und der Ordnung
der Einen Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche wieder,
was eine ausreichende Basis für die Empfehlung voller kirchlicher
Gemeinschaft ist1. »

Von Interesse ist sicherlich eine Stellungnahme zu den gleichen
Dokumenten, die Herr Erzbisehof Dr. Andreas Rinkel in seinem und
Herrn Bischof Dr. Urs Kürys Namen unter dem 19. Juni 1963 der

vom Erzbischof von Canterbury eingesetzten Kommission hat
zukommen lassen2.

Mgr. Rinkel führt darin aus :

« 1. Die Geschichte der Ph. I. C. C.3 wird in den Dokumenten 4 und 8

dargeboten. Dokument 4, eine Rede des Obispo Maximo, gibt
eine optimistischere Anschauung wieder als Dokument 8, das

ein exakterer und genauerer Artikel von W.H.Scott in ,The
East and West Review' ist.

2. Die Glaubenserklärung (Dok. 1) ist gesund katholisch. Wir stel¬

len fest, dass die ,Tradition' nicht hinreichend erwähnt ist und
dass zu wenig Nachdruck der Tatsache gegeben worden ist, dass

die Ph.I.C.C. sich bemüht, auf die Kirche des ersten Jahrtausends

und der grossen Ökumenischen Konzile zurückzugehen
und dass sie die direkte und rechtmässige Fortsetzung der Alten
Kirche sein will. Wir haben den Eindruck, dass diese Unterlassung

auf einer gewissen wissenschaftlichen Unkenntnis beruht,
weil sonst alle Glaubenselemente der ungeteilten Kirche erwähnt

1 «The Faith and Order...» (s.o.), S.U.
2 Eine Kopie dieses in englischer Sprache abgefassten Briefes wurde mir

freundlichst von Mgr. Küry zur Verfügung gestellt.
3 Ph.I.C.C. Philippine Independent Catholic Church.



— 82 —

sind und Artikel 17 genau feststeht, wo und wie die Ph.I.C.C.
zu stehen wünscht.

3. Es wäre besser gewesen, wenn die ,Filioque'-Klausel (Art. 1

und 3) ausgelassen und das Bekenntnis selbst mit den Worten der

ursprünglichen Glaubensbekenntnisse identifiziert worden wäre.
4. Wenn man das Sakrament der Busse ein ,Bekenntnis der Sünden'

nennt, so ist das nicht genau eine richtige Interpretation des

Sakramentes der ,metanoia' oder der ,reeonciliatio', da das
Sündenbekenntnis nur ein Teil der Handlung ist.

5. (Enthält nur einen Hinweis auf eine sprachliche Formulierung.)
6. Aus historischen Darstellungen erhalten wir den Eindruck, dass

die Ph.I.C.C. in ihrer liturgischen Praxis und Disziphn noch
ziemlich ^römisch' ist, während sie gleichzeitig theoretisch, nach
ihrem Bekenntnis und Ideal, gut katholisch ist.

7. Wir glauben, dass es nichts Schwerwiegendes gibt, was die
Kirche von England daran hindern könnte, die Ph.I.C.C. als

eine wahre katholische Kirche zu erklären, als eine aufrichtige
Zeugin des Evangeliums des Herrn und der Kirche der Apostel
und der ersten zehn Jahrhunderte und mit dieser Kirche ein
Konkordat über ,volle kirchliche Gemeinschaft' im Sinne des

Bonner Abkommens abzuschliessen.
8. Wir möchten den Rat geben, die Kirche von England sowohl wie

die Bischöfliche Kirche der USA mögen in irgendeiner Form die

Beziehungen mit der Ph.I.C.C. intensivieren, damit die katholische

Linie im Sinne der Alten Ökumenischen Kirche erhalten
und gestärkt werde

9. Wir sind überzeugt, dass die Ph.I.C.C, die einst von ihrem
katholischen Ursprung auf den falschen Weg des Liberalismus
und Unitarianismus abirrte - obwohl nicht in ihren einfachen
Gläubigen -. den Weg zum wahren Katholizismus zurückgefunden

hat.»

Soweit die Ausführungen des Herrn Erzbischofs. Unter sehr
ungünstigen Verhältnissen mussten einst die Beziehungen zwischen
Bischof Gregorio Aglipay und Bischof Dr. Eduard Herzog abgebrochen
werden. Sollte man nicht in der so stark veränderten Situation von
heute auf eine Wiederaufnahme des Kontaktes zwischen der
Philippinischen Unabhängigen Katholischen Kirche und den Kirchen der
Utrechter Union hoffen dürfen

Konstanz Ernst- Wilhelm Heese


	Die Philippinische Unabhängige Kirche

