
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 49 —

Kirchliche Chronik

3. Bericht des altkatholischen Beobachters über das Vatikanum II.
Am ó.Januar 1963 erliess Papst Johannes XXIII. ein Schreiben an alle
Bischöfe, in dem er darauf hinwies, dass auch während der Interimsperiode
die Konzilarbeiten weitergeführt werden sollten, und er rief auf zum
Studium der Konzilsfragen namentlich auch in nationalen Bischofskonferenzen.

(Es war eine merkwürdige Zufälligkeit, dass gerade die letzten Worte in
der Übersetzung des «Osservatore Romano» fehlten.)

Am 3. Juni verschied Johannes XXIII. tief betrauert wie kein Papst
vor ihm. «Sa vie a été une grâce pour tous les chrétiens. Nous lui devons

une atmosphère, un climat nouveau, qui permettra d'aborder ensemble,
fraternellement, les obstacles restant à franchir sur le chemin de l'unité
visible et plénière. Ce climat, il l'a créé par sa charité et par sa sincérité.
Par sa charité, qui ouvrait les cœurs au dialogue, au préjugé favorable, à la

compréhension. Mieux que personne Jean XXIII savait que la recherche
de l'unité chrétienne ne suit pas le chemin des tractations diplomatiques,
mais qu'elle se situe dans les profondeurs mêmes de la vie religieuse.» (Kardinal

Suenens in seiner Gedenkrede, gehalten in der Petersbasilika am
28. Oktober 1963.)

Als sein Nachfolger wurde im 5. Wahlgang vom Kardinalskollegium
gewählt: Giovanni Battista Montini, der seit 1954 Erzbischof von Mailand
und seit 1958 Kardinal war. Er wählte als Papstname Paulus VI. und gab
sofort seine Absicht bekannt, das Konzil weiterzuführen. Bevor er das Konzil
für den 29. September einberief, führte er einige Änderungen durch: statt
des erkrankten Kardinals Pia y Deniel wurden drei neue Präsidenten
bestellt: Siri (Erzbischof von Genua und Präsident der italienischen
Bischofskonferenz), Wyshynski (Erzbischof von Gniezno und Warschau) und Meyer
(Chicago). Dieses erweiterte Präsidium verlor an Bedeutung durch die

Ernennung der vier Moderatoren, die namhaften Einfluss erhielten auf den

Fortgang des Konzils. Ihre Namen : Agianianian (Kurie), Döpfner (München),

Lercaro (Bologna) und Suenens (Mechelen und Brüssel) Hessen die

Vermutung zu, dass das Legatenkollegium nicht einseitig progressiv
zusammengesetzt war. Eine dritte Änderung bestand darin, dass zehn Laien,
hauptsächlich Vertreter grosser Laienorganisationen, dem Konzil
beiwohnten.

Am Vorabend der zweiten Sitzung erwies sich, dass der Kreis der
Beobachter sich erweitert hatte durch Abordnungen der Syrisch-Orthodoxen
Kirche von India, der Armenischen Kirche (Katholikat von Etchmiadzin),
der Mar-Thoma-Kirche (Malabar) und der Kirche Südindiens. Auffallend
war, dass von den orthodoxen Patriarchaten (wie während der ersten
Session) nur das Patriarchat von Moskau vertreten war. Unter den Gästen wären
noch zu erwähnen: Archimandrit Alexander Schmemann, Dekan des Wla-



— 50 —

dimir-Seminars in Neuyork und Prof. Mosconas, Bibliothekar des Patriarchen

von Alexandrien.
Die Papstrede anlässlich der Eröffnung der zweiten Session am 29.

September erwies sich als von grosser Bedeutung. Der Papst erklärte deutlich,
den Nachlass Johannes XXIII. ausführen zu wollen, und betonte mit grossem

Nachdruck die Christusbezogenheit des Konzils: Christus sei der Grund,
der Weg, der Inhalt und das Endziel aller Verhandlungen. Als Thema des

Konzils gab er an: das Selbstverständnis der Kirche, die Stellung der
Bischöfe, ihr Verhältnis zum Primat und die Aufgabe der Kirche der Welt
gegenüber. Mit besonderem Interesse hörten die Beobachter, die wieder
Ehrenplätze in der überfüllten Basilika hatten, die bewegten Grussworte des

Papstes an ihre Adresse, in denen er u.a. sagte: «Durch Ihre Vermittlung
senden wir unsere Botschaft der Väterlichkeit und Brüderlichkeit an die

ehrwürdigen christlichen Gemeinschaften (communitates), die Sie hier vertreten...
Falls irgendeine Schuld uns für diese Trennung zuzuschreiben wäre, so bitten
wir demütig Gott um Verzeihung und bitten gleichfalls die Brüder um
Vergebung, falls sie sich von uns verletzt fühlen sollten. » Der Papst beendete
seine Ansprache mit zwei Abschnitten in griechischer und russischer Sprache.

Das erste Thema der Konzilskongregationen war die Kirche. Das
Schema: De divina revelatione, das in der Interimsperiode von einer
gemischten Kommission unter Vorsitz von den Kardinälen Ottaviani und Bea

ausgearbeitet worden war an Stelle des Schemas: De fontibus revelationis,
war zurückgestellt worden. Es wurde ein neues Schema: De ecclesia,
vorgelegt. Es handelt nach einer Einführung über: 1. das Geheimnis der
Kirche, 2. die hierarchische Ordnung der Kirche; die Bischöfe, 3. das Volk
Gottes: die Laien, 4. die Berufung zur Heiligkeit.

Das Schema fand eine weitaus günstigere Aufnahme in der Versammlung

als das vorhergegangene. Eine von der Kommission vorgeschlagene
Änderung wurde sehr begrüsst, erst vom Volk Gottes und nachher von der
hierarchischen Ordnung und den Laien zu sprechen. Die Berufung aller zur
Heiligkeit würde das letzte Kapital bilden. Im Vergleich zur ersten Session

zeigte sich, dass die progressiven Äusserungen geographisch reicher verteilt
waren, aber zahlenmässig nicht zugenommen hatten. Die Komplexität der
Fragen in bezug auf Sakramentalität der Bischofsweihe, Kollegialität der
Bischöfe, Primat, Stellung des Diakonates und der Laien verhinderte eine klare
Aussprache des Konzils. Um die mühsamen Verhandlungen zu steuern,
griffen die Moderatoren zu einer Abstimmung über 5 Propositionen, die
Bezug nahmen auf das 2. Kapitel des Schemas: die hierarchische Ordnung der
Kirche. Die lange Zeit, die man brauchte, diese Propositionen auszuarbeiten,
zeigte, wie schwer es war, die verschiedenen Tendenzen auf einen gemei-
samen Nenner zu bringen. Man hat den Eindruck, dass die Beschlüsse des

Vatikanums I und ihre Ausarbeitung in dem Codex iuris canonici einer
befriedigenden Lösung des Fragenkomplexes Primat - bischöfliche Kollegialität

entgegenstehen.



- 51 —

Quaeritur :

i. Utrum placeat Patribus ita apparari schema ut dicatur Episcopalem con-
secretionem summum gradum Sacramenti Ordinis constituere.

2. Utrum placeat Patribus ita apparari schema ut dicatur omnem Episcopum
legitime consecratum in communione Episcoporum et Romani Pontificis,
qui est eorum Caput et principium unitatis, membrum esse Corporis
Episcoporum.

3. Utrum placeat Patribus ita apparari schema ut dicatur Corpus seu Colle¬

gium Episcoporum in munere evangelizandi, sanctificandi et pascendi
succedere Collegio Apostolorum ; et ipsum, una cum capite suo Romano
Pontifice et nunquam sine hoc capite (cuius salvum et integrum remanet
ius primatiale in omnes pastures et fidèles) plena et suprema potestate
in universam Ecclesiam poliere.

4. Utrum placeat Patribus ita apparari schema ut dicatur praedictam po-
testatem ipsi Collegio Episcoporum Capiti unito competere iure divino.

5. Utrum placeat Patribus ita apparari schema ut opportunitas consideretur
instaurandi diaconatum ut gradum distinctum et permanentem sacri mi-
nisterii, secundum utilitatem Ecclesiae in diversis regionibus.

N. B. Sensus propositionum tertiae et quartae est:
a) actuale exercitium potestatis Corporis Episcoporum regitur ordinationibus

a Romano Pontifice adprobatis;
b) actus vere collegialis Corporis Episcoporum non datur nisì invitante aut

«saltern libere recipiente» Romano Pontifice;
e) modus practicus et concretus, quo duplex forma supremae potestatis in

Ecclesia exercetur, ad ulteriorem determinationem theologicam et iuridicam pertinet,
Spiritu Sancto harmoniam inter utramque formam indefectibiliter roborante.

Einen anderen Versuch, die Meinung des Konzils zu ergründen,
unternahmen die Moderatoren in bezug auf die Frage, ob der Entwurf über: «Die
selige Jungfrau Maria, Mutter der Kirche», als gesonderte Konstitution oder
im Zusammenhang (als letztes Kapitel) mit dem Schema über die Kirche
behandelt werden sollte. Als Befürworter einer getrennten Behandlung
sprach Kardinal Rufini J. Santos (Manila), der ausführte, dass die Mariologie
gerade so eng mit der Christologie und der Soteriologie zusammenhinge als

mit der Ecclesiologie. Die andere These wurde vertreten von Kardinal
König (Wien), der aus theologischen, historischen, pastoralen und
ökumenischen Gründen die These verteidigte, dass auf diesem Konzil nur von der
heiligen Jungfrau in Zusammenhang mit der Lehre der Kirche geredet werden

könne. Die Abstimmung ergab eine so geringe Mehrheit für den
letzteren Standpunkt, dass nicht von einer Meinungsäusserung des Konzils
geredet werden konnte. Wie schwierig die Verhandlungen sich entwickelten,
zeigte auch die Abstimmung über das durchaus günstig aufgenommene
Liturgieschema. Nachdem alle Amendemente zu Kapitel 2 angenommen waren,
ergab die Abstimmung über das ganze Kapitel eine Anzahl von 781 Stimmen
unter Vorbehalt, wodurch das ganze Kapitel wieder an die liturgische
Kommission zurückgewiesen wurde. Entgegen allen Erwartungen wiederholte



— 52 —

sich diese Tatsache bei der Schlussabstimmung über das 3. Kapitel; hier
wurden 1054 Stimmen unter Vorbehalt abgegeben.

Es war den Beobachtern möglich, über diese Verhandlungen näher

unterrichtet zu werden an den wöchentlichen Sitzungen mit dem Sekretariat

für die Einheit der Christen, wo unter anderen Magister Philips
(Löwen), der den Entwurf des Schemas über die Kirche hergestellt hatte und
Prof. Moeller (Löwen) die Konzilsthemata beleuchteten. Hier hatten die

Beobachter auch Gelegenheit, ihre Meinung zu äussern. Namentlich wurde

gefragt, ob man von der römischen Kirche als «der Kirche» reden könne,
inwieweit die römische Kirche bereit sei, den charismatischen Ämtern Rechnung

zu tragen, welche Bedeutung das Bischofsamt der nicht mit Rom
verbundenen Kirchen hätte. Man wünsche eine Auswertung des Terminus
«Volk Gottes» in bezug auf die Heilsgeschichte und eine stärkere Betonung
der Pneumatologie.

Am 17. Oktober wurden die Beobachter vom Papst empfangen. Die
Audienz fand statt in der Bibliothek des Papstes und hatte ein eigenes
Gepräge. Der Papst empfing die Vertreter der Kirche und die Gäste des
Sekretariates beim Eingang und reichte jedem persönlich die Hand. Nach der
Ansprache Kardinal Beas, der erwähnte, dass auf dieser Sitzung 22 Kirchen,
statt letztes Jahr 17, vertreten waren, sprach im Namen der Beobachter
Prof. Dr. K. E. Skydsgaard (Kopenhagen). Nach Worten des Dankes und
der Anerkennung wies der Redner auf die Wichtigkeit einer biblischen Theologie

hin, die sich auf das Studium der Heilsgeschichte sowohl im Alten wie
im Neuen Testament konzentriere. Er sprach die Hoffnung aus, dass die

Lichter einer solch konkreten und geschichtlichen Theologie, sozusagen
genährt von der Bibel und der Väterlehre, mehr und mehr in den Arbeiten des

Konzils aufleuchten würden.
Der Papst antwortete mit einem Hinweis auf die Tatsache, dass er die

Beobachter empfing in seiner Privatbibliothek. « On pourrait donner a cette
circonstance une valeur symbolique : celle de notre désir de vous accueillir,
non seulement sur le seuil de notre maison, mais dans le cœur même de notre
intimité.» Er sah die Begegnung im Zeichen des Dialogs. Dabei sollte man
sich nicht der Vergangenheit zuwenden, sondern in die Zukunft schauen.

Der Papst erinnerte an seine Rede vom 29. September: «recourir avant tout
au pardon chrétien; réciproque, si possible. «Veniam damus petimusque
vicissim» (Horaz). Er erwarte keine Wunderlösungen und unmittelbare
Resultate. Die zu erwartende Frucht reife langsam mittels Studium und Gebet.
Künstliche Unionen, welche die Schwierigkeiten vertuschten, statt sie zu
beenden, würden der Entwicklung eher schaden als nützen.

Ausser den Begegnungen mit dem Papst und den Mitgliedern des
Sekretariates gab es auf dem Konzil auch Gelegenheit, mit vielen anderen
Gespräche zu führen, entweder über die Probleme des Konzils oder über die
Geschichte und Lage der altkatholischen Kirche. Oft zeigte sich das

altkatholische Anliegen deutlich vertreten von den Unierten, die auch in dieser



-- 53 —

Sitzung wichtige Beiträge für die Meinungsbildung des Konzils lieferten.
Die Unierten sahen ihre frühere Kritik honoriert, indem ihre Patriarchen
neue Plätze erhielten, nicht mehr nach den Kardinälen, sondern den Kardinälen

gegenüber, in gleicher Höhe.
Für die zweite Hälfte dieser Sitzung wurde ich abgelöst von Professor

Dr. Werner Küppers (Bonn), der auch die Berichterstattung weiterführen
wird. P.J.Maan

Päpstliche Grussbotschaft an den Erzbischof von Utrecht,
Dr. A.Rinkel. Zum Abschluss seiner vom 4. bis 6. Januar 1964 dauernden

Pilgerfahrt ins Heilige Land sandte Papst Paul VI., der bei dieser Gelegenheit
in Jerusalem mit dem ökumenischen Patriarchen Athenagoras von Konstantinopel

zusammengetroffen war, unter seinen zahlreichen Grussbotschaften
an die führenden Kirchenmänner ausserhalb seiner eigenen Kirche am Fest
der Epiphanie auch ein in französischer Sprache abgefasstes Grusstelegramm

an den Erzbischof von Utrecht, das lautete:
«Aus dem Lande, das durch das Leben, den Tod und die Auferstehung des

Erlösers geheiligt ist, senden wir Ihnen im Gedenken an die christliche und brüderliche

Mitarbeit Ihrer Beobachter beim Zweiten Vatikanischen Konzil und mit der
Versicherung Unseres Gebetes Unsere besten Wünsche des Friedens und des
Wohlergehens. Papst Paul VI.»

Erzbischof Dr. Andreas Rinkel antwortete darauf mit dem nachfolgenden,

in lateinischer Sprache gehaltenen Schreiben:
«Indem Wir Eurer Heiligkeit Unseren ergebensten Dank aussprechen für die

Gebete und guten Wünsche, die Eure Heiligkeit aus dem Heiligen Land, das durch
das Leben, den Tod und die Auferstehung unseres Erlösers und Herrn Jesus Christus
geweiht ist, gesandt haben, entbieten auch Wir Eurer Heiligkeit ergebenst Unsere
demütigen Grüsse und bitten Gott den allmächtigen Vater, dass Er Eure Heiligkeit
auf seiner Reise bewahre und in aller Wahrheit des Heiligen Geistes leite, zusammen
mit dem heiligen Zweiten Vatikanischen Konzil, das durch die Einladung und die
Anwesenheit unserer Beobachter Uns und unsere Kirche so sehr ehrt.

Mit vorzüglicher Hochachtung und aller Ehrerbietung,
am Feste der Erscheinung des Herrn, 6. Januar 1964.

Andreas
Erzbischof von Utrecht. »

Ähnlich lautende Botschaften, die von den Empfängern ebenfalls
erwidert wurden, sandte Papst Paul VI. u. a, an den Generalsekretär des

Ökumenischen Rates, Dr. W. Visser 't Hooft, an die Generalsekretäre des
Lutherischen und des Reformierten Weltbundes1.

Inthronisation des ersten altkatholischen Bischofs von Breslau.
Im Dezember 1963 wurde Bischof Julian Pekala als erster Bischof der im
Jahre 1961 errichteten Diözese Breslau (Wraclaw) in der dortigen
polnischkatholischen Kathedrale in seine Funktionen eingesetzt. Das neue Bistum
umfasst 19 Pfarreien mit rund 7000 Mitgliedern2.

1 ÖPD vom 9.Januar 1964; AKID vom 15.Januar 1964; Living Church vom
22. und 29. Dezember 1963.

2 AKID vom i.Januar 1964.



— 54 —

Erstes ökumenisches Gotteshaus in Osterreich. Am 13. Oktober
1963 wurde in Bischofshofen das von Altkatholiken und Evangelischen
gemeinsam erbaute Gotteshaus als erste ökumenische Kirche geweiht. Es ist
die Frucht des im Jahre 1955 gegründeten lokalen Kirchenbauvereins «Öku-

menia», der in der Folge auch vom Weltkirchenrat, der Salzburger
Landesregierung, den Leitungen der evangelischen und altkatholischen Kirchen
Österreichs finanzielle Unterstützung zugewendet erhielt1.

Interkommunion der lusitanischen mit der philippinischen
Kirche. Auf ihrer letzten Sitzung beschloss die Synode der lusitanisch-
katholischen Kirche Portugals, mit der unabhängigen katholischen Kirche
der Philippinen in volle kirchliche Gemeinschaft zu treten. Beide Kirchen
stehen bereits mit der protestantisch-bischöflichen Kirche der USA und
der Kirche von England in Interkommunion, die erstere zudem auch mit der

anglikanischen Kirche von Irland. Gleichzeitig wurde auf der lusitanischen

Synode der Beschluss gefasst, Schritte zum Abschluss eines gleichen
Konkordates auch mit den Altkatholiken zu unternehmen2.

Wird das Synodal-Prinzip in der Kirche von England Fuss fassen
Nachdem schon seit geraumer Zeit in der Kirche von England die Frage der

Einführung einer synodalen Verfassung erörtert wird, ist es aufschlussreich,
zu vernehmen, dass die Diözesenkonferenz des Bistums Worcester die
Einführung sogenannter «Dekanats-Synoden» gutgeheissen hat. Diesen

insgesamt 15 sogenannte Synoden, die an die Stelle der bisherigen Geistlichen-
konferenzen der Dekanatskreise treten sollen, werden neben den Geistlichen
sämtliche Kirchgemeinderäte angehören sowie alle «lay-workers», d.h. die in
den Gemeinden als Mitarbeiter derPfarreroffiziell tätigen Laien. Den Synoden
fällt inskünftig u. a. die Verantwortung zu, die Vertreter ihres Dekanates

in den zahlreichen Kommissionen und Organisationen der Diözese zu wählen.

Mit dieser Neuerung wird die Erwartung verbunden, der Kontakt vom
Bistum zu seinen Einzelgemeinden werde auf diese Weise lebendiger und
intensiver3.

Brasilien soll die jüngste anglikanische Kirchenprovinz werden.
Im vergangenen November hiess die Konferenz der anglikanischen Bischöfe

von Brasilien das Begehren um vollständige kirchliche Autonomie gut. Nun
hat der Nationale Rat der protestantisch-bischöflichen Kirche der USA diesen

Vorschlag in zustimmendem Sinne entgegengenommen und wird
denselben im kommenden Oktober der amerikanischen Bischofskonferenz zur
Genehmigung unterbreiten, welcher nichts entgegenstehen dürfte. Mit den

bisherigen drei anglikanischen Missionsdiözesen Zentral-, Süd- und
Südwestbrasilien, welche zusammen etwa 40 000 Gläubige - fast ausschliesslich
Brasilianer - in 185 Gemeinden und Missionsstationen mit 70 Geistlichen

1 AKID vom 15.November 1963.
2 AKID vom 15.Januar 1964.
3 Church Times vom 29. November 1963.



— 55 —

umfassen und die schon bis jetzt den Namen «brasilianisch-bischöfliche
Kirche» trugen, wird ein weiterer Teil des anglikanischen Missionsgebietes
kirchlich autonom1.

Anglikanische Kommission für die Verbindung mit Rom. Am
Vorabend der Pilgerreise von Papst Paul VI. ins Heilige Land wurde in
London offiziell mitgeteilt, der Erzbischof von Canterbury habe eine besondere

Kommission zur Förderung der Beziehungen zwischen der Kirche von
England und der römisch-katholischen Kirche eingesetzt, die als «The
Archbishop's Commission on Roman Catholic Relations» bezeichnet wird. Nach
einer persönlichen Erklärung von Erzbischof Michael Ramsey wird es die

Aufgabe dieser Kommission sein, die Fortsetzung der informellen,
freundschaftlichen Gespräche zwischen anglikanischen und römisch-katholischen
Theologen vorzubereiten2.

Weltkirchenrat und Kirche von Rom sollen gemeinsam die
Probleme der Mission untersuchen. Das ist die Absicht eines Betrages von
ioo ooo Dollar, den die amerikanische Ford-Stiftung kürzlich zur Verfügung
stellte. An die dadurch angeregte Zusammenarbeit auf dem Gebiet neuzeitlicher

Missionsmethodik auf soziologischer Basis wird die Erwartung
geknüpft, dies werde in Zukunft eine wesentlich bessere Koordination unter
den in der Mission tätigen Kirchen zur Folge haben3.

Finnland lehnt die Ordinierung von Frauen ab. Die Synode der
(lutherischen) Kirche Finnlands lehnte die Einführung einer Verfassungsbestimmung

ab, welche die Ordination von Frauen in dieser Kirche
gestatten wollte. Nebst grundsätzlich-theologischen Erwägungen war für diesen

negativen Entscheid hauptsächlich auch die Befürchtung massgebend, eine

derartige Neuerung könnte ähnliche innerkirchliche Kontroversen und
Spannungen hervorrufen, wie sie seit 1958 in der schwedischen Schwesterkirche
sich immer stärker bemerkbar machen4.

Laienbeteiligung bei schwedischen Bischofswahlen. Die nur alle
fünf Jahre zusammentretende Generalsynode der schwedisch-lutherischen
Kirche hiess zuhanden des Parlamentes einen Gesetzesvorschlag der Regierung

gut, wonach künftig auch Laien bei der Bischofswahl sich beteiligen
werden. Bisher stand dieses Wahlrecht nur Geistlichen zu sowie denjenigen
Laien, die entweder einem Domkapitel oder der theologischen Fakultät von
Lund oder Uppsala angehörten. Nun sollen die Gemeinden Laien als Elek-
toren wählen, die dann in ungefähr gleicher Zahl wie Geistliche die Wahl
derjenigen drei Kandidaten vorzunehmen haben, welche auch weiterhin der
schwedischen Regierung zur endgültigen Ernennung vorgeschlagen werden5.

1 Church Times vom 3.Januar 1964; AKID vom 15.Januar 1964. "¦*
2 ÖPD vom 9.Januar 1964; Church Times vom 10.Januar 1964.
3 Church Times vom 13.Dezember 1963.
4 Church Times vom 15.November 1963.
5 Church Times vom 3. Januar 1964; AKID vom 15. Januar 1964.


	Kirchliche Chronik

