Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 1

Artikel: IV. Weltkonferenz fur Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26.
Juli 1963 in Montreal/Kanada [Schluss]

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 928 —

IV. Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchenverfassung
vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal / Kanada

(Schluss)

Die Sektionsberichte und das Konferenzergebnis

Die historische oder systematische Analyse oder der Versuch
einer umfassenden Beurteilung des gesamten in den Sektionen und
im Plenum der Konferenz behandelten Materials liegen nicht im Rah-
men eines summarischen Berichtes. In gewissem Sinne wiirde eine
solche Art der Behandlung auch das tatsichliche Gewicht und den
Sinn derartiger Konferenztexte iiberbewerten. Worauf es aber an-
kommt, das ist die jeder Kirche, vorallem aber den Mitgliedskirchen
des Okumenischen Rates aufgegebene Bemiihung, sich ernstlich und
von ihren eigenen Voraussetzungen und Einsichten aus mit dem er-
reichten Stand des begonnenen grossen Dialogs auseinanderzusetzen,
wie er sich gerade aus derartigen Berichten nun doch mit einer gewis-
sen Zuverlassigkeit ablesen ldasst. Im folgenden soll darum versucht
werden, dazu — gewiss auch vom Boden alt-katholischer Eigenart
aus — eine Anleitung zu bieten und Ansitze der Weiterfithrung des
Gespraches oder deren Grenzen aufzuzeigen.

Sektion I, «Christus und die Kirche»

Die erste Sektion hatte die schwerste Last und die grisste Ver-
antwortung fir das « Gelingen» der Konferenz zu tragen!. Nicht zu-
letzt lag auf ihren Schultern der Auftrag von Neu Delhi, sich Gedan-
ken {iber die, wie viele dort meinten, neu erfahrene ekklesiologische
Bedeutung des Okumenischen Rates zu machen und diese in einem
Dokument zu formulieren, das vielleicht einmal auf dem Wege tiber
die Billigung durch das Zentralkomitee die teilweise als «iiberholt»
empfundene Torontoerklirung von 1950 ablésen wiirde. Manches,
was vom « Versagen» oder dem « Misserfolg» von Montreal in die Presse
gekommen ist, hingt wohl gerade damit zusammen, dass Sektion I
in dieser Frage tatséchlich keinen gemeinsam vollziehbaren Schritt

t Dieser gehorte der Berichterstatter auf seinen besonderen Wunsch an,
wihrend der zweite altkatholische Delegierte und zugleich Vertreter von
Bischof J.P. Jans in der Kommission von Faith and Order, Bischof Dr. Thad-
deus Zielinski von Buffalo USA, der dritten Sektion tiber Fragen des Gottes-
dienstes angehdorte.



I, -

weitergelkommen ist. Wie konnte man aber die Schwierigkeiten iiber-
sehen, die hier tatsiachlich noch bestehen ? Einerseits warin Neu Delhi
und nachher der Beitritt einer ganzen Reihe orthodoxer Kirchen un-
ter deutlicher Bezugnahme auf die Geltung der in der Torontoerkli-
rung getroffenen Feststellung erfolgt, dass Zugehorigkeit zum Oku-
menischen Ratnicht zugleich die Annahme einer in bestimmter Weise
formulierten Ekklesiologie und auch nicht die Anerkennung anderer
- Mitglieder des Rates im Vollsinn als «Kirche» bedeute. Andererseits
hatte das Nordamerikanische National Council of Churches zu dieser
Frage eine Broschiire herausgebracht, die immerhin zum Arbeitsma-
terial der ersten Sektion gehorte, in der eine erweiternde Auslegung
des Zusammenseins im Okumenischen Rat und anderen kirchlichen
«Réten» (councils) versucht wird2 Und wenn hier (S.18) auch der
Satz festgehalten wird: «Kirchenrite sind nicht selbst Kirchen», so
wird doch unter einer Reihe von stark betonten Gesichtspunkten die
Schlussfolgerung gezogen: «Nichtsdestoweniger konnen Kirchenrite
wichtige ekklesiologische Bedeutung haben und haben sie in der Tat».

Diese Linie setzte sich in der ersten Sektion selbst bis zur Vor-
lage der ersten FFassung eines Anhanges zum Sektionsbericht durch,
wo es z.B. in Absatz VII heissen konnte: «Der Rat hat Anteil am
Leben der Kirche Jesu Christi, das in den Kirchen zum Ausdruck
kommt (sich manifestiert). Als eine Gemeinschaft von Kirchen ver-
sucht der Rat, durch Beratung und Zusammenarbeit das Leben der
Kirche Jesu Christi zu interpretieren. Auf diese Weise hat er Anteil an
diesem Leben». Solch deutlicher Krweiterung der Grenzen von To-
ronto gegeniiber erhob sich, noch bevor einer Verhandlung des Textes
im Plenum, die Gefahr einer orthodoxen «Sondererklirung». Ohne
Aussprache im Plenum wurde diesem dann nach einer Umarbeitung
durch das Redaktionskomitee ein sehr entschirfter Text vorgelegt.
In dieser zweiten Fassung des Anhanges, die angenommen wurde, ist
die negative Seite der Grenzziehung — «Der Rat ist nicht die Kirche,
er versucht nicht eine Kirche oder die Kirche zu sein» — dadurch fast
peinlich verscharft, dass ein Satz, der vorher als Gegengewicht for-
muliert war, nun allein als einseitig negative Aussage iibriggeblieben
ist. Zu einer offenen und klirenden Aussprache dariiber kam es im
Plenum leider nicht. Gerade dieser Punkt héitte eine solche Konferenz,
nachdem der Auftrag nun einmal an sie gekommen war, als ganze
fordern miissen. Immerhin hat doch das lebhafte Aufflammen der

2 The Ecclesiastical Significance of Councils of Churches, Lbr. of Congress
Nr. 63-16456; 26 S.



— 30 —

Aussprache im Plenum von Montreal iiber die Abendmahlsfrage bei
zukiinftigen okumenischen Konferenzen' in mehrheitlich ortho-
doxen Léndern — &dhnlich wie bei der Angolafrage im Plenum von
Neu Delhi — gezeigt, dass im Plenum eine Bereitschaft zur Erorterung
brennender Grundsatziragen latent vorhanden ist. Im Falle von
Montreal konnte es auch fiir die Vertreter einer «katholischen» Ekkle-
siologie in einer Faith and Order-Konferenz nicht erwiinscht sein,
dass eine solche Frage mehr diplomatisch umgangen, als offen und
briiderlich verhandelt wurde. Faith and Order darf sich jedenfalls
nicht wundern, wenn sich nach diesem Testfall im Zentralkomitee
von neuem ein Misstrauen gegeniiber seinem besonderen Anspruch
«theologischer Gewissenberatung» regen sollte.

Im Blick auf die erwédhnten Vorginge wird man jedenfalls das
verungliickte Dokument des Anhanges im Sektionsbericht nicht zu
scharf auf seinen jetzigen Wortlaut ansprechen diirfen. Im Absatz
VIII findet sich immerhin eine niitzliche Aufzahlung der positiven
Momente ckumenischer Erfahrung, die es zur ganzen Frage kommen
lassen, auch wenn dabei der etwas theoretische Rekurs auf den «zu-
nehmenden Lehrkonsensus hinsichtlich des Wesens der Taufe» und
die etwas subjektivistische Erinnerung an die «neue, gemeinsame Er-
fahrung» noch keine klaren und objektiven Kriterien zu Beurteilung
des empfundenen Fortschrittes darstellen. Der Auftrag von Neu
Delhi wurde unerfiillt und mit Bedauern als «Studienthema» tiber
das Phénomen eines «nur begrenzten Fortschrittes» an den Zentral-
ausschuss zuriickgegeben. Man wird jedoch im Blick auf die durch
die Konferenz selbst nicht behebbaren ekklesiologischen Verschie-
denheiten und Gegensitze unter den Mitgliedskirchen anzuerkennen
haben, da ss die Delegierten von Montreal objektiv nicht mehr errei-
chen konnten, wenn auch zu wiinschen bleibt, dass sie diese Fest-
stellung in einer anderen und auch im Versagen eindrucksvolleren
Weise getroffen hitten.

Die Hauptaufgabe der ersten Sektion war es nun aber, festzu-
stellen, wohin der neue, christologische Ansatz die gemeinsamen Aus-

1 Bs handelte sich im Zusammenhang der Uberpriifung der sogenannten
Lund-Regeln tiber die Gottesdienste bei 6kumenischen Zusammenkiinften
um die Frage, ob die Delegierten von ihren Kirchen dazu anzuhalten seien,
an dem Konferenz-Abendmahlsgottesdienst auch dann teilzunehmen, wenn —
wie im Falle der Zusammenkunft in einem mehrheitlich orthodoxen Land -
von seiten der eingeladenen Kirche nur eine geschlossene Kommunion mog-
lich ist. Die Versammlung hat gegen eine nicht unerhebliche Minderheit diese
Frage bejaht.



e

sagen iiber die Kirche wiirde fithren kénnen. Hier kam es zu einer
Uberraschung, die aber zugleich in gewissem Sinne auch die Bestéti-
gung der schon lange bestehenden und gelegentlich geéusserten Ver-
mutung war, die hartnéckigen ekklesiologischen Gegensitze beruh-
ten, abgesehen von etwaigen immer auch mitspielenden, nicht-theo-
logischen Faktoren, im tiefsten Grunde auf der Verschiedenheit im
Christusverstédndnis selbst. Hatte man von Lund her den christolo-
gischen Ansatz, jedenfalls bei der Mehrzahl, als Hilfe fiir die Gemein-
samkeit in der Aussage — im Sinne einer Interpretation der Formel
vom Kinssein in Christus — verstehen wollen und hatten die ommis-
sionsberichte dies vorallem durch das Ausgehen vom trinitarischen
Bekenntnis in Verbindung mit dem Aufriss der biblischen Heilsge-
schichte zu entfalten gesucht, so kam es in Montreal zum Aufbrechen
von Gegensitzen an diesem «einigenden» Ausgangspunkt selbst.;Ver-
einfacht formuliert traf eine radikale, am reformatorischen Schrift-
verstindnis und formgeschichtlicher Kxegese orientierte «Theolo-
gia crucis» auf ein Christusverstindnis, als dessen klassischer kirch-
licher Ausdruck der Pantokrator byzantinischer Yosaiken angesehen
werden kénnte. Wie konnte und durfte es bei einem ersten solennen
Zusammentreffen ostkirchlicher und «protestantischer» Theologie
iiber die ¥'rage Christus und die Kirche bei der heutigen theologischen
Lage anders sein ? Entscheidend ging es dabei um die Frage, ob eine
bestimmte Ekklesiologie durch das neutestamentliche Kerygma vom
«Christusereignis» tatsichlich gedeckt, begriindet oder bestatigt sei,
oder ob nicht viel mehr schon das Neue Testament selbst als Auf-
zeichnung der sich entfaltenden apostolischen « Mit-teilung » der Einen
Botschaft verschiedene Ekklesiologien in sich berge oder verberge, so
dass es im Verhédltnis von Christus und Kirche nur die Moglichkeit
immer neuer Prisens des Gehorsams in der Nachfolge, nie aber die
bleibende und unbedingte Verbindlichkeit der Annahme und Be-
wahrung einer Summe bestimmter, historisch-institutioneller Struk-
turen des Amtes, des Gottesdienstes und der Lehre geben konne. Man
hatte erwarten konnen, dass der an dieser Stelle von neuem jih, ja
krass aufbrechende «tiefste Gegensatz oder Unterschied» von Am-
sterdam 1948 zwischen der «protestantischen» und «katholischen»
Sicht, — den nicht 6kumenezerstorend sich auswirken zu lassen, seit-
her ein stetes Anliegen der Genfer kumenischen Strategie sein muss-
te, — nun alle weiteren gemeinsamen Aussagen unmdéglich gemaclit
hiitte. Stattdessen ergab sich eine zweite Uberraschung: Im Zeichen
einer gemeinsamen Anerkennung der « Herrschaft Christi» kam wie



RN )

der Bericht erklart, in «spannenden und aufregenden Debatten aus
dem Aufeinanderprall anscheinender Gegensétze ein tieferes Ver-
sténdnis des unerschopflichen Reichtums des Evangeliums zum Vor-
schein». Gegenseitig — wir kénnen nicht sagen, wie umfassend und
vollstindig dies gelten darf — gestand man sich zu: « Einer der grossen
Vorteile der Begegnung mit anderen in theologischer Diskussion ist
die Infragestellung unserer gewohnten Gedankengiinge». Der Kern-
gedanke dieses im Dissensus festgehaltenen Konsensus war die Un-
auflosbarkeit der Verbindung von Kreuz und Auferstehung, Karfrei-
tag und Ostern, als Inhalt des Christusereignisses, des Kerygmas, der
«fides catholica et orthodoxa: « Wir bekennen den Sieg, den er durch
sein Kreuz errungen hat und der durch seine Auferstehung besiegelt
wurde ... Hier begreifen wir auch das Wunder und die Macht der gott-
lichen Liebe, die in Christus manifest wurde, die die Kirche im Leiden
erhilt und das Geheimnis ihrer Freude ist». Uber diesen festgehalte-
nen Konsensus hinaus kommt es in den drei noch etwas weiter ver-
folgten Richtungen der Fragenkomplexe Neue Schopfung; Schop-
fung und Kirche-Ereignis und Institution; Kirche und Kirchen im
Grunde nur noch zu knapp formulierten gemeinsamen Fragen und
zur Markierung einfacher Einzelaussagen. Fiir all dies jedoch ist von
besonderer Bedeutung die ekklesiologische Klammer, die die einzel-
nen Fragen und Aussagen umschliesst. Hier ist geradezu eine Ffunda-
mentalaussage erreicht, die man das Prinzip «6kumenischer Ekkle-
siologie» nennen konnte und die besonders auch im Vergleich mit den
entsprechenden Ansitzen dkumenischer Kkklesiologie in der Ro-
misch-Katholischen Kirche und zumal im zweiten Vatikanum beson-
dere Beachtung verdient. Der Bericht spricht von «der Kirche als dem
Leibe Christi, der die Heiligen aller Zeiten und die Christen aller Orte
einschliesst, der sowohl gegenwirtig ist in, als auch eins mit der Orts-
gemeinde, die sich zum Horen des Wortes und zur Feier des Heiligen
Abendmahles geméss Christi Einsetzung versammelt. Dafiir ist jede
Kirche oder Gemeinde, die an Christus teilhat, nicht durch die Teil-
habe an einer gewissen hoheren Struktur oder Organisation, sondern
durch die Identitit ihrer Existenz in Christus mit der anderen ver-
bunden. In diesem Sinn ist die Gemeinde, die sich zur Verkiindigung
des Wortes und zur Feier des Hl. Abendmahles versammelt, eine Ma-
nifestation der ganzen katholischen Kirche ... sodass jede andere
Form der Einheit sich nur als Ausdruck dieser grundlegenden Einheit
rechtfertigen ldsst». Das Bedeutsame, ja Erregende dabei ist, dass in
dieser Begriindung der Einheit «in der Koinonia wahren eucharisti-



— 93

schen Gottesdienstes» ein entscheidendes Moment neutestamentli-
cher Ekklesiologie aufgedeckt ist, das von wichtigen Vertretern ro-
misch-katholischen ekklesiologischen Denkens heute ebenso nach-
driicklich ing Licht geriickt wird, wie es geradezu Grundelement des
ostlichen Kirchenverstindnisses und zugleich Bestandteil wesent-
licher Aussagen der Confessio Augustana ist. Hier ist also der Punkt
beriihrt, von dem aus dem die Einheit zu entfalten wére. Solange
jedoch nicht in Verbindung damit gemeinsam entfaltet werden kann,
was tatsidchlich und im Einzelnen zur « Gemeinschaft» (koinonia) des
«wahren eucharistischen Gottesdienstes» gehort, m.a. W., was in Tat
und Wahrheit Gestalt, Lehre und Amt der Kirche ist, bleibt notwen-
digerweise das Gesagte vage und unergiebig. Es geht dabei um be-
stimmte Entscheidungen in einer vierfachen Hinsicht: der Begriin-
dung der Kirche in Christus, ihrer Leitung durch Christus als Haupt
des Leibes, der Gegenwart Christi in der Kirche und der Grenzen der
Zugehorigkeit zu Christus durch das Medium der Kirche!. In diesen
vier Richtungen ist jedoch der Sektionsbericht von Montreal zu ge-
gemeinsamen, klirenden Feststellungen nicht gekommen. Und aus
diesem Grunde musste auch der schon erwiahnte Versuch misslingen,
von einer unbestimmten Gemeinsamkeit aus iiber den ekklesiologi-
schen Charakter des Okumenischen Rates zu gemeinsamen Formu-
lierungen zu kommen. Das schon oft in diesem Zusammenhang ge-
dusserte alt-katholische Ceterum censeo wird deshalb auch hier wie-
der neu erhoben werden miissen, dass nimlich erst dann in dieser
Frage ein Wandel eintreten kénne, wenn es als moglich erachtet wird,
von der Gesamtheit jener Grundelemente der Einheit auszugehen,
wie sie die koinonia im eucharistischen Gottesdienst der alten Kirche
bestimmten. Das von der ersten Sektion ausdriicklich vorgeschlagene
Studium des Verhiltnisses von Schopfung und Erlosung kann gewiss
eine Hilfe auf dem Wege dazu sein, weil es an neue Einsichten in das
Verhéltnis von gottlicher und menschlicher Seite der Kirche heran-
zufithren verméchte ; zum Ziele selbst fithren kann es nicht. Das glei-
che gilt von dem von der Sektion weniger nachdriicklich vorgetrage-
nen Wunsch nach Beachtung der verschiedenen «konfessionellen»
Pragungen von Spiritualitit und Frommigkeit. Tatsdchlich hat das
Geheimnis der Kirche eine grosse und kontinuierliche geschichtliche
Entfaltung gefunden, der sich keine Gemeinschaft von Christen je-
mals vollig entziehen kann — auch und gerade nicht durch die Vernei-

1'S. Werner Kiippers, «Christus und die Kirche in der theologischen
Lehre», TKZ 48 (1957) 35-66.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1 1964, 3



— 34 —

nung der Frage. Das Fragen nach der Kirche wird bei aller notwendi-
gen Gffenheit und Freiheit des «6kumenischen Dialogs», von dem
auch in Montreal wieder so viel die Rede war, um bestimmte Ent-
scheidungen in Bezug auf das «katholische Erbe» sowenig herum kom-
men, wie dieses « irbe» im Traditionsprozess sich der Unbedingtheit
des Offenbarungswortes Gottes im neutestamentlichen Schriftzeug-
nis in geiner richtenden, tragenden, reformierenden und aufrichten-
den Hoheit entziehen darf. Es ist anzuerkennen, dass dafiir die Aus-
sprachen der ersten Sektion von Montreal in manchen den Boden frei
gemacht und den Raum abgegrenzt haben.

Sektion 11, Traditvon und Traditionen

Fast konnte man sagen, das Thema dieser Sektion sei das tku-
menische Thema par exellence. Wie in einem Brennspiegel sammeln
sich in ihm die Fragen, vor die sich in Montreal die zweite Sektion ge-
stellt sah: Die alte, klassische, protestantisch-katholische Kontro-
verse zwischen sola scriptura-Prinzip und Traditionsprinzip, das ka-
tholische — d.i. romisch-katholische, altkatholische, auch anglika-
nische und besonders orthodoxe — Kirchenverstindnis der Bewah-
rung der urspriinglichen Tradition in der Geschichte, die exegetisch-
kritische Frage nach dem apostolischen Kerygma in der Schrift, die
Frage nach der Bewahrung der Wahrheit unter der Vielzahl ge-
schichtlicher Gestaltungen, ja konfessioneller Gegensitze und die
Aufgabe eines missionarischen Ubersetzens des urspriinglich und ein-
malig Gegebenen in immer neue Sprachen und Kulturen. Einer der-
artig akuten und komplexen Aufgabe gegeniiber suchte sich die Sek-
tion ihren Weg durch zwei mehr technische Massnahmen zu bahnen:
Zuerst durch den Vorschlag einer bewusst neuen Terminologie und
dann die Unterscheidung von drei Fragekomplexen. Mochte beiden
Massnahmen etwas Vorlaufiges, ja z.T. Gewaltsames anhaften, sie
haben sich jedenfalls fiir die Klarung der Fragen als dienlich erwiesen.
Im Bericht heisst Tradition ! «das Evangelium selbst, wie es von Ge-

1 Wegen der deutschen Schreibweise begegnet die Wiedergabe im
Deutschen einer gewissen Schwierigkeit: Die englische Fassung spricht von
«Tradition» with capital T, «traditions» with small t and «traditions» in
pluriel with small t. Das damit Gemeinte konnte vielleicht so wiedergegeben
werden: TRADITION = das Uberlieferte ; Tradition = Vorgang der Weiter-
gabe des Uberlieferten ; Traditionen = («kirchliche», konfessionelle, histori-
sche und rein menschliche) Uberlieferungen.



neration zu Generation in und von der Kirche tibermittelt wurde: Der
im Leben der Kirche gegenwértige Christus». Tradition meint den in
der Kirche und durch die Kirche sich vollziehenden Prozess der Wei-
tergabe der empfangenen Wahrheit, wihrend die Traditionen im Plu-
rial in einem doppelten Sinn gebraucht werden : Im Blick auf Mannig-
faltigkeiten innerhalb der Kinen Kirche und auf dariiber hinausge-
hende Verschiedenheiten, die diese Einheit in Frage stellen oder auf-
heben. So fraglich diese terminologische Schematisierung im Blick
auf die Vielschichtigkeit der Problematik bleibt, sie gestattet ohne
Prijudizierungen die Aufnahme der Dialoge in der ganzen Breite der
Fragestellungen und hat sich in Montreal gerade durch ihre mangeln-
de Prizision bewihrt. '

In adhnlich allgemeiner Weise bezieht sich die Dreiteilung des
Stoffes auf drei Hauptaspekte des ganzen Komplexes: Auf das ur-
spriingliche Gegebensein des Uberlieferten, auf dessen Weitergabe in
der Geschichte und auf die immer neu auf Zukunft und Ende bezo-
gene Aufgabe des Ubersetzens des Uberlieferten im missionarischen
Zeugnis.

Der Schwerpunkt der Arbeit der Sektion lag dabei auf dem er-
sten Aspekt. Hier allein kam es auch zu einem von der ganzen Sektion
durchgearbeiteten Text, dessen besondere Bedeutung darin liegt,
dass er mit Zustimmung der orthodoxen Teilnehmer so formuliert
werden konnte. Dies wurde dadurch moglich, dass die «protestanti-
sche» Seite statt des bisher gewohnten Ausgehens vom reformatori-
schen sola scriptura-Prinzip bereit war, hinter dieses auf die «Para-
dosis des Kerygmasy, die urspriingliche Aufnahme und Weitergabe
des Wortes Gottes in seinem Offenbartwerden zuriickzugehen, wih-
rend die «katholische» Seite als ihr wesentliches Anliegen die unge-
brochene und unverbriichliche Bewahrung des eben einmal den Hei-
ligen iibergebenen Glaubens in der geschichtlichen Kirche betonte.
Beide konnten sich in der Formel treffen: « So konnen wir sagen, dass
wir als Christen durch die 7'radition des Evangeliums existieren, wie
es in der Schrift bezeugt und in der Kirche und durch die Kirche kraft
des hl. Geistes iibermittelt ist».

Diese grundlegende Formel konnte bis zu dem Punkt gemeinsam
entfaltet werden, wo nach Beriicksichtigung der Festlegung des Ka-
nons die Frage nach der «wahren Interpretation» sich in den Weg
stellte. Hier war es nur moglich, in einer Art notgedrungenen Riick-
falles in die Methode der «vergleichenden Ekklesiologie» die ver-
schiedenen hermeneutischen Methoden der Kirchen einschliesslich



— 36 —

der romisch-katholischen zu beschreiben. Das Problem der Autoritat
selbst konnte nur gerade noch beriihrt, aber nicht mehr verhandelt
werden. Trotz der gemeinsam bekannten tiberlegenen und unbeding-
ten Autoritit des Wortes Gottes in Verbindung mit seiner Hinwen-
dung zur Welt zu deren Erlésung fehlte damit nun aber fiir alle wei-
teren noch versuchten und geforderten Aussagen iiber das Verhiltnis
von Tradition und Traditionen und die praktische Durchfiihrung
einer Ubersetzung der Tradition in die jeweils neuen, praktischen
und kulturellen, zeitlichen und menschlichen Verhiltnisse die sichere
gemeinsame Norm, so gute Dinge im Einzelnen noch gesagt werden
mochten. Hierin zeigt sich mit grosser Klarheit der Unterschied zwi-
schen der Lage im Weltrat der Kirchen und in der Rémisch-Katho-
lischen Kirche. So gewiss auch in der letzteren, wie die Aussprachen
der Bischofe in den Kongregationen des zweiten Vatikanischen Kon-
zils deutlich erkennen lassen, eine Iiille auffallender und im Einzel-
nen ungeklarter Verschiedenheiten lebendig ist, so vermag doch hier
die Autoritit des als « Petrusamt» geglaubten Primates eine normie-
rende Kraft zu entfalten. In der Gemeinschaft, wie sie den Weltrat
der Kirchen konstituiert, muss um der Wahrheitsfrage willen die Not
der fehlenden Norm ausgehalten werden, solange nicht in steigendem
Masse in Bezug auf die «necessaria», d. h. auf die fiir die Kirche kon-
stitutiven Wahrheiten, der Weg des alt-kirchlichen Konsensus neu
beschritten wird, von dem oben schon die Rede war.

Immerhin wird in dem Bericht die mehr und mehr fiir die Oku-
menische Arbeit tatséchlich unerlassliche Beschiftigung mit der Ge-
schichte der Gesamtchristenheit zu Erméglichung von weiterfiithren-
den Beurteilungen gefordert. Ks geht nicht an, entweder die z.T.
hochst einseitigen Selbstversténdnisse partikularer Kirchen beste-
hen oder das in dieser Hinsicht viel aktivere universale Selbstver-
stdndnis der romischen Kirche das Feld beherrschen zu lassen. «In
einem Zeitpunkt, da die Menschheit sich immer mehr ihrer selbst als
einer Kinheit bewusst wird und wir vor der Entfaltung einer globalen
Zivilisation stehen, sind die Christen dazu gerufen, die Universalitat
der Kirche und die ihrer Geschichte im Verhaltnis zur Geschichte der
ganzen Menschheit neu zu erfassen. Das heisst, dass sowohl auf der
IEbene theologischer Forschung als auch auf der Ebene pastoraler Un-
terweisung der Versuch unternommen werden muss, die Kirchturm-
politik der meisten kirchengeschichtlichen Untersuchungen zu tiber-
winden und die Vorstellung von der Geschichte des Volkes Gottes als
eines Ganzen zu fordern.»



— 87, —

Besonders beachtenswert gerade auch vom altkatholischen
Standpunkt her ist es nun aber, dass in dieser Linie fortgeschritten
wird zur Forderung eines Ausbruchs aus solcher Partikularitit zur
«Katholizitat»: Nur wenn man sich der Ganzheit des Leibes Christi
bewusst ist und um sie Sorge tragt, nur durch das Zeugnis von der
Herrschaft Christi iiber alle Gebiete des menschlichen Lebens und nur
durch mitleidendes Sich-Gleichstellen mit jedem Menschen in seiner
eigenen, besonderen Not kann Katholizitit gesucht und empfangen
werden ... Das fordert auch Treue gegeniiber der gesamten koinonia
der Kirche Christi, sogar wenn wir mit mehr speziellen Problemen be-
schaftigt sind». Dies liest sich tatsédchlich wie eine Einleitung zu einem
Lehrbuch altkatholischer Theologie. In Wahrheit wird ja damit ein
wesentliches altkatholisches theologisches Prinzip, man kénnte auch
sagen eine altkatholische religiose Erfahrung, neu erfasst, bejaht und
in den Mittelpunkt 6kumenischer Aufmerksamkeit geriickt: Die Be-
deutung des Konsensusprinzips in der Kirche und fiir die Kirche an-
stelle mehr oder weniger chaotischer oder doch beziehungsloser Par-
tikularitit auf der einen und autoritirer Uniformitit auf der anderen
Seite! In dieser «positiv altkatholischen» Linie liegen auch die be-
sonderen Studienvorschlige der zweiten Sektion: Neben der schon
erwithnten, allgemeinen Forderung einer gemeinsamen Geschichts-
forschung und Gesamtgeschichtsschreibung werden zwei besondere
Empfehlungen ausgesprochen, die « Uberpriifung des katechetischen
Materials aller Kirchen im Lichte der 6kumenischen Bewegung» und
eine «besondere 6kumenische Studienarbeit {iber die Konzilien der
Alten Kirche». Nachdem schon vorher sogar die Untersuchung einer
fiir die protestantische Theologie so entlegenen Frage wie der des Fili-
oque, «seines Ursprunges und seiner Folgen», gefordert worden war,
zeigen die beiden genannten, besonderen Vorschlige fiir ein zukiinfti-
ges Faith and Order-Studium, wie unaufhaltsam und folgerichtig
heute jene Problematik in die Mitte des 6kumenischen Dialogs zu
treten beginnt, deren ungehorter Zeuge und Anwalt lange Zeit recht
vereinsamt die altkatholische Theologie gewesen ist: Die Frage nim-
lich nach Umfang, Gehalt und Verbindlichkeit jenes Traditionsgutes,
das im Konsensus der Alten Kirche bewahrt wurde und dessen Zu-
riicktreten in der westlichen Kirche, ja dessen Verformung und Preis-
gabe die urspriingliche sakramentale Kinheit der Kirche immer fol-
genschwereren Storungen und Beeintridchtigungen unterwarf. Als
Zeugnis einer angefochtenen Minderheit hat altkatholisches theolo-
gisches Denken Schritt um Schritt seine Funktion im ékumenischen



— 38 —

Dialog verstehen lernen miissen und muss sie weiter verstehen lernen.
Deshalb ist die Schlussfolgerung des Berichtes nur zu bejahen: « Wenn
wir uns miteinander unseren gemeinsamen Problemen zuwenden, so
kénnen wir feststellen, dass Gott den Druck, den die Welt auf die
Kirche ausiibt, dazu benutzt, um die Grenzen zu durchbrechen, die
uns voneinander trennen», wobei nach dem Vorhergesagten nicht so
sehr an eine rein praktische Zusammenarbeit als an jene tiefe Einheit
zu denken ist, die in der Alten Kirche der Viter und Konzilien trotz
aller Verschiedenheiten und Spaltungen eine feste Grundlage hatte.
Nicht anders steht es mit der grossen Linie der Gedankenfithrung im
Problembereich in bezug auf eine grundséatzlich «alt-katholisch» zu
nennende theologische Antwort auf die Fragen, «die durch die Weiter-
gabe der Tradition in verschiedenen Lindern und Kulturen und durch
die mannigfaltigen Traditionen, in welche hinein die eine 7Tradition
iiberliefert worden war, entsteheny». Wurde es doch stets in altkatholi-
scher Sicht als legitim erachtet, dem Bestand einer nationalen Kultur
und staatlichen Ordnung gerecht zu werden und das Prinzip zu be-
folgen, «dass der universale Charakter der Tradition voller zutage
tritt, je mehr die 7T'radition in den verschiedenen Formen besonderer
Kulturen zur Sprache kommt, «um geméss Eph. 3,18-19» zur Erkennt-
nis der Fiille der Liebe und Herrlichkeit Christi zu gelangen . Und mit
Recht heisst es in diesem Sinne: « Die Kirche trigt daher eine zwei-
fache Verantwortung: Die Tradition muss gleichzeitig auf verschie-
dene Weise weitergegeben werden, einerseits in der volkstiimlichen
Sprache des Alltags, andererseits in der Begrifflichkeit eines hochst
komplexen und kritischen Denkens unserer Zeit. Der Ernst dieser um-
wilzenden Lage kann nicht leicht tibertrieben werden ... Wir miissen
die Gelegenheit, die uns gegeben ist, erkennen und mit Kraft und Mut
den grossen Auftrag der Kirche erfiillen, die T'radzition, das Wort von
Gnade und Hoffnung, den Menschen in dieser neuen Weltkultur wei-
tergeben, wie es in der Vergangenheit Jerusalem, Griechenland, Rom
und Gallien, ja bis an die dussersten Ende der Erde gepredigt wor-
den ist».

! In diesem Sinne sind sogar die gelegentlich in der Geschichte einzelner
altkatholischer Kirchen hervorgetretenen, ekzessiven Hinneigungen zu natio-
nalkirchlichen oder modernistischen Lésungen Symptome eines grundsétz-
lich legitimen Ringens um vom dogmatischen Ansatz des Vaticanum I her
nicht lésbare Probleme aller Kirchen.



Sektion 111, Das Erlosungswerk Christt und das Dienstamdt
sevner Kirche

Die dritte Sektion von Montreal hatte im Unterschied zu den
vier iibrigen keinen gedruckten Kommissionsbericht aus zehnjahriger
Vorarbeit von Lund her zur Hand. An dessen Stelle trat jedoch ausser
dem «working paper» von Bossey ein kaum weniger umfangreiches
Material. Dabei flossen verschiedene Strome vorbereitender Arbeit
zusammen : Aus dem Bericht « Christus und die Kirche» (zitiert in der
deutschen Fassung) die Interpretation des Amtes, S.34-35, die Ab-
schnitte tiber die Apostolizitat der Kirche, S.65-67, und der ganze
Abschnitt VI «Der Eine Herr und der mannigfaltige Dienst», S. 68-72;
eine Studie des Genfer Laienreferates (Dok.X/[, 15-40) «Christi
Dienst durch Seine ganze Kirche und ihre Diener»; die urspriinglich
fir die Kommission I «Christus und die Kirche» geschriebene, um-
fangreiche Studie von Prof. Edmund Schlink iiber « Die Apostolische
Sukkzession»; ein Bericht des Genfer Referates fiir die « Zusammen-
arbeit von Mann und Frau in der Kirche, Familie und Gesellschaft»
iiber « Die Ordination von Frauen: ein 6kumenisches Problemy; eine
Studie von Dr. Lukas Vischer tiber das Diakonat und schliesslich ein
Bericht der Kyoto-Studiengruppe in Japan, vorgelegt durch die Gen-
fer «Abteilung fiir Weltmission und Evangelisation» mit dem Titel
« Geistlicher Dienst im weltlichen Beruf».

Schon in den genannten Titeln zeigt sich die umfassende Weite
der Fragestellung, in gewissem Sinne aber auch eine Zielsetzung fiir
die Arbeit der Sektion. Man wollte vor allem herausfithren aus einer
Verengung der Fragestellung und der damit in eine Sackgasse gera-
tenen bisherigen 6kumenischen Diskussion iiber das Amt. Statt der
in der Isolierung des Problems aussichtslosen Kontroversen iiber den
«Episkopat in der apostolischen Sukkzession» sollte hier vom Amt
Christi her in seiner Kirche und den daraus sich ergebenden Dienst-
leistungen der verschiedenen Glieder in der Einheit des Leibes her ein
neuer Ansatz gegenseitigen Verstehens erschlogsen werden.

Dies ist auch ohne Frage in hohem Masse gelungen, vor allem in
bezug auf das Grundlegende, den schon genannten, christologisch-
ekklesiologischen Ausgangspunkt, wihrend durch unbehobene Diffe-
renzen dariiberhinausgehende gemeinsame Aussagen noch nicht in
gleichem Masse moglich wurden. In erstaunlicher Breite gestattete
der neue Ansatz die Hereinnahme von Gedankengingen bis ins Ter-
minologische aus dem Bereich des katholischen Amtsverstiandnisses



— 40 —

in den Bericht. Auch hier wieder ist die Mitwirkung oder doch wenig-
stens duldende Zustimmung der orthodoxen Teilnehmer fiir den vor-
liegenden Text hochst bemerkenswert 1.

Zunéchst wird unter Hinweis auf die exegetische Arbeit der letzten
25 Jahre festgestellt, dass vom biblischen Verstindnis des konig-
chen Priestertums des ganzen Volkes Gottes auf Grund seiner Beru-
fung und der von allen empfangenen Taufe auszugehen und von da-
her die Aufteilung der Kirche in wesentlich empfangende Laien und
wesentlich gebende Amtstréger zu iiberwinden sei. «Der Wiederge-
winn einer rechten Lehre iiber den Laien hat zu der Krkenntnis ge-
fiihrt, dass der Dienst der Christen in der Verantwortlichkeit des gan-
zen Leibes besteht, und nicht allein Sache derer ist, die eine Ordina-
tion empfangen haben». Deshalb ging auch die Aussprache in der
Sektion gerade von dem oben genannten Bericht des Laienreferates
aus. Bemerkenswerterweise fithrte aber gerade dieser Ausgangs-
punkt, wie der Bericht selbst erklért, zur Frage nach Funktion und
Autoritét des ordinierten Amtes. Offen bekennt der Bericht dann
allerdings sofort die Nichtiibereinstimmung beziiglich der histori-
schen und theologischen I'ragen der Unterscheidung und Verbindung
des besonderen Dienstamtes in der Kirche und des allgemeinen
Dienstamtes der Kirche als des ganzen Volkes Gottes, an dem alle
Finzelnen ihren Anteil haben. Hier wird eine weitere Studienarbeit
dariiber vorgeschlagen. Der ganze weitere Bericht will deshalb und
kann deshalb auch nur als ein Vorschlag kurzer Thesen fiir diese zu-
kiinftige, umfangreichere Bemiihung verstanden und aufgenommen
werden. In diesem Sinne muss er jedoch als eine wichtige Grundlage
theologischer Arbeit und geistlicher Besinnung in den einzelnen Kir-
chen bezeichnet werden. Von besonderer Bedeutung scheinen dabei
die Abschnitte B «Christus, die Kirche und das besondere Amt» und
F «Das besondere Amt in der Welt von heute», weil sich in ihnen die
eigentliche Begegnung und die Grundlinien der Auseinandersetzung
im «protestantisch-katholischen Dialog» wiederspiegeln.

1 Die wichtigsten der nicht lésbaren Schwierigkeiten wurden im An-
hang zum Sektionsbericht in der Form von Empfehlungen fir die weitere
Studienarbeit von Faith and Order zusammengefasst und so der Bericht von
lingeren, unbefriedigenden Passagen komparativer Ekklesiologie befreit, die
sonst unerlisslich gewesen wiren : iiber « Christus und das Amt» (besonders im
Blick auf die Frage der successio apostologica) ; die Taufe, um zu kliren, «wie
das Wesen der Taufe im Leben der Kirchen seinen Ausdruck findet», den Dia-
konat und {iber «die Frau im Dienst und in den Diensten der Kirche» bis hin
zur ¢« Bedeutung des Zolibates».



M |

Im Hauptabschnitt B stehen dabei in den §§ 6 und 7 das allge-
meine Dienstamt und der besondere Dienst in ihrer Abhéingigkeit von
und ihrer Unterordnung unter das entscheidende Dienstamt Christi
selbst in theologisch ungeklirter Weise nebeneinander. Eine weitere
Differenzierung findet héchstens in soweit statt, als der allgemeine
Dienst als im Christusamt «verwurzelt» und der besondere Dienst als
¢die erlosende Liebe Christi wiederspiegelnd und ihr dienend» be-
schrieben werden, wobei der verschiedene Wortgebrauch durchaus
auch unabsichtlich sein kénnte. In § 8 wird dann von beiden gleicher-
weise gesagt, dass sie «durch den HI. Geist wirksam werden»: «In
dieser Hrwartung des Geistes predigen die Diener der Kirche das
Wort, spenden sie die Sakramente, stehen sie im Gebet, leiten sie das
Volk Gottes und geben sich hin an Werke briiderlicher Hilfeleistung.»
Von einer konstitutiven Bedeutung nach dem Stifterwillen Christi
fiir das besondere apostolische Amt und von der besonderen Gnaden-
zusage fiir dieses Amt im Sinne von « Amtsgnade» und «Charakter in-
delebilis» auf Grund des empfangenen Sakramentes der Weihe ist
hier nicht die Rede. Gerade eine Blockierung des Dialoges durch diese
Fragen sollte ja vermieden werden. Andererseits wird aber auch eine
Interpretation in der angedeuteten Richtung durch den Text nicht
grundsétzlich und ausdriicklich ausgeschlossen. Es ist ein offener
Text, ohne dass er einfach als Kompromissformulierung abgetan wer-
den kénnte. Im Hauptteil von § 7 liegt vielmehr im Anschluss an das
christologische Schema des munus triplex Christi ein so starker Ak-
zent auf der besonderen Aufgabe der « Diener des Dieners Gottes» als
Abbild, — fast konnte man versucht sein, das englische «to reffect and
to serve» mit «Reprisentation» wiederzugeben, — jenes einmaligen
und bleibenden prophetischen, priesterlichen und koniglichen Amtes
Christi, dass damit tatsichlich wichtige Momente einer katholischen
Lehre vom « Priestertum des Neuen Bundes» hier einen Ort zu finden
scheinen. Das darf auch fiir den diesen Abschnitt B abschliessenden
§ 9 gelten: « Die ganze Kirche nimmt auf und trigt diejenigen, die ihr
zur Erfiilllung ihres Auftrages gegeben sind, wie diese wiederum von
den geistlichen Gaben, den Gebeten und der Freigebigkeit der ganzen
Gemeinschaft abhingen. So ist der ganze, fest in sich verbundene
Leib fiir seinen Dienst geriistet.» ,

Nach Betonung der Charismata, der freien Geistesgaben in der
Gesamtheit der Getauften (C), und nach Feststellung der Bedeutung
einer doppelten Autorisierung des besonderen Dienstamtes durch
Geistesgabe und Auftrag der Kirche, dessen volle Anerkennung in den

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1964. 4



getrennten Kirchen eine wesentliche Voraussetzung fiir das Sichtbar-
werden der kirchlichen Einheit bleibt (D), und nach der Beziehung
des besonderen Amtes auf den der ganzen Kirche aufgetragenen
Dienst und ihre Mission in der Welt (E) folgt als letzter Abschnitt ¥
«Das besondere Dienstamt der Welt von heute». Hier werden, ohne
die Absicht und Mdglichkeit weiterer Verfolgung der theologischen
Fragen, jene Probleme in den Blick geriickt, in welche die Kirchen
unter den rasch sich veridndernden, allgemeinen Verhéaltnissen des
modernen Lebens sich verwickelt sehen und mit denen sie sich, ohne
deshalb einfach die iiberlieferten Formen des besonderen Dienstes
aufgeben zu miisgen oder zu kénnen, auseinanderzusetzen haben, in-
dem sie versuchen, «eine Mannigfaltigkeit geistgewirkter Dienste und
eine Beweglichkeit ihrer Verwendung zuriickzugewinnen, wie sie im
Neuen Testament und in der Kirche der ersten Jahrhunderte erkenn-
bar ist». So begegnet auch hier wieder der Zug zum altkirchlich-alt-
katholischen Konsensusprinzip. Zwei heute besonders typische und
auffallende Strukturen werden dabei herausgestellt, fiir die auf die-
sem Wege Abhilfe zu schaffen sein kénnte: Einmal die oft zu starre
Ubertragung einer im christlichen Abendland gewachsenen, institu-
tionellen Amterordnung auf Missionsgebiete und Junge Kirchen, de-
ren Armut keinen derartigen Apparat zu tragen vermag und die des-
halb durch den Mangel an vollberechtigten Amtstrigern zu einer
hochst unguten Kinschrankung gerade auch in der Bedienung der
Sakramente fithrt, und dann das mehr und mehr sich abzeichnende
Versagen oder doch die wachsende Unzulénglichkeit eines Parochial-
systems aus dem «konstantinischen Zeitalter der Kirche» gegeniiber
den sich jagenden und iiberstiirzenden Umformungen und Umbrii-
chen des Lebensgefiiges in der modernen Industriegesellschaft. Sechs
Maoglichkeiten werden als Beispiele fiir Versuche einer Abhilfe in die-
ser immer akuter werdenden Not aufgefiihrt: Die Ordination neben-
amtlicher «pastores» értlicher Gemeinden; die Ordination von Per-
sonen im Sinne der « Arbeiterpriester», die weiter das Leben der be-
sonderen Gruppe teilen; die missionarische Aussendung einzelner Or-
dinierter, die in der Art von «Arbeiterpriestern» beginnend eine
neue Gemeinde in ihrem «Milieu» zu sammeln versuchen ; die beson-
dere Ausbildung und Freistellung geeigneter Geistlicher fiir bestimm-
te Gruppen der Gesellschaft ; die Herstellung von Gruppen von Geist-
lichen, die — wahrscheinlich folgerichtigerweise zélibatir lebend (wo-
zu sich aber der Bericht nicht dussert) — in einer vita communis ver-
bunden ihr aktives Zeugnis in besonderen Pioniersituationen der



— 43 —

stéadtischen Industriegesellschaft abgeben kénnten ; ein mit der wan-
dernden Gesellschaft selbst mitwanderndes Dienstamt, das so sich
den tatsédchlichen Lebensbedingungen der zu sammelnden Gemeinde
anzupassen vermochte. Damit sind Situationen beschrieben und Mog-
lichkeiten angedeutet, die mehr und mehr aus dem Bereich der Aus-
nahmen in die Kategorie des Normalen einzuriicken Aussicht haben,
und dies nicht nur vom dusseren Druck auf die Kirche her verstanden,
sondern in dem Masse, wie die Christenheit selbst sich ihrer Lage als
«angefochtener Minderheit in der Diaspora» im Lichte der Aussagen
des Neuen Testamentes zu erkennen und darum sich zu verhalten ver-
mag als «ein Volk von Pilgrimen unter allen menschlichen Gemein-
schaften im Gehorsam Christi und in stdndiger Solidaritdt mit der

Welt».
Sektron IV, Gottesdienst

Der Bericht der vierten Sektion fallt auf durch seine gute Spra-
che, seine Ausgewogenheit und ruhige Umsicht, die trotzdem sowohl
den brennenden Problemen wie den offengebliebenen, trennenden
Fragen Raum und Gewicht lasst. Faktisch hatte diese Sektion nur
mit zwei besonders kritischen, ja nahezu explosiven Fragen zu tun,
wihrend der Gegenstand im Ganzen sich seiner Natur nach ruhiger
und gemeinsamer Uberlegung darbot, zumal es sich ja in keinem Fall
darum handeln konnte oder sollte, irgendeiner Kirche irgend etwas
von ihrem gottesdienstlichen Tun zu nehmen oder bindend vorzu-
schreiben. Die beiden neuralgischen Punkte waren der Opferbegriff
bei der KEucharistiefeier und die Frage der offenen oder geschlossenen
Kommunion im 6kumenischen Zusammensein von Kirchen. Die letz-
te Frage war der Konferenz in Montreal von Neu Delhi her zugewie-
sen worden und konkretisierte sich in dem Auftrag, die Empfehlun-
gen von Lund zur Frage der Abendmahlsgottesdienste bei 6kumeni-
schen Versammlungen im Blick auf die gegenwartige Lage innerhalb
des Okumenischen Rates der Kirchen und der Okumenischen Bewe-
gung im allgemeinen zu tiberpriifen. Die Antwort der vierten Sektion
wurde gegeben in einer Anlage zum Sektionsbericht: « Abendmahls-
gottesdienste bei 6kumenischen Zusammenkiinften». Der Text spie-
gelt in seinen immer neuen Windungen und Gegensétzlichkeiten ge-
radezu physisch die bedriickende geistliche Not wieder, die hier be-
steht. Einem respektvollen Zuriickhalten vor Gewissen und Tradition
in anderen Kirchen hilt ein fast leidenschaftliches Drangen auf die
wagemutige Uberwindung der Trennung im innersten Geheimnis des



—— 44

Gottesdienstes nicht ohne Miihe aber stets in wiirdiger Weise die
Waage. Das einzig wirklich Neue, das iiber Lund hinaus vorgeschla-
gen werden konnte, besteht dabei in einer Sache, die fast eher ein Zu-
riickweichen oder doch einen Stillstand zu markieren scheint als ein
Voranschreiten und deshalb im Plenum etwas wie eine Explosion
okumenischer Leidenschaft ausloste: Die Empfehlung der offiziellen
Teilnahme am Gottesdienst mit geschlossener Kommunion im Falle
von Tagungen in einem Land oder an einem Ort, in dem etwa die
orthodoxe Kirche als die grosste Kirche nach ihrer Ordnung diesen
Gottesdienst zu halten hatte. In der Abstimmung nach erregter De-
batteim Plenum stand immerhin eine beachtliche Minderheit von fast
100 Stimmen zwar nicht gegen die Orthodoxe Kirche aber doch auf
dem Standpunkt, dass es dem okumenischen Geist widerstrebe, in
einer derartigen Fucharistiefeier in irgendeiner Weise den Okumeni-
schen Rat zu engagieren. Die Mehrheit nahm die Empfehlung an,
auch im genannten Fall «Kirchen, die Delegierte entsenden, sollten
diese zur Teilnahme (sc. ohne Kommunionempfang) ermutigen». Als
Gegengewicht heisst es dann allerdings in § 6, in einem derartigen
Falle ¢sollte die Konferenzleitung dazu erméchtigt werden, einen Got-
tesdienst anzusetzen, bei dem eine Einladung zur Teilnahme und zum
Abendmahlsempfang geméss den Abschnitten 2 und 7, d.i. — mit offe-
ner Kommunion — ergeht.»

Der zweite kritische Punkt betreffend den Opferbegriff bei der
Kucharistiefeier fithrte trotz sehr vorsichtiger und nur annéhernder
Formulierungen bei der ersten Vorlage des Sektionsberichtes im Ple-
num zu einer «non possumus-KErklarung» des reformierten Schweizer
Delegierten Prof. d"Espine, des Sinnes, dass ein Beibehalten des Tex-
tes eine reformierte Sondererklirung unvermeidlich machen wiirde.
In wiederum sehr behutsamer Weise heisst es im endgiiltigen Bericht
anstatt, «wir bringen das Ganze unseres Lebens in einem heiligen und
lebendigen Opfer dar», nur noch : «Mit einem demiitigen Herzen brin-
gen wir uns selbst dar als ein lebendiges und heiliges Opfer, ein Opfer,
das in unserem ganzen tiglichen Leben Ausdruck finden muss».

Abgesehen hiervon ist der Bericht geprigt von einem solchen
bekannten Konsensus in Bezug auf das Grundverstindnis des Gottes-
dienstes als doppelte Handlung: Gottes zum Menschen, zur Gemein-
de hin in Wort und Sakrament, Geist und heiliger Gegenwart und des
Menschen, der Gemeinde zu Gott hin in Anbetung, Lobpreis, Hin-
gabe, Bitte und Fiirbitte. Dazu werden beschreibend und summierend
die Elemente aufgefiithrt, wie sie vor allem die Hauptgottesdienst-



o A ==

handlungen der Taufe und der mit dem Wortgottesdienst verbunde-
nen Abendmahlsfeier ausmachen, und auch hier wieder wurde eine
bedeutsame Ubereinstimmung allgemeiner Art mit den orthodoxen
Vertretern moglich. Schliesslich werden im Anschluss an die Liturgi-
sche Bewegung besonders empfohlen: Die héufigere Feier des HI.
Abendmahles, die aktivere Teilnahme der Laien an der Liturgie, die
Verwendung eines gemeinsamen Brotes und eines gemeinsamen Kel-
ches, der Empfang des Abendmahles durch die gesamte versammelte
Gemeinde als normale Praxis bei jeder Abendmahlsfeier, die Beto-
nung des Sonntags und der grossen christlichen Feste, also die Her-
vorhebung der klassischen Ordnung des Kirchenjahres. Eine Empfeh-
lung des Stundengebetes fiir die Gemeinde findet sich nicht. Beson-
ders bemerkenswert ist aber die allgemeine Beriihrung mit den An-
liegen der Konzilsmehrheit im zweiten Vatikanum in der Aussprache
iiber das Schema der sacra liturgia.

Und doch mahnt der Bericht zum Schluss im Blick auf die Welt
heute und die wirkliche Lage der Kirche in ihr alle Kirchen zu einer
durchgreifenden Uberpriifung des gesamten Gottesdienstes, «um in
allem sowohl ihren Gottesdienst als auch ihre Verkiindigung des
Evangeliums fiir den modernen Menschen bedeutsam werden zu las-
sen»; denn christlicher Gottesdienst erfiillt seinen Zweck nicht in sich
selbst, er ist vielmehr «die Handlung, durch welche die Kirche ihre
Identifizierung mit der ganzen Schopfung erkennt und sie Gott die-
nend darbringt. Gleichzeitig ist er eine Handlung, in welcher alle ein-
gebildete Selbstgeniigsamkeit dieser Welt zu Ende gebracht und alle
Dinge neu gemacht werden.»

Sektion V « Alle an jedem Orty:
Der Vorgang des Zusammenwachsens.

Uber der fiinften Sektion stand kein guter Stern. Von Lund her
war liber verschiedene Erdteile hinweg eine grossangelegte Studie
zum Thema «Institutionalismus» ins Werk gesetzt worden, dessen
gedruckter Bericht auch in Montreal zum Material der fiinften Sek-
tion gehorte. Doch schon bei der Vorbereitung der Konferenz wurde
erkannt, dass das in sich selbst problematische Studienergebnis halb
soziologischer, halb kirchenrechtlicher, halb pastoral-theologischer
Art keine geeignete Basis fiir die Arbeit einer Konferenzsektion dar-
stellt. Andererseits bot sich von Neu Delhi her die aus der Faith and
Order-Arbeit selbst erwachsene neue « Einheitsformel» zusammen mit



s A e

dem Kommentar der dritten Sektion «Einheit» von Neu Delhi als
sinnvolle Aufgabe an. Ja, fast schien es, als konne gerade diese Sek-
tion eine Art kronenden Abschluss iiber der Arbeit der vier anderen,
weniger praktischen und mehr mit theologischen Fachfragen befass-
ten Sektionen erbringen. So wurden die beiden vollig verschiedenen
und in sich selbst schon komplexen Textgebilde mit anderem so oder
so verwandt erscheinenden Material zusammengebiindelt und der
grossere Teil davon erst in Montreal den Mitgliedern der Sektion {iber-
geben, unter dem an sich einleuchtenden und ansprechenden Arbeits-
ziel : « Untersuchung der theologischen Basis der christlichen Einheit
im Blick auf die Ortsgemeinde». Nur blieb es dabei hochst misslich,
dass einerseits sowohl die sachlichen wie die historischen Iragen des
«Institutionalismus» nur Vorfragen theologischer HErérterung sein
kénnen, also an den Anfang aller Sektionsberatungen gehérten, wie
auch die Frage nach einer theologischen Basis sich sinnvoll nur auf
eine Vorentscheidung fiir spétere Einzelfragen beziehen kann, wah-
rend umgekehrt die im Arbeitsziel fiir die Sektion damit verbundene
Frage der Einheit in der Ortsgemeinde nicht Ausgangspunkt sondern
nur Frucht eines die Kirchen innerlich umwandelnden Prozesses
sein kann.

Und so kam, was kommen musste: Es entstand ein phantastisch
anmutendes Gemisch von einer Fiille richtiger Gedanken, ernstzu-
nehmender Ansitze und gutgemeinter Hinweise, Proklamationen
und Forderungen mit einer kaum geringeren Menge utopischer Kon-
struktionen, nicht durchgedachter Einzelgesichtspunkte und viel-
fach geradezu unsachlicher Meinungsiusserungen oder Anklagen.
Wie auf einer Studententagung fliesst trotz eines klaren schemati-
schen Aufrisses im Bericht gedanklich vieles durcheinander und es
wird von fast allem zum Thema Erdenklichen und dariiberhinaus
assoziativ gesprochen. Nur ein Beispiel statt einer Reihe moglicher
Texte: (B «Die Kirche in einer gespaltenen Gesellschafty §§ 31/32):
«Die Ganzheit der christlichen Gemeinschaft an jedem Ort wird eben-
falls bedroht durch die Identifizierung mit einer bestimmten sozialen
Schicht, die Bevorzugung eines bestimmten Lebensstils, die Bindung
an eine politische Anschauung oder Partei, den Erfolg im wirtschaft-
lichen Leben, durch unterschiedliche Bildung und vieles andere. Sie
stellen in sich selbst eine gesellschaftliche Mannigfaltigkeit dar, die oft
der menschlichen Wohlfahrt zugute kommt. Dennoch diirfen diese
Bindungen nicht die Treue einer Gemeinde zu ihrem eigenen Herrn
ersetzen.»



R G

«Verschiedene Faktoren tragen dazu bei, Christen einander né-
her zu bringen : die Mobilitat der Menschen, Migration, Staatsaufbau,
das Ringen um menschliche Freiheit und Gerechtigkeit, ja sogar die
soziale und politische Bedriickung der Kirche. Als Gruppe und Zu-
schauer verhalten sich die Christen oft als passive Zuschauer, anstatt
aktiv an Entwicklung und Verbesserung menschlicher und christli-
cher Gemeinschaften teilzunehmen. In solchen gottgegebenen Mog-
'Iichkeiten wird auch der Auftrag gegeben, lokale christliche Gemein-
schaften zu bilden, die von unserem HEinssein in Schépfung und Hr-
losung sichtbar Zeugnis ablegen». -

So geht es ungehemmt in den verschiedensten Richtungen fort.
Besonders krass ist die Unsachlichkeit in § 30: «Zum Schaden der
Sendung der Kirche erhalt institutioneller Kigennutz die Uneinigkeit
der ortlichen Kirchen aufrecht. Die Kirchen sind dazu aufgerufen,
Tragheit und denominationellen Stolz zu {iberwinden, die die Glau-
bigen einander entfremden und die Verkiindigung des Einsseins in
Christus lahmen». Es lohnt deshalb nicht, trotz all der vielen, an sich
guten, einzelnen Gedanken, den Aufbau des Ganzen hier nachzu-
zeichnen. Zum Thema Institutionalismus tragt der Bericht nichts bei,
zur Exegese der Einheitsformel von Neu Delhi jedenfalls nur die nega-
tive Hrfahrung, dass man diese Formel von der Voraussetzung aus,
sie fordere im Grunde eine 6kumenische Revolution von den Ortsge-
meinden aus gegen die iibergeordneten, noch getrennten Gemein-
schaften, nur verzerren und um ihre fruchtbare Auswirkung als ein-
faches Bild gesuchter sichtbarer Einheit bringen kann.

Der Bericht ist somit ein Musterbeispiel eines 6kumenischen
Konferenztextes, wie er nicht sein soll. Es ist aber denen, die ihn er-
stellt und denen die zu ihm redlich beigetragen haben, gewiss zugute
zu halten, dass ihre Aufgabe von vorneherein eine ungliickliche und
im Sinne einer krénenden Zusammenfassung der Arbeit der vorge-
ordneten Sektionen nicht losbar war.

Zusammenfassung

Kann man das Ganze auf einen Nenner bringen ¢ Wohl kaum.
Gewiss aber darf man sagen, dass Notwendigkeit und Nutzen — auch
in den sich dabei ergebenden Dokumenten der Vorbereitung und in
den Berichten — eines derartigen, 6kumenisch-theologischen Treffens
im Abstand einer bestimmten Reihe von Jahren mit guten Griinden
nicht zu bezweifeln sind. Sehr viel schwieriger jedoch ist die Frage,



welchen Wert diese Arbeit fiir die 6kumenische Arbeit im engeren
Sinn, also vor allem fiir den Weltrat der Kirchen, haben kann, und
vor allem, in welcher Form sie in Zukunft nach offenkundigen Fehllei-
stungen weitergefiihrt werden sollte. Esist hier nicht der Ort, dariiber
Ausfiihrungen zu beginnen. Riickblickend kann aber vielleicht dies
gesagt werden: Wenn die Arbeit der Sektionen IT und IV — um vom
Sonderfall der fiinften Sektion ganz abzusehen — sich als ganz beson-
ders sinnvoll und fruchtbar erweisen konnte, wihrend die nicht weni-
ger gute Arbeit der Sektionen I und ITI nur z.T. das gleiche Gewicht
zu erreichen vermochte, so liegt es vielleicht doch vor allem am Stoff
und an der Themastellung. Eine derartige, immer schwierige und ge-
wagte Zusammenarbeit, sei es in langfristig arbeitenden Kommissio-
nen mit doch nur weit auseinanderliegenden Zusammenkiinften, sei
es im gedringten Auftrieb kurzer Konferenzwochen verspricht am
ehesten dann greifbare Ergebnisse und gewissermassen geniessbare
Friichte zu erbringen, wenn sie schon etwas wie eine Ernte einer brei-
ten und vielseitigen Bewegung in den Kirchen selbst einzubringen
hat. Sie ist dagegen sehr viel weniger geeignet, noch ungekléarte
Hauptfragen wirklich sinnvoll zu behandeln. Eines allerdings sollte
dariiberhinaus immer offengehalten und woméglich auch beherzt ge-
fordert werden: Das Proklamieren von Zielen, die Aussprache von
tiefen Uberzeugungen und das Stellen von entscheidenden Weichen
im fortschreitenden Zug einer grossen Bewegung! So ehrlich die
Schlussitzung in Montreal vom Ungeniigen gegeniiber gestellten
Aufgaben und vom Zuriickbleiben hinter manchen Erwartungen zu
sprechen hatte, es bleibt von Montreal des in diesem Sinne Positiven
so viel, dass die sorgfiltige Uberlegung der zukiinftigen Faith and
Order-Arbeit kein miissiges Beginnen sein sollte.

Bonn Werner Kiippers



	IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada [Schluss]

