
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 1

Artikel: IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26.
Juli 1963 in Montreal/Kanada [Schluss]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 28 —

IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung
vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada

Schluss)

Die Sektionsberichte und das Konferenzergebnis

Die historische oder systematische Analyse oder der Versuch
einer umfassenden Beurteilung des gesamten in den Sektionen und
im Plenum der Konferenz behandelten Materials liegen nicht im Rahmen

eines summarischen Berichtes. In gewissem Sinne würde eine
solche Art der Behandlung auch das tatsächliche Gewicht und den
Sinn derartiger Konferenztexte überbewerten. Worauf es aber
ankommt, das ist die jeder Kirche, vorallem aber den Mitgliedskirchen
des Ökumenischen Rates aufgegebene Bemühung, sich ernstlich und
von ihren eigenen Voraussetzungen und Einsichten aus mit dem
erreichten Stand des begonnenen grossen Dialogs auseinanderzusetzen,
wie er sich gerade aus derartigen Berichten nun doch mit einer gewissen

Zuverlässigkeit ablesen lässt. Im folgenden soll darum versucht
werden, dazu - gewiss auch vom Boden alt-katholischer Eigenart
aus - eine Anleitung zu bieten und Ansätze der Weiterführung des

Gespräches oder deren Grenzen aufzuzeigen.

Sektion I, «Christus und die Kirche»

Die erste Sektion hatte die schwerste Last und die grösste
Verantwortung für das « Gelingen» der Konferenz zu tragen1. Nicht
zuletzt lag auf ihren Schultern der Auftrag von Neu Delhi, sich Gedanken

über die, wie viele dort meinten, neu erfahrene ekklesiologische
Bedeutung des Ökumenischen Rates zu machen und diese in einem
Dokument zu formulieren, das vielleicht einmal auf dem Wege über
die Billigung durch das Zentralkomitee die teilweise als «überholt»
empfundene Torontoerklärung von 1950 ablösen würde. Manches,
was vom « Versagen » oder dem « Misserfolg » von Montreal in die Presse

gekommen ist, hängt wohl gerade damit zusammen, dass Sektion I
in dieser Frage tatsächlich keinen gemeinsam vollziehbaren Schritt

1 Dieser gehörte der Berichterstatter auf seinen besonderen Wunsch an,
während der zweite altkatholische Delegierte und zugleich Vertreter von
Bischof J. P. Jans in der Kommission von Faith and Order, Bischof Dr. Thad-
deus Zielinski von Buffalo USA, der dritten Sektion über Fragen des
Gottesdienstes angehörte.



— 29 —

weitergekommen ist. Wie konnte man aber die Schwierigkeiten
übersehen, die hier tatsächlich noch bestehen Einerseits war in Neu Delhi
und nachher der Beitritt einer ganzen Reihe orthodoxer Kirchen unter

deutlicher Bezugnahme auf die Geltung der in der Torontoerklärung

getroffenen Feststellung erfolgt, dass Zugehörigkeit zum
Ökumenischen Rat nicht zugleich die Annahme einer in bestimmter Weise
formulierten Ekklesiologie und auch nicht die Anerkennung anderer
Mitglieder des Rates im Vollsinn als «Kirche» bedeute. Andererseits
hatte das Nordamerikanische National Council of Churches zu dieser
Frage eine Broschüre herausgebracht, die immerhin zum Arbeitsmaterial

der ersten Sektion gehörte, in der eine erweiternde Auslegung
des Zusammenseins im Ökumenischen Rat und anderen kirchlichen
«Räten» (councils) versucht wird2. Und wenn hier (S. 18) auch der
Satz festgehalten wird: «Kirchenräte sind nicht selbst Kirchen», so

wird doch unter einer Reihe von stark betonten Gesichtspunkten die

Schlussfolgerung gezogen : «Nichtsdestoweniger können Kirchenräte
wichtige ekklesiologische Bedeutung haben und haben sie in der Tat».

Diese Linie setzte sich in der ersten Sektion selbst bis zur Vorlage

der ersten Fassung eines Anhanges zum Sektionsbericht durch,
wo es z.B. in Absatz VII heissen konnte: «Der Rat hat Anteil am
Leben der Kirche Jesu Christi, das in den Kirchen zum Ausdruck
kommt (sich manifestiert). Als eine Gemeinschaft von Kirchen
versucht der Rat, durch Beratung und Zusammenarbeit das Leben der
Kirche Jesu Christi zu interpretieren. Auf diese Weise hat er Anteil an
diesem Leben». Solch deutlicher Erweiterung der Grenzen von
Toronto gegenüber erhob sich, noch bevor einer Verhandlung des Textes
im Plenum, die Gefahr einer orthodoxen «Sondererklärung». Ohne

Aussprache im Plenum wurde diesem dann nach einer Umarbeitung
durch das Redaktionskomitee ein sehr entschärfter Text vorgelegt.
In dieser zweiten Fassung des Anhanges, die angenommen wurde, ist
die negative Seite der Grenzziehung - «Der Rat ist nicht die Kirche,
er versucht nicht eine Kirche oder die Kirche zu sein» - dadurch fast
peinlich verschärft, dass ein Satz, der vorher als Gegengewicht
formuliert war, nun allein als einseitig negative Aussage übriggeblieben
ist. Zu einer offenen und klärenden Aussprache darüber kam es im
Plenum leider nicht. Gerade dieser Punkt hätte eine solche Konferenz,
nachdem der Auftrag nun einmal an sie gekommen war, als ganze
fordern müssen. Immerhin hat doch das lebhafte Aufflammen der

2 The Ecclesiastical Significance of Councils of Churches, Lbr. ofCongress
Nr. 63-16456; 26 S.



— 30 —

Aussprache im Plenum von Montreal über die Abendmahlsfrage bei
zukünftigen ökumenischen Konferenzen1 in mehrheitlich orthodoxen

Ländern - ähnlich wie bei der Angolafrage im Plenum von
Neu Delhi - gezeigt, dass im Plenum eine Bereitschaft zur Erörterung
brennender Grundsatzfragen latent vorhanden ist. Im Falle von
Montreal konnte es auch für die Vertreter einer «katholischen» Ekkle-
siologie in einer Faith and Order-Konferenz nicht erwünscht sein,
dass eine solche Frage mehr diplomatisch umgangen, als offen und
brüderlich verhandelt wurde. Faith and Order darf sich jedenfalls
nicht wundern, wenn sich nach diesem Testfall im Zentralkomitee
von neuem ein Misstrauen gegenüber seinem besonderen Anspruch
«theologischer Gewissenberatung» regen sollte.

Im Blick auf die erwähnten Vorgänge wird man jedenfalls das

verunglückte Dokument des Anhanges im Sektionsbericht nicht zu
scharf auf seinen jetzigen Wortlaut ansprechen dürfen. Im Absatz
VIII findet sich immerhin eine nützliche Aufzählung der positiven
Momente ökumenischer Erfahrung, die es zur ganzen Frage kommen
lassen, auch wenn dabei der etwas theoretische Rekurs auf den
«zunehmenden Lehrkonsensus hinsichtlich des Wesens der Taufe» und
die etwas subjektivistische Erinnerung an die «neue, gemeinsame
Erfahrung» noch keine klaren und objektiven Kriterien zu Beurteilung
des empfundenen Fortschrittes darstellen. Der Auftrag von Neu
Delhi wurde unerfüllt und mit Bedauern als «Studienthema» über
das Phänomen eines «nur begrenzten Fortschrittes» an den
Zentralausschuss zurückgegeben. Man wird jedoch im Blick auf die durch
die Konferenz selbst nicht behebbaren ekklesiologischen
Verschiedenheiten und Gegensätze unter den Mitgliedskirchen anzuerkennen
haben, dass die Delegierten von Montreal objektiv nicht mehr erreichen

konnten, wenn auch zu wünschen bleibt, dass sie diese

Feststellung in einer anderen und auch im Versagen eindrucksvolleren
Weise getroffen hätten.

Die Hauptaufgabe der ersten Sektion war es nun aber,
festzustellen, wohin der neue, christologische Ansatz die gemeinsamen Aus-

1 Es handelte sich im Zusammenhang der Überprüfung der sogenannten
Lund-Regeln über die Gottesdienste bei ökumenischen Zusammenkünften
um die Frage, ob die Delegierten von ihren Kirchen dazu anzuhalten seien,
an dem Konferenz-Abendmahlsgottesdienst auch dann teilzunehmen, wenn -
wie im Falle der Zusammenkunft in einem mehrheitlich orthodoxen Land -
von Seiten der eingeladenen Kirche nur eine geschlossene Kommunion möglich

ist. Die Versammlung hat gegen eine nicht unerhebliche Minderheit diese
Frage bejaht.



— 31 —

sagen über die Kirche würde führen können. Hier kam es zu einer
Überraschung, die aber zugleich in gewissem Sinne auch die Bestätigung

der schon lange bestehenden und gelegentlich geäusserten
Vermutung war, die hartnäckigen ekklesiologischen Gegensätze beruhten,

abgesehen von etwaigen immer auch mitspielenden, nicht-theologischen

Faktoren, im tiefsten Grunde auf der Verschiedenheit im
ChristusVerständnis selbst. Hatte man von Lund her den christolo-
gischen Ansatz, jedenfalls bei der Mehrzahl, als Hilfe für die Gemeinsamkeit

in der Aussage - im Sinne einer Interpretation der Formel
vom Einssein in Christus - verstehen wollen und hatten die
Kommissionsberichte dies vorallem durch das Ausgehen vom trinitarischen
Bekenntnis in Verbindung mit dem Aufriss der biblischen
Heilsgeschichte zu entfalten gesucht, so kam es in Montreal zum Aufbrechen
von Gegensätzen an diesem «einigenden» Ausgangspunkt selbst.,-Ver¬

einfacht formuliert traf eine radikale, am reformatorischen
Schriftverständnis und formgeschichtlicher Exegese orientierte «Theologia

crucis» auf ein Christusverständnis, als dessen klassischer kirchlicher

Ausdruck der Pantokrator byzantinischer Mosaiken angesehen
werden könnte. Wie konnte und durfte es bei einem ersten solennen
Zusammentreffen ostkirchlicher und «protestantischer» Theologie
über die Frage Christus und die Kirche bei der heutigen theologischen
Lage anders sein Entscheidend ging es dabei um die Frage, ob eine
bestimmte Ekklesiologie durch das neutestamentliche Kerygma vom
«Christusereignis» tatsächlich gedeckt, begründet oder bestätigt sei,

oder ob nicht viel mehr schon das Neue Testament selbst als

Aufzeichnung der sich entfaltenden apostolischen « Mit-teilung » der Einen
Botschaft verschiedene Ekklesiologien in sich berge oder verberge, so
dass es im Verhältnis von Christus und Kirche nur die Möglichkeit
immer neuer Präsens des Gehorsams in der Nachfolge, nie aber die
bleibende und unbedingte Verbindlichkeit der Annahme und
Bewahrung einer Summe bestimmter, historisch-institutioneller Strukturen

des Amtes, des Gottesdienstes und der Lehre geben könne. Man
hätte erwarten können, dass der an dieser Stelle von neuem jäh, ja
krass aufbrechende «tiefste Gegensatz oder Unterschied» von
Amsterdam 1948 zwischen der «protestantischen» und «katholischen»
Sicht, - den nicht ökumenezerstörend sich auswirken zu lassen, seither

ein stetes Anliegen der Genfer ökumenischen Strategie sein müsste,

- nun alle weiteren gemeinsamen Aussagen unmöglich gemacht
hätte. Stattdessen ergab sich eine zweite Überraschung: Im Zeichen
einer gemeinsamen Anerkennung der «Herrschaft Christi» kam wie



— 32 —

der Bericht erklärt, in «spannenden und aufregenden Debatten aus
dem Aufeinanderprall anscheinender Gegensätze ein tieferes
Verständnis des unerschöpflichen Reichtums des Evangeliums zum
Vorschein». Gegenseitig - wir können nicht sagen, wie umfassend und
vollständig dies gelten darf- gestand man sich zu : «Einer der grossen
Vorteile der Begegnung mit anderen in theologischer Diskussion ist
die Infragestellung unserer gewohnten Gedankengänge». Der
Kerngedanke dieses im Dissensus festgehaltenen Konsensus war die
Unauflösbarkeit der Verbindung von Kreuz und Auferstehung, Karfreitag

und Ostern, als Inhalt des Christusereignisses, des Kerygmas, der
«fides catholica et orthodoxa: «Wir bekennen den Sieg, den er durch
sein Kreuz errungen hat und der durch seine Auferstehung besiegelt
wurde Hier begreifen wir auch das Wunder und die Macht der
göttlichen Liebe, die in Christus manifest wurde, die die Kirche im Leiden
erhält und das Geheimnis ihrer Freude ist». Über diesen festgehaltenen

Konsensus hinaus kommt es in den drei noch etwas weiter
verfolgten Richtungen der Fragenkomplexe Neue Schöpfung; Schöpfung

und Kirche-Ereignis und Institution; Kirche und Kirchen im
Grunde nur noch zu knapp formulierten gemeinsamen Fragen und
zur Markierung einfacher Einzelaussagen. Für all dies jedoch ist von
besonderer Bedeutung die ekklesiologische Klammer, die die einzelnen

Fragen und Aussagen umschliesst. Hier ist geradezu eine
Fundamentalaussage erreicht, die man das Prinzip «ökumenischer Ekkle-
siologie » nennen könnte und die besonders auch im Vergleich mit den

entsprechenden Ansätzen ökumenischer Ekklesiologie in der Rö-
misch-Katholischen Kirche und zumal im zweiten Vatikanum besondere

Beachtung verdient. Der Bericht spricht von «der Kirche als dem
Leibe Christi, der die Heiligen aller Zeiten und die Christen aller Orte
einschliesst, der sowohl gegenwärtig ist in, als auch eins mit der
Ortsgemeinde, die sich zum Hören des Wortes und zur Feier des Heiligen
Abendmahles gemäss Christi Einsetzung versammelt. Dafür ist jede
Kirche oder Gemeinde, die an Christus teilhat, nicht durch die
Teilhabe an einer gewissen höheren Struktur oder Organisation, sondern
durch die Identität ihrer Existenz in Christus mit der anderen
verbunden. In diesem Sinn ist die Gemeinde, die sich zur Verkündigung
des Wortes und zur Feier des Hl. Abendmahles versammelt, eine
Manifestation der ganzen katholischen Kirche sodass jede andere
Form der Einheit sich nur als Ausdruck dieser grundlegenden Einheit
rechtfertigen lässt». Das Bedeutsame, ja Erregende dabei ist, dass in
dieser Begründung der Einheit «in der Koinonia wahren eucharisti-



— 33 —

sehen Gottesdienstes» ein entscheidendes Moment neutestamentli-
cher Ekklesiologie aufgedeckt ist, das von wichtigen Vertretern
römisch-katholischen ekklesiologischen Denkens heute ebenso
nachdrücklich ins Licht gerückt wird, wie es geradezu Grundelement des

östlichen Kirchenverständnisses und zugleich Bestandteil wesentlicher

Aussagen der Confessio Augustana ist. Hier ist also der Punkt
berührt, von dem aus dem die Einheit zu entfalten wäre. Solange
jedoch nicht in Verbindung damit gemeinsam entfaltet werden kann,
was tatsächlich und im Einzelnen zur «Gemeinschaft» (koinonia) des

«wahren eucharistischen Gottesdienstes» gehört, m.a.W., was in Tat
und Wahrheit Gestalt, Lehre und Amt der Kirche ist, bleibt
notwendigerweise das Gesagte vage und unergiebig. Es geht dabei um
bestimmte Entscheidungen in einer vierfachen Hinsicht : der Begründung

der Kirche in Christus, ihrer Leitung durch Christus als Haupt
des Leibes, der Gegenwart Christi in der Kirche und der Grenzen der

Zugehörigkeit zu Christus durch das Medium der Kirche1. In diesen
vier Richtungen ist jedoch der Sektionsbericht von Montreal zu
gegemeinsamen, klärenden Feststellungen nicht gekommen. Und aus
diesem Grunde müsste auch der schon erwähnte Versuch misslingen,
von einer unbestimmten Gemeinsamkeit aus über den ekklesiologischen

Charakter des Ökumenischen Rates zu gemeinsamen
Formulierungen zu kommen. Das schon oft in diesem Zusammenhang
geäusserte alt-katholische Ceterum censeo wird deshalb auch hier wieder

neu erhoben werden müssen, dass nämlich erst dann in dieser

Frage ein Wandel eintreten könne, wenn es als möglich erachtet wird,
von der Gesamtheit jener Grundelemente der Einheit auszugehen,
wie sie die koinonia im eucharistischen Gottesdienst der alten Kirche
bestimmten. Das von der ersten Sektion ausdrücklich vorgeschlagene
Studium des Verhältnisses von Schöpfung und Erlösung kann gewiss
eine Hilfe auf dem Wege dazu sein, weil es an neue Einsichten in das
Verhältnis von göttlicher und menschlicher Seite der Kirche
heranzuführen vermöchte ; zum Ziele selbst führen kann es nicht. Das gleiche

gilt von dem von der Sektion weniger nachdrücklich vorgetragenen

Wunsch nach Beachtung der verschiedenen «konfessionellen»

Prägungen von Spiritualität und Frömmigkeit. Tatsächlich hat das
Geheimnis der Kirche eine grosse und kontinuierliche geschichtliche
Entfaltung gefunden, der sich keine Gemeinschaft von Christen
jemals völlig entziehen kann - auch und gerade nicht durch die Vernei-

1 S. Werner Küppers, «Christus und die Kirche in der theologischen
Lehre», IKZ 48 (1957) 35-66.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1 1964. 3



— 34 —

nung der Frage. Das Fragen nach der Kirche wird bei aller notwendigen

Offenheit und Freiheit des «ökumenischen Dialogs», von dem
auch in Montreal wieder so viel die Rede war, um bestimmte
Entscheidungen in Bezug auf das « katholische Erbe » sowenig herum kommen,

wie dieses «Erbe» im Traditionsprozess sich der Unbedingtheit
des Offenbarungswortes Gottes im neutestamentlichen Schriftzeugnis

in seiner richtenden, tragenden, reformierenden und aufrichtenden

Hoheit entziehen darf. Es ist anzuerkennen, dass dafür die
Aussprachen der ersten Sektion von Montreal in manchen den Boden frei
gemacht und den Raum abgegrenzt haben.

Sektion II, Tradition und Traditionen

Fast könnte man sagen, das Thema dieser Sektion sei das
ökumenische Thema par exellence. Wie in einem Brennspiegel sammeln
sich in ihm die Fragen, vor die sich in Montreal die zweite Sektion
gestellt sah: Die alte, klassische, protestantisch-katholische Kontroverse

zwischen sola scriptura-Prinzip und Traditionsprinzip, das
katholische - d.i. römisch-katholische, altkatholische, auch anglikanische

und besonders orthodoxe - Kirchenverständnis der Bewahrung

der ursprünglichen Tradition in der Geschichte, die exegetischkritische

Frage nach dem apostolischen Kerygma in der Schrift, die

Frage nach der Bewahrung der Wahrheit unter der Vielzahl
geschichtlicher Gestaltungen, ja konfessioneller Gegensätze und die

Aufgabe eines missionarischen Übersetzens des ursprünglich und
einmalig Gegebenen in immer neue Sprachen und Kulturen. Einer
derartig akuten und komplexen Aufgabe gegenüber suchte sich die Sektion

ihren Weg durch zwei mehr technische Massnahmen zu bahnen :

Zuerst durch den Vorschlag einer bewusst neuen Terminologie und
dann die Unterscheidung von drei Fragekomplexen. Mochte beiden
Massnahmen etwas Vorläufiges, ja z.T. Gewaltsames anhaften, sie

haben sich jedenfalls für die Klärung der Fragen als dienlich erwiesen.
Im Bericht heisst Traditionx «das Evangelium selbst, wie es von Ge-

1 Wegen der deutschen Schreibweise begegnet die Wiedergabe im
Deutschen einer gewissen Schwierigkeit: Die englische Fassung spricht von
«Tradition» with capital T, «traditions» with small t and «traditions» in
pluriel with small t. Das damit Gemeinte könnte vielleicht so wiedergegeben
werden : TRADITION das Überlieferte ; Tradition Vorgang der Weitergabe

des Überlieferten; Traditionen («kirchliche», konfessionelle, historische

und rein menschliche) Überlieferungen.



— 35 —

neration zu Generation in und von der Kirche übermittelt wurde : Der
im Leben der Kirche gegenwärtige Christus». Tradition meint den in
der Kirche und durch die Kirche sich vollziehenden Prozess der
Weitergabe der empfangenen Wahrheit, während die Traditionen im Plu-
rial in einem doppelten Sinn gebraucht werden : Im Blick auf
Mannigfaltigkeiten innerhalb der Einen Kirche und auf darüber hinausgehende

Verschiedenheiten, die diese Einheit in Frage stellen oder
aufheben. So fraglich diese terminologische Schematisierung im Blick
auf die Vielschichtigkeit der Problematik bleibt, sie gestattet ohne

Präjudizierungen die Aufnahme der Dialoge in der ganzen Breite der

Fragestellungen und hat sich in Montreal gerade durch ihre mangelnde

Präzision bewährt.
In ähnlich allgemeiner Weise bezieht sich die Dreiteilung des

Stoffes auf drei Hauptaspekte des ganzen Komplexes : Auf das

ursprüngliche Gegebensein des Überlieferten, auf dessen Weitergabe in
der Geschichte und auf die immer neu auf Zukunft und Ende bezogene

Aufgabe des Übersetzens des Überlieferten im missionarischen
Zeugnis.

Der Schwerpunkt der Arbeit der Sektion lag dabei auf dem
ersten Aspekt. Hier allein kam es auch zu einem von der ganzen Sektion
durchgearbeiteten Text, dessen besondere Bedeutung darin liegt,
dass er mit Zustimmung der orthodoxen Teilnehmer so formuliert
werden konnte. Dies wurde dadurch möglich, dass die «protestantische»

Seite statt des bisher gewohnten Ausgehens vom reformatorischen

sola scriptura-Prinzip bereit war, hinter dieses auf die «Para-
dosis des Kerygmas», die ursprüngliche Aufnahme und Weitergabe
des Wortes Gottes in seinem Offenbartwerden zurückzugehen, während

die «katholische» Seite als ihr wesentliches Anliegen die
ungebrochene und unverbrüchliche Bewahrung des eben einmal den
Heiligen übergebenen Glaubens in der geschichtlichen Kirche betonte.
Beide konnten sich in der Formel treffen : « So können wir sagen, dass

wir als Christen durch die Tradition des Evangeliums existieren, wie
es in der Schrift bezeugt und in der Kirche und durch die Kirche kraft
des hl. Geistes übermittelt ist».

Diese grundlegende Formel konnte bis zu dem Punkt gemeinsam
entfaltet werden, wo nach Berücksichtigung der Festlegung des

Kanons die Frage nach der «wahren Interpretation» sich in den Weg
stellte. Hier war es nur möglich, in einer Art notgedrungenen Rückfalles

in die Methode der «vergleichenden Ekklesiologie» die
verschiedenen hermeneutischen Methoden der Kirchen einschliesslich



— 36 —

der römisch-katholischen zu beschreiben. Das Problem der Autorität
selbst konnte nur gerade noch berührt, aber nicht mehr verhandelt
werden. Trotz der gemeinsam bekannten überlegenen und unbedingten

Autorität des Wortes Gottes in Verbindung mit seiner Hinwendung

zur Welt zu deren Erlösung fehlte damit nun aber für alle
weiteren noch versuchten und geforderten Aussagen über das Verhältnis
von Tradition und Traditionen und die praktische Durchführung
einer Übersetzung der Tradition in die jeweils neuen, praktischen
und kulturellen, zeitlichen und menschlichen Verhältnisse die sichere

gemeinsame Norm, so gute Dinge im Einzelnen noch gesagt werden
mochten. Hierin zeigt sich mit grosser Klarheit der Unterschied
zwischen der Lage im Weltrat der Kirchen und in der Römisch-Katho-
lischen Kirche. So gewiss auch in der letzteren, wie die Aussprachen
der Bischöfe in den Kongregationen des zweiten Vatikanischen Konzils

deutlich erkennen lassen, eine Fülle auffallender und im Einzelnen

ungeklärter Verschiedenheiten lebendig ist, so vermag doch hier
die Autorität des als «Petrusamt» geglaubten Primates eine normierende

Kraft zu entfalten. In der Gemeinschaft, wie sie den Weltrat
der Kirchen konstituiert, muss um der Wahrheitsfrage willen die Not
der fehlenden Norm ausgehalten werden, solange nicht in steigendem
Masse in Bezug auf die «necessaria», d.h. auf die für die Kirche
konstitutiven Wahrheiten, der Weg des alt-kirchlichen Konsensus neu
beschritten wird, von dem oben schon die Rede war.

Immerhin wird in dem Bericht die mehr und mehr für die
Ökumenische Arbeit tatsächlich unerlässliche Beschäftigung mit der
Geschichte der Gesamtchristenheit zu Ermögiichung von weiterführenden

Beurteilungen gefordert. Es geht nicht an, entweder die z.T.
höchst einseitigen Selbstverständnisse partikularer Kirchen bestehen

oder das in dieser Hinsicht viel aktivere universale Selbstverständnis

der römischen Kirche das Feld beherrschen zu lassen. «In
einem Zeitpunkt, da die Menschheit sich immer mehr ihrer selbst als

einer Einheit bewusst wird und wir vor der Entfaltung einer globalen
Zivilisation stehen, sind die Christen dazu gerufen, die Universalität
der Kirche und die ihrer Geschichte im Verhältnis zur Geschichte der

ganzen Menschheit neu zu erfassen. Das heisst, dass sowohl auf der
Ebene theologischer Forschung als auch auf der Ebene pastoraler
Unterweisung der Versuch unternommen werden muss, die Kirchturmpolitik

der meisten kirchengeschichtlichen Untersuchungen zu
überwinden und die Vorstellung von der Geschichte des Volkes Gottes als
eines Ganzen zu fördern.»



— 37 —

Besonders beachtenswert gerade auch vom altkatholischen
Standpunkt her ist es nun aber, dass in dieser Linie fortgeschritten
wird zur Forderung eines Ausbruchs aus solcher Partikularität zur
«Katholizität»: Nur wenn man sich der Ganzheit des Leibes Christi
bewusst ist und um sie Sorge trägt, nur durch das Zeugnis von der
Herrschaft Christi über alle Gebiete des menschlichen Lebens und nur
durch mitleidendes Sich-Gleichstellen mit jedem Menschen in seiner

eigenen, besonderen Not kann Katholizität gesucht und empfangen
werden Das fordert auch Treue gegenüber der gesamten koinonia
der Kirche Christi, sogar wenn wir mit mehr speziellen Problemen
beschäftigt sind». Dies liest sich tatsächlich wie eine Einleitung zu einem
Lehrbuch altkatholischer Theologie. In Wahrheit wird ja damit ein
wesentliches altkatholisches theologisches Prinzip, man könnte auch

sagen eine altkatholische religiöse Erfahrung, neu erfasst, bejaht und
in den Mittelpunkt ökumenischer Aufmerksamkeit gerückt : Die
Bedeutung des Konsensusprinzips in der Kirche und für die Kirche
anstelle mehr oder weniger chaotischer oder doch beziehungsloser
Partikularität auf der einen und autoritärer Uniformität auf der anderen
Seite! In dieser «positiv altkatholischen» Linie liegen auch die
besonderen Studienvorschläge der zweiten Sektion: Neben der schon

erwähnten, allgemeinen Forderung einer gemeinsamen Geschichtsforschung

und Gesamtgeschichtsschreibung werden zwei besondere

Empfehlungen ausgesprochen, die «Überprüfung des katechetischen
Materials aller Kirchen im Lichte der ökumenischen Bewegung» und
eine «besondere ökumenische Studienarbeit über die Konzilien der
Alten Kirche». Nachdem schon vorher sogar die Untersuchung einer
für die protestantische Theologie so entlegenen Frage wie der des

Filioque, «seines Ursprunges und seiner Folgen», gefordert worden war,
zeigen die beiden genannten, besonderen Vorschläge für ein zukünftiges

Faith and Order-Studium, wie unaufhaltsam und folgerichtig
heute jene Problematik in die Mitte des ökumenischen Dialogs zu
treten beginnt, deren ungehörter Zeuge und Anwalt lange Zeit recht
vereinsamt die altkatholische Theologie gewesen ist : Die Frage nämlich

nach Umfang, Gehalt und Verbindlichkeit jenes Traditionsgutes,
das im Konsensus der Alten Kirche bewahrt wurde und dessen
Zurücktreten in der westlichen Kirche, ja dessen Verformung und Preisgabe

die ursprüngliche sakramentale Einheit der Kirche immer
folgenschwereren Störungen und Beeinträchtigungen unterwarf. Als
Zeugnis einer angefochtenen Minderheit hat altkatholisches
theologisches Denken Schritt um Schritt seine Funktion im ökumenischen



- 38 —

Dialog verstehen lernen müssen und muss sie weiter verstehen lernen.
Deshalb ist die Schlussfolgerung des Berichtes nur zu bejahen : «Wenn
wir uns miteinander unseren gemeinsamen Problemen zuwenden, so

können wir feststellen, dass Gott den Druck, den die Welt auf die
Kirche ausübt, dazu benutzt, um die Grenzen zu durchbrechen, die

uns voneinander trennen», wobei nach dem Vorhergesagten nicht so

sehr an eine rein praktische Zusammenarbeit als an jene tiefe Einheit
zu denken ist, die in der Alten Kirche der Väter und Konzilien trotz
aller Verschiedenheiten und Spaltungen eine feste Grundlage hatte.
Nicht anders steht es mit der grossen Linie der Gedankenführung im
Problembereich in bezug auf eine grundsätzlich «alt-katholisch» zu
nennende theologische Antwort auf die Fragen, « die durch die Weitergabe

der Tradition in verschiedenen Ländern und Kulturen und durch
die mannigfaltigen Traditionen, in welche hinein die eine Tradition
überliefert worden war, entstehen». Wurde es doch stets in altkatholischer

Sicht als legitim erachtet, dem Bestand einer nationalen Kultur
und staatlichen Ordnung gerecht zu werden und das Prinzip zu
befolgen, «dass der universale Charakter der Tradition voller zutage
tritt, jo mehr die Tradition in den verschiedenen Formen besonderer
Kulturen zur Sprache kommt, «um gemäss Eph. 3,18-19» zur Erkenntnis

der Fülle der Liebe und Herrlichkeit Christi zu gelangen1. Und mit
Recht heisst es in diesem Sinne: «Die Kirche trägt daher eine
zweifache Verantwortung: Die Tradition muss gleichzeitig auf verschiedene

Weise weitergegeben werden, einerseits in der volkstümlichen
Sprache des Alltags, andererseits in der Begrifflichkeit eines höchst
komplexen und kritischen Denkens unserer Zeit. Der Ernst dieser
umwälzenden Lage kann nicht leicht übertrieben werden Wir müssen
die Gelegenheit, die uns gegeben ist, erkennen und mit Kraft und Mut
den grossen Auftrag der Kirche erfüllen, die Tradition, das Wort von
Gnade und Hoffnung, den Menschen in dieser neuen Weltkultur
weitergeben, wie es in der Vergangenheit Jerusalem, Griechenland, Rom
und Gallien, ja bis an die äussersten Ende der Erde gepredigt worden

ist».

1 In diesem Sinne sind sogar die gelegentlich in der Geschichte einzelner
altkatholischer Kirchen hervorgetretenen, ekzessiven Hinneigungen zu
nationalkirchlichen oder modernistischen Lösungen Symptome eines grundsätzlich

legitimen Ringens um vom dogmatischen Ansatz des Vaticanum I her
nicht lösbare Probleme aller Kirchen.



39

Sektion III, Das Erlösungswerk Christi und das Dienstamt
seiner Kirche

Die dritte Sektion von Montreal hatte im Unterschied zu den
vier übrigen keinen gedruckten Kommissionsbericht aus zehnjähriger
Vorarbeit von Lund her zur Hand. An dessen Stelle trat jedoch ausser
dem «working paper» von Bossey ein kaum weniger umfangreiches
Material. Dabei flössen verschiedene Ströme vorbereitender Arbeit
zusammen : Aus dem Bericht «Christus und die Kirche» (zitiert in der
deutschen Fassung) die Interpretation des Amtes, S. 34-35, die
Abschnitte über die Apostolizität der Kirche, S. 65-67, und der ganze
Abschnitt VI « Der Eine Herr und der mannigfaltige Dienst », S. 68-7 2 ;

eine Studie des Genfer Laienreferates (Dok.XII, 15-40) «Christi
Dienst durch Seine ganze Kirche und ihre Diener»; die ursprünglich
für die Kommission I «Christus und die Kirche» geschriebene,
umfangreiche Studie von Prof. Edmund Schlink über «Die Apostolische
Sukkzession»; ein Bericht des Genfer Referates für die «Zusammenarbeit

von Mann und Frau in der Kirche, Familie und Gesellschaft»
über «Die Ordination von Frauen: ein ökumenisches Problem»; eine
Studie von Dr. Lukas Vischer über das Diakonat und schliesslich ein
Bericht der Kyoto-Studiengruppe in Japan, vorgelegt durch die Genfer

«Abteilung für Weltmission und Evangelisation» mit dem Titel
«Geistlicher Dienst im weltlichen Beruf».

Schon in den genannten Titeln zeigt sich die umfassende Weite
der Fragestellung, in gewissem Sinne aber auch eine Zielsetzung für
die Arbeit der Sektion. Man wollte vor allem herausführen aus einer
Verengung der Fragestellung und der damit in eine Sackgasse
geratenen bisherigen ökumenischen Diskussion über das Amt. Statt der
in der Isolierung des Problems aussichtslosen Kontroversen über den

«Episkopat in der apostolischen Sukkzession» sollte hier vom Amt
Christi her in seiner Kirche und den daraus sich ergebenden
Dienstleistungen der verschiedenen Glieder in der Einheit des Leibes her ein
neuer Ansatz gegenseitigen Verstehens erschlossen werden.

Dies ist auch ohne Frage in hohem Masse gelungen, vor allem in
bezug auf das Grundlegende, den schon genannten, christologisch-
ekklesiologischen Ausgangspunkt, während durch unbehobene
Differenzen darüberhinausgehende gemeinsame Aussagen noch nicht in
gleichem Masse möglich wurden. In erstaunlicher Breite gestattete
der neue Ansatz die Hereinnahme von Gedankengängen bis ins
Terminologische aus dem Bereich des katholischen Amtsverständnisses



— 40 —

in den Bericht. Auch hier wieder ist die Mitwirkung oder doch wenigstens

duldende Zustimmung der orthodoxen Teilnehmer für den

vorliegenden Text höchst bemerkenswert1.
Zunächst wird unter Hinweis auf die exegetische Arbeit der letzten

25 Jahre festgestellt, dass vom biblischen Verständnis des königchen

Priestertums des ganzen Volkes Gottes auf Grund seiner Berufung

und der von allen empfangenen Taufe auszugehen und von
daher die Aufteilung der Kirche in wesentlich empfangende Laien und
wesentlich gebende Amtsträger zu überwinden sei. «Der Wiedergewinn

einer rechten Lehre über den Laien hat zu der Erkenntnis
geführt, dass der Dienst der Christen in der Verantwortlichkeit des ganzen

Leibes besteht, und nicht allein Sache derer ist, die eine Ordination

empfangen haben». Deshalb ging auch die Aussprache in der
Sektion gerade von dem oben genannten Bericht des Laienreferates
aus. Bemerkenswerterweise führte aber gerade dieser Ausgangspunkt,

wie der Bericht selbst erklärt, zur Frage nach Funktion und
Autorität des ordinierten Amtes. Offen bekennt der Bericht dann
allerdings sofort die Nichtübereinstimmung bezüglich der historischen

und theologischen Fragen der Unterscheidung und Verbindung
des besonderen Dienstamtes in der Kirche und des allgemeinen
Dienstamtes der Kirche als des ganzen Volkes Gottes, an dem alle
Einzelnen ihren Anteil haben. Hier wird eine weitere Studienarbeit
darüber vorgeschlagen. Der ganze weitere Bericht will deshalb und
kann deshalb auch nur als ein Vorschlag kurzer Thesen für diese

zukünftige, umfangreichere Bemühung verstanden und aufgenommen
werden. In diesem Sinne muss er jedoch als eine wichtige Grundlage
theologischer Arbeit und geistlicher Besinnung in den einzelnen
Kirchen bezeichnet werden. Von besonderer Bedeutung scheinen dabei
die Abschnitte B «Christus, die Kirche und das besondere Amt» und
F «Das besondere Amt in der Welt von heute», weil sich in ihnen die

eigentliche Begegnung und die Grundlinien der Auseinandersetzung
im «protestantisch-katholischen Dialog» wiederspiegeln.

1 Die wichtigsten der nicht lösbaren Schwierigkeiten wurden im
Anhang zum Sektionsbericht in der Form von Empfehlungen für die weitere
Studienarbeit von Faith and Order zusammengefasst und so der Bericht von
längeren, unbefriedigenden Passagen komparativer Ekklesiologie befreit, die
sonst unerlässlich gewesen wären: über «Christus und das Amt» (besonders im
Blick auf die Frage der successio apostologica) ; die Taufe, um zu klären, «wie
das Wesen der Taufe im Leben der Küchen seinen Ausdruck findet», den Dia-
konat und über «die Frau im Dienst und in den Diensten der Küche» bis hin
zur «Bedeutung des Zölibates».



— 41 —

Im Hauptabschnitt B stehen dabei in den § § 6 und 7 das
allgemeine Dienstamt und der besondere Dienst in ihrer Abhängigkeit von
und ihrer Unterordnung unter das entscheidende Dienstamt Christi
selbst in theologisch ungeklärter Weise nebeneinander. Eine weitere
Differenzierung findet höchstens in soweit statt, als der allgemeine
Dienst als im Christusamt «verwurzelt» und der besondere Dienst als
«die erlösende Liebe Christi wiederspiegelnd und ihr dienend»
beschrieben werden, wobei der verschiedene Worfcgebrauch durchaus
auch unabsichtlich sein könnte. In § 8 wird dann von beiden gleicherweise

gesagt, dass sie «durch den Hl. Geist wirksam werden»: «In
dieser Erwartung des Geistes predigen die Diener der Kirche das

Wort, spenden sie die Sakramente, stehen sie im Gebet, leiten sie das
Volk Gottes und geben sich hin an Werke brüderlicher Hilfeleistung.»
Von einer konstitutiven Bedeutung nach dem Stifterwillen Christi
für das besondere apostolische Amt und von der besonderen Gnadenzusage

für dieses Amt im Sinne von «Amtsgnade» und «Charakter in-
delebilis» auf Grund des empfangenen Sakramentes der Weihe ist
hier nicht die Rede. Gerade eine Blockierung des Dialoges durch diese

Fragen sollte ja vermieden werden. Andererseits wird aber auch eine

Interpretation in der angedeuteten Richtung durch den Text nicht
grundsätzlich und ausdrücklich ausgeschlossen. Es ist ein offener
Text, ohne dass er einfach als Kompromissformulierung abgetan werden

könnte. Im Hauptteil von § 7 liegt vielmehr im Anschluss an das

christologische Schema des munus triplex Christi ein so starker
Akzent auf der besonderen Aufgabe der «Diener des Dieners Gottes» als

Abbild, - fast könnte man versucht sein, das englische «to reffect and
to serve» mit «Repräsentation» wiederzugeben, - jenes einmaligen
und bleibenden prophetischen, priesterlichen und königlichen Amtes
Christi, dass damit tatsächlich wichtige Momente einer katholischen
Lehre vom «Priestertum des Neuen Bundes» hier einen Ort zu finden
scheinen. Das darf auch für den diesen Abschnitt B abschliessenden
§ 9 gelten : «Die ganze Kirche nimmt auf und trägt diejenigen, die ihr
zur Erfüllung ihres Auftrages gegeben sind, wie diese wiederum von
den geistlichen Gaben, den Gebeten und der Freigebigkeit der ganzen
Gemeinschaft abhängen. So ist der ganze, fest in sich verbundene
Leib für seinen Dienst gerüstet.»

Nach Betonung der Charismata, der freien Geistesgaben in der
Gesamtheit der Getauften (C), und nach Feststellung der Bedeutung
einer doppelten Autorisierung des besonderen Dienstamtes durch
Geistesgabe und Auftrag der Kirche, dessen volle Anerkennung in den

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1964. 4



— 42 —

getrennten Kirchen eine wesentliche Voraussetzung für das Sichtbarwerden

der kirchlichen Einheit bleibt (D), und nach der Beziehung
des besonderen Amtes auf den der ganzen Kirche aufgetragenen
Dienst und ihre Mission in der Welt (E) folgt als letzter Abschnitt F
«Das besondere Dienstamt der Welt von heute». Hier werden, ohne
die Absicht und Möglichkeit weiterer Verfolgung der theologischen
Fragen, jene Probleme in den Blick gerückt, in welche die Kirchen
unter den rasch sich verändernden, allgemeinen Verhältnissen des

modernen Lebens sich verwickelt sehen und mit denen sie sich, ohne
deshalb einfach die überlieferten Formen des besonderen Dienstes

aufgeben zu müssen oder zu können, auseinanderzusetzen haben,
indem sie versuchen, «eine Mannigfaltigkeit geistgewirkter Dienste und
eine Beweglichkeit ihrer Verwendung zurückzugewinnen, wie sie im
Neuen Testament und in der Kirche der ersten Jahrhunderte erkennbar

ist». So begegnet auch hier wieder der Zug zum altkirchlich-altkatholischen

Konsensusprinzip. Zwei heute besonders typische und
auffallende Strukturen werden dabei herausgestellt, für die auf
diesem Wege Abhilfe zu schaffen sein könnte : Einmal die oft zu starre
Übertragung einer im christlichen Abendland gewachsenen,
institutionellen Ämterordnung auf Missionsgebiete und Junge Kirchen,
deren Armut keinen derartigen Apparat zu tragen vermag und die
deshalb durch den Mangel an vollberechtigten Amtsträgern zu einer
höchst unguten Einschränkung gerade auch in der Bedienung der
Sakramente führt, und dann das mehr und mehr sich abzeichnende

Versagen oder doch die wachsende Unzulänglichkeit eines Parochial-
systems aus dem «konstantinischen Zeitalter der Kirche» gegenüber
den sich jagenden und überstürzenden Umformungen und Umbrüchen

des Lebensgefüges in der modernen Industriegesellschaft. Sechs

Möglichkeiten werden als Beispiele für Versuche einer Abhilfe in dieser

immer akuter werdenden Not aufgeführt : Die Ordination
nebenamtlicher «pastores» örtlicher Gemeinden; die Ordination von
Personen im Sinne der «Arbeiterpriester», die weiter das Leben der
besonderen Gruppe teilen ; die missionarische Aussendung einzelner
Ordinierter, die in der Art von «Arbeiterpriestern» beginnend eine

neue Gemeinde in ihrem «Milieu» zu sammeln versuchen; die besondere

Ausbildung und Freistellung geeigneter Geistlicher für bestimmte

Gruppen der Gesellschaft ; die Herstellung von Gruppen von
Geistlichen, die - wahrscheinlich folgerichtigerweise zölibatär lebend (wozu

sich aber der Bericht nicht äussert) - in einer vita communis
verbunden ihr aktives Zeugnis in besonderen Pioniersituationen der



- 43 —

städtischen Industriegesellschaft abgeben könnten ; ein mit der
wandernden Gesellschaft selbst mitwanderndes Dienstamt, das so sich
den tatsächlichen Lebensbedingungen der zu sammelnden Gemeinde

anzupassen vermöchte. Damit sind Situationen beschrieben und
Möglichkeiten angedeutet, die mehr und mehr aus dem Bereich der
Ausnahmen in die Kategorie des Normalen einzurücken Aussicht haben,
und dies nicht nur vom äusseren Druck auf die Kirche her verstanden,
sondern in dem Masse, wie die Christenheit selbst sich ihrer Lage als

«angefochtener Minderheit in der Diaspora» im Lichte der Aussagen
des Neuen Testamentes zu erkennen und darum sich zu verhalten
vermag als «ein Volk von Pilgrimen unter allen menschlichen
Gemeinschaften im Gehorsam Christi und in ständiger Solidarität mit der
Welt».

Sektion IV, Gottesdienst

Der Bericht der vierten Sektion fällt auf durch seine gute Sprache,

seine Ausgewogenheit und ruhige Umsicht, die trotzdem sowohl
den brennenden Problemen wie den offengebliebenen, trennenden
Fragen Raum und Gewicht lässt. Faktisch hatte diese Sektion nur
mit zwei besonders kritischen, ja nahezu explosiven Fragen zu tun,
während der Gegenstand im Ganzen sich seiner Natur nach ruhiger
und gemeinsamer Überlegung darbot, zumal es sich ja in keinem Fall
darum handeln konnte oder sollte, irgendeiner Kirche irgend etwas

von ihrem gottesdienstlichen Tun zu nehmen oder bindend
vorzuschreiben. Die beiden neuralgischen Punkte waren der Opferbegriff
bei der Eucharistiefeier und die Frage der offenen oder geschlossenen
Kommunion im ökumenischen Zusammensein von Kirchen. Die letzte

Frage war der Konferenz in Montreal von Neu Delhi her zugewiesen

worden und konkretisierte sich in dem Auftrag, die Empfehlungen

von Lund zur Frage der Abendmahlsgottesdienste bei ökumenischen

Versammlungen im Blick auf die gegenwärtige Lage innerhalb
des Ökumenischen Rates der Kirchen und der Ökumenischen Bewegung

im allgemeinen zu überprüfen. Die Antwort der vierten Sektion
wurde gegeben in einer Anlage zum Sektionsbericht: «Abendmahlsgottesdienste

bei ökumenischen Zusammenkünften». Der Text spiegelt

in seinen immer neuen Windungen und Gegensätzlichkeiten
geradezu physisch die bedrückende geistliche Not wieder, die hier
besteht. Einem respektvollen Zurückhalten vor Gewissen und Tradition
in anderen Kirchen hält ein fast leidenschaftliches Drängen auf die

wagemutige Überwindung der Trennung im innersten Geheimnis des



— 44 --
Gottesdienstes nicht ohne Mühe aber stets in würdiger Weise die

Waage. Das einzig wirklich Neue, das über Lund hinaus vorgeschlagen

werden konnte, besteht dabei in einer Sache, die fast eher ein
Zurückweichen oder doch einen Stillstand zu markieren scheint als ein
Voranschreiten und deshalb im Plenum etwas wie eine Explosion
ökumenischer Leidenschaft auslöste : Die Empfehlung der offiziellen
Teilnahme am Gottesdienst mit geschlossener Kommunion im Falle
von Tagungen in einem Land oder an einem Ort, in dem etwa die
orthodoxe Kirche als die grösste Kirche nach ihrer Ordnung diesen

Gottesdienst zu halten hätte. In der Abstimmung nach erregter
Debatte im Plenum stand immerhin eine beachtliche Minderheit von fast
100 Stimmen zwar nicht gegen die Orthodoxe Kirche aber doch auf
dem Standpunkt, dass es dem ökumenischen Geist widerstrebe, in
einer derartigen Eucharistiefeier in irgendeiner Weise den Ökumenischen

Rat zu engagieren. Die Mehrheit nahm die Empfehlung an,
auch im genannten Fall «Kirchen, die Delegierte entsenden, sollten
diese zur Teilnahme (sc. ohne Kommunionempfang) ermutigen». Als
Gegengewicht heisst es dann allerdings in § 6, in einem derartigen
Falle « sollte die Konferenzleitung dazu ermächtigt werden, einen
Gottesdienst anzusetzen, bei dem eine Einladung zur Teilnahme und zum
Abendmahlsempfang gemäss den Abschnitten 2 und 7, d. i. - mit offener

Kommunion - ergeht.»
Der zweite kritische Punkt betreffend den Opferbegriff bei der

Eucharistiefeier führte trotz sehr vorsichtiger und nur annähernder
Formulierungen bei der ersten Vorlage des Sektionsberichtes im
Plenum zu einer «non possumus-Erklärung» des reformierten Schweizer

Delegierten Prof. d'Espine, des Sinnes, dass ein Beibehalten des Textes

eine reformierte Sondererklärung unvermeidlich machen würde.
In wiederum sehr behutsamer Weise heisst es im endgültigen Bericht
anstatt, «wir bringen das Ganze unseres Lebens in einem heiligen und
lebendigen Opfer dar», nur noch : «Mit einem demütigen Herzen bringen

wir uns selbst dar als ein lebendiges und heiliges Opfer, ein Opfer,
das in unserem ganzen täglichen Leben Ausdruck finden muss».

Abgesehen hiervon ist der Bericht geprägt von einem solchen
bekannten Konsensus in Bezug aufdas Grundverständnis des
Gottesdienstes als doppelte Handlung : Gottes zum Menschen, zur Gemeinde

hin in Wort und Sakrament, Geist und heiliger Gegenwart und des

Menschen, der Gemeinde zu Gott hin in Anbetung, Lobpreis,
Hingabe, Bitte und Fürbitte. Dazu werden beschreibend und summierend
die Elemente aufgeführt, wie sie vor allem die Hauptgottesdienst-



— 45 —

handlungen der Taufe und der mit dem Wortgottesdienst verbundenen

Abendmahlsfeier ausmachen, und auch hier wieder wurde eine
bedeutsame Übereinstimmung allgemeiner Art mit den orthodoxen
Vertretern möglich. Schliesslich werden im Anschluss an die Liturgische

Bewegung besonders empfohlen: Die häufigere Feier des Hl.
Abendmahles, die aktivere Teilnahme der Laien an der Liturgie, die

Verwendung eines gemeinsamen Brotes und eines gemeinsamen
Kelches, der Empfang des Abendmahles durch die gesamte versammelte
Gemeinde als normale Praxis bei jeder Abendmahlsfeier, die Betonung

des Sonntags und der grossen christlichen Feste, also die
Hervorhebung der klassischen Ordnung des Kirchenjahres. Eine Empfehlung

des Stundengebetes für die Gemeinde findet sich nicht. Besonders

bemerkenswert ist aber die allgemeine Berührung mit den
Anliegen der Konzilsmehrheit im zweiten Vatikanum in der Aussprache
über das Schema der sacra liturgia.

Und doch mahnt der Bericht zum Schluss im Blick auf die Welt
heute und die wirkliche Lage der Kirche in ihr alle Kirchen zu einer
durchgreifenden Überprüfung des gesamten Gottesdienstes, «um in
allem sowohl ihren Gottesdienst als auch ihre Verkündigung des

Evangeliums für den modernen Menschen bedeutsam werden zu
lassen» ; denn christlicher Gottesdienst erfüllt seinen Zweck nicht in sich
selbst, er ist vielmehr «die Handlung, durch welche die Kirche ihre
Identifizierung mit der ganzen Schöpfung erkennt und sie Gott
dienend darbringt. Gleichzeitig ist er eine Handlung, in welcher alle
eingebildete Selbstgenügsamkeit dieser Welt zu Ende gebracht und alle
Dinge neu gemacht werden.»

Sektion V «Alle an jedem Ort»:
Der Vorgang des Zusammenwachsens.

Über der fünften Sektion stand kein guter Stern. Von Lund her
war über verschiedene Erdteile hinweg eine grossangelegte Studie
zum Thema «Institutionalismus» ins Werk gesetzt worden, dessen

gedruckter Bericht auch in Montreal zum Material der fünften Sektion

gehörte. Doch schon bei der Vorbereitung der Konferenz wurde
erkannt, dass das in sich selbst problematische Studienergebnis halb
soziologischer, halb kirchenrechtlicher, halb pastoral-theologischer
Art keine geeignete Basis für die Arbeit einer Konferenzsektion
darstellt. Andererseits bot sich von Neu Delhi her die aus der Faith and
Order-Arbeit selbst erwachsene neue «Einheitsformel» zusammen mit



— 46 —

dem Kommentar der dritten Sektion «Einheit» von Neu Delhi als

sinnvolle Aufgabe an. Ja, fast schien es, als könne gerade diese Sektion

eine Art krönenden Abschluss über der Arbeit der vier anderen,
weniger praktischen und mehr mit theologischen Fachfragen befass-

ten Sektionen erbringen. So wurden die beiden völlig verschiedenen
und in sich selbst schon komplexen Textgebilde mit anderem so oder
so verwandt erscheinenden Material zusammengebündelt und der

grössere Teil davon erst in Montreal den Mitgliedern der Sektion
übergeben, unter dem an sich einleuchtenden und ansprechenden Arbeitsziel:

«Untersuchung der theologischen Basis der christlichen Einheit
im Blick auf die Ortsgemeinde». Nur blieb es dabei höchst misslich,
dass einerseits sowohl die sachlichen wie die historischen Fragen des

«Institutionalismus» nur Vorfragen theologischer Erörterung sein

können, also an den Anfang aller Sektionsberatungen gehörten, wie
auch die Frage nach einer theologischen Basis sich sinnvoll nur auf
eine Vorentscheidung für spätere Einzelfragen beziehen kann, während

umgekehrt die im Arbeitsziel für die Sektion damit verbundene
Frage der Einheit in der Ortsgemeinde nicht Ausgangspunkt sondern

nur Frucht eines die Kirchen innerlich umwandelnden Prozesses

sein kann.
Und so kam, was kommen müsste : Es entstand ein phantastisch

anmutendes Gemisch von einer Fülle richtiger Gedanken,
ernstzunehmender Ansätze und gutgemeinter Hinweise, Proklamationen
und Forderungen mit einer kaum geringeren Menge utopischer
Konstruktionen, nicht durchgedachter Einzelgesichtspunkte und vielfach

geradezu unsachlicher Meinungsäusserungen oder Anklagen.
Wie auf einer Studententagung fliesst trotz eines klaren schematischen

Aufrisses im Bericht gedanklich vieles durcheinander und es

wird von fast allem zum Thema Erdenklichen und darüberhinaus
assoziativ gesprochen. Nur ein Beispiel statt einer Reihe möglicher
Texte: (B «Die Kirche in einer gespaltenen Gesellschaft» §§ 31/32):
«Die Ganzheit der christlichen Gemeinschaft an jedem Ort wird ebenfalls

bedroht durch die Identifizierung mit einer bestimmten sozialen
Schicht, die Bevorzugung eines bestimmten Lebensstils, die Bindung
an eine politische Anschauung oder Partei, den Erfolg im wirtschaftlichen

Leben, durch unterschiedliche Bildung und vieles andere. Sie
stellen in sich selbst eine gesellschaftliche Mannigfaltigkeit dar, die oft
der menschlichen Wohlfahrt zugute kommt. Dennoch dürfen diese

Bindungen nicht die Treue einer Gemeinde zu ihrem eigenen Herrn
ersetzen.»



— 47 —

«Verschiedene Faktoren tragen dazu bei, Christen einander näher

zu bringen : die Mobilität der Menschen, Migration, Staatsaufbau,
das Ringen um menschliche Freiheit und Gerechtigkeit, ja sogar die
soziale und politische Bedrückung der Kirche. Als Gruppe und
Zuschauer verhalten sich die Christen oft als passive Zuschauer, anstatt
aktiv an Entwicklung und Verbesserung menschlicher und christlicher

Gemeinschaften teilzunehmen. In solchen gottgegebenen
Möglichkeiten wird auch der Auftrag gegeben, lokale christliche Gemeinschaften

zu bilden, die von unserem Einssein in Schöpfung und
Erlösung sichtbar Zeugnis ablegen». •

So geht es ungehemmt in den verschiedensten Richtungen fort.
Besonders krass ist die Unsachlichkeit in § 30: «Zum Schaden der
Sendung der Kirche erhält institutioneller Eigennutz die Uneinigkeit
der örtlichen Kirchen aufrecht. Die Kirchen sind dazu aufgerufen,
Trägheit und denominationeilen Stolz zu überwinden, die die Gläubigen

einander entfremden und die Verkündigung des Einsseins in
Christus lähmen». Es lohnt deshalb nicht, trotz all der vielen, an sich

guten, einzelnen Gedanken, den Aufbau des Ganzen hier
nachzuzeichnen. Zum Thema Institutionalismus trägt der Bericht nichts bei,
zur Exegese der Einheitsformel von Neu Delhi jedenfalls nur die negative

Erfahrung, dass man diese Formel von der Voraussetzung aus,
sie fordere im Grunde eine ökumenische Revolution von den
Ortsgemeinden aus gegen die übergeordneten, noch getrennten
Gemeinschaften, nur verzerren und um ihre fruchtbare Auswirkung als
einfaches Bild gesuchter sichtbarer Einheit bringen kann.

Der Bericht ist somit ein Musterbeispiel eines ökumenischen
Konferenztextes, wie er nicht sein soll. Es ist aber denen, die ihn
erstellt und denen die zu ihm redlich beigetragen haben, gewiss zugute
zu halten, dass ihre Aufgabe von vorneherein eine unglückliche und
im Sinne einer krönenden Zusammenfassung der Arbeit der
vorgeordneten Sektionen nicht lösbar war.

Zusammenfassung

Kann man das Ganze auf einen Nenner bringen 1 Wohl kaum.
Gewiss aber darf man sagen, dass Notwendigkeit und Nutzen - auch
in den sich dabei ergebenden Dokumenten der Vorbereitung und in
den Berichten - eines derartigen, ökumenisch-theologischen Treffens
im Abstand einer bestimmten Reihe von Jahren mit guten Gründen
nicht zu bezweifeln sind. Sehr viel schwieriger jedoch ist die Frage,



— 48 —

welchen Wert diese Arbeit für die ökumenische Arbeit im engeren
Sinn, also vor allem für den Weltrat der Kirchen, haben kann, und
vor allem, in welcher Form sie in Zukunft nach offenkundigen
Fehlleistungen weitergeführt werden sollte. Es ist hier nicht der Ort, darüber
Ausführungen zu beginnen. Rückblickend kann aber vielleicht dies

gesagt werden : Wenn die Arbeit der Sektionen II und IV - um vom
Sonderfall der fünften Sektion ganz abzusehen - sich als ganz besonders

sinnvoll und fruchtbar erweisen konnte, während die nicht weniger

gute Arbeit der Sektionen I und III nur z. T. das gleiche Gewicht
zu erreichen vermochte, so liegt es vielleicht doch vor allem am Stoff
und an der Themastellung. Eine derartige, immer schwierige und
gewagte Zusammenarbeit, sei es in langfristig arbeitenden Kommissionen

mit doch nur weit auseinanderliegenden Zusammenkünften, sei

es im gedrängten Auftrieb kurzer Konferenzwochen verspricht am
ehesten dann greifbare Ergebnisse und gewissermassen geniessbare
Früchte zu erbringen, wenn sie schon etwas wie eine Ernte einer breiten

und vielseitigen Bewegung in den Kirchen selbst einzubringen
hat. Sie ist dagegen sehr viel weniger geeignet, noch ungeklärte
Hauptfragen wirklich sinnvoll zu behandeln. Eines allerdings sollte
darüberhinaus immer offengehalten und womöglich auch beherzt
gefördert werden : Das Proklamieren von Zielen, die Aussprache von
tiefen Überzeugungen und das Stellen von entscheidenden Weichen
im fortschreitenden Zug einer grossen Bewegung! So ehrlich die

Schlussitzung in Montreal vom Ungenügen gegenüber gestellten
Aufgaben und vom Zurückbleiben hinter manchen Erwartungen zu
sprechen hatte, es bleibt von Montreal des in diesem Sinne Positiven
so viel, dass die sorgfältige Überlegung der zukünftigen Faith and
Order-Arbeit kein müssiges Beginnen sein sollte.

Bonn Werner Küppers


	IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada [Schluss]

