
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Die dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, 19.
November bis 5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien [Schluss]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 26 —

Die dritte Vollversammlung des

Ökumenischen Rates der Kirchen, 19. November bis
5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien

(Schluss)

Die Berichte und die Botschaft an die Kirchen

Wenn in den jährlichen, etwa eine Woche dauernden Beratungen

des Zentralkomitees fast der ganze Stoff der Ausschüsse einer
Vollversammlung in zum Teil sogar noch konkreterer Form wiederkehrt,

so stellen die « Sektionen» der Vollversammlung mit ihren auf
die Kirchen gerichteten «Berichten» das Spezifikum gerade der
Vollversammlungen dar. Die Vorbereitung der Sektionsarbeit durch
Genfer Stellen hat nur eine dienende Bedeutung, und immer wieder
zeigte sich in Neu-Delhi, dass gerade hier die Delegierten sich der
Souveränität der Vollversammlung durchaus bewusst waren und
davon Gebrauch machen wollten. In gewissem Sinne schlägt hier das

Herz einer Vollversammlung. Ein oder mehrere grosse Vorträge führen

zum Sektionsthema bzw. seiner komplexen Thematik hin, das im
Plenum Aufgenommene wird dann zum Gegenstand der freien
Erörterung in den Sektionen, für Neu-Delhi in der bekannten Reihe

Zeugnis, Dienst, Einheit ; Untersektionen kommen zu formulierten
Stellungnahmen, die über erneute Besprechung in der Sektion zum
«Bericht» an das Plenum führt. Das Plenum wiederum hat dazu
seinerseits in voller Freiheit Stellung zu nehmen, um dann im
«angenommenen» Bericht als die im Rat vereinigte «Gemeinschaft von
Kirchen» zu den einzelnen, selbständigen Kirchen zu sprechen, denen
sie keine Weisungen auferlegen und für die sie keine Erklärungen
abgeben kann. Bis zur nächsten Vollversammlung stehen die Texte
dann als Marksteine des Standes gemeinsamer Erkenntnis oder
Ratlosigkeit vor den Kirchen, auf deren leider meist nur schwache und
undeutliche Reaktion sie angewiesen sind, um in deren Leben selbst
einen Platz zu finden und für die Vollversammlung neugeklärte
Voraussetzungen zu schaffen.

Nun ist allerdings schon der Prozess der Entstehung der Berichte
ein Problem. Wohl unvermeidlich hängt ihre Grundkonzeption von
der besonderen Prägung ganz weniger Personen - gelegentlich
faktisch einer - im Redaktionsausschuss ab, die vor der übermenschlichen

Aufgabe stehen, nicht nur sehr weite und oft kontroverse Sach-



— 27 —

gebiete zu überblicken, sondern vor allem auch aus dem vielstimmigen,

unzusammenhängenden und vielfach zufälligen Chor der
Stimmen und dem wirren Rhythmus sehr verschieden gesetzter
Akzente der Aussprachen nun ein geordnetes, knappes und für
Durchschnittsleser verständliches Dokument von gesamtkirchlichem Rang
zu machen An der im ersten Guss gewonnenen Form kann bei der
Kürze der Zeit weder die Aussprache im Redaktionsausschuss noch
in den Sektionen oder auch im Plenum wirklich viel ändern, so gewiss
oft auch ganze Abschnitte umgeschrieben werden müssen. Nur
Versammlungen mit einer ganz anderen Freiheit im Zeitgebrauch könnten

an diesem «genetischen Gesetz» ökumenischer Texte wirklich
etwas ändern. So kommt es, dass ganze Berichte oder doch Abschnitte
in ihnen unverkennbar den Stempel des Nacht- und Notgeborenen
bleibend an sich tragen müssen. Bei den Neu-Delhi-Berichten trifft
dies vor allem für den Bericht Zeugnis zu, während in den Berichten
Dienst und Einheit jeweils die Meisterhand ihrer Hauptredakteure,
des Bonner Staatsrechtslehrers Ulrich Scheuner und des Bischofs

von Bristol, Oliver Tomkins, diese Not weitgehend überwinden
konnte.

Zeugnis.

Zu diesem Bericht führte sachlich hin die am ersten Sonntag,
dem 19.November, in grosser Übereinstimmung1) vollzogene
Integration des Internationalen Missionsrates mit dem Ökumenischen

Rat, die grossen Vorträge von Bischof Leslie Newbegin über «Die
missionarische Dimension der ökumenischen Bewegung» und von
Prof. Devanandan «Zu Zeugen berufen», aber auch mehr ungewollt
Prof. Sittlers Einführungsvortrag zum Thema Einheit mit seinem
eindrucksvollen Bekenntnis zur kosmischen Christologie.

So gross und klar damit das Ja zur Einheit von Mission und
Kirche über der Vollversammlung stand, so wenig eindrucksvoll
vermochte sie dies in ihrem Bericht an die Kirchen im einzelnen zu
begründen und zu formulieren.

1) Die noch in St. Andrews 1960 von altkatholischer Seite begründete
Absage an die Integration (s. IKZ 48 [1960], S. 249 f.) hatte vor Neu-Delhi der
Empfehlung der Stimmenthaltung durch die Utrechter Bischofskonferenz
Platz gemacht. Am 19. November 1961 in Neu-Delhi erfolgte die Integration
ohne Aussprache durch Akklamation ohne Feststellung von Enthaltungen
oder Gegenstimmen.



— 28 —

Das in Genf erarbeitete «Arbeitsbuch» versuchte, der Sektion als

Ausgangspunkt für das Reden vom Zeugnis Gottes Gericht über alles
menschliche Bemühen auch im Zeugnis der Kirchen nahezulegen.
Die Sektion ging jedoch so gut wie vollständig über diese Anleitung
hinweg, und so erklärt es sich vielleicht, dass gerade der erste der auf
den Untersektionen beruhenden drei Teile des Sektionsberichtes als

der schwächste gelten muss. Etwas hilflos variiert er den Gedanken :

Gott bezeugt sich selbst in Christus, doch Cott und Weltgeschehen
erfordern - sozusagen im Sinne des Modebegriffes der Flexibilität -
die immer neue konkrete Ausrichtung des einen Zeugnisses.

Der zweite Hauptabschnitt führt den gleichen Gedanken in
allgemeiner und zum Teil durchaus konstruktiver Weise im Blick auf
die sehr verschiedenen Mittel und Wege der Kommunikation durch.
Erst im dritten Hauptteil - die missionarische Struktur der Gemeinde

- kommt die spezifische Sicht und auch die Notlage bezüglich des

Zeugnisses der Kirchen in der Gegenwart deutlicher zur Sprache.
Da in diese Sektion die Thematik des «Laienreferates» einbezogen

war, wird dabei die Stellung des Laien als des eigentlichen Zeugen
sehr stark, ja einseitig betont, wenn auch che krasse Einseitigkeit
mancher Voten in der Aussprache im Bericht geglättet und durch
andere Sätze wieder ausgeglichen werden konnte. Lebhaft wird das

Bild der neuen missionarischen Gruppe in der säkularisierten Umwelt

gezeichnet: «An solchen Orten sollte die Kirche versuchen, in
die vom Evangelium nicht erreichte Bevölkerung einzudringen,
indem sie „Zellen" oder Gruppen, jedenfalls christliche Gemeinschaften

einrichtet: eine Handvoll Stenotypistinnen und Verkäuferinnen
in einem Warenhaus; ein Dutzend Arbeiter in den verschiedenen

Werkabteilungen eines Betriebes; acht Wissenschafter mit ihren
Frauen in einer grossen chemischen Fabrik ; eine Gruppe christlicher
Lehrer im Lehrerkollegium einer grossen Schule; eine kleine
Gemeinde aus zwei oder drei Strassen, die als Hausgemeinde in der
Wohnung eines ihrer Mitglieder zusammenkommt », während in bezug
auf diese Zellen «der Pfarrer den Dienst des die Gemeinden besuchenden

und auf ihre Einheit zielenden Apostels wieder entdecken mag1)».
Die Verschiedenheit der Verhältnisse wird zugestanden. Darüber
steht jedoch der Gedanke : «Wir müssen uns fragen, ob wir nicht allzu
leicht der Gewohnheit verfallen, uns unter der Kirche die zum
sonntäglichen Gottesdienst versammelte Gemeinde anstatt die in alle Ge-

S. Neu-Delhi, a.a.O. S.98.



— 29 —

biete des täglichen Lebens hinaus zerstreuten Laien vorzustellen»,
womit dann unmittelbar der Angriff auf die bestehenden Ordnungen
verbunden wird: «Wir müssen uns fragen, ob unsere gegenwärtigen
Strukturen unsere Zertrennungen nicht so erhalten, als seien sie

versteinert, anstatt dass sie die Einheit der missionarischen Gemeinde
fördern.1)» «Es muss versucht werden, die Systeme kirchlicher
Organisation und kirchlicher Institutionen, die die jungen Kirchen
ererbt haben, zu überprüfen und veraltete Formen aus einer nun
rasch vergehenden Epoche durch kräftige, zeitgemässe Formen der
missionarischen Verkündigung zu ersetzen», damit «die Kirche zur
Kirche der Pilgrime werden kann, che kühn wie Abraham in die
unbekannte Zukunft vorwärtsschreitet und auf die Stadt wartet,
deren Baumeister und Schöpfer Gott ist2).»

So gewiss in all diesem ein notwendiger und wesentlicher Aspekt
der Kirche aller Zeiten aufgewiesen ist, bleibt doch im ganzen der
Eindruck unnötiger Einseitigkeit. Indem mit Nachdruck der Kirche
des konstantinischen Zeitalters in jeder ihrer möglichen Gestalten
der Abschied gegeben wird, scheint im Blick auf die verfolgte und
gewiss missionskräftige Kirche vor Nicäa ihr sowohl kultisch-sakramentaler

wie rechtlich-synodaler Charakter in seiner bleibenden und
grundlegenden Bedeutung nicht genügend beachtet zu sein.

Dienst.

Als Einführung in die Arbeit der zweiten Sektion «Dienst», in
der sich die Thematik des Hilfsdienstes sowie der politischen, sozialen
und gesellschaftlichen Fragen, in verschiedene Untersektionen
gegliedert, zusammenfasste, dienten die Vorträge des japanischen
Religionssoziologen Masao Takanaka «Zum Dienen berufen», des syro-
malabarischen Rechtsanwaltes Madathilparampil M.Thomas «Die

Herausforderung an die Kirchen der jungen afrikanischen und
asiatischen Nationen», Dr.Egbert de Vries «Die Kirchen des Westens in
einer dynamischen Gesellschaft», Sir Francis Akann Ibiam «Was ist
mit Afrika » und Dr. 0. Frederic Nolde « Heute ist die Zukunft».
Zugleich wurden alle damit aufgeworfenen Fragen in Verbindung mit
der überaus starken Teilnahme der Vertreter junger Kirchen in Neu-
Delhi allgemein so unmittelbar in ihrer Aktualität empfunden, dass
die Sektion Dienst mit gutem Grund als Mitte der Konferenz an-

x) S. Neu-Delhi, a.a.O. S.95f.
2) S. Neu-Delhi, a.a.O. S.99f.



— 30 —

gesehen werden könnte. Die 6 Hauptteile und 90 Paragraphen des

umfassenden Sektionsberichtes geben ein sehr klares Bild all der
Überlegungen, die dabei zu Worte gekommen sind und vom Plenum
als «im grossen und ganzen gebilligt» den Kirchen zu weiterem
Nachdenken und angemessenem Handeln übermittelt wurden. Sind die

Schlussparagraphen 66-90 über den Dienst der Kirche auch etwas
blass und stellen die einleitenden Paragraphen 1-4 nicht gerade den
starken Atlas dar, der dies alles theologisch zu tragen vermöchte, so
enthält doch der Hauptteil des Berichtes eine Fülle knapper, präziser
und klärender Hinweise zur Sache, die zweifellos noch lange über
Neu-Delhi hinaus ihre Bedeutung für das gemeinsame Denken der
Kirchen in all diesen wichtigen Bereichen des Dienstes behalten werden.

Sie verdienen wieder und wieder, im Bereich alter und junger
Kirchen gelesen und bedacht zu werden! Die einzelnen Abschnitte
sind wohlgegliedert und in sich logisch zusammenhängend. Es ist
deshalb auch nicht gut möglich, Einzelnes herauszugreifen. Im ganzen

genommen spiegelt der Bericht - im Unterschied zum noch stark
im Bann der Gedankenwelt des «kalten Krieges» stehenden Klima
von Evanston - die Überzeugung wider, dass eine ehrliche und ehrenhafte

Koexistenz in einer aufs schwerste gefährdeten Welt nicht nur
eine bittere Notwendigkeit, sondern eine christliche Möglichkeit, ja
in gewissem Sinne eine Prüfung und Aufgabe darstelle. Von diesem

von den Vertretern amerikanischer Kirchen sehr deutlich vertretenen
Zentralgedanken her ergaben sich - weitgehend im Sinne sozusagen
eines ökumenischen Naturrechtes - die einzelnen Urteile, Hinweise
und Mahnungen.

Einheit.

Auf dieses Thema der zahlenstärksten Sektion von Neu-Delhi
führten ausser dem schon in anderem Zusammenhang erwähnten,
vielbeachteten Hauptreferat von Prof. Sittler «Zur Einheit berufen»
ebenfalls hin die drei Referate des Faith-and-Order-Abends am
24.November: Dr. Arthur Ramsay, Erzbischof von Canterbury,
«Einigkeit, Heiligkeit, Wahrheit»; Dr. Nikos A.Nissiotis, Vizedirektor

des ökumenischen Institutes in Bossey, «Zeugnis und Dienst der
orthodoxen Christenheit für die eine ungeteilte Kirche» und Pastor
Philip Potter, Generalsekretär des Christlichen Studentenweltbundes,

«Der gemeinsame Weg zur sichtbaren Einheit». Aufmerksames
Lesen der 58 Paragraphen des in zwei Hauptteile - Einheitsformel



— 31 —

mit Kommentar und die Folgerungen für Ortsgemeinde, Konfessionen

und Ökumenischen Rat - gegliederten Berichtes der Sektion
wird Spuren all dieser sehr verschiedenen und bedeutsamen Referate
feststellen können. So ist in einer auf das Wesentliche konzentrierten
Form ganz deutlich im einleitenden Absatz des Berichtes das

Anliegen Sittlers aufgenommen. Bei den Folgerungen im zweiten Hauptteil

findet sich für die drei Bereiche der Ortsgemeinde, der Konfessionen

und des Ökumenischen Rates mit grossem Nachdruck das
brennende Anliegen Potters, die Abendmahlsgemeinschaft, wieder.
An anderer Stelle klingt Erzbischof Ramsays Dreiheit von Einigkeit,
Heiligkeit und Wahrheit an, während die aufsehenerregenden
Gedanken von Nissiotis, aber auch das allgemeine orthodoxe Anliegen
vielleicht am meisten durch Paragraph 18 in der Beschreibung der
Kirche als einer umfassenden Gemeinschaft in Raum und Zeit einen
Nachhall gefunden haben. Darüber hinaus ist es deutlich, dass der
Bericht eigentlich nur Rahmen für die eine Hauptsache, die
«Einheitsformel» oder besser die Beschreibung «der Einheit, die wir
suchen», im Paragraphen 2 sein will. Die Einbringung dieser Formel
in St. Andrews 1960 ist es ja gewesen, die das Gewicht und Ansehen
der Faith-and-Order-Arbeit im Ökumenischen Rat so kräftig zu
erneuern vermochte.

Die weitausgreifende Aussprache in der Sektion und ihren
Untergliederungen vermochte weder die Intensität und Geschlossenheit

der in den Referaten dargebotenen Gedanken zu erreichen, noch
auch den Sekretär der Sektion, Oliver Tomkins, als ehemaligen
Generalsekretär von Faith and Order, in der Fassung des Berichtes von
seinem Plan abzubringen. Auf dem Wege zur nächsten eigenen
Weltkonferenz in Montreal im Juli 1963 müsste es der Leitung von Faith
and Order tatsächlich vor allem darum gehen, diese Formel in Neu-
Delhi als Basis weiterer Aussprachen vor allem einmal zur Annahme
zu bringen.

So bestand kein Interesse an der Ausweitung der Aussprache
auf andere Gebiete, deren Vertiefung Montreal vorbehalten sein
sollte. Dazu kam gewiss auch das verständliche Bestreben, gerade in
Asien vor den Augen einer wachen, nichtchristlichen Umwelt und im
Bereich der jungen Kirchen und ihrer zahlreichen, mit den Fragen
weniger vertrauten Vertreter, die Versammlung sich nicht in
theologischen Begründungen ihrer Uneinigkeit ergehen, sondern
vielmehr diese in einem wenn auch mehr formalen Spiegelbild gesuchter
Einheit sich sammeln zu lassen. Natürlich müsste von daher dem Ge-



— 32 —

sprach über die Einheit in Neu-Delhi etwas Blasses und Unaktuelles
anhaften. Weder die grosse Amsterdamer Antithese des «tiefsten
Unterschiedes » katholischer und protestantischer Ekklesiologie noch
das zentrale Lund-Thema «Christus und seine Kirche» oder der
bewegende Gedanke von Herrlichkeit und Schande der Kirche, die
bohrende Frage nach der Schuld in den Trennungen oder die Schau

von Sterben und Auferstehen der Kirchen, wie sie Evanston bewegte,
wurden aufgenommen. Die Formel von St. Andrews, die zur Formel
von Neu-Delhi wurde, beherrschte fast wie ein Aufsatzthema die
Sektionsarbeit, und so blieb auch dem Plenum keine Möglichkeit der
Änderung. Man begnügte sich dort im wesentlichen mit der Feststellung,

dass zwar ein gewisses formales Verständnis bezüglich des Bildes

der Einheit der Kirche erreicht sei und dass zugleich damit ein
die Ökumene bedrohender «ekklesiologischer Doketismus» durch die

Betonung der Sichtbarkeit der Kirche gebannt sei, dass aber inhaltlich

die Ausfüllung dieses Formalen zunächst nur durch die einzelnen
Kirchen selbst geschehen könne und damit gerade die tatsächliche
Einheit im Ökumenischen Rat noch nicht verwirklicht sei.

In Paragraph 2 des Sektionsberichtes lautet die vielberufene
«Einheitsformel von Neu-Delhi» folgendermassen:

«Wir glauben, dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und
seine Gabe an seine Kirche ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an
jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und ihn als Herrn und
Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine völlig verpflichtete

Gemeinschaft geführt werden, die sich zu dem einen apostolischen

Glauben bekennt, das eine Evangelium verkündet, das eine
Brot bricht, sich im gemeinsamen Gebet vereint und ein gemeinsames
Leben führt, das sich in Zeugnis und Dienst an alle wendet. Sie sind
zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an allen Orten und zu
allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen anerkannt
werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen können,
wie es die gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu
denen Gott sein Volle ruft. »

Über die neue, gegenüber der Fassung in St. Andrews nur wenig
aber doch nicht ganz unwesentlich veränderteL) Formel ist schon viel

i) S. Ecumenical Review, Vol.XIV (1962), Nr.3: In Neu-Delhi «Wir
glauben» als Erklärung der Vollversammlung statt der «Ansicht» der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung in St.Andrews; weiter die
geringere Hervorhebung der Taufe; die Verbindung zu einer untereinander
«völlig verpflichteten Gemeinschaft» anstelle einer durch die Taufe Jesus



— 33 —

geschrieben worden und wird auch noch viel nachgedacht und
geschrieben werden müssen, woraufhier nicht eingegangen werdenkann.

Ganz offensichtlich stellt die Formel ein echtes Kind der Faith-
and-Order-Arbeit dar, indem sie deskriptiv-summarisch das Bild der
Einen Kirche aus ihren Elementen gewinnt und dann im anschliessenden

Paragraphen 4 den Stand der Übereinstimmung und
Nichtübereinstimmung diesem Bilde gegenüber aufzeigt: «Diese kurze
Beschreibung unseres Zieles lässt viele Fragen unbeantwortet. Wir sind

uns noch nicht darüber einig, wie das eben beschriebene Ziel
aufzufassen und mit welchen Mitteln es zu erreichen ist. Es ist uns klar,
dass Einheit nicht einfach Uniformität der Organisation, des Ritus
oder der Lebensform bedeutet. Wir alle bekennen, dass sündiger
Eigenwille am Werk ist und uns getrennt hält und dass wir in unserer
menschlichen Unwissenheit die Linien von Gottes Plan für die
Zukunft nicht klar erkennen können. Aber wir sind der festen Hoffnung,
dass Gottes Wille, wie er in der Heiligen Schrift bezeugt ist, durch
den Heiligen Geist für uns und in uns immer mehr enthüllt wird. Die
Einheit zu gewinnen, bedeutet nicht Geringeres, als dass viele Formen
des kirchlichen Lebens, wie wir sie kennen, sterben und
wiedergeboren werden müssen. Wir glauben, dass letzten Endes kein
geringerer Preis gefordert ist.» Zu dieser sehr wesentlichen
Einschränkung kommt der im Blick auf diesen Gegenstand eher
verwirrende Eindruck des geradezu erstaunlichen diplomatischen
Geschickes, mit dem alle, auch die so kontroversen, «katholischen»
Momente der Ekklesiologie wenigstens genannt und in dem breiten
Bilde untergebracht werden konnten, ohne dass eine inhaltliche
Festlegung erfolgt wäre. Dennoch sollte eine kirchliche Einheitsformel
doch wohl gerade nicht den Stempel eines noch so meisterlich
gebauten diplomatischen Dokumentes tragen.

Etwas anderes jedoch erscheint uns im positiven Sinne bedeutsam

: Hier ist ein an sich eher statisches Bild, das im ganzen genommen

geradezu als Nachzeichnung der Existenz der «Alten Kirche»
als der Einen und Ungeteilten aufgenommen werden kann, das aber
im gleichen Augenblick durch den Hinweis auf Gottes Willen und
Gabe als Gegenstand des Betens und Arbeitens aller Christen in die
Zukunft Gottes gerückt wird, zugleich zur aktuellen Gegenwarts-

Christus völlig verpflichteten Gemeinschaft, die Hinzufügung des gemeinsamen

Gebetes als eines Merkmales der sichtbaren Einheit, eine etwas
veränderte Satzteilung der Schlusspartien und der Gebrauch der Bezeichnung
«sein Volk» statt «die Kirche» am Schluss.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1,1903 3



— 34 —

aufgäbe «für alle an jedem Ort heute» erklärt So gesehen könnte die
Formel als ein Kunstwerk ökumenischer Päränese bezeichnet werden.
In diesem Sinne versuchen die Paragraphen 32-58 die entsprechenden

Folgerungen zu formulieren. Und doch bleibt manches
unbefriedigend: Es ist ein Kirchenbild ohne den Ton der Anbetung,
ohne den Herzschlag liturgisch-sakramentalen Lebens, ohne die Tiefe
der Mystik und die Schau der Verklärung. Es ist überhaupt zu sehr

Beschreibung der Einheit im Sinne des Zusammenseins einer Reihe
von Elementen und Tätigkeiten. Gegenüber dem inhaltlich so
gefüllten, voranstehenden Einleitungsabschnitt wirkt darum dieser
zweite Abschnitt nicht wirklich weiterführend, sondern bezeichnet
eher einen Abstieg. Sehr richtig macht Paragraph 5 dann auch darauf
aufmerksam, dass die ganze Formel nicht als Definition der Kirche
zu verstehen sei und keine bestimmte Lehre von der Kirche voraussetze.

So hoch deshalb dieser grosse Versuch einer formalen
Zusammenfassung der Einheitsmomente für die Klärung des Wollens
und Suchens in der ökumenischen Bewegung veranschlagt werden
darf, das «Ziel des Betens und Arbeitens» darf nicht einfach «eine
solche Einheit» sein, sondern niemals weniger als Erkenntnis der
Kirche selbst und Heimkehr zu ihr, dort, wo die Gemeinschaft mit
ihr gestört oder verloren ist. Dort, wo gemäss Gottes Willen die
Wirklichkeit der Kirche als seine Gabe ist, lebt sie in der Einheit. Einheit
der Kirche ist nicht etwas, das zu ihrer Existenz sozusagen noch
hinzukommen könnte und in diesem Sinn bewirkt und erreicht werden
müsste. Die Formel von Neu-Delhi soll mithelfen, das Denken des
Ökumenischen Rates über das Verhältnis von Kirche und Kirchen
über den als nicht mehr ausreichend empfundenen Stand der

Torontoerklärung einen Schritt hinauszuführen. Dieser Gedanke wurde
von verschiedenen Ausgangspunkten her in Neu-Delhi wiederholt
ausgesprochen. Sollte allerdings damit eine theologische
Aufwertung und Ausweitung des alten Gedankens des gegebenen Einsseins

in Christus mit praktischer Anwendung auf deren Verwirklichung

im Dasein des Ökumenischen Rates selbst gemeint sein oder
daraus gefolgert werden, so wäre kritische Zurückhaltung geboten
für alle, denen die Kirche wesentlich und unaufhebbar sakramentales

Mysterium ist.
Sofern jedoch die Formel von Neu-Delhi in geschickter

Zusammenfassung mehr äusserer Momente eine Einheit aufleuchten
lässt, die auf dieses Mysterium hinweist und hinführt, kann sie von
grosser Bedeutung sein.



Die Botschaft

Das letzte und zugleich unmittelbarste Wort der Vollversammlung

an die Kirchen und über diese geradezu an deren Gemeinden ist
als « Brief» vom 1. Advent stilisiert. Diese Botschaft fasst in einfacher,
untheologischer Sprache die wichtigsten Geschehnisse und die
markantesten neuen Zielsetzungen von Neu-Delhi zusammen und wendet
zum Abschluss den Gedanken des Briefes aus Neu-Delhi um zum
Bilde des Briefes Christi an die Welt, geschrieben in den Tafeln der
Herzen der («laubigen und bringt so das ernste Wollen von Neu-
Delhi geschickt auf die einfachste Formel.

Die Gottesdienste

Ein letztes Wort noch über die Gottesdienste von Neu-Delhi.
Dem Charakter des nicht-christlichen Landes entsprechend
entbehrten sie für die Teilnehmer aus den Bereichen alter Kirchen des

vertrauten Rahmens mächtiger Kirchengewölbe mit dem schwingenden

Ton der Glocken und dem brausenden Klang der Orgel. Was die

Leitung der Versammlung bieten konnte, waren die feierlich-nüchternen

Kongressräume der Vigyan Bhavan und die auf dem Rasen
dahinter zwischen Bäumen errichtete Shamiana, das in Asien und
Afrika überall übliche flache Versammlungszelt aus Holzstäben mit
umgrenzenden und gegen die Sonne schützenden bunten Baumwolltüchern.

Für den Altar in der Shamiana stand die grosse Tribüne zur
Verfügung, auf der wie in einem Chorraum zwei einheimische
Sängerchöre, der anglikanischen und der syro-malabarischen
Gemeinde, rechts und links Platz finden konnten.

«Kirchenrechtlich» wurden in Neu-Delhi die Richtlinien von
Lund getreu befolgt. Eröffnungs- und Schlussgottesdienst sowie die
«Tagzeiten» am Morgen und Abend zum Beginn und Abschluss der
Verhandlungen waren «ökumenisch» im Sinne mehr oder weniger
freier ad-hoc-Liturgiegestaltung oder Zusammenstellung aus den
verschiedenen Traditionen, wobei verschiedene kirchliche Vertreter
zusammen im Eröffnungs- und Schlussgottesdienst und als Einzelne
in den Tagzeitengebeten mitwirkten.

Wie immer bildeten auch für Neu-Delhi die Abendmahlsgottesdienste

die eigentliche Crux. Wie in Amsterdam und Evanston wurde
auch hier am Vorabend des zweiten Sonntags, am 25. November, in
der Shamiana der vorbereitende «Bussgottesdienst» mit Predigt von



— 36 —

Dr. Douglas Horton gehalten. Der eigentliche «Konferenzabendmahlsdienst»,

wenn man im Bück auf die Lunder Richtlinien ihn so

nennen darf, war die grosse anglikanische Eucharistiefeier mitPredigt
von Bischof Lakdasa De Mei von Kurunagala (Indien) und offener

Kommunion auf Einladung des Bischofs von Neu-Delhi hin. Das

3000 Teilnehmer fassende Zelt war fast gefüllt, wobei etwa die Hälfte
aller Teilnehmer die Kommunion empfing, darunter auch die
örtliche indische, anglikanische Gemeinde. Die altkatholischen
Delegierten, die den Gottesdienst besuchten, sahen sich zu ihrem
Bedauern nicht in der Lage, der anglikanischen Bitte um Beteiligung
bei der Austeilung des Sakramentes zu entsprechen, weil die
altkatholische Kirche in ihrer Disziplin die offene Kommunion nicht
kennt. Ja, es bestand sogar keine Klarheit und Einheit darüber,
ob dementsprechend - wie es in Evanston von altkatholischer Seite

noch geschlossen gehalten wurde - auch in einer solchenEucharistie-
feier nicht zu kommunizieren sei. Hier wäre für kommende
Gelegenheiten die Klärung der aufgeworfenen Frage durch die
Bischofskonferenz eine Hilfe.

Die grosse anglikanische Eucharistiefeier von Neu-Delhi hinter-
liess bei den Teilnehmern einen starken Eindruck durch die

gemessene Würde, den Ernst, die Klarheit der Formen und der Sprache
und jene besondere, der anglikanischen Spiritualität eigene
Atmosphäre anbetender Verherrlichung Gottes. Dieser Atmosphäre wurde

gerade in Neu-Delhi dadurch ein besonderer Akzent gegeben, dass

dieser Gottesdienst nun im Frieden und unter starker indischer
Teilnahme in der Hauptstadt des freien Indiens möglich war, trotzdem
sich hier unverändert die Form des gottesdienstlichen Lebens der
früheren britischen Kaisermacht über Indien darstellte, wie ja auch
sonst weithin das indisch-britische Verhältnis unter dem Zeichen

echter Versöhnung steht.
Mit offener Kommunion fanden noch zwei weitere Gottesdienste

im grösseren Rahmen der Tagung statt : Am Donnerstag, dem
30. November, um 8 Uhr in der Shamiana nach lutherischem und am
Sonntag, dem 3. Dezember, ebenfalls in der Shamiana, nach
südindischem Ritus. Im offiziellen Programm wurde jedoch der

letztgenannte Gottesdienst - entgegen manchen Erwartungen oder auch

Befürchtungen - nicht besonders herausgestellt. Das «Handbuch»

kündigte ihn nur in der Rubrik «Gottesdienste in den Kirchen Neu-
Delhis» an. Mit geschlossenem Abendmahl, aber unter ausdrücklicher

Einladung zur Teilnahme an alle Tagungsteilnehmer, wurde am



— 37 —

Dienstag, dem 28.November, um 7.30 Uhr in der Shamiana die
Hl. Qurbana (Liturgie des hl. Jakobus) nach syrisch-malabarischem
Ritus und am Freitag, dem 1. Dezember, zur gleichen Zeit und am
gleichen Ort mit sehr grosser Feierlichkeit in Konzelebration im
Stile von Rhodos die Chrysostomosliturgie aller orthodoxen
Teilnehmer gefeiert. Übrigens hatten die wichtigsten orthodoxen
Repräsentanten, darunter besonders auch die russischen, in der
vordersten Reihe der anglikanischen Eucharistiefeier beigewohnt.

Wie ein Kranz grösserer und kleinerer konfessioneller Treffen,
Besuche, Besprechungen und Empfänge bis zum Erscheinen Billy
Grahams das offizielle Konferenzprogramm umgab, so fanden
natürlich während der Konferenz, aber ausserhalb der Ordnung, in
grösserer Zahl Gottesdienste in den Gottesdienststätten der christlichen

Gemeinden von Neu-Delhi statt, die besonders am letzten
Sonntag, dem 3. Dezember, aufdie Konferenzteilnehmer ausgerichtet
waren. An diesem Tag lud Erzbischof Ramsay von Canterbury in
deutlicher Unterstreichung der «Full Communion» die drei altkatho-
lichen Delegierten zur Assistenz und Kommunionausteilung mit ihm
im festlichen Gottesdienst und anschliessenden Empfang in die

anglikanische Kathedrale der Hauptstadt nahe dem Präsidentenpalais,

das einst für den König von England als Kaiser von Indien
weitläufig und grossartig errichtet worden war. In derselben, wohl
grössten Kirche von Neu-Delhi, zelebrierte am Dienstag, den 5.De¬

zember, BischofDr. Maksymilian Rode vonWarschau in französischer
Sprache unter Assistenz der beiden anderen Delegierten eine
altkatholische Messe, in der die anwesenden Anglikaner kommunizierten.

Leider blieb darüber hinaus allerdings das Bild des altkatholischen

Gottesdienstes als einer bedeutsamen Möglichkeit der

Erneuerung des Gottesdienstes der ungeteilten Kirche durchaus ausserhalb

der Sichtweite der Teilnehmer der Vollversammlung.
Das Abendmahlsproblem wurde in der Vollversammlung nicht

behandelt, trotzdem auch die vorangehende, eigene Konferenz der
Jugenddelegierten in Neu-Delhi in der Richtung der Stimmen von
Lausanne vorgestossen war. Der Bericht der Sektion Einheit lässt im
Paragraphen 37 jedoch etwas davon erkennen, wenn dort von «der

Qual getrennter Abendmahlsfeiern» und von der «steigenden
Ungeduld unter vielen jungen Menschen» gesprochen wird. Der einzige
Einbruch dieser Unruhe selbst in das Plenum von Neu-Delhi war
jedoch die leidenschaftliche Rede des Generalsekretärs des Christlichen

Studentenweltbundes, Pastor Philip Potter, eines farbigen



— 38 —

Methodisten aus Jamaica, dessen Referat zu den Faith-and-Order-
Fragen leider in der offiziellen Aufgabe des Neu-Delhi-Berichtes von
Dr. Visser't Hooft nicht aufgenommen worden ist1). Potter fragte
u. a. : « Wird einer solchen ökumenischen Gemeinschaft nicht etwas
gegeben - sichtbar gegeben -, was unsere konfessionellen Schranken
und unsere ökumenischen Grundsätze (Lund!) einfach zerbricht?
Ist es in Ordnung, wenn man ein solches Ereignis als bloss temporär,
als gefühlsbetont und aus dem Rahmen fallend abtut Entwerten
wir nicht die Tiefe und die Wirklichkeit des heiligen Abendmahles,
zumal diejenigen, die auf diese WTeise zu einer neuen, sichtbaren Einheit

geführt worden sind, ein viel tieferes Gefühl ihrer Gliedschaft
am Leibe Christi haben, als es in ihren verschiedenen Ortsgemeinden
der Fall ist Abendmahlsgemeinschaft ist die tiefste innere
Wirklichkeit des Volkes Gottes, ohne die es der Welt kein wirklich
gemeinsames Zeugnis geben kann. » Es ist damit zu rechnen, dass diese

Beunruhigung in der Abendmahlsfrage bis zur nächsten
Vollversammlung zunehmen wird und dass alle Kirchen vor neue
Entscheidungen gestellt werden.

Zum gottesdienstlichen Bereich von Neu-Delhi ist auch ein
Novum zu rechnen, das allgemein eine sehr günstige Aufnahme
gefunden hat und wohl nicht mehr vom Programm einer Vollversammlung

wegzudenken ist: die von mediativem Gebet getragenen
«Bibelarbeiten» zum Generalthema in den drei Sektionen geleitet
von Paul Minear, Martin Niemöller und Paul Varghese. Im «Handbuch»

hiess es darüber: «In diesen Bibelarbeiten werden nicht lange
Erklärungen ex cathedra abgegeben, sondern sie werden so gehalten,
dass jeder Einzelne sich beteiligen kann. In den ersten 10-15 Minuten
best der Gruppenleiter den Text, spricht kurz über seinen geschichtlichen

Zusammenhang, weist auf die darin gegebene grundlegende
Botschaft hin und gibt der Gruppe eine oder zwei Fragen zum
Nachdenken über den Text. Darauf folgen etwa 10 Minuten Stille, um über
den Text nachzudenken, und in den nächsten 10 Minuten kann jeder
Einzelne spontan seine Gedanken (in 1-2 Minuten) über den Text
der Gruppe mitteilen. In den letzten 5 Minuten fasst der Gruppen-

x) S. Neu-Delhi-Dokumente, herg. von Focko Lüpsen, Luther-Verlag,
Witten 1962, S. 419-426.

Dieser nicht von Genf autorisierte, in der 1. Auflage sehr rasch
herausgebrachte und erst in der 2. Auflage im Text zuverlässig gestaltete, 501 Seiten
starke Band enthält über den offiziellen Genfer Dokumentarbericht hinaus
eine Reihe wichtiger Predigten, Erklärungen und Vorträge, die ihn zu einer
wertvollen Ergänzung des Genfer Berichtes machen.



— 39 —

leiter die wichtigsten Punkte kurz zusammen oder schliesst mit einem
Gebet.» Es sind viele Stimmen laut geworden, die gerade diesen
Bestandteil der unruhigen Tage in Neu-Delhi besonders anerkannten
und als ein ernstzunehmendes Bauelement für kommende Tagungen
erklärten. Bezeugte sich doch gerade hier ohne Krampfund Polemik,
wie sie leider fast unvermeidlich die Auseinandersetzung über die
Abendmahlsgemeinschaft belasten, etwas von dem so oft berufenen
Einssein in Christus. Und gerade von dieser Bibelarbeit her darf es

darum auch wohl verstanden werden, wenn jedenfalls in einer Art
von grossem Consensus immer wieder zu hören war : Diese
Vollversammlung war nicht nur gekennzeichnet von der Festigung und
Erweiterung der Ökumene durch ihre Ausdehnung im Bereich der
orthodoxen und der jungen Kirchen, auch nicht nur durch das grosse
Zeichen der Integration von Kirche .find Mission, sie war vor allem
gekennzeichnet durch den wohltuenden Geist der Brüderlichkeit
mitten in einer Zeit und Welt der Spannungen und des Missverstehens.

Bruderschaft der Christen aber kann nur verstanden werden
als Ausdruck des Christusgeheimnisses. Sie ist im tiefsten Sinne

dynamisch und allein imstande, wahrzumachen, was die Kernworte

von Amsterdam, Evanston und Neu-Delhi wie ein Stossgebet
zu sagen versuchten: Wir wollen zusammen bleiben, zusammen
wachsen, gemeinsam vorwärts schreiten.

Bonn. Werner Küppers


	Die dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, 19. November bis 5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien [Schluss]

