Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Die dritte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen, 19.
November bis 5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien [Schluss]

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die dritte Vollversammlung des
Okumenischen Rates der Kirchen, 19. November bis
5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien

(Schluss)

Die Berichte und die Botschaft an die Kirchen

Wenn in den jahrlichen, etwa eine Woche dauernden Beratun-
gen des Zentralkomitees fast der ganze Stoff der Ausschiisse einer
Vollversammlung in zum Teil sogar noch konkreterer Form wieder-
kehrt, so stellen die « Sektionen» der Vollversammlung mit ihren auf
die Kirchen gerichteten «Berichten» das Spezifikum gerade der Voll-
versammlungen dar. Die Vorbereitung der Sektionsarbeit durch
Genfer Stellen hat nur eine dienende Bedeutung, und immer wieder
zeigte sich in Neu-Delhi, dass gerade hier die Delegierten sich der
Souverinitat der Vollversammlung durchaus bewusst waren und
- davon Gebrauch machen wollten. In gewissem Sinne schligt hier das
Herz einer Vollversammlung. Ein oder mehrere grosse Vortrage fiih-
ren zum Sektionsthema bzw. seiner komplexen Thematik hin, das im
Plenum Aufgenommene wird dann zum Gegenstand der freien Er-
orterung in den Sektionen, fiir Neu-Delhi in der bekannten Reihe
Zeugnis, Dienst, Einheit; Untersektionen kommen zu formulierten
Stellungnahmen, die iiber erneute Besprechung in der Sektion zum
«Bericht» an das Plenum fithrt. Das Plenum wiederum hat dazu
seinerseits in voller Freiheit Stellung zu nehmen, um dann im «an-
genommenen» Bericht als die im Rat vereinigte « Gemeinschaft von
Kirchen» zu den einzelnen, selbstindigen Kirchen zu sprechen, denen
sie keine Weisungen auferlegen und fiir die sie keine Erklirungen ab-
geben kann. Bis zur nichsten Vollversammlung stehen die Texte
dann als Marksteine des Standes gemeinsamer Erkenntnis oder Rat-
losigkeit vor den Kirchen, auf deren leider meist nur schwache und
undeutliche Reaktion sie angewiesen sind, um in deren Leben selbst
einen Platz zu finden und fiir die Vollversammlung neugekléirte Vor-
aussetzungen zu schaffen.

Nun ist allerdings schon der Prozess der Entstehung der Berichte
ein Problem. Wohl unvermeidlich hingt ihre Grundkonzeption von
der besonderen Prigung ganz weniger Personen — gelegentlich fak-
tisch einer — im Redaktionsausschuss ab, die vor der iibermensch-
lichen Aufgabe stehen, nicht nur sehr weite und oft kontroverse Sach-



—_— O

gebiete zu iiberblicken, sondern vor allem auch aus dem vielstim-
migen, unzusammenhingenden und vielfach zufélligen Chor der
Stimmen und dem wirren Rhythmus sehr verschieden gesetzter Ak-
zente der Aussprachen nun ein geordnetes, knappes und fiir Durch-
schnittsleser verstindliches Dokument von gesamtkirchlichem Rang
zu machen! An der im ersten Guss gewonnenen Form kann bei der
Kiirze der Zeit weder die Aussprache im Redaktionsausschuss noch
in den Sektionen oder auch im Plenum wirklich viel &ndern, so gewiss
oft auch ganze Abschnitte umgeschrieben werden miissen. Nur Ver-
sammlungen mit einer ganz anderen Freiheit im Zeitgebrauch konn-
ten an diesem «genetischen Gesetz» Skumenischer Texte wirklich
etwas dndern. So kommt es, dass ganze Berichte oder doch Abschnitte
in ihnen unverkennbar den Stempel des Nacht- und Notgeborenen
bleibend an sich tragen miissen. Bei den Neu-Delhi-Berichten trifft
dies vor allem fiir den Bericht Zeugnis zu, wihrend in den Berichten
Dienst und Einheit jeweils die Meisterhand ihrer Hauptredakteure,
des Bonner Staatsrechtslehrers Ulrich Scheuner und des Bischofs
von Bristol, Oliver Tomkins, diese Not weitgehend iiberwinden
konnte. "

Zeugnis.

Zu diesem Bericht fiihrte sachlich hin die am ersten Sonntag,
dem 19.November, in grosser Ubereinstimmung?!) vollzogene Inte-
gration des Internationalen Missionsrates mit dem Okumenischen
Rat, die grossen Vortrige von Bischof Leslie Newbegin iiber «Die
missionarische Dimension der ékumenischen Bewegung» und von
Prof. Devanandan «Zu Zeugen berufen», aber auch mehr ungewollt
Prof. Sittlers Einfiihrungsvortrag zum Thema Einheit mit seinem
eindrucksvollen Bekenntnis zur kosmischen Christologie.

So gross und klar damit das Ja zur Einheit von Mission und
Kirche iiber der Vollversammlung stand, so wenig eindrucksvoll ver-
mochte sie dies in ihrem Bericht an die Kirchen im einzelnen zu be-
griinden und zu formulieren.

1) Die noch in St.Andrews 1960 von altkatholischer Seite begriindete
Absage an die Integration (s. IKZ 48[1960], S. 249 f.) hatte vor Neu-Delhi der
Empfehlung der Stimmenthaltung durch die Utrechter Bischofskonferenz
Platz gemacht. Am 19. November 1961 in Neu-Delhi erfolgte die Integration
ohne Aussprache durch Akklamation ohne Feststellung von Enthaltungen
oder Gegenstimmen.



Das in Genf erarbeitete « Arbeitsbuch» versuchte, der Sektion als
Ausgangspunkt fiir das Reden vom Zeugnis Gottes Gericht iiber alles
menschliche Bemiithen auch im Zeugnis der Kirchen nahezulegen.
Die Sektion ging jedoch so gut wie vollstindig tiber diese Anleitung
hinweg, und so erklirt es sich vielleicht, dass gerade der erste der auf
den Untersektionen beruhenden drei Teile des Sektionsberichtes als
der schwichste gelten muss. Etwas hilflos variiert er den Gedanken:
Gott bezeugt sich selbst in Christus, doch Gott und Weltgeschehen
erfordern — sozusagen im Sinne des Modebegriffes der Flexibilitit —
die immer neue konkrete Ausrichtung des einen Zeugnisses.

Der zweite Hauptabschnitt fiihrt den gleichen Gedanken in all-
gemeiner und zum Teil durchaus konstruktiver Weise im Blick auf
die sehr verschiedenen Mittel und Wege der Kommunikation durch.
Erstim dritten Hauptteil — die missionarische Struktur der Gemeinde
— kommt die spezifische Sicht und auch die Notlage beziiglich des
Zeugnisses der Kirchen in der Gegenwart deutlicher zur Sprache.
Da in diese Sektion die Thematik des «Laienreferates» einbezogen
war, wird dabei die Stellung des Laien als des eigentlichen Zeugen
sehr stark, ja einseitig betont, wenn auch die krasse Einseitigkeit
mancher Voten in der Aussprache im Bericht geglittet und durch
andere Sitze wieder ausgeglichen werden konnte. Lebhaft wird das
Bild der neuen missionarischen Gruppe in der sikularisierten Um-
welt gezeichnet: «An solchen Orten sollte die Kirche versuchen, in
die vom Evangelium nicht erreichte Bevolkerung einzudringen, in-
dem sie ,,Zellen*“ oder Gruppen, jedenfalls christliche Gemeinschaf-
ten einrichtet: eine Handvoll Stenotypistinnen und Verkiuferinnen
in einem Warenhaus; ein Dutzend Arbeiter in den verschiedenen
Werkabteilungen eines Betriebes; acht Wissenschafter mit ihren
Frauen in einer grossen chemischen Fabrik; eine Gruppe christlicher
Lehrer im Lehrerkollegium einer grossen Schule; eine kleine Ge-
meinde aus zwei oder drei Strassen, die als Hausgemeinde in der
Wohnung eines ihrer Mitglieder zusammenkommt», wihrend in bezug
auf diese Zellen «der Pfarrer den Dienst des die Gemeinden besuchen-
den und aufihre Einheit zielenden Apostels wieder entdecken mag*)».
Die Verschiedenheit der Verhiltnisse wird zugestanden. Dariiber
steht jedoch der Gedanke : « Wir miissen uns fragen, ob wir nicht allzu
leicht der Gewohnheit verfallen, uns unter der Kirche die zum sonn-
taglichen Gottesdienst versammelte (femeinde anstatt die in alle Ge-

1) 8. Neu-Delhi, a.a.0. S.98,.



S R

biete des téglichen Lebens hinaus zerstreuten Laien vorzustelleny,
womit dann unmittelbar der Angriff auf die bestehenden Ordnungen
verbunden wird: « Wir miissen uns fragen, ob unsere gegenwiirtigen
Strukturen unsere Zertrennungen nicht so erhalten, als seien sie ver-
steinert, anstatt dass sie die Einheit der missionarischen Gemeinde
fordern.)» «Ks muss versucht werden, die Systeme kirchlicher Or-
ganisation und kirchlicher Institutionen, die die jungen Kirchen
ererbt haben, zu iiberpriifen und veraltete Formen aus einer nun
rasch vergehenden Kpoche durch kriftige, zeitgemiisse Formen der
missionarischen Verkiindigung zu ersetzen», damit «die Kirche zur
Kirche der Pilgrime werden kann, die kithn wie Abraham in die un-
bekannte Zukunft vorwéirtsschreitet ... und auf die Stadt wartet,
deren Baumeister und Schopfer Gott ist 2).»

So gewiss in all diesem ein notwendiger und wesentlicher Aspekt
der Kirche aller Zeiten aufgewiesen ist, bleibt doch im ganzen der
Eindruck unnitiger Einseitigkeit. Indem mit Nachdruck der Kirche
des konstantinischen Zeitalters in jeder ihrer méglichen Gestalten
der Abschied gegeben wird, scheint im Blick auf die verfolgte und
gewiss missionskriftige Kirche vor Nicia ihr sowohl kultisch-sakra-
mentaler wie rechtlich-synodaler Charakter in seiner bleibenden und
grundlegenden Bedeutung nicht geniigend beachtet zu sein.

Dienst.

Als Einfiihrung in die Arbeit der zweiten Sektion «Dienst», in
der sich die Thematik des Hilfsdienstes sowie der politischen, sozialen
und gesellschaftlichen Fragen, in verschiedene Untersektionen ge-
gliedert, zusammenfasste, dienten die Vortrige des japanischen Re-
ligionssoziologen Masao Takanaka «Zum Dienen berufen», des syro-
malabarischen Rechtsanwaltes Madathilparampil M. Thomas «Die
Herausforderung an die Kirchen der jungen afrikanischen und asia-
tischen Nationen», Dr. Egbert de Vries «Die Kirchen des Westens in
einer dynamischen Gesellschaft», Sir Francis Akann Ibiam « Was ist
mit Afrika ?» und Dr.O. Frederic Nolde «Heute ist die Zukunft». Zu-
gleich wurden alle damit aufgeworfenen ¥Fragen in Verbindung mit
der iiberaus starken Teilnahme der Vertreter junger Kirchen in Neu-
Delhi allgemein so unmittelbar in ihrer Aktualitit empfunden, dass
die Sektion Dienst mit gutem Grund als Mitte der Konferenz an-

1) 8. Neu-Delhi, a.a.0. S.95 f.
?2) 8. Neu-Delhi, a.a.0. S.99 f.



e B e

gesehen werden konnte. Die 6 Hauptteile und 90 Paragraphen des
umfassenden Sektionsberichtes geben ein sehr klares Bild all der
Uberlegungen, die dabei zu Worte gekommen sind und vom Plenum
als «im grossen und ganzen gebilligt» den Kirchen zu weiterem Nach-
denken und angemessenem Handeln iibermittelt wurden. Sind die
Schlussparagraphen 66-90 iiber den Dienst der Kirche auch etwas
blass und stellen die einleitenden Paragraphen 1-4 nicht gerade den
starken Atlas dar, der dies alles theologisch zu tragen vermdchte, so
enthélt doch der Hauptteil des Berichtes eine Fiille knapper, priziser
und klirender Hinweise zur Sache, die zweifellos noch lange iiber
Neu-Delhi hinaus ihre Bedeutung fiir das gemeinsame Denken der
Kirchen in all diesen wichtigen Bereichen des Dienstes behalten wer-
den. Sie verdienen wieder und wieder, im Bereich alter und junger
Kirchen gelesen und bedacht zu werden! Die einzelnen Abschnitte
sind wohlgegliedert und in sich logisch zusammenhingend. Es ist
deshalb auch nicht gut moglich, Einzelnes herauszugreifen. Im gan-
zen genommen spiegelt der Bericht — im Unterschied zum noch stark
im Bann der Gedankenwelt des «kalten Krieges» stehenden Klima
von Evanston — die Uberzeugung wider, dass eine ehrliche und ehren-
hafte Koexistenz in einer aufs schwerste gefiahrdeten Welt nicht nur
eine bittere Notwendigkeit, sondern eine christliche Moglichkeit, ja
in gewissem Sinne eine Priifung und Aufgabe darstelle. Von diesem
von den Vertretern amerikanischer Kirchen sehr deutlich vertretenen
Zentralgedanken her ergaben sich — weitgehend im Sinne sozusagen
eines 6kumenischen Naturrechtes — die einzelnen Urteile, Hinweise
und Mahnungen.

Einheit.

Auf dieses Thema der zahlenstirksten Sektion von Neu-Delhi
fiihrten ausser dem schon in anderem Zusammenhang erwéihnten,
vielbeachteten Hauptreferat von Prof. Sittler «Zur Einheit berufen»
ebenfalls hin die drei Referate des Faith-and-Order-Abends am
24. November: Dr. Arthur Ramsay, Erzbischof von Canterbury,
«Einigkeit, Heiligkeit, Wahrheit»; Dr. Nikos A. Nissiotis, Vizedirek-
tor des 6kumenischen Institutes in Bossey, «Zeugnis und Dienst der
orthodoxen Christenheit fiir die eine ungeteilte Kirche» und Pastor
Philip Potter, Generalsekretir des Christlichen Studentenweltbun-
des, «Der gemeinsame Weg zur sichtbaren Einheit». Aufmerksames
Lesen der 58 Paragraphen des in zwei Hauptteile — Einheitsformel



— 31 —

mit Kommentar und die Folgerungen fiir Ortsgemeinde, Konfes-
sionen und Okumenischen Rat — gegliederten Berichtes der Sektion
wird Spuren all dieser sehr verschiedenen und bedeutsamen Referate
feststellen konnen. So ist in einer auf das Wesentliche konzentrierten
Form ganz deutlich im einleitenden Absatz des Berichtes das An-
liegen Sittlers aufgenommen. Bei den Folgerungen im zweiten Haupt-
teil findet sich fiir die drei Bereiche der Ortsgemeinde, der Konfes-
sionen und des Okumenischen Rates mit grossem Nachdruck das
brennende Anliegen Potters, die Abendmahlsgemeinschaft, wieder.
An anderer Stelle klingt Erzbischof Ramsays Dreiheit von Einigkeit,
Heiligkeit und Wahrheit an, wihrend die aufsehenerregenden Ge-
danken von Nissiotis, aber auch das allgemeine orthodoxe Anliegen
vielleicht am meisten durch Paragraph 18 in der Beschreibung der
Kirche als einer umfassenden Gemeinschaft in Raum und Zeit einen
Nachhall gefunden haben. Dariiber hinaus ist es deutlich, dass der
Bericht eigentlich nur Rahmen fiir die eine Hauptsache, die «Ein-
heitsformel» oder besser die Beschreibung «der Einheit, die wir
suchen», im Paragraphen 2 sein will. Die Einbringung dieser Formel
in St. Andrews 1960 ist es ja gewesen, die das Gewicht und Ansehen
der Faith-and-Order-Arbeit im Okumenischen Rat so kriftig zu er-
neuern vermochte.

Die weitausgreifende Aussprache in der Sektion und ihren Un-
tergliederungen vermochte weder die Intensitit und Geschlossen-
heit der in den Referaten dargebotenen Gedanken zu erreichen, noch
auch den Sekretir der Sektion, Oliver Tomkins, als ehemaligen Gene-
ralsekretir von Faith and Order, in der Fassung des Berichtes von
seinem Plan abzubringen. Auf dem Wege zur niichsten eigenen Welt-
konferenz in Montreal im Juli 1963 musste es der Leitung von Faith
and Order tatsichlich vor allem darum gehen, diese Formel in Neu-
Delhi als Basis weiterer Aussprachen vor allem einmal zur Annahme
zu bringen.

So bestand kein Interesse an der Ausweitung der Aussprache
auf andere Gebiete, deren Vertiefung Montreal vorbehalten sein
sollte. Dazu kam gewiss auch das verstindliche Bestreben, gerade in
Asien vor den Augen einer wachen, nichtchristlichen Umwelt und im
Bereich der jungen Kirchen und ihrer zahlreichen, mit den Fragen
weniger vertrauten Vertreter, die Versammlung sich nicht in theo-
logischen Begriindungen ihrer Uneinigkeit ergehen, sondern viel-
mehr diese in einem wenn auch mehr formalen Spiegelbild gesuchter
Einheit sich sammeln zu lassen. Natiirlich musste von daher dem Ge-



—_ 32

sprich iiber die Einheit in Neu-Delhi etwas Blasses und Unaktuelles
anhaften. Weder die grosse Amsterdamer Antithese des «tiefsten
Unterschiedes» katholischer und protestantischer Ekklesiologie noch
das zentrale Lund-Thema «Christus und seine Kirche» oder der be-
wegende Gedanke von Herrlichkeit und Schande der Kirche, die
bohrende Irage nach der Schuld in den Trennungen oder die Schau
von Sterben und Auferstehen der Kirchen, wie sie Kvanston bewegte,
wurden aufgenommen. Die Formel von St. Andrews, die zur Formel
von Neu-Delhi wurde, beherrschte fast wie ein Aufsatzthema die
Sektionsarbeit, und so blieb auch dem Plenum keine Méglichkeit der
Anderung. Man begniigte sich dort im wesentlichen mit der Feststel-
lung, dass zwar ein gewisses formales Verstandnis beziiglich des Bil-
des der Einheit der Kirche erreicht sei und dass zugleich damit ein
die Okumene bedrohender «ekklesiologischer Doketismus» durch die
Betonung der Sichtbarkeit der Kirche gebannt sei, dass aber inhalt-
lich die Ausfiillung dieses Formalen zunéchst nur durch die einzelnen
Kirchen selbst geschehen kénne und damit gerade die tatsichliche
Einheit im Okumenischen Rat noch nicht verwirklicht sei.

In Paragraph 2 des Sektionsberichtes lautet die vielberufene
«Einheitsformel von Neu-Delhi» folgendermassen:

« Wir glauben, dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und
seine Gabe an seine Kirche ist, sichtbar gemacht wird, indem alle an
jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und ihn als Herrn und
Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine vollig verpflich-
tete Gemeinschaft gefithrt werden, die sich zu dem einen aposto-
lischen Glauben bekennt, das eine Evangelium verkiindet, das eine
Brot bricht, sich im gemeinsamen (iebet vereint und ein gemeinsames
Leben fiihrt, das sich in Zeugnis und Dienst an alle wendet. Sie sind
zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an allen Orten und zu
allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen anerkannt
werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen konnen,
wie es die gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu
denen Gott sein Volk ruft.»

Uber die neue, gegeniiber der Fassung in St. Andrews nur wenig
aber doch nicht ganz unwesentlich verinderte!) Formel ist schon viel

1) 8. Ecumenical Review, Vol. XIV (1962), Nr.3: In Neu-Delhi «Wir
glauben» als Erklarung der Vollversammlung statt der « Ansicht» der Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung in St.Andrews; weiter die ge-
ringere Hervorhebung der Taufe; die Verbindung zu einer untereinander
«vollig verpflichteten Gemeinschaft» anstelle einer durch die Taufe Jesus



geschrieben worden und wird auch noch viel nachgedacht und ge-
schrieben werden miissen, woraufhier nicht eingegangen werden kann.

Ganz offensichtlich stellt die Formel ein echtes Kind der Faith-
and-Order-Arbeit dar, indem sie deskriptiv-summarisch das Bild der
Einen Kirche aus ihren Elementen gewinnt und dann im anschliessen-
den Paragraphen 4 den Stand der Ubereinstimmung und Nichtiiber-
einstimmung diesem Bilde gegeniiber aufzeigt: «Diese kurze Be-
schreibung unseres Zieles lasst viele Fragen unbeantwortet. Wir sind
uns noch nicht dariiber einig, wie das eben beschriebene Ziel auf-
zufassen und mit welchen Mitteln es zu erreichen ist. Es ist uns klar,
dass Einheit nicht einfach Uniformitit der Organisation, des Ritus
oder der Lebensform bedeutet. Wir alle bekennen, dass siindiger
Eigenwille am Werk ist und uns getrennt hiilt und dass wir in unserer
menschlichen Unwissenheit die Linien von Gottes Plan fiir die Zu-
kunft nicht klar erkennen kénnen. Aber wir sind der festen Hoffnung,
dass Gottes Wille, wie er in der Heiligen Schrift bezeugt ist, durch
den Heiligen Geist fiir uns und in uns immer mehr enthiillt wird. Die
Einheit zu gewinnen, bedeutet nicht Geringeres, als dass viele Formen
des kirchlichen Lebens, wie wir sie kennen, sterben und wieder-
geboren werden miissen. Wir glauben, dass letzten Endes kein ge-
ringerer Preis gefordert ist.» Zu dieser sehr wesentlichen Ein-
schrinkung kommt der im Blick auf diesen Gegenstand eher ver-
wirrende Eindruck des geradezu erstaunlichen diplomatischen Ge-
schickes, mit dem alle, auch die so kontroversen, «katholischen»
Momente der Ekklesiologie wenigstens genannt und in dem breiten
Bilde untergebracht werden konnten, ohne dass eine inhaltliche Fest-
legung erfolgt wiire. Dennoch sollte eine kirchliche Einheitsformel
doch wohl gerade nicht den Stempel eines noch so meisterlich ge-
bauten diplomatischen Dokumentes tragen.

Etwas anderes jedoch erscheint uns im positiven Sinne bedeut-
sam: Hier ist ein an sich eher statisches Bild, das im ganzen genom-
men geradezu als Nachzeichnung der Existenz der «Alten Kirche»
als der Einen und Ungeteilten aufgenommen werden kann, das aber
im gleichen Augenblick durch den Hinweis auf Gottes Willen und
Gabe als Gegenstand des Betens und Arbeitens aller Christen in die
Zukunft Goottes geriickt wird, zugleich zur aktuellen Gegenwarts-

Christus véllig verpflichteten Gemeinschaft, die Hinzufiigung des gemein-
samen Gebetes als eines Merkmales der sichtbaren Einheit, eine etwas ver-
énderte Satzteilung der Schlusspartien und der Gebrauch der Bezeichnung
«sein Volk» statt «die Kirche» am Schluss.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1963 3



—_— 34 —

aufgabe «fiir alle an jedem Ort heute» erklart! So gesehen konnte die
Formel als ein Kunstwerk 6kumenischer Périnese bezeichnet werden.
In diesem Sinne versuchen die Paragraphen 32-58 die entsprechen-
den Folgerungen zu formulieren. Und doch bleibt manches un-
befriedigend: Es ist ein Kirchenbild ohne den Ton der Anbetung,
ohne den Herzschlag liturgisch-sakramentalen Lebens, ohne die Tiefe
der Mystik und die Schau der Verklirung. Es ist iiberhaupt zu sehr
Beschreibung der Einheit im Sinne des Zusammenseins einer Reihe
von Elementen und Tétigkeiten. Gegeniiber dem inhaltlich so ge-
fiilllten, voranstehenden Einleitungsabschnitt wirkt darum dieser
zweite Abschnitt nicht wirklich weiterfithrend, sondern bezeichnet
eher einen Abstieg. Sehr richtig macht Paragraph 5 dann auch darauf
aufmerksam, dass die ganze Formel nicht als Definition der Kirche
zu verstehen sei und keine bestimmte Lehre von der Kirche voraus-
setze. So hoch deshalb dieser grosse Versuch einer formalen Zu-
sammenfassung der Einheitsmomente fiir die Klirung des Wollens
und Suchens in der 6kumenischen Bewegung veranschlagt werden
darf, das «Ziel des Betens und Arbeitens» darf nicht einfach «eine
solche Einheit» sein, sondern niemals weniger als Erkenntnis der
Kirche selbst und Heimkehr zu ihr, dort, wo die Gemeinschaft mit
ihr gestort oder verloren ist. Dort, wo geméiss Gottes Willen die Wirk-
lichkeit der Kirche als seine Gabe ist, lebt sie in der Einheit. Einheit
der Kirche ist nicht etwas, das zu ihrer Existenz sozusagen noch hin-
zukommen kénnte und in diesem Sinn bewirkt und erreicht werden
miisste. Die Formel von Neu-Delhi soll mithelfen, das Denken des
Okumenischen Rates iiber das Verhiltnis von Kirche und Kirchen
iiber den als nicht mehr ausreichend empfundenen Stand der To-
rontoerklirung einen Schritt hinauszufiihren. Dieser Gedanke wurde
von verschiedenen Ausgangspunkten her in Neu-Delhi wiederholt
ausgesprochen. Sollte allerdings damit eine theologische Auf-
wertung und Ausweitung des alten Gedankens des gegebenen Eins-
seins in Christus mit praktischer Anwendung auf deren Verwirk-
lichung im Dasein des Okumenischen Rates selbst gemeint sein oder
daraus gefolgert werden, so wiire kritische Zuriickhaltung geboten
fiir alle, denen die Kirche wesentlich und unaufhebbar sakramen-
tales Mysterium ist.

Sofern jedoch die Formel von Neu-Delhi in geschickter Zu-
sammenfassung mehr dusserer Momente eine Einheit aufleuchten
lasst, die auf dieses Mysterium hinweist und hinfiihrt, kann sie von
grosser Bedeutung sein.



Die Botschaft

Das letzte und zugleich unmittelbarste Wort der Vollversamm-
lung an die Kirchen und iiber diese geradezu an deren Gemeinden ist
als « Brief» vom 1. Advent stilisiert. Diese Botschaft fasst in einfacher,
untheologischer Sprache die wichtigsten Geschehnisse und die mar-
kantesten neuen Zielsetzungen von Neu-Delhi zusammen und wendet
zum Abschluss den (Gedanken des Briefes aus Neu-Delhi um zum
Bilde des Briefes Christi an die Welt, geschrieben in den Tafeln der
Herzen der Gliubigen und bringt so das ernste Wollen von Neu-
Delhi geschickt auf die einfachste Formel.

Die Gottesdienste

Ein letztes Wort noch iiber die Gottesdienste von Neu-Delhi.
Dem Charakter des nicht-christlichen Landes entsprechend ent-
behrten sie fiir die Teilnehmer aus den Bereichen alter Kirchen des
vertrauten Rahmens méchtiger Kirchengewolbe mit dem schwingen-
den Ton der Glocken und dem brausenden Klang der Orgel. Was die
Leitung der Versammlung bieten konnte, waren die feierlich-niich-
ternen Kongressriume der Vigyan Bhavan und die auf dem Rasen
dahinter zwischen Biumen errichtete Shamiana, das in Asien und
Afrika tiberall iibliche flache Versammlungszelt aus Holzstiben mit
umgrenzenden und gegen die Sonne schiitzenden bunten Baumwoll-
tiichern. Fiir den Altar in der Shamiana stand die grosse Tribiine zur
Verfiigung, auf der wie in einem Chorraum zwei einheimische
Singerchore, der anglikanischen und der syro-malabarischen Ge-
meinde, rechts und links Platz finden konnten.

«Kirchenrechtlichy wurden in Neu-Delhi die Richtlinien von
Lund getreu befolgt. Eréffnungs- und Schlussgottesdienst sowie die
«Tagzeiten» am Morgen und Abend zum Beginn und Abschluss der
Verhandlungen waren «okumenisch» im Sinne mehr oder weniger
freier ad-hoc-Liturgiegestaltung oder Zusammenstellung aus den
verschiedenen Traditionen, wobel verschiedene kirchliche Vertreter
zusammen im Eroffnungs- und Schlussgottesdienst und als Einzelne
in den Tagzeitengebeten mitwirkten.

Wie immer bildeten auch fiir Neu-Delhi die Abendmahlsgottes-
dienste die eigentliche Crux. Wie in Amsterdam und Evanston wurde
auch hier am Vorabend des zweiten Sonntags, am 25. November, in
der Shamiana der vorbereitende « Bussgottesdienst» mit Predigt von



— 36 —

Dr. Douglas Horton gehalten. Der eigentliche «Konferenzabend-
mahlsdienst», wenn man im Blick auf die Lunder Richtlinien ihn so
nennen darf, war die grosse anglikanische Eucharistiefeier mit Predigt
von Bischof Lakdasa De Mel von Kurunagala (Indien) und offener
Kommunion auf Einladung des Bischofs von Neu-Delhi hin. Das
3000 Teilnehmer fassende Zelt war fast gefiillt, wobei etwa die Halfte
aller Teilnehmer die Kommunion empfing, darunter auch die ort-
liche indische, anglikanische Gemeinde. Die altkatholischen Dele-
gierten, die den Gottesdienst besuchten, sahen sich zu ihrem Be-
dauern nicht in der Lage, der anglikanischen Bitte um Beteiligung
bei der Austeilung des Sakramentes zu entsprechen, weil die alt-
katholische Kirche in ihrer Disziplin die offene Kommunion nicht
kennt. Ja, es bestand sogar keine Klarheit und Einheit dariiber,
ob dementsprechend — wie es in Evanston von altkatholischer Seite
noch geschlossen gehalten wurde — auch in einer solchen Eucharistie-
feier nicht zu kommunizieren sei. Hier wire fiir kommende Ge-
legenheiten die Klarung der aufgeworfenen Frage durch die Bischofs-
konferenz eine Hilfe.

Die grosse anglikanische Eucharistiefeier von Neu-Delhi hinter-
liess bei den Teilnehmern einen starken Eindruck durch die ge-
messene Wiirde, den Ernst, die Klarheit der Formen und der Sprache
und jene besondere, der anglikanischen Spiritualitit eigene Atmo-
sphiire anbetender Verherrlichung Gottes. Dieser Atmosphére wurde
gerade in Neu-Delhi dadurch ein besonderer Akzent gegeben, dass
dieser Gottesdienst nun im Frieden und unter starker indischer Teil-
nahme in der Hauptstadt des freien Indiens moglich war, trotzdem
sich hier unverindert die Form des gottesdienstlichen Lebens der
fritheren britischen Kaisermacht iiber Indien darstellte, wie ja auch
sonst weithin das indisch-britische Verhiltnis unter dem Zeichen
echter Versohnung steht.

Mit offener Kommunion fanden noch zwei weitere Gottes-
dienste im grosseren Rahmen der Tagung statt: Am Donnerstag, dem
30. November, um 8 Uhr in der Shamiana nach lutherischem und am
Sonntag, dem 3.Dezember, ebenfalls in der Shamiana, nach siid-
indischem Ritus. Im offiziellen Programm wurde jedoch der letzt-
genannte Gottesdienst — entgegen manchen Erwartungen oder auch
Befiirchtungen — nicht besonders herausgestellt. Das «Handbuch»
kiindigte ihn nur in der Rubrik « Gottesdienste in den Kirchen Neu-
Delhis» an. Mit geschlossenem Abendmahl, aber unter ausdriick-
licher Einladung zur Teilnahme an alle Tagungsteilnehmer, wurde am



— 87 —

Dienstag, dem 28.November, um 7.30 Uhr in der Shamiana die
HI1. Qurbana (Liturgie des hl. Jakobus) nach syrisch-malabarischem
Ritus und am Freitag, dem 1.Dezember, zur gleichen Zeit und am
gleichen Ort mit sehr grosser Feierlichkeit in Konzelebration im
Stile von Rhodos die Chrysostomosliturgie aller orthodoxen Teil-
nehmer gefeiert. Ubrigens hatten die wichtigsten orthodoxen Re-
priasentanten, darunter besonders auch die russischen, in der vor-
dersten Reihe der anglikanischen Eucharistiefeier beigewohnt.

Wie ein Kranz grosserer und kleinerer konfessioneller T'reffen,
Besuche, Besprechungen und Empfinge bis zum Krscheinen Billy
Grahams das offizielle Konferenzprogramm umgab, so fanden
natiirlich wihrend der Konferenz, aber ausserhalb der Ordnung, in
grosserer Zahl Gottesdienste in den Gottesdienststitten der christ-
lichen GGemeinden von Neu-Delhi statt, die besonders am letzten
Sonntag, dem 3. Dezember, auf die Konferenzteilnehmer ausgerichtet
waren. An diesem Tag lud Erzbischof Ramsay von Canterbury in
deutlicher Unterstreichung der « Full Communion» die drei altkatho-
lichen Delegierten zur Assistenz und Kommunionausteilung mit ihm
im festlichen Gottesdienst und anschliessenden Empfang in die
anglikanische Kathedrale der Hauptstadt nahe dem Présidenten-
palais, das einst fiir den Konig von England als Kaiser von Indien
weitliufig und grossartig errichtet worden war. In derselben, wohl
grossten Kirche von Neu-Delhi, zelebrierte am Dienstag, den 5. De-
zember, Bischof Dr. Maksymilian Rode vonWarschau in franzosischer
Sprache unter Assistenz der beiden anderen Delegierten eine alt-
katholische Messe, in der die anwesenden Anglikaner kommunizier-
ten. Leider blieb dariiber hinaus allerdings das Bild des altkatholi-
schen Gottesdienstes als einer bedeutsamen Moglichkeit der Er-
neuerung des Gottesdienstes der ungeteilten Kirche durchaus ausser-
halb der Sichtweite der Teilnehmer der Vollversammlung.

Das Abendmahlsproblem wurde in der Vollversammlung nicht
behandelt, trotzdem auch die vorangehende, eigene Konferenz der
Jugenddelegierten in Neu-Delhi in der Richtung der Stimmen von
Lausanne vorgestossen war. Der Bericht der Sektion Einheit lisst im
Paragraphen 37 jedoch etwas davon erkennen, wenn dort von «der
Qual getrennter Abendmahlsfeiern» und von der ¢steigenden Un-
geduld unter vielen jungen Menschen» gesprochen wird. Der einzige
Einbruch dieser Unruhe selbst in das Plenum von Neu-Delhi war
jedoch die leidenschaftliche Rede des Generalsekretiirs des Christ-
lichen Studentenweltbundes, Pastor Philip Potter, eines farbigen



— 38 —

Methodisten aus Jamaica, dessen Referat zu den Faith-and-Order-
Fragen leider in der offiziellen Aufgabe des Neu-Delhi-Berichtes von
Dr. Visser't Hooft nicht aufgenommen worden ist!). Potter fragte
u. a.: « Wird einer solchen 6kumenischen Gemeinschaft nicht etwas
gegeben — sichtbar gegeben —, was unsere konfessionellen Schranken
und unsere 6kumenischen Grundsitze (Lund!) einfach zerbricht ?
Ist es in Ordnung, wenn man ein solches Ereignis als bloss temporir,
als gefiihlsbetont und aus dem Rahmen fallend abtut ?. . . Entwerten
wir nicht die Tiefe und die Wirklichkeit des heiligen Abendmabhles,
zumal diejenigen, die auf diese Weise zu einer neuen, sichtbaren Ein-
heit gefithrt worden sind, ein viel tieferes Gefiihl ihrer Gliedschaft
am Leibe Christi haben, als es in ihren verschiedenen Ortsgemeinden
der Fall ist ?... Abendmahlsgemeinschaft ist die tiefste innere Wirk-
lichkeit des Volkes Gottes, ohne die es der Welt kein wirklich ge-
meinsames Zeugnis geben kann.» Iis ist damit zu rechnen, dass diese
Beunruhigung in der Abendmahlsfrage bis zur néchsten Vollver-
sammlung zunehmen wird und dass alle Kirchen vor neue Ent-
scheidungen gestellt werden.

Zum gottesdienstlichen Bereich von Neu-Delhi ist auch ein
Novum zu rechnen, das allgemein eine sehr giinstige Aufnahme ge-
funden hat und wohl nicht mehr vom Programm einer Vollversamm-
lung wegzudenken ist: die von mediativem Gebet getragenen
«Bibelarbeiten» zum Generalthema in den drei Sektionen geleitet
von Paul Minear, Martin Niemoller und Paul Varghese. Im «Hand-
buch» hiess es dariiber: «In diesen Bibelarbeiten werden nicht lange
Erklirungen ex cathedra abgegeben, sondern sie werden so gehalten,
dass jeder Einzelne sich beteiligen kann. In den ersten 10-15 Minuten
liest der Gruppenleiter den Text, spricht kurz iiber seinen geschicht-
lichen Zusammenhang, weist auf die darin gegebene grundlegende
Botschaft hin und gibt der Gruppe eine oder zwei Fragen zum Nach-
denken iiber den Text. Darauf folgen etwa 10 Minuten Stille, um iiber
den Text nachzudenken, und in den nichsten 10 Minuten kann jeder
Einzelne spontan seine Gedanken (in 1-2 Minuten) itber den Text
der Gruppe mitteilen. In den letzten 5 Minuten fasst der Gruppen-

1) 8. Neu-Delhi-Dokumente, herg. von Focko Liipsen, Luther-Verlag,
Witten 1962, S.419-426. :

Dieser nicht von Genf autorisierte, in der 1. Auflage sehr rasch heraus-
gebrachte und erst in der 2. Auflage im Text zuverlissig gestaltete, 501 Seiten
starke Band enthiilt iiber den offiziellen Genfer Dokumentarbericht hinaus
eine Reihe wichtiger Predigten, Erklirungen und Vortrige, die ihn zu einer
wertvollen Erginzung des Genfer Berichtes machen.



leiter die wichtigsten Punkte kurz zusammen oder schliesst mit einem
Gebet.» Iis sind viele Stimmen laut geworden, die gerade diesen
Bestandteil der unruhigen Tage in Neu-Delhi besonders anerkannten
und als ein ernstzunehmendes Bauelement fiir kommende Tagungen
erklirten. Bezeugte sich doch gerade hier ohne Krampfund Polemik,
wie sie leider fast unvermeidlich die Auseinandersetzung tiber die
Abendmahlsgemeinschaft belasten, etwas von dem so oft berufenen
Einssein in Christus. Und gerade von dieser Bibelarbeit her darf es
darum auch wohl verstanden werden, wenn jedenfalls in einer Art
von grossem Consensus immer wieder zu horen war: Diese Vollver-
sammlung war nicht nur gekennzeichnet von der Festigung und Er-
weiterung der Okumene durch ihre Ausdehnung im Bereich der
orthodoxen und der jungen Kirchen, auch nicht nur durch das grosse
Zeichen der Integration von Kirche und Mission, sie war vor allem
gekennzeichnet durch den wohltuenden Geist der Briiderlichkeit
mitten in einer Zeit und Welt der Spannungen und des Missver-
stehens. Bruderschaft der Christen aber kann nur verstanden werden
als Ausdruck des Christusgeheimnisses. Sie ist im tiefsten Sinne
dynamisch und allein imstande, wahrzumachen, was die Kern-
worte von Amsterdam, Evanston und Neu-Delhi wie ein Stossgebet
zu sagen versuchten: Wir wollen zusammen bleiben, zusammen
wachsen, gemeinsam vorwirts schreiten.

Bonn. Werner Kiippers



	Die dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, 19. November bis 5. Dezember 1961, in Neu-Delhi, Indien [Schluss]

