
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248

Bibliographie

Andreas Lindt: Protestanten, Katholiken,

Kulturkampf. EVZ-Verlag
Zürich. 1963. 196 S.

Die Prof. Arnold Gilg gewidmete
Schrift gibt eine gründliche Darstellung

nicht des Kulturkampfes selbst,
der vielmehr als bekannt vorausgesetzt

wird, sondern des Echos, das er
in der zeitgenössischen Literatur und
Presse gefunden hat. Einleitend wird
in knappen Zügen dio Stellung des
Katholizismus und das Verhältnis der
Konfessionen in der Schweiz zu
Anfang des 19. Jahrhunderts geschildert.
Anschliessend wird dargestellt - und
diese Ausführungen scheinen uns
besonders wertvoll zu sein -, wie J. Gottheit,

G.Keller, J.Burckhardt und die
Theologen A.Schweizer, A.E.Bieder¬
mann, Â.Vinet, K.R. Hagenbach und
F.Nippold den Katholizismus in
seinen wichtigsten Grundströmungen
beurteilt haben. Auch wird die innere
Haltung der führenden Kulturkämpfer

(Augustin Keller, Bismarck), wenn
auch nur kurz, so doch in einleuchtender

Weise verständlich gemacht. Für
uns besonders interessant sind die teils
wohlwollenden, teils scharf ablehnenden

Urteile, die der Altkatholizismus
in der damaligen protestantisch-kirchlichen

Prosse der Schweiz gefunden
hat. Hervorgehoben zu werden
verdient das weitgehende Verständnis,
das der protestantische Verfasser für
den Katholizismus des 19. Jahrhunderts

und den Altkatholizismus im
besonderen zeigt, zu dem er im
Vorwort bemerkt: «Mit allem Nachdruck
muss hier betont werden, dass das
eigentliche kirchliche Wollen des
Altkatholizismus, wie es sich etwa in
einer Gestalt wie Eduard Herzog
äussert, in den durch die
Kulturkampfstimmung geprägten protestantischen

Urteilen nicht sichtbar und
fassbar wird. Erst rocht ist die heutige
christkatholische Kirche und Theologie

längst den Schlacken der
Kulturkampfzeit entwachsen. »

U.K.

Oskar Cullmann, Lukas Vischer:
Zwischen zwei Konzilssessionen. Rück¬

blick und Ausschau zweier
protestantischer Beobachter. EVZ -Verlag

Zürich. 60 S.

Das kleine Bändchon, das in der von
Max Geiger, Heinrich Ott und Lukas
Vischer herausgegebenen Schriftenreihe

«Polis» erschienen ist, enthält
zwei gewichtige Stimmen der
protestantischen Theologie zum Konzil.
L. Vischer, Studiensekretär der
Abteilung für Glauben und Verfassung
im Ökumenischon Rat der Kirchen,
stellt nach einer kurzen Einleitung die
auffallende «Konvergenz der
Themen» fest, die sich in der Arbeit des
Ökumenischon Rates und des Konzils

herausgestellt hat und in doron
Mittelpunkt die Lehre von der Kirche
steht. Mit grosser Besonnenheit und
Zurückhaltung sucht er unter
Betonung der bestehenden Unterschiede
den Weg zu «gemeinsamen Aussagen»
aufzuzeigen. Ó.Cullmann gibt, wie er
betont, als Protestant einon sehr
klaren Rückblick auf das ursprüngliche

Ziel, den bisherigen Verlauf und
die Ergebnisse des Konzils. Er visiert
aber auch die grossen theologischen
Differenzpunkte an, u. a. die Primatsfrage,

das Problem Schrift und
Tradition. Er betont: «Was uns trennt,
sind nicht die positiven Bestandteile
unseres Glaubens, sondern es ist
gerade das, was der Katholizismus mehr
hat und umgekehrt, was wir weniger

haben ...» Eine Einigung wird
kaum möglich sein, wohl aber, dass
die beiden Kirchen ihro gotrennton
Wege nebeneinander weitergehen,
indem sie sich gegenseitig «die Hand der
Gemeinschaft geben». U.K.

Ernst Hammerschmidt u. a. : Symbolik
des Orthodoxen und Orientalischen
Christentums, Stuttgart 1962. Anton

Hiorsemann. XI, 280 S. (Symbolik

der Religionen, hrsg. von
Ferdinand Herrmann, Bd. X). DM 65.-.
Wie alle Sammelwerke vereinigt

auch das vorliegende Aufsätze
unterschiedlichen Gepräges. Am ergiebigsten

im Sinne des Titels ist wohl
Leonide Ouspenskys Beitrag, der sich
ganz auf die Symbolik der Orthodoxie



249

in Kirchenbau und Ikonen konzentriert

und ebenso durch seine genaue
Vertrautheit mit der Überlieferung
wie durch seine integrale Gedankenführung

besticht, der also «modernistischen»

Einschränkungen und
Überlegungen gegenüber keinerlei
Zugeständnisse macht. Mit eindringlicher

Schärfe wird dargestellt, wie die
orthodoxe Kirche sich voll und ganz
als das « neue J erusalem » versteht, wie
sie das AT selbstverständlich und
ohne Einschränkung auf das
Erlösungswerk Jesu Christi bezieht, und
wie sie die Ikonen von einem
wirklichen Abbild des Heilands herleitet,
das sie patristisch belegt sieht. Diesem
Beitrage kommt der Bericht vonHans-
Joachim Schulz übor die Symbolik
der Messfeier, der Sakramente und des
Kirchenjahres sehr nahe. Er
unterscheidet sich von dem vorher erwähnten

vor allem dadurch, dass man ihm
anmerkt, dass hior nicht ein Orthodoxer

aus tiefer Überzeugung über
soine eigene Kirche spricht, sondern
ein Aussenstehender sie - wenn auch
mit reichem Wissen und wirklichem
Verständnisse - betrachtet.

Wenn sich Hammerschmidts
Angaben über die koptische und
äthiopische Kirche von diesen Abschnitten
unterscheiden, so keineswegs durch
eine geringere Fülle des beigebrachten
Belegmaterials oder eine weniger
intime Kenntnis des behandelten
Gegenstandes. Eher könnte man sagen,
dass sie, rein wissenschaftlich
gesehen, wohl die ertragreichsten
Beiträge sind. Doch behandelt H. auch
die Liturgie als solche mit ihrer
Entwicklung und ihren Unterschieden,
die kirchlichen Ämter und die
Sakramente, Dinge, deren Kenntnis die auf
die Orthodoxie bezüglich Kapitel (ob
freilich zu Recht Î) einfach voraussetzen.

So bleibt in beidenAbschnitten
etwas weniger Raum für ausschliesslich

symbolische Erörterungen. (Ein
kleines Versehen: 1928 wurde
Johannes XIX. inthronisiert, nicht
Kyrill V.: zu S. 190. - Die Angaben
über das koptische Jahr erwähnen des
Schaltjahres auf S. 210 in einem
Zusammenhang, der sich nicht auf das
koptische, sondern das julianische
Schaltjahr bezieht, und sind dadurch
ui den Daten nicht ganz exakt; vgl.
die vom Unterzeichneten besorgte
tabelle des koptischen Kalenders in

den Wüstenfeld - Mahlerschen
Vergleichungstabellen, wie IKZ 1962
S. 157 unten).

Diesen Kapiteln gegenüber fallen
die andern Abschnitte ab. Begreiflich

und entschuldbar ist das bei der
Darstellung der armenischen Kirche,
die wegen des Ausfalls des ursprünglich

vorgesehenen Bearbeiters
verspätet von Hammerschmidt und
Julius Assfalg übernommen werden
mussto und nun eine ansprechende,
aber nicht speziell auf das symbolisch
liturgische Gepräge hin ausgerichtete
Skizze der inneren Struktur dieser
Kirche bietet. Der Abschnitt über die
syrische Kirche ist insofern
enttäuschend, als hier von Symbolik
eigentlich kaum die Rede ist. Peter
Hauptmann arbeitet die Symbolik
der Altgläubigen in ihren
Hauptpunkten gut heraus, kann aber für die
Evangeliums-Christen und Baptisten
sowie dio Sekten mit Recht daraufhinweisen,

dass das Material für sie
ausserordentlich schwer zu erhalten
ist und sich bei ihrer oft wechselnden
Struktur allgemein Verbindliches
kaum sagen lässt. Überdies sind die
Spiritualisten unter ihnen an
symbolischen Bezügen wohl recht arm.
Ihren Kult hat H. jedenfalls so gut wie
möglich dargestellt.

Einführend wird (S. IX) betont, es
sei an der Zeit gewesen, den Ertrag
der Erforschung der Orthodoxie und
der morgenländischen Kirchen nach
einem Menschenalter wieder einmal
zusammenzufassen. Man freut sich
festzustellen, in welchem Ausmasse
das in dem vorliegenden Buche
gelungen ist und welche Fülle von
Wissen, aber auch von Anregungen
das Werk vermittelt. Auch den Verlag
darf man beglückwünschen, der diese
bedeutsame Reihe unternommen hat.

Bertold Spuler

Eduard Winter: Der Josel'inismus. Die
Geschichte des österreichischen
Reformkatholizismus 1740-1848. Rüt-
ten & Loening. Berlin 1962. 380
Seiten.
Das vorliegende Buch ist eine

Überarbeitung der Geschichte des
österreichischen Reformkatholizismus, die
Eduard Winter unter dem Titel «Der
Josefinismus und seine Geschichte»

Beiträge zur Geistesgeschichte



250

Österreichs 1740-1848 in erster Auflage

1943) in der ungünstigen Zeit des
zweiton Weltkrieges im Verlag Rudolf
M. Rohrer, Brünn/München/Wien,
veröffentlicht hat. Der Verfasser hat
mit viel Erfolg versucht, in seiner Neu-
ausgabo den Reformkatholizismus
stärker mit der allgemeinen Geschichte

zu verbinden. Wer sich in den
Josefinismus vertiefen und sich
darüber ein objektives Urteil bilden will,
der wird am boston zu Eduard Winters
Werk greifen, weil Winter versucht
hat, den Josefinismus von Innen heraus

zu verstehen und zu würdigen.
Wenn in den Jahren 1951 bis 1961 der
Jesuitenpater Maass auch ein fünf-
bändiges Werk über das nämliche
Thema herausgebracht hat, dessen
extrem römisch-ultramontano
Tendenz sogar don Widerspruch
zahlreicher römisch-katholischer Historiker

gefundon hat, weil Maass dem
Josefinismus jede positivo Vorbindung

mit dem Katholizismus ab-
sprochon will und weil seine Hauptthese

darin gipfelt, der Josoflnismus
habe das «Recht der Kircho in
offenkundiger und zugleich brutalor Weise »

verletzt, hat Winters Neuausgabe
gegenüber seiner Erstveröffentlichung
nichts an Bedeutung eingebüsst. Winters

Werk ist völlig frei von einer
schulmässigen vorgefassten Meinung
über den Josefinismus. Er gelangt
deshalb zu einem historisch unbefangenen

Urteil. Winter gegenüber sticht
das grossangelegte Werk von E.Maass
unvorteilhaft ab, indem Maass noch
houte die alten Verunglimpfungen
gegenüber dem Josefinismus wiedor-
holt und kaum eine Spur des
Bemühens zum Solbstverständnis des
Josefinismus vorzudringen für sich in
Anspruch nehmen kann.

Das richtige Verständnis für die
josefine Zeit ist nur sehr schwer zu
erlangen, stellt sich doch der
Erforschung des Josefinismus als grössto
Schwierigkeit das Fehlen einer
abgewogenen, nach allen Seiten umfassenden,

wissenschaftlichen Biographie
von Kaiser Josef IL hindernd in den
Weg. Eduard Winter sieht im
Josefinismus mehr als nur ein kirchen-
politisches System und mehr als nur
eine bestimmte Art dos Reformkatholizismus.

Der Josefinismus ist für
Winter nicht nur die Ideologie des
sogenannten aufgeklärten Absolutis¬

mus, sondern zu einem guten Teil auch
der Ausdruck des bürgerlichen
Nationwerdens. Theresianischor
Reformkatholizismus und Josefinismus sind
nicht willkürliche Erscheinungen, welche

von kirchen- feindlichon Elementen

aufgezogen wurdon, um damit
die katholische Kircho zu stürzen,
sondern sie waren violmohr eino
Staatsnotwendigkeit, damit Österreich

nicht von der wirtschaftlichen
und sozialen Entwicklung überholt
wurdo. Es ist das Verdienst Winters,
seine Darstellung dos Reformkatholizismus

nicht losgelöst von dor
wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung
der damaligon Zeit vorgenommen zu
haben, sondern immer und immer
wieder auch auf die staats-wirtschaft-
lichen Belango hinzuweisen, in der
richtigen Erkenntnis, dass das
Wirtschaftliche, das Sozialo, das
Politische und das Religiöse sich gegenseitig

bedingen und nicht ohno
Einfluss aufeinander bleiben können.

Trotz all der Schwierigkeiten, welche

sich dor Erforschung dos
Josefinismus entgegenstemmen, ist es dem
Verfasser in hohom Masse goglückt,
dem einerseits so hoch gofoiorten und
dorn andererseits so schmählich
verurteilten Kaiser und seinom staats-
kirch liehen System Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Jo ef II.
Eingreifen in staatlich-kirchliche Belange
betrachtet Winter mit Recht nicht
als blosse Willkür, nicht als
schulmeisterliche Sakristansmontalität,
sondern als zeitbedingte Notwendigkeit.

Bei all dem liess sich der Kaiser
vom Bewusstsein leiten, nicht nur
defensor fidei, sondern auch rector
ecclesiao zu sein. Mit welchon Methoden,

Eifolgon, Rückschlägen, Niederlagen

und Schwierigkeiten Josef II.
die Schaffung oiner im Coiste der
jansenistisch-aufgeklärten, reformierten,

katholischen Kirche mit
weitgehender Rom-Unabhängigkeit in
Form einer Staatskirche des Habs-
burgorregimentes gelungen ist,
beinhaltet Wintors vorliegendes Ge-
schichtswork.

Mit Intoresso wird der altkatholische
Leser von Winters «Josefinismus

» in dem mustergültig verarbeiteten

Quollonmatorial gelegentlich
Beziehungspunkte entdecken, wie
etwa don von Josefs Vorstellung über
das Gottoshaus.



251

Für Kaiser Josof sollte die Kirche
ein Bethaus und nicht ein Kaufhaus
sein. «Nach die son Worten Christi
vorwies Josef die sogonnanten Ker-
zelweiber vor die Kirchentür und
untersagte alles, was in der Kirche, vor
allem während dos Gottesdienstes,
die Andacht störon könnte. So verbot
er den Klingelbeutel während des
Gottesdienstes. Der Hauptaltar mit
dem Allerheiligsten sollte im
Blickpunkt der Gläubigen stohen, dagegen
hatten die Nebenaltäre zurückzutreten.

Nur an hohen Feiortagen durften
sie beleuchtet und Mittelpunkt der
Messo soin. Es ist lehrreich, einmal
eine solche josefino Kirche zu
betreten. Es gibt immer noch welche,
die ihren Charakter bis in die Gegenwart

hinein beibehalten haben. Sie
muten wie evangelische Gotteshäusor
an. Der einzige Altar hat als alloinigon
Schmuck ein gewaltiges Kreuz, sonst
sind die Wände kahl. Der Bau ist
schlicht und einfach. Alles, was die
Sinne von dem Hauptzweck dor
Gottesverehrung ablenken könnte, ist aus
der Kircho verwiesen Der Kampf
eines Kaisers umeinen „reinen
Gottesdienst-', gegen Kerzenwciber und
gegen Opferstöcke, mag tragikomisch
anmuten. Aber wio wichtig wäro es für
die katholischo Kirche selbst gewesen,
Wenn sich Josefs Kirchenordnung
durchgesetzt hätte!» (S. 127/128.)

Nach dieser kurzen Kostprobe aus
Winters Josefinismus wünschen wir
diesem Standardwerk über den
Josefinismus jene Verbreitung, welche i im
nut Rocht zukommt, denn das Buch
gehört, um mit der IKZ 1944 S. 203/204
zu reden, noch heute «zum
Wertvollsten, das in den letzten Jahrzehnten

über die innere Geschichte des
Katholizismus dieser Epoche
geschrieben worden ist ». Möge das Werk
m seiner neuen Gostalt eine grössere
Verbreitung finden als in der wirren
^eit des vergangenen Weltkrieges.

J.F. Waldmeier

Johannes Or. Kalogiru: 'H xlvnaiç «Una
1 ancta» naia 7ia\aioxaoXixr)v oeióonoiv
J-)l(!«Ur)a-Sancta»-Bewegung in alt-

katholiacher Sicht), Athen 1959.
Lkklista, tikòn Vima. Ili S.

Das Heft befasst sieh mit dei' Uni-
"mg des XVIII. Internationalen Alt-

katholiken-Kongresses in Rheinfelden
1957 zu diesem Problem und gibt vor
allem den einschlägigen Vortrag des
Pfarrers Max Heinz ausführlich wieder
(vgl. IKZ 1957, S. 280-294). In
Anmerkungen wird zusätzliches Schrifttum

zu dieser Frage genannt.

Bertold Spuler

Peter Hauptmann: Allrussischer Glaube.
Der Kampf des Protopopen Av-

vakum gegen die Kirchenreform des
17. Jahrhunderts. Göttingen (1963).
Vandenhoeek & Ruprecht. 152 S.-
Broschiert DM 15.80.

Die wohl eindrucksvollste Persönlichkeit

der russischen Altgläubigen-
Bewegung in der Zeit ihrer Entstehung
(seit 1653) hat im 20. Jh. schon
verschiedene Würdigungen erfahren. Auch
ist Avvakums Habakuk) Selbstbiographie,

eines der stilistisch und
gedanklich bedeutendsten russischen Li-
teraturwerko der vorpetrinischen Zeit,
verschiedentlich in westliche Sprachen
(auch ins Deutsche) übertragen worden.

Aber eine umfassonde, aktenmäs-
sige Darstellung diosos Geistlichon und
seines Lebens, eine Untersuchung seiner

dogmatischen Überzeugungen und
der Einzolheiton seines Kampfes für
seinen Glaubon fehlte bisher. Ausgehend

von einer sorgfältig dokumentierten
evangelisch-theol. Dissertation in

Münster (1953), hat H. es verstanden,
seine Arbeit zu einer eindrucksvollen
Würdigung der inneren Struktur der
russischen Kirche im 17. Jh. werden
zu lassen, die Wesentliches zum
Verständnisse beider Seiten in diesem bis
heute fortdauernden Kampfe aussagt.
Sie sollte vielo Loser finden!

Sehr nützlich ist der Anhang «Das
russische Altgläubigentum der Gegenwart»,

der zeigt, dass die Spaltung in
priosterliche und priesterlo.se Altgläubige,

beide mit verschiedenen
Untergruppen, bis zum heutigen Tage weiter
fortdauert und sich also im Kampfe mit
dem sowjetischen Materialismus
durchgesetzt hat. Vermutungen überdie Zahl
der Altgläubigen schwanken stark,
doch ist klar, dass es sieh jedenfalls um
eine nach Millionen zählende Bewegung
handelt, die neben der orthodoxon Kirche

Gewicht besitzt.
Bertold Spuler



252

Klaus Wessel: Koptische Kunst. Die
Spätantike in Ägypten, Rocklinghausen

(1963). Verlag Aurei Bongers.

279 S., 23 bunte, 133 einfarbigo
Abb. DM 68.-. - Koptische Kunst.
Christentum am Nil, Essen-Brede-
noy (1963). Villa Hügel e.V. 628 S.,
17bunto, zahlreiche einfarbige Abb.
DM 15.- (Katalog der Ausstellung in
Villa Hügel - Essen, 1963).

Wenn sich Wessel wiederholt gegen
den Ausdruck «Koptische Kunst» in
dem Sinne wendet, den ihm Josef
Strzygowski gegeben hat (S. 48 f. und
öfters) und der wahllos die spätantiko
Kunst des Niltals umfasst, so hat er
mit dem Hinweis auf die Notwendigkeiteiner

Scheidung der einzelnen
Strömungen auch die Belange der
Kirchengeschichte gewahrt. In der Tat gelingt
es dem Verfasser, einem der besten Kenner

dieser Kunst, in einem einleitenden
Abschnitte die Unterschiede zwischen
hellenistischer und ägyptischer
Kunstauffassung und -ausübung so plastisch
herauszuarbeiten, dass er sie dann bei
der Betrachtung der oinzelnen Kunstarten

voraussetzen und an immer neuen
Beispielen klar machen kann. Indern
er nicht nur die Stilarten, sondern auch
die Motive und die Art ihrer Darstellung

den einzelnen Nationalitäten
zuordnet (wobei es neben Griechen und
Ägyptern ja auch Juden und manche
andern gab), deutet er auf Unterschiede

hin, die auch religionspsychologisch
und dogmatisch von Bedeutung geworden

sind, wie denn überhaupt W. die
Gleichsetzung von griechisch erst mit
heidnisch, dann mit orthodox, und
koptisch mit monophysitisch mit all den
bekannten Folgen bis hin zur Besetzung
des Niltals durch die Muslime 639/42
sehr deutlich herausarbeitet (S. 36/38,
106, 245). In dem «Absinken» griechischer

künstlerischer Überlieferungen in
ägyptischer Umgebung, in der Einfachheit

koptischer Motivierung und Zeichnung

sieht W. mit Recht ein Spiegelbild
der «theologischen Unfruchtbarkeit

der Ägypter » S. 7 3 die man merk -

würdigerweise auch in letzter Zeit noch
dann und wann in Frage stellt. - So sind
Rückschlüsse von den künstlerischen
zu den religiösen Auffassungen
offensichtlich möglich ; selbst von der Kunst
der gleichfalls monophysitischen Syrer
lässt die koptische sich absetzen, da
sich während entscheidender Jahrzehn¬

te (seit 575) auch diese beiden Kirchen
voneinander getrennt hatten (S. 178).
So ist VVessels wohl ausgewogene, auf
einer gründlichen Kenntnis des Materials

beruhende Darstellung auch für
den an der theologischen und geistigen
Entwicklung der Kopton interessierten
Lesor ausserordentlich lehrreich und
bedeutsam ; im Toxt stört nur die wahl-
loso Mischung griechischer und lateinischer

Wortformen, die gelegentlich zu
so hybriden Bildungen wie « Tomos
Leontis» (S. 77) führt Das Werk fesselt
auch durch seine reiche, sorgfältig
ausgesuchte Bebildorung und seine
vorzügliche Ausstattung. Auch der Verlag
hat sich damit ernout den Dank dos
Publikums verdient.

Das gleiche gilt für den Katalog der
koptischen Kunstausstellung in Essen
(vgl.IKZ 1963, S. 144), den die «Grafische

Anstalt» von Friedrich Krupp in
Essen hergestellt hat. Das Material, das
dem Benutzer hier vorgeführt wird,
deckt sich naturgemäss zu einom Teil
mit dem, was sich boi W. findet. Die
Ausstellung und also dor Katalog
haben den Ausdruck «Koptische Kunst»
im Sinne Strygowskis verstanden. Sie
haben es also unternommen, die
hellenistischen und ägyptischen Wurzeln
dieser Kunst einzubeziehen, haben aber
eine Scheidung von griechischen,
ägyptischen und andern Elementen innerhalb

der Kunstgattungen nicht eigentlich
unternommen und übordies die

Kunst Nubiens (das bis um 1300 christlich

war) und Äthiopiens einbezogen.
Damit ist die Grenze von Wessels
Arbeit (das 7. Jh. n. Chr.) hier weit
überschritten wordon. Was dorn Katalog
über sein Bildmaterial hinaus einen
bleibenden Wert verleiht, sind die 31«
Einleitenden Aufsätze», die auf fast 200
Seiten ein Kompendium der religiösen,
politischen und Volkstumsgeschichte
der Ägypter im 1. Jahrtausend n. Chr.
mit ihren Ausstrahlungen nach allen
Seiten hin bieten, ein Unterfangon, das
bisher in dieser Form nicht vorlag. Die
führenden Gelehrten diesos Fachbereiches,

darunter neben Deutschon auch
Kopten, Franzosen, Italiener, Schweden

und Polen, haben zum Gelingen dos
Ganzen beigetragen und damit eine
Basis für die weitere Arbeit auf dem
Gebiete der Koptenforschung geschaffen,

die noch lange ihre Bedoutung
behalten wird.

Bertold Spuler


	Bibliographie

