Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 4

Artikel: IV. Weltkonferenz fur Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26.
Juli 1963 in Montreal/Kanada

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 226 —

IV. Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchenverfassung
vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada

Vorbemerkungen

Spitestens seit Lund 1952 gehort die Bewegung fiir Glaube und
Kirchenverfassung zu den Bereichen der im allgemeinen so eindrucks-
voll voranschreitenden Okumenischen Bewegung, die von innen und
aussen her sich eine Infragestellung gefallenlassen mussten!. Zur in
Lund offen erklirten Krise der Arbeitsmethode «komparativer Ekkle-
siologie» kamen Enttiuschung und Unbehagen iiber eine inadaquate
Kinordnung der « Bewegung» in den Genfer « Apparat» und schliess-
lich die Frage nach dem Wert dieser ganzen «akademischen» Studien-
und Konferenzarbeit fiir eine wachsende 6kumenische Wirklichkeit
und zumal fiir die durch Mission und Junge Kirchen gegebenen
unmittelbaren Anliegen des Zeugnisses, des Dienstes und der Ein-
heit.

. Die zweite Vollversammlung des 6kumenischen Rates in Ilvan-
ston 1954 stand in ihrem Verhéltnis zur Faith and Order-Arbeit noch
stark unter dem Zeichen solcher Infragestellung. Weithin neigte man
dabei zu dem Urteil, auch die neu organisierte Arbeit der Theologen
in den «elfenbeinernen Tiirmen» der neuen Faith and Order-Kommis-
sionen tiber «Christus und die Kirche», « Tradition und Traditionen»,
«Formen des Gottesdienstes»und «Institutionalismus» bedeute fiir
die Kirchen auf ihrem praktischen Weg zur Einheit keine Hilfe. Um-
gekehrt wollte in den Kreisen von Faith and Order und ausserhalb
des Okumenischen Rates die Besorgnis nicht vollig verschwinden, der
(enfer Weltkirchenrat versuche unter Umgehung theologischer Kli-
rungen, gestiitzt auf kriftige Tendenzen in bestimmten missionari-
schen Kreigen und in den Jungen Kirchen im Grunde ein Unionswerk
vorantreiben, als dessen Modell etwa die Kirche von Sid-Indien an-
zusehen wire, wihrend zur gleichen Zeit eine institutionell und finan-
ziell eingeschrinkte IFaith and Order-Arbeit im iibergeordneten Rah-

1 Es bleibt auch nach Montreal offen, ob das, was man so oder so begrin-
det, die latente Faith and Order-Krise nennen kann, nun iiberwunden ist. Nach
den ersten Reaktionen sieht es nicht darnach aus und auch das Zentral-
komitee im August 1963 in Rochester/USA hat nach Anhoren des Berichtes
tiber Montreal mit einer gewissen Reserviertheit zunichst einmal zur Kenntnis
genommen, dass Faith and Order selbst in seiner Kommissionssitzung in
Cypern 1964 «seine Arbeit iiberpriifen» wolle.



— 227 —

men des Weltrates eher daran gehindert sei, die erwarteten Friichte
zu erbringen. Die schon in Lund prononziert hervortretende Zuriick-
haltung der Orthodoxie, besonders der Kirche Griechenlands, setzte
sich auch nach Evanston noch fort. Auch die Entsendung von vier
rémisch-katholischen Beobachtern nach Lund als neues Zeichen einer
positiven Wertung der Bewegung von katholischer Seite erleidet in
Evanston durch die negative Erklirung von Kardinal Stritch von
Chicago einen Riickschlag, von dem sich die Beziehungen nur lang-
sam und zunichst nur ausserhalb des 6ffentlichen Bereiches zu er-
holen vermégen. Es lag nahe, diese «katholische Abstinenz» als Re-
aktion auf die sog. «panprotesfﬁntischen Tendenzen» der Okumeni-
schen Bewegung zuriickzufiihren, ja darin Anzeichen eines Scheiterns
der grossen Bewegung selbst zu sehen. Der Ausdruck sehr kritischer
Gedanken iiber Faith and Order findet sich auch in alt-katholischen
Stimmen ; so etwa im Bericht von Dr. Urs Kiiry tiber Lund:! «Die
Frage ist, ob eine Lisung derartig fundamentaler Gegensitze (sc.
zwischen «empirischem Soziologismus und positivistischem Historis-
mus im USA-protestantischen Aktivismus und Unionismus und dem
Historismus» tiberhaupt denkbar ist ? ... An eine Losung oder wenig-
stens eine Entspannung ist erst zu denken, wenn die Kirchen in ihren
Theologien auf alle derartigen soziologisierenden und historisierenden
Stiitzen verzichten und sich dazu entschliessen, sich in ihren wesent-
lichen Inhalten als Reprisentation der Einen Kirche der Offenbarung
zu verstehen. Das setzt allerdings voraus den Offenbarungsglauben
an die Kirche und vor allem, dass in diese Kirche der Offenbarung
die Kirche der Vergangenheit einbezogen wird. (sc. im Sinne der
«Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten Kirche,»)...
Besteht aber Aussicht, dass diese Forderung ... in der heutigen Oku-
mene iiberhaupt Gehor finden wird ? Das ist vorliufig nicht anzu-
nehmen. Riickblickend bleibt jedoch anzuerkennen, dass die Kom-
mission fiir Glaube und Kirchenverfassung sich durch all diese kriti-
schen Stimmen und die ihr auferlegten Einengungen und Gewichts-
minderungen nicht beirren liess, um nach Kriften jener Hauptauf-
gabe gerechtzuwerden, wie Lund sie festgestellt hatte : «D.EPS wesen-
hafte Einssein der Kirche Christi zu verkiindigen und dem Okumeni-
schen Rat und den Kirchen ihre Verpflichtung zur Sichtbarmachung
dieser Einheit und ihre dringliche Notwendigkeit um des Werkes der
evangelistischen Verkiindigung willen vor Augen zu halteny.

1 TKZ 43 (1953) 2 ff.



— 228 —

Ein wesentlicher Erfolg auf diesem Wege war vor allem die regio-
nale Faith and Order-Konferenz in Oberlin/USA 19571, die zum
ersten Mal die besondere Bedeutung dieses Zweiges der 6kumenischen
Bewegung den protestantischen Kirchen von Nordamerika unter
dem Stichwort « Die Einheit die wir suchen» zum Bewusstsein brachte.
Ein néichster, wesentlicher Fortschritt war dann die in St. Andrews
1960 als Antwort auf diese Frage vorgelegte «Einheitsformel», die
im Mittelpunkt aller Erirterungen tiber die Einheitsfrage auf der
dritten Vollversammlung in Neu Delhi 1961 stand, seither als « Ein-
heitsformel von Neu Delhi» bekannt ist und auf die - hoffentlich nun
auch wirklich in vollem Ernst und Verantwortungsbewusstsein er-
folgenden — Antworten der einzelnen Kirchen wartet. Parallel zu die-
ser Gewichtsteigerung waren in Genf manche organisatorischen und
finanziellen Besserstellungen fiir Faith and Order bewirkt und damit
der Bewegung sozusagen die «faire Chance der Bewihrung» einge-
riumt worden.

Inzwischen war durch die iiberraschenden Ereignisse der neuen
aktiven Mitwirkung der Mehrzahl der orthodoxen Kirchen und des
zweiten Vatikanischen Konzils, aber auch durch die in Neu Delhi ge-
stellten und nicht beantworteten, dringenden Fragen der Jungen
Kirchen an die Theologie der alten Christenheit und nicht zuletzt
durch die Notwendigkeit eines theologischen Gespriches mit den
mehr oder weniger unbiandigen «Rivalen zur Linken», dem pfingst-
lichen und fundamentalistischen Protestantismus, satis superque
deutlich geworden, dass der Genfer Weltrat als « Apparat» derartigen
Aufgaben ohne theologische Organe einfach nicht gewachsen wire
und dass deshalb — in welcher Gestalt auch immer — der Weg von
Faith and Order ganz ohne Frage fortgesetzt, ja vertieft und ver-
stirkt werden muss.

Man durfte deshalb der vierten Weltkonferenz in Montreal mit
einer gewissen Spannung entgegen sehen: Inwieweit wiirde es den
Kommissionen gelungen sein, den neuen, in Lund geforderten und
anerkannten christologischen Ansatz zum Kirchenverstiandnis gegen-
iiber der Methode komparativer Ekklesiologie in der Breite der Fra-
gen durchzusetzen ? Inwieweit konnten die im wesentlichen schon vor
Neu Delhi und darum weitgehend ohne orthodoxe Mitwirkung erar-
beiteten Kommissionsberichte als Basis fiir die nun zu erwartende,

1 Paul Minear ed., The nature of the unity we seek, officiel report of the
North American Conference on Faith and Order; St.Louis, Bethany Press

1958, 153 S.



— 229 —

aktive orthodoxe Teilnahme in Montreal sein ? Wieweit konnten die
klassischen Faith and Order-Fragen gegeniiber den «neuen», in
Neu Delhi im Zusammenhang mit dem Leben & Jungen Kirchen
und der Integration der Missionsbewegung aufgebrochenen Fragen
ihre Bedeutung bewahren? Wieweit wiirde die allgemeine Par-
allelitit wichtiger Faith and Order-Themen mit einer Reihe von
theologischen Grundsatzfragen aus der Arbeit des zweiten Vatikani-
schen Konzils in Montreal zum Tragen kommen konnen ? In einem
Wort: Wiirde Faith and Order mit seiner langsamen und dezentrali-
sierten «akademischen» Arbeitgweise fast selbstindiger, sogar nach
Erdteilen getrennter Kommissionen und Teilkommissionen bei an
sich nicht mehr in Frage gestellter Daseinsberechtigung nun aber
auch tatsiichlich seinem hohen Anspruch zu entsprechen ver-
mogen, die eigentliche theologische Instanz und Autoritiit, das
«thoblogische Gewissen». der Okumene zu sein ? Hinzu kam schliess-
lich noch eine gewisse Sorge um die Auswirkung der einerseits unver-
meidlichen. andererseits aber fiir Montreal doch auch bewusst ange-
strebten Verjiingung der Teilnehmer. Diese Weltkonferenz sollte
gerade nicht vorallem «Senat», nicht Reservat fiir die «geschulten
und erfahrenen Theologen» sein, die vielleicht sogar auf der Tagung
selbst «in der Lage wiren, wirklich grundlegende theologische Arbeit
zu leistenly: sie sollten offenbar viel eher als verantwortliche Glieder
ihrer Kirchen dem Erziehungs- und Bildungsprozess des breitesten
okumenischen Dialogs iiber eine Reihe theologischer Grundfragen
ausgesetzt werden, um davon personlich getroffen etwas wie Salz und
Licht der okumenischen Ganzheit im Bereich ihrer heimatlichen,
kirchlichen Provinzialismen zu werden. Es wiire gewiss auch unge-
recht. wesentlich mehr von einer derartig komplex gewordenen Ver-
sammlung innerhalb von nur 14 Tagen unter dem Druck des Auftra-
ges zur Produktion von fiir alle irgendwie tragbaren «Berichten» zu
erwarten! Man sollte deshalb auch an diese Berichte nicht den glei-
chen Massstab anlegen, den man an theologische Fachliteratur oder
an offizielle Ausserungen einzelner Kirchen anzulegen hat. So gewiss
die Berichte das bleibende und greifbare und darum auch verant-
wortliche Ergebnis einer solchen Konferenz darstellen, so muss man
doch bedenken. dass withrend dieser Konferenzen selbst und in ihrer
Ausstrahlung unendlich viel mehr — hier nicht im Sinne der iiblichen,

gefithlsmiissigen Konferenzeuphorie gemein, mit der dann ein nicht

1 So die Forderung von Dr. U. Kiiry, e S 18f



-

— 230 —

weniger subjektiver Konferenzpessimismus Hand in Hand gehen
kann — geschieht, als die schmalen, oft diirren oder aus notvollen
Kompromissen unter Zeitdruck geborenen Berichte jemals festzu-
halten in der Lage sein konnen: sei es in Anregung, Abstossung, per-
sonlicher Begegnung, im Annehmen oder Verwerfen geistlicher Hal-
tungen oder theologischer Visionen. Okumenische Konferenzen sind
eine jede fiir sich ein Stiick Kirchengeschichte, dessen tatsichliche
Bedeutung zunichst weitgehend ungreifbar in das Leben der Kir-
chen, auch derer, die nicht vertreten sind, libergehen. Man bedenke
nur, wie gerade Faith and Order mit seinem Hervortreten in Lausanne
1928 die nachweisliche Frucht von Edinburgh 1910 auf dem Wege
iiber Bischof Brent von Western New York und die Protestant Epis-
kopal Church in USA war.

Rahmen und Verlauf

Nachdem langere Zeit die Wahl eines Ortes im vorderen Orient -
Beirut oder Jerusalem —im Vordergrund stand und andererseits die
Verschiebung der dritten Vollversammlung um ein Jahr von 1960 auf
1961 und die zeitliche Nihe der grossen anglikanischen Weltkonfe-
renzen von Toronto und Helsinki die vierte Weltkonferenz fiir Glaube
und Kirchenverfassung im Sommer 1963 in ein gewisses Okumeni-
sches Gedringe brachten, fiel die Wahl — wohl auch im Sinne eines
Ausgleichs in der Beriicksichtigung der Kontinente und in Anerken-
nung fiir die neue Beachtung von Faith and Order in Nordamerika
auf die kanadische Zweimillionenstadt Montreal, in deren Herzen
MecGill University eine im wesentlichen sehr gliickliche Lisung der
Raumfrage zu bieten vermochte. Besonders giinstig fiir die mensch-
liche Verbindung zwischen den Teilnehmern wirkte sich die Unter-
bringung in den drei modernen Studentenwohnheimen um die Mensa
von Bishops Hall aus und die ruhige Lage am Fuss des bewaldeten
Mont Real aus. Ehrwiirdige Kathedralkirchen wie in Lausanne, Edin-
burgh oder Lund standen allerdings hier nicht zur Verfiigung und die
Halle fiir die Plenarsitzungen und Hauptvortrage im Winter-Sport-
Stadium von McGill widerstrebte dem Geist sehr durch ihre nackte
Haésslichkeit und die unertraglich drohnende Akustik. Auch die fiir
die hohe Sommerzeit in Montreal zwar einigermassen normale, aber
doch wieder ungewohnlich anhaltende, schwiile Hitze, iiber die selbst
die Afrikaner klagten, war der geistigen Konzentration nicht giinstig.
Doch wo finden sich fiir die heutigen, grossen ékumenischen Treffen



— 231 —

alle Bedingungen gleichzeitig erfiillt, solange man nicht entweder
eigene Zentren dafiir errichten oder die Einrichtungen staatlicher
Parlamente in den Hauptstidten dafiir in Anspruch nehmen kann ?
Das ruhelos und missionarisch wandernde, «konziliare» Leben der
okumenischen Christenheit ist zu neu, als dass es seinen baulichen
Korper sich schon hiitte schaffen konnen.

Das Programm war niichtern und ohne besondere Ablenkun-
gen auf die zu leistende Arbeit ausgerichtet. Vortrige, meist an ein-
zelnen Abenden von Themagruppen zusammengefasst, setzten beson-
dere Akzente: Die Verbindung von der zuriickliegenden Geschichte
zur Darstellung von Stand und Aufgabe der Bewegung; neutesta-
mentliche Forschung und Kirchenverstindnis; Katholizitit; Faith
and Order im Scheinwerfer kritischen Anleuchtens; das dringende
Bediirfnisdes Giespriiches mit dem freien oder «fundamentalistischen »
Protestantismus und den missionarischen Pfingstgemeinden; der
festliche Ausdruck wachsender Gemeinsamkeit durch die Kundge-
bung in der katholischen University of Montreal mit Paul Emile
Cardinal Leger und der symbolischen Mischung der Chére verschie-
dener Kirchen der Stadt. In all diesen Abenden wurde — gelegentlich
leicht forciert — skizzenhaft ein in die Zukunft weisendes Bild der
Bewegung entworfen, wie es weit iiber den tatsichlichen Konferenz-
stand hinaus ihren heutigen Leitern vorschwebt : universal, weltoffen,
theologisch avantgardistisch, unmittelbar und schlicht, religios be-
kennend und engagiert, jedenfalls aber nicht theologischer Super-
senat und fachwissenschaftlich-seminaristisches Konklave!

Doch konnte und durfte dies alles einschliesslich der Empfinge,
Begriissungen und Besichtigungen — ja leider auch der Gottesdienste,
die in Montreal irgendwie besonders stark am Rande lagen, — nur
Rahmen und Beiwerk sein. Selbst die Plenarsitzungen traten auffal-
lend stark und gewiss nicht nur durch die unmogliche Sporthalle be-
dingt, an wirklichem Gewicht zuriick. Das Gewicht von Montreal
lag zweifellos in den Sektionen und Subsektionen, denen schon im
Programm der grosste Teil der Zeit eingeriumt worden war und wih-
rend der Konferenz auf Kosten der Plenarsitzungen noch mehr zuge-
standen wurde. Zugleich lag hier aber auch. wieder die Crux der Kon-
ferenz: Trotz relativ reichlicher Zeit, die zur echten Exposition der
einzelnen Fragen herausforderte und solches auch teilweise gelingen
liess, standen diese Sektionsberatungen doch schon sehr bald wieder
unter der Geissel der ihren Vorsitzenden auferlegten «time-table» fiir
die zu erstellenden und abzuliefernden « Reports». Und hier nun er-



gab sich ein grosses Handikap mit einem doppelten Dilemma: Das
Handikap lag in der Tatsache, dass die in jahrelanger Kommissions-
arbeit erstellten Berichte, auf deren Besprechung immerhin die Teil-
nehmer durch ihre eigene Vorbereitung geriistet sein konnten, da sie
rechtzeitig in gedruckter Form zugestellt worden waren, wegen ihrer
Léange und Stofffiille schon in Genfnicht ohne Grund als eine zu breite
Basis erachtet worden waren. Allerdings wurden dessungeachtet die-
sen gedruckten Berichten noch in stattlicher Anzahl erliuternde und
erginzende Aufsitze hinzugefigt, welche den Sektionsmitgliedern
erst in Montreal selbst ausgehéindigt wurden. Praktisch wurde aber
all dieses Material auch fur die Konferenzarbeit in den Sektionen
eigentlich doch wieder dadurch beiseite geschoben, dass sogenannte
working-papers zum Ausgangspunkt der Sektionsbesprechungen ge-
macht wurden, die — von einem kleinen ad hoc berufenen Experten-
kreis in Bossey erarbeitet — den Delegierten ebenfalls erst bei ihrem
Eintreffen in Montreal zu Gesicht kamen?. Da diese Entwiirfe mehr
als nur ein Auszug oder Konzentrat der Kommissionsberichte darstell-
ten und auch anders als diese schon direkt auf die Struktur der Kon-
ferenz mit ihren parallel arbeitenden Sektionen und Untersektionen
zugeschnitten waren, ja in gewissem Sinn fast schon einen Vorentwurf
fiir die zu erstellenden Berichte darstellten, fand sich also auch der
gewissenhaft vorbereitete Teilnehmer unerwartet einer Mehrzahl von
Dokumenten sehr komplexer Art gegeniiber, deren Nutzbarmachung
fiir die Aussprache allein die ganze zur Verfiigung stehende Zeit
hitte ausfiillen kénnen.

In Verbindung mit diesem ernsten Handikap bestand nun das
erste Dilemma in der Doppelverpflichtung zu wissenschaftlicher
Akribie und praktischem Ergebnis: Fast schon am 2. oder 3. Tag der
mit freudigem Eifer einsetzenden Sektionsarbeit musste die Bemii-
hung um den Subsektions- und spiter dann den Sektionsbericht ein-
setzen, der praktisch neu aus der Fiille der halb, kaum oder auch gar
nicht verarbeitenden Materials erstellt werden musste. Dabei konnten
auch gewisse natiirliche Zufilligkeiten des Gesprichverlaufes und die
Abhingigkeit der Gesprichsfithrung von den in der Sektion zur Ver-
fligung stehenden oder zu Wort kommenden Personlichkeiten und
kirchlichen oder theologischen Richtungen eine unverhiltnismiissige
Rolle spielen. weil ja die Zeit zum Ausgleich fehlte. So ergab sich

! Damit ist nichts gegen die Qualitiit an sich der in Bossey goleisteten
Vorarbeit gesagt.



— 233 —

trotz der Kompetenz und Fiille der theologischen Sprecher leicht
eine gewisse Verarmung und Engfithrung der Gedanken, die z.T.
unter dem objektiven Niveau der Versammlung lag. Hinzu kam aber
noch ein zweites Dilemma zwischen Systematik der Stoffaufteilung
und Systematik der zeitlichen Abfolge seiner Behandlung. Jedes
einzelne Sektionsthema war in sachlich gegebene, in mancher Hin-
sicht aber doch von einander abhingige Fragen aufgeteilt und den
Subsektionen zugewiesen worden, die nun gleichzeitig zu tagen hat-
ten. So berieten sie und erstellten ihre Berichte als Bausteine und
Materialsammlung fiir ein Ganzes, fiir das ihnen z.T. die Grundent-
scheidung nicht bekannt sein konnte, um die in einer Parallelsektion
gerungen wurde. Auf diesen Widerspruch hat in der zweiten Sektion,
wo er vielleicht besonders krass zutage trat Professor Leuba ganz
klar hingewiesen. Das Dilemma hat aber fiir den ganzen Aufbau der
Konferenzarbeit eine gewisse Giiltigkeit. Bekanntlich befanden und
befinden sich die Konzilskommissionen des zweiten Vatikanums vor
ihnlichen Problemen, trotz der ihnen in unvergleichlich grisserem
Masse zur Verfiigung stehenden Zeit. Nur wenn nach einer ersten
Periode eine Pause von wenigstens einigen Tagen die Durcharbei-
tung der ersten Entwiirfe in den Redaktionsgruppen erméglicht hiit-
te, wiiren iiber nochmalige Sektionsaussprachen im Plenum wenig-
stens Ausgleiche und Abrundungen in Frage gekommen, die das Kon-
ferenzergebnis als ein durchdachtes Ganzes hiitten erscheinen lassen
konnen. Dabei bezieht sich das Gesagte ja nur auf die technische Seite
des Vorganges. Durch die Komplexitiit der Fragen und die Divergenz
oder auch die Gegensiitzlichkeit der Standpunkte musste die Arbeit
natiirlich noch viel mehr erschwert werden. So konnten nur mehr
oder weniger kiinstlich und gewaltsam geraffte Abschlussberichte
vorgelegt werden, fiir die eine wirkliche Durcharbeitung nach per-
sinlichem Studium des Einzelnen in der Gesamtanstrengung des
Plenums nicht mehr moglich war. Hier, im Plenum, konnten im Grun-
de nur noch von Vertretern fester Gruppen oder von kiihnen Einzel-
nen und alterfahrenen Konferenzstrategen Erklirungen abgegeben
werden, die jedoch meist am Text selbst nichts mehr zu éindern ver-
mochten. Am ehesten konnte es noch den Gruppenerklirungen ge-
lingen, bestimmte Absitze oder Formulierungen mit einem Bann zu
belegen, die dann u. U. aus dem Text herausgenommen wurden. Zu-
gleich mussten aber derartige Anderungen oder Auslassungen die rela-
tive Ausgewogenheit des urspriinglichen Textes in Frage stellen, ohne
dass noch Zeit zu einem neuen Ausgleich gegeben gewesen wiire. Der-



— 234 —

artiges ist besonders geschehen mit den Berichten der dritten Sektion
iiber den Gottesdienst in bezug auf die Frage des Herrenmahles und
seine Beziehung zum Kreuzesopfer Christi und der ersten Sektion in
bezug auf die Frage der ekklesiologischen Bedeutung des Okumeni-
schen Rates.

Und doch wiire es ungerecht und einseitig, diese Schwierigkeiten
und Hemmnisse, die zum grossen Teil einfach in der Natur der Sache
liegen, zu stark zu betonen.

Vorallem sind zwei Dinge hervorzuheben, die Montreal auszeich-
neten: Der unmittelbare, protestantisch-orthodoxe Dialog und die
Beriihrung eines 6kumenischen Kreises von Theologen mit Vertre-
tern der romisch-katholischen Theologie. Zunéchst musste es ja als
ein Wagnis erscheinen, auf der noch ungekliarten Grundlage der so
kurz vorher erfolgten orthodoxen Beitritte von Neu Delhi orthodoxe
Theologen schon so schnell auf der Ebene einer Weltkonferenz in ein
Gesprich zu verwickeln, dessen Vorstadien in der Studienarbeit und
in den Konferenzen von Lund und Evanston sie zum grossen Teil
tiberhaupt nicht mitgemacht, von dem sie aber zum anderen Teil sich
vorallem betont kritisch ferngehalten hatten. Es wurden deshalb
auch aus kluger Genfer Initiative heraus, der Konferenz in Montreal
einige Tage inoffizieller Fithlungnahme mit einer kleineren, repri-
sentativen Gruppe orthodoxer Theologen ausdriicklich vorgeschaltet.
In Montreal waren etwa 70 orthodoxe Vertreter aus 12 Kirchen an-
wesend, die iiber Neu Delhi hinaus sechon allein durch ihre Zusammen-
setzung das ganze Spektrum gegenwirtiger orthodoxer Theologie
und Kirchlichkeit —mit der einzigen wichtigen Ausnahme der Jordan-
viller russischen Exilskirche darstellten: Die Theologen des Okume-
nischen Patriarchates, der Balkanpatriarchate, der Kirche Griechen-
lands, der dem Okumenischen Patriarchat unterstellten Auslands-
griechen und der russischen Theologischen Institute und Seminare in
Europa und USA und schliesslich der Kirche von Moskau. Schon
allein diese Tatsache, fiir die Neu Delhi in jeder Hinsicht nur eine Vor-
stufe sein konnte, gab Montreal eine einmalige Bedeutung!. Gewiss
durchzieht eine kirchliche und zunehmend auch theologische Beriih-

! Spéterer historischer Forschung wird gewiss die Tatsache nicht ent-
gehen konnen, dass in Verbindung mit den 6kumenischen Konferenzen
dieses Jahrhunderts ein Zusammenkommen orthodoxer Vertreter unter sich
selbst in einem Masse erméglicht wurde, wie es trotz aller parallel gehenden
panorthodoxen Bestrebungen ausserhalb des ékumenischen Bereiches nicht,
jedenfalls bisher nicht gegeben war.



— 235 —

rung besonders literarischer Art von Protestantismus und Ortho-
doxie die letzten vier Jahrzehnte ; doch muss man sich die Situation
von Lund 1952 und Evanston 1954 vor Augen halten, wo Erzbischof
Athenagoras als Exarch und Vertreter des Okumenischen Patriarcha-
tes die folgende Erklirung abgab, deren Beriicksichtigung bei allen
an sich nicht zahlreichen orthodoxen Teilnehmern er durchzusetzen
vermochte : « Die Delegation der orthodoxen Kirche kann nur positive
und definitive Feststellungen iiber den orthodoxen Glauben abgeben.
sich aber nicht auf Diskussionen einlassen oder sich an Abstimmun-
gen beteiligen, die Fragen des Glaubens, des Gottesdienstes und der
Ordnung betreffen 1.y Gewiss hat diese Regulierung die weiteren An-
nitherungen und Gespriche auf breiter I'ront sowenig aufhalten kon-
nen wie pipstliche Enzykliken, Monita und Instruktionen den ana-
logen Prozess zwischen romischer Kirche und dkumenischer Bewe-
gung. Vorallem hatte die zur breiteren Beriihrung zumal mit der
Kirche Griechenlands benutzte Tagung des Zentralkomitees auf
Rhodos im September 1959 manches zur Entkrampfung der Bezie-
hungen beigetragen. Dennoch konnte niemand mit Sicherheit sagen,
wie sich vorallem die breite und aktive Teilnahme der entscheidend
wichtigen Kirche des Moskauer Patriarchates nun tatsichlich aus-
wirken werde, zumal einerseits die panorthodoxe Rhodoskonferenz
von 1961 den gemeinsamen Wunsch zum Ausdruck bringen konnte,
alle Schritte in bezug auf die 6kumenische Problematik gemeinsam
zu tun, wihrend andererseits der iiberraschende Alleingang der Kir-
che von Moskau zur Konzilsbeobachtung im Oktober 1962 das Prin-
zip innerorthodoxer Abstimmung praktisch wieder in Frage zu stellen
schien 2. Die rege Fiihlungnahme und Konsultation der orthodoxen
Theologen untereinander, die sich in Neu Delhi wie auf friiheren Kon-
ferenzen gezeigt hatte, setzte sich auch in Montreal in wiederholten
und von nichtorthodoxer Seite gelegentlich mit Besorgnis wahrge-

nommenen Sonderbesprechungen fort 3.

V1IKZ 42 (1952) 233.
2 In dieser Hinsicht bedeutet die Panorthodoxe Konsultation der zweiten

Rhodoskonferenz im Oktober 1963 zwar eine nachtriigliche Rettung des Prin-
zips, ist aber, wie die bleibende Zuriickhaltung amder.'.er orthodoxer Kirchen
wiithrend der zweiten Konzilssession zeigt, noch keine Uberwindung der inner-
orthodoxen Schwierigkeiten.

3 Dabei sollte im Blick auf das schon Gesagte klar sein, dass die positive

Bedeutung dieser «panorthodoxen» Kontakte so gross ist, dass im Sinne des
Skumenischen Fortschrittes dariiber mehr Freude als Besorgnis am Platze ist.



— 236 —

Tatsichlich ergab sich nun aber in Montreal sehr schnell in
eigentlich allen Sektionen bis in die Untersektionen, ja sogar bis in
die Redaktionskomitees fiir die Berichte hinein ein erstes, sozusagen
offizielles Gegeniiber von orthodoxer und «protestantischer» Aus-
sage, wie es auch die denkwiirdige Begegnung von Lausanne 1928 in
dieser Breite und Ausgewogenheit nicht zu vermitteln vermochte.
Dieser Dialog wurde weithin zum Continuum des vielstimmigen Sym-
posions oder zum roten Faden im Labyrinth einer vielfiltig verschlun-
genen Gesprichsfithrung. Es ist auch anzuerkennen, dass aus Ver-
stindnis fiir die Aktualitit dieses sich immer wieder erneuernden Auf-
einanderzugehens einer kleinen Gruppe reprisentativer Sprecher mit
ihrer wechselnden Symphonie und Diastase andere Stimmen bereit
waren, sich eher zuriickzuhalten, ja dass sie es auf sich nahmen, tat-
sichlich auch in sachlicher Hinsicht gelegentlich nicht geniigend zu
Wort zu kommen. Naturgeméss konnen die abschliessenden Berichte
meist nur wenig von all dem nachklingen lassen, was in dieser Hin-
sicht — manchmal auch in einer gewissen Monotonie und sich wie im
Kreise drehenden Wiederholung — die Stunden der Sektionssitzungen
fillte. Auch kam diese Seite des Gesamtgespriches in den wenigen
Plenaraussprachen nicht mehr in der gleichen Unmittelbarkeit zur
Geltung. Vielmehr machte sie sich hier mehrfach eher in einer Be-
grenzung der Berichte gegeniiber bestimmten, von der Mehrheit ver-
mutlich gewiinschten « Fortschritten» der kumenischen Aussage gel-
tend, was diesen Gewicht und Farbe nehmen musste, jasogarim Echo
auf Montreal zu unbedachten Ausrufen wie «Scheitern» und «Ver-
sagen» fithren konnte. Dagegen ermoglichte die Sektionsverhand-
lung — besonders in den Sektionen I und II — das unmittelbare Ge-
sprich iiber so wichtige Dinge wie die gegenwiirtigen Positionen neu-
testamentlicher Exegesen und kritischer Historiker mit den vor allem
patristisch versierten, orthodoxen Sprechern in bezug auf Fragen der
Christusoffenbarung, des «Christusereignisses», die Zusammengeho-
rigkeit von Kreuz und Auferstehung, das « Kerygma und das aposto-
lische Bekenntnis, iiber Stufen und Elemente des Kirchenbegriffes im
Neuen Testament, iiber Schrift, Wort Gottes, Uberlieferung, Kanon-
bildung und hermeneutisches Prinzip, iiber das Bleibende und Gott-
liche im Leben der Kirche im Verhiltnis zum historisch bedingten
und Menschlichen. Das gleiche gilt fiir die Fragen der iibrigen Sek-
tionen in bezug auf die besondere Christusbezogenheit des priester-
lichen Amtes, auf die Elemente und den tiefsten Sinn des Gottes-
dienstes, vor allem der Taufe und der Eucharistiefeier, wie auf die



— 237 —

konkreten Bedingungen einer « Einheit aller an einem Ort» und die
Frage einer ekklesiologischen Bewertung des Zusammenseins der Kir-
chen im Okumenischen Rat. Uberall kam es in unterschiedlicher In-
tensitit zu diesem besonderen Dialog, bei dem das Spezifikum und
die Zuspitzung, wie sie vorallem in der ersten Sektion erfolgte, in der
erstmaligen solennen Konfrontation moderner formgeschichtlicher
Exegese und klassischer orthodoxer Lehrform lag. Das Positivam in
der Einseitigkeit des Gespriichs von Montreal darf nun aber darin ge-
sehen werden, dass durch dieses denkwiirdige Gegen- und Miteinan-
der trotz allem ein gewisses gegenseitiges Zutrauen sich befestigen
konnte, dass es zu keiner der géfijrchteten und z.T. auch in Montreal
noch befiirchteten orthodoxen Sondererklirungen kam, dass viel-
mehr das orthodoxe Selbstverstindnis als Sondergut nach Art der im
allgemeinen sonst verlassenen Methode komparativer Ekklesiologie
oder der alten agreements und disagreements in den Sektionsberich-
ten selbst unter orthodoxer Zustimmung seinen Platz finden konnte.
Das ist gewiss, bezogen auf die erheblichen,im Einzelnen und im Gan-
zen noch durchaus ungelisten Schwierigkeiten nicht viel und auch
nicht wirklich neu oder iiberraschend, da es sich ja in vielen weniger
offiziellen Begegnungen schon abzeichnete. Es ist jedoch im ganzen
und wegen des offiziellen Charakters der Konferenz von Montreal von
grosster Bedeutung, wenn man dieses Zusammenbleiben im Dialog
in die Geschichte der orthodoxen Teilnahme am Gesprich der Kir-
chen einordnet. Seit Montreal kann man sagen : Mogen noch so scharfe
Einzelurteile gefallen sein und noch fallen, mégen noch so viele Fra-
gen weiter grosste Schwierigkeiten machen, die sachliche und kon-
krete Teilnahme der Orthodoxie im Rahmen der Existenz und Arbeit
des Okumenischen Rates bis hinein in das theologische Ringen um die
Beurteilung kirchengeschichtlicher und frommigkeitsgeschichtlicher
Fakten, um die Erkenntnis, die Bewahrung, den Ausdruck und die
Weitergabe der Offenbarungswirklichkeit mit ihrer Mitte in Jesus
Christus ist eine nicht mehr riickgiingig zu machende Tatsache. Dies
ist von besonderer Tragweite, wenn man in Betracht zieht, welche
Bedeutung in der Sicht des zweiten Vatikanums gerade der Ostkirche
zukommt.

Hier ist deshalb auch die Stelle, an der das zweite wesentliche
Moment des (teschehens von Montreal ins Licht zu riicken ist : die sich
abzeichnende Mitwirkung der Romischen Kirche — gleich unter wel-
chen kirchenrechtlichen und organisatorischen Formen — in der Oku-

menischen Bewegung.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1963 16



Noch im Lundbericht dieser Zeitschrift! konnte es nach der
Mitteilung von der «entgegen der bisherigen Praxis» erfolgten Ent-
sendung von vier offiziellen romisch-katholischen Beobachtern heis-
sen: Von dieser Tatsache ¢nahm die Versammlung» zugleich mit der
schon erwihnten negativen Erklirung des Vertreters der Orthodoxie
stillschweigend Kenntnis, um dann unverziiglich an die Arbeit zu
gehen 2». In Montreal hatten Bischof Oliver Tomkins als Leiter der
Konferenz und dann besonders Prof. Roger Mehl von Strassburg aus-
driicklich am Anfang auf die grosse Bedeutung der Entsendung von
fiinf réomisch-katholischen Beobachtern durch das Sekretariat fir die
Forderung der Einheit der Christen hingewiesen und die Versamm-
lung hat gerade an dieser Stelle des im ganzen ausgezeichneten Ein-
fiihrungsvortrages spontan durch auffallend starken Applaus ihre
Zustimmung und Sympathie fiir die anwesenden Beobachter zum
Ausdruck gebracht3. Gegeniiber Neu Delhi zeigte sich in dieser Hin-
sicht ganz allgemein ein wesentlich intensiverer Kontakt und eine
unmittelbarere, offene und herzliche Atmosphiire, so dass auch in die-
sem Punkt die Wahl des Tagungsortes sich als gliicklich erweisen
konnte. Dies war trotz der durch das Konzil verinderten Atmosphére
nicht einfach selbstverstindlich, wenn man bedenkt, dass noch bis
vor kurzem nicht ohne Grund die franzosisch-kanadische Provinz
Québec als Hort klassischer réomisch-katholischer Intransigenz in
gegenreformatorischer Tradition gelten konnte und dass die in der
Provinz Québec bestehende katholische Majoritit in Gesamtkanada
eine wirtschaftlich ungeniigend entwickelte Minoritit mit entspre-
chend starken antiprotestantischen Ressentiments darstellt. Tat-
siichlich war auch von einer Teilnahme der Offentlichkeit an der Kon-
ferenz direkt nichts spiirbar, was doch nur zum Teil auf die Grosse
der Stadt zuriickzufihren ist. Auf jede Art von breiterer Kundgebung
hatte man auch von seiten der Veranstalter her mindestens so konse-
quent verzichtet wie in Neu Delhi gegeniiber der nichtchristlichen

1TKZ 42 (1952) 229-251 und 42 (1953) 5-24.

2 L. c. 233.

3 Offizielle Beobachter im Namen des Sekretariates waren: P. Jan C. de
Grott, Prof. aus Warmond, Holland ; P. Godfrey Dieckmann OSB aus College-
ville, Min. USA; P.George A.Tavard AA aus Pittsburgh USA; P.-Gregory
Baum OSA aus Toronto, Kanada und P.Bernard Lambert OP aus Québec,
Kanada. Hinzu kamen als offizielle Giiste P. John Long, S. J. vom Sekretariat
in Rom und Prof. Raymond E. Brown von St. Mary’s Seminary in Balti-
more USA und 11 weitere Giste aus USA und vor allern Kanada, nicht ge-
rechnet die Presse-, Radio- und Fernsehleute, die aber zum Teil auch wieder
katholische Geistliche waren.



— 239 —

Umwelt Indiens. Dennoch war die durch Papst Johannes X XTIT und
das II. Vatikanum bezeichnete grosse Wende, die seither gerade in
weiten katholischen Kreisen Nordamerikas etwas wie die Stimmung
eines 6kumenischen I'riihlings hat aufkommen lassen, mit Hinden
greifbar: Angefangen vom Interesse auch der franzosisch-kanadi-
schen Presse, des Radios und Fernsehens!, was immerhin Riick-
schliisse auf ein bestimmtes Interesse in breiteren Kreisen zuliisst,
iiber die erhebliche Zahl inoffizieller romisch-katholischer Giste und
Besucher bis zur grossen Sonntagabendveranstaltung am 21. Juli in
der katholischen University of Montreal. Dieser besondere Abend war
ein Jahr hindurch geistig und praktisch von einem értlichen ékume-
nischen Kreis unter Teilnahme romisch-katholischer Geistlicher und
Laien vorbereitet worden. Um den Weltkirchenrat nicht unmittelbar
zu engagieren, wurde der Abend nicht zum offiziellen Konferenzpro-
gramm gerechnet, so dass jeder, der teilnechmen wollte, sich selbst die
Einlasskarte besorgen musste. Auf dem Podium der sehr grossen,
kreisformigen Halle der Aula, die gut dreitausend Menschen fassen
mochte und gedringt gefiillt war, wechselten Chére protestantischer,
anglikanischer, orthodoxer und romisch-katholischer Gemeinden aus
Montreal, um sich im Schlusschoral, der unter Leitung des ortho-
doxen Chordirigenten stand, in malerisch symbolhafter Mischung
zum (lesang des Vaterunters zu vereinen. Auf der Liste der Sprecher
nahm neben Dr. Visser’t Hooft, dem anglikanischen und dem ortho-
doxen Primas von Kanada, den Rektoren von McGill und Montreal
University der Kardinal von Montreal, Paul Emile Leger, den am
meisten ins GGewicht fallenden Platz ein. Ein rémisch-katholischer
Kinderchor ging seiner Ansprache voraus, woran der Kardinal in
humorvoller Entspannung mit den Worten ankniipfen konnte :« Mir
wird gewiss viel vergeben werden, weil ich zu Thnen in d‘?_r Begleitung
von Kindern komme». In den Mittelpunkt seiner die Okumenische
Bewegung bejahenden Gedanken stellte der Kardinal die Notwendig-
keit der sakramentalen (Giemeinschaft fiir die volle Einheit und den
Schmerz dariiber, dass diese volle kirchliche Gemeinsehaft noch nicht
moglich sei. Zugleich unterstrich er jedoch die grundlegende Einheit,
die durch die Taufe in Christus besteht, und die Wirklichkeit der

1 Am 29. Juliwurde sogar der Berichterstatter als einziger altkat holischer
Delegierter aus ISuropa zu einem Interview mit dem franzésisch-kanadischen

Fernsehen eingeladen, wobei besonders nach den Griinden der Entstehung

und dem gegenwiirtigen Verhiiltnis zur romisch-katholischen Kirche gefragt

wurde.



— 240 —

Gegenwart Gottes, die dort sich auswirkt, wo die Liebe die mensch-
lichen Handlungen leitet und ihre gegenseitigen Begegnungen durch-
dringt.

In dieser positiven und zugleich durch klare Markierungen des
Trennenden gekennzeichneten Atmosphire begann nun sich abzu-
zeichnen, was wir die aktive romisch-katholische Teilnahme am oku-
menischen Dialog nennen diirfen. Lingst ist ja das lebendige Inter-
esse auf romisch-katholischer Seite am Fortgang der Okumenischen
Bewegung aufgefallen und mehr und mehr auch allgemeiner bekannt-
geworden. Thre einzelnen Etappen wurden sogar auf romisch-katho-
lischer Seite vielfach genauer verzeichnet und vor allem auch theolo-
gisch exakter beschrieben als in den unmittelbar beteiligten Kirchen
selbst!. Trotzdem konnte es bisher zur unmittelbaren und o6ffent-
lichen Begegnung mit dem C(ianzen der Okumenischen Bewegung
mehr nur andeutungsweise kommen, so wichtig und folgenreich die
ungezihlten Verbindungen und Gespriche auf den verschiedensten
Ebenen und in sehr verschiedenen Umgrenzungen auch sein mochten.
Waren in Neu Delhi die fiinf offiziellen Beobachter ausserhalb ihrer
personlichen und bei Empfingen stattfindenden Gesprichskontakte
im offiziellen Tagungsverlauf noch auf das blosse Zuhéren beschrinkt,
80 begann ohne besonderes Aufheben in Montreal eine Anderung sich
abzuzeichnen, die hoffentlich nicht mehr riickgéingig gemacht wird,
die vielmehr zur festen « Regel ohne Reglement» in der Praxis werden
sollte: Fanden schon alle Delegierten je nach ihrer Sektionszugehd-
rigkeit bestimmte romisch-katholische Stellungnahmen unter den in
Montreal ausgehéindigten Papieren, so verstirkte sich diese romisch-
katholische theologische Priisenz in den Sektions- und Untersektions-

-sitzungen dadurch in spiirbarer Weise, dass die auf die fiinf Sektionen
verteilten Beobachter praktisch in ihnen wie « Consultants» des Oku-
menischen Rates teilnahmen. D.h. sie konnten um das Wort bitten,
ja sie wurden gelegentlich dazu vom Vorsitzenden direkt aufgefor-
dert, ohne natiirlich ein Stimmrecht auszuiiben oder eigene Antrige
stellen zu konnen.

In den Plenarsitzungen setzte sich diese Art der Teilnahme aller-
dings nicht fort und wire wohl auch in Zukunft dort nicht zur Regel
zu machen, so auffallend die Tatsache war, dass der Neutestamentler
Raymond E.Brown, von St. Mary’s Seminary in Baltimore /USA

1 Vgl. besonders G.Thils, Histoire théologique du mouvement écumé-
nique, Louvain 1959.



— 241 —

wohl als erster romisch-katholischer Theologe in einer Okumenischen
Weltkonferenz einen Hauptvortrag halten konnte. Es ist auch zu sa-
gen, dass die Beobachter von der gekennzeichneten Moglichkeit in
den Sektionen mit einer natiirlichen Zuriickhaltung Gebrauch mach-
ten. Es musste ihnen vor allem daran liegen, dort einzugreifen, wo
vielleicht einseitiger oder missverstindlicher Weise in den Berichten
auf romisch-katholische Positionen Bezug genommen wurde. Trotz-
dem sind manche Beitrige durchaus iiber diesen unmittelbaren An-
lass hinaus auf die Fragen selbst eingegangen. Und hierbei zeigte sich
in iiberzeugender Weise die Bedeutung und der theologische Ort die-
ser Teilnahme, die sich wiederholt in fruchtbarer Weise als zwischen
ostkirchlichen und reformatorischen Thesen gelegen und damit weit-
gehend gerade auch mit dem altkatholischen Ansatz iibereinstim-
mend herausstellten. Fiir den alt-katholischen Theologen konnte dies
nur eine Bestitigung der eigenen Aufgabe sein, altkirchliches und
ostkirchliches Traditionsgut in der Tradition der westlichen Kirche
zu vertreten. So wurde endlich in Faith and Order wenigstens andeu-
tungsweise und grundsitzlich die volle Rundung des Kreises der Teil-
nehmer am 6kumenischen Gesprich erreicht. Die Bedeutung dieses
Vorganges trat besonders in der 2.Sektion «Tradition und Tradi-
tionen» hervor, weil hier ganz offensichtlich Verbindung und Unter-
scheidung des urspriinglichen géttlichen Offenbarungswortes mit und
von der Weitergabe in der Uberlieferung der Kirche ein Problem dar-
stellen, dessen Eriérterung ohne die Differenzierungen und Erfahrun-
gen der abendlindischen katholischen Theologie schnell ins Stocken
kommen muss. Man darf von der sich hier anbahnenden Teilnahme
gerade auch fiir die vollere Entfaltung des wesentlichen altkatholi-
schen Anliegens in der Glaubens- und Kirchenfrage noch viel erwar-
ten. Es ist aber auch nicht verwunderlich, wenn unter diesen Um-
stinden die Sektionsberichte selbst noch vielfach unbefriedigend und
blass ausgefallen sind. Oft sprechen sie das Beste der Diskussionen
gerade nicht aus, weil dies noch nicht gemeinsam gesagt werden konn-
te, oder sie kiinnen es nicht angemessen und klar zum Ausdruck brin-
gen, weil es noch nicht voll entfaltet werden konnte. So viel ist jedoch
durch Montreal klargeworden : Die auch die rémisch-katholische Kir-
che — wenigstens hinsichtlich ihrer Theologie — einschliessende oder
doch stindig in Betracht ziehende okumenische Begegnung wird
mehr und mehr zu dem Ort und Raum, da alle kirchlichen und theolo-
gischen Fragen heute sich zur Geltung zu bringen und zu behaupten
haben. Man koénnte dabei von dieser Begegnung als von einem Prisma,



— 242

sprechen, aus dem sich das volle Spektrum des einfallenden Lichtes
ergibt. Mag es auch immer noch so aussehen und laut vertreten wer-
den, als ob jede Kirche oder Konfessionsfamilie erst innerhalb ihres
eigenen Rahmens ihre tiefere theologische Einsicht wirklich entfal-
ten konne, withrend eine ckumenische Diskussion in einer Art luft-
leeren Raumes ausserhalb der Kirchen stattfinde und sich doch
schliesslich mit unverbindlichen Gemeinplitzen begniigen miisse, ja
mag dies in einem gewissen Sinne sogar tatsichlich der Fall sein und
mag damit das kirchliche und theologische Sonderleben der einzelnen
Kirchen noch mit einem gewissen Recht «unaufgebbar» sein, schon
heute besitzt unweigerlich alles Einzelne und Getrennte seine Bedeu-
tung fiir das Ganze und die, 6kumenische Bewegung verlangt gebiete-
risch mit der Abrundung des Kreises seiner Teilnehmer aus allen Kir-
chen auch das Einbringen und Mitteilen aller Anliegen und Einsichten
in diesen Kreis! Und hierzu gehort seit Montreal in einem gewissen,
andeutenden aber bedeutungsvollen Sinn auch die Theologie der
romisch-katholischen Kirche, nachdem schon in Neu-Delhi die Oku-
mene ganzoffiziell aufgehort hatte, Organ panprotestantischer Selbst-
darstellung sein zu kénnen. Dies bleibt ein bemerkenswertes Ergeb-
nis, auch wenn die Tatsachen einerseits nicht einfach neu — weil von
Anfang an in der 6kumenischen Bewegung bejaht und erstrebt — und
andererseits noch nicht zur vollen Auswirkung gekommen sind und
wenn ganz allgemein der in Konferenzberichten aufweisbare Ertrag
des Fortschrittes noch nicht befriedigen kann. Immer weniger kann
jedenfalls ein Abseitsstehen und blosses Hiiten des Eigenen sich recht-
fertigen, weil es jetzt gerade darum geht, keine Kirche — auch gerade
nicht die Jungen Kirchen! — gegeniiber dem vollen und weithin neuen
Erfassen der Katholizitit und Einheit der Kirche sich selbst zu iiber-
lassen. _ Werner Kiippers

Bonn (Schluss folgt)



	IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada

