
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 4

Artikel: IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26.
Juli 1963 in Montreal/Kanada

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 226 —

IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung
vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada

Vorbemerkungen

Spätestens seit Lund 1952 gehört die Bewegung für Glaube und
KirchenVerfassung zu den Bereichen der im allgemeinen so eindrucksvoll

voranschreitenden Ökumenischen Bewegung, die von innen und
aussen her sich eine Infragestellung gefallenlassen mussten1. Zur in
Lund offen erklärten Krise der Arbeitsmethode « komparativer Ekkle-
siologie» kamen Enttäuschung und Unbehagen über eine inadäquate
Einordnung der «Bewegung» in den Genfer «Apparat» und schliesslich

die Frage nach dem Wert dieser ganzen « akademischen » Studien -

und Konferenzarbeit für eine wachsende ökumenische Wirklichkeit
und zumal für die durch Mission und Junge Kirchen gegebenen
unmittelbaren Anliegen des Zeugnisses, des Dienstes und der
Einheit.

Die zweite Vollversammlung des ökumenischen Rates in Evanston

1954 stand in ihrem Verhältnis zur Faith and Order-Arbeit noch
stark unter dem Zeichen solcher Infragestellung. Weithin neigte man
dabei zu dem Urteil, auch die neu organisierte Arbeit der Theologen
in den «elfenbeinernen Türmen» der neuen Faith and Order-Kommissionen

über «Christus und die Kirche», «Tradition und Traditionen»,
«Formen des Gottesdienstes »und «Institutionalismus» bedeute für
die Kirchen auf ihrem praktischen Weg zur Einheit keine Hilfe.
Umgekehrt wollte in den Kreisen von Faith and Order und ausserhalb
des Ökumenischen Rates die Besorgnis nicht völlig verschwinden, der
G enfer Weltkirchenrat versuche unter Umgehung theologischer
Klärungen, gestützt auf kräftige Tendenzen in bestimmten missionarischen

Kreisen und in den Jungen Kirchen im Grunde ein Unionswerk
vorantreiben, als dessen Modell etwa die Kirche von Süd-Indien
anzusehen wäre, während zur gleichen Zeit eine institutionell und finanziell

eingeschränkte Faith and Order-Arbeit im übergeordneten Rah-

1 Es bleibt auch nach Montreal offen, ob das, was man so oder so begründet,

die latente Faith and Order- Kriso nennen kann, nun überwunden ist. Nach
den ersten Reaktionen sieht es nicht darnach aus und auch das Zentralkomitee

im August 1963 in Rochester/USA hat nach Anhören dos Berichtes
liber Montreal mit einer gewissen Reserviertheit zunächst einmal zur Kenntnis
genommen, dass Faith and Order selbst in seiner Kommissionssitzung in
Cypern 1964 «seine Arbeit überprüfen» wolle.



— 227 —

men des Weltrates eher daran gehindert sei, die erwarteten Früchte
zu erbringen. Die schon in Lund prononziert hervortretende
Zurückhaltung der Orthodoxie, besonders der Kirche Griechenlands, setzte
sich auch nach Evanston noch fort. Auch die Entsendung von vier
römisch-katholischen Beobachtern nach Lund als neues Zeichen einer
positiven Wertung der Bewegung von katholischer Seite erleidet in
Evanston durch die negative Erklärung von Kardinal Stritch von
Chicago einen Rückschlag, von dem sich die Beziehungen nur langsam

und zunächst nur ausserhalb des öffentlichen Bereiches zu
erholen vormögen. Es lag nahe, diese «katholische Abstinenz» als
Reaktion auf die sog. «panprotestantischen Tendenzen» der Ökumenischen

Bewegung zurückzuführen, ja darin Anzeichen eines Scheiterns
der grossen Bewegung selbst zu sehen. Der Ausdruck sehr kritischer
Gedanken über Faith and Order findet sich auch in alt-katholischen
Stimmen; so etwa im Bericht von Dr. Urs Küry über Lund:x «Die
Frage ist, ob eine Lösung derartig fundamentaler Gegensätze (sc.
zwischen «empirischem Soziologismus und positivistischem Historismus

im USA-protestantischen Aktivismus und Unionismus und dem
Historismus» überhaupt denkbar ist An eine Lösung oder wenigstens

eine Entspannung ist erst zu denken, wenn die Kirchen in ihren
Theologien aufalle derartigen soziologisierenden und historisierenden
Stützen verzichten und sich dazu entschliessen, sich in ihren wesentlichen

Inhalten als Repräsentation der Einen Kirche der Offenbarung
zu verstehen. Das setzt allerdings voraus den Offenbarungsglauben
an die Kirche und vor allem, dass in diese Kirche der Offenbarung
die Kirche der Vergangenheit einbezogen wird. (sc. im Sinne der

«Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten Kirche, »)...
Besteht aber Aussicht, dass diese Forderung in der heutigen
Ökumene überhaupt Gehör finden wird Das ist vorläufig nicht
anzunehmen. Rückblickend bleibt jedoch anzuerkennen, dass die
Kommission für Glaube und Kirchenverfassung sich durch all diese

kritischen Stimmen und die ihr auferlegten Einengungen und
Gewichtsminderungen nicht beirren liess, um nach Kräften jener Hauptaufgabe

gerechtzuwerden, wie Lund sie festgestellt hatte: «Das wesenhafte

Einssein der Kirche Christi zu verkündigen und dem Ökumenischen

Rat und den Kirchen ihre Verpflichtung zur Sichtbarmachung
dieser Einheit und ihre dringliche Notwendigkeit um des Werkes der

evangelistischen Verkündigung willen vor Augen zu halten».

1 IKZ 43 (1953) 2 ff.



— 228 —

Ein wesentlicher Erfolg auf diesem Wege war vor allem die regionale

Faith and Order-Konferenz in Oberlin/USA 19571, die zum
ersten Mal die besondere Bedeutung dieses Zweiges der ökumenischen
Bewegung den protestantischen Kirchen von Nordamerika unter
dem Stichwort «Die Einheit die wir suchen » zum Bewusstsein brachte.
Ein nächster, wesentlicher Fortschritt war dann die in St. Andrews
I960 als Antwort auf diese Frage vorgelegte «Einheitsformel», die
im Mittelpunkt aller Erörterungen über die Einheitsfrage auf der
dritten Vollversammlung in Neu Delhi 1961 stand, seither als
«Einheitsformel von Neu Delhi » bekannt ist und auf die - hoffentlich nun
auch wirklich in vollem Ernst und Verantwortungsbewusstsein
erfolgenden - Antworten der einzelnen Kirchen wartet. Parallel zu dieser

Gewichtsteigerung waren in Genf manche organisatorischen und
finanziellen Besserstellungen für Faith and Order bewirkt und damit
der Bewegung sozusagen die «faire Chance der Bewährung»
eingeräumt worden.

Inzwischen war durch die überraschenden Ereignisse der neuen
aktiven Mitwirkung der Mehrzahl der orthodoxen Kirchen und des

zweiten Vatikanischen Konzils, aber auch durch die in Neu Delhi
gestellten und nicht beantworteten, drängenden Fragen der Jungen
Kirchen an die Theologie der alten Christenheit und nicht zuletzt
durch die Notwendigkeit eines theologischen Gespräches mit den
mehr oder weniger unbändigen «Rivalen zur Linken», dem pfingst-
lichen und fundamentalistischen Protestantismus, satis superque
deutlich geworden, dass der Genfer Weltrat als «Apparat» derartigen
Aufgaben ohne theologische Organe einfach nicht gewachsen wäre
und dass deshalb - in welcher Gestalt auch immer - der Weg von
Faith and Order ganz ohne Frage fortgesetzt, ja vertieft und
verstärkt werden muss.

Man durfte deshalb der vierten Weltkonferenz in Montreal mit
einer gewissen Spannung entgegen sehen: Inwieweit würde es den
Kommissionen gelungen sein, den neuen, in Lund geforderten und
anerkannten christologischen Ansatz zum Kirchenverständnis gegenüber

der Methode komparativer Ekklesiologie in der Breite der Fragen

durchzusetzen Inwieweit konnten die im wesentlichen schon vor
Neu Delhi und darum weitgehend ohne orthodoxe Mitwirkung
erarbeiteten Kommissionsberichte als Basis für die nun zu erwartende,

1 Paul Minear ed., The nature of the unity we seok, officiel report of the
North American Conference on Faith and Order; St.Louis, Bethany Press
1958, 153 S.



— 229 —

aktive orthodoxe Teilnahme in Montreal sein l Wieweit konnten (he

klassischen Faith and Order-Fragen gegenüber den «neuen», in
Neu Delhi im Zusammenhang mit dem Leben dW Jungen Kirchen
und der Integration der Missionsbewegung aufgebrochenen Fragen
ihre Bedeutung bewahren \ Wieweit würde die allgemeine
Parallelität wichtiger Faith and Order-Themen mit einer Reihe von
theologischen Crundsatzfragen aus der Arbeit des zweiten Vatikanischen

Konzils in Montreal zum Tragen kommen können l In einem

Wort: Würde Faith and Order mit seiner langsamen und dezentralisierten

«akademischen» Arbeitsweise fast selbständiger, sogar nach
Erdteilen getrennter Kominissionen und Teilkommissionen bei an
sich nicht mehr in Frage gestellter Daseinsberechtigung nun aber
auch tatsächlich seinem hohen Anspruch zu entsprechen
vermögen, che eigentliche theologische Instanz und Autorität, das

«theologische Gewissen», der Ökumene zu sein \ Hinzu kam schliesslich

noch eine gewisse Sorge um die Auswirkung der einerseits

unvermeidlichen, andererseits aber für Montreal doch auch bewusst

angestrebten Verjüngung der Teilnehmer. Diese Weltkonferenz sollte

gerade nicht vor allem «Senat», nicht Reservat für die «geschulten

und erfahrenen Theologen» sein, die vielleicht sogar auf der Tagung
selbst «in der Lage wären, wirklich grundlegende theologische Arbeit
zu leisten ¦ » : sie sollten offenbar viel eher als verantwortliche Glieder

ihrer Kirchen dem Erziehungs- und Bildungsprozess des breitesten

ökumenischen Dialogs über eine Reihe theologischer Grundfragen

ausgesetzt werden, um davon persönlich getroffen etwas wie Salz und

Lieht der ökumenischen Ganzheit im Bereich ihrer heimatlichen,

kirchlichen Provinzialismen zu werden. Es wäre gewiss auch

ungerecht, wesentlich mehr von einer derartig komplex gewordenen

Versammlung innerhalb von nur 14 Tagen unter dem Druck des Auftrages

zur Produktion von für alle irgendwie tragbaren «Berichten» zu

erwarten! Man sollte deshalb auch an diese Berichte nicht den

gleichen Massstab anlegen, den man an theologische Fachliteratur oder

an offizielle Äusserungen einzelner Kirchen anzulegen hat. So gewiss

die Berichte das bleibende und greifbare und darum auch

verantwortliche Ergebnis einer solchen Konferenz darstellen, so muss man

doch bedenken, dass während dieser Konferenzen selbst und in ihrer

Ausstrahlung unendlich viel mehr - hier nicht im Sinne der üblichen,

gefühlsmässigen Konferenzeuphoric gemein, mit der dann ein nicht

1 So die Forderung von Dr. ü. Küry. 1. c. 8. 18 f.



— 230 —

weniger subjektiver Konferenzpessimismus Hand in Hand gehen
kann - geschieht, als die schmalen, oft dürren oder aus notvollen
Kompromissen unter Zeitdruck geborenen Berichte jemals festzuhalten

in der Lage sein können : sei es in Anregung, Abstossung,
persönlicher Begegnung, im Annehmen oder Verwerfen geistlicher
Haltungen oder theologischer Visionen. Ökumenische Konferenzen sind
eine jede für sich ein Stück Kirchengoschichte, dessen tatsächliche
Bedeutung zunächst weitgehend ungreifbar in das Leben der
Kirchen, auch derer, die nicht vertreten sind, übergehen. Man bedenke

nur, wie gerade Faith and Order mit seinem Hervortreten in Lausanne
1928 die nachweisliche Frucht von Edinburgh 1910 auf dem Wege
über Bischof Brent von Western New York und die Protestant
Episkopal Church in USA war.

Rahmen und Verlauf

Nachdem längere Zeit die Wahl eines Ortes im vorderen Orient -

Beirut oder Jerusalem - im Vordergrund stand und andererseits die

Verschiebung der dritten Vollversammlung um ein Jahr von 1960 auf
1961 und die zeitliche Nähe der grossen anglikanischen Weltkonferenzen

von Toronto und Helsinki die vierte Weltkonferenz für Glaube
und Kirchenverfassung im Sommer 1963 in ein gewisses ökumenisches

Gedränge brachten, fiel die Wahl - wohl auch im Sinne eines

Ausgleichs in der Berücksichtigung der Kontinente und in Anerkennung

für die neue Beachtung von Faith and Order in Nordamerika
auf die kanadische Zweimillionenstadt Montreal, in deren Herzen

McGill University eine im wesentlichen sehr glückliche Lösung der

Raumfrago zu bieten vermochte. Besonders günstig für die mensch-
' liehe Verbindung zwischen den Teilnehmern wirkte sich die

Unterbringung in den drei modernen Studentenwohnheimen um die Mensa

von Bishops Hall aus und die ruhige Lage am Fuss des bewaldeten
Mont Real aus. Ehrwürdige Kathedralkirchen wie in Lausanne,
Edinburgh oder Lund standen allerdings hier nicht zur Verfügung und die
Halle für die Plenarsitzungen und Hauptvorträge im Winter-Sport-
Stadium von McGill widerstrebte dem Geist sehr durch ihre nackte
Hässlichkeit und die unerträglich dröhnende Akustik. Auch die für
die hohe Sommerzeit in Montreal zwar einigermassen normale, aber
doch wieder ungewöhnlich anhaltende, schwüle Hitze, über die selbst
die Afrikaner klagten, war der geistigen Konzentration nicht günstig.
Doch wo finden sich für die heutigen, grossen ökumenischen Treffen



— 231 —

alle Bedingungen gleichzeitig erfüllt, solange man nicht entweder
eigene Zentren dafür errichten oder die Einrichtungen staatlicher
Parlamente in den Hauptstädten dafür in Anspruch nehmen kann
Das ruhelos und missionarisch wandernde, «konziliare» Leben der
ökumenischen Christenheit ist zu neu, als dass es seinen baulichen
Körper sich schon hätte schaffen können.

Das Programm war nüchtern und ohne besondere Ablenkungen

auf die zu leistende Arbeit ausgerichtet. Vorträge, meist an
einzelnen Abenden von Themagruppen zusammengefasst. setzten besondere

Akzente: Die Verbindung von der zurückliegenden Geschichte
zur Darstellung von Stand und Aufgabe der Bewegung; neutesta-
mentliche Forschung und KirchenVerständnis; Katholizität; Faith
and Order im Scheinwerfer kritischen Anleuchtens ; das drängende
Bedürfnis des Gespräches mit dem freien oder «fundamentalistischen»
Protestantismus und den missionarischen Pfingstgemeinden ; der
festliche Ausdruck wachsender Gemeinsamkeit durch die Kundgebung

in der katholischen University of Montreal mit Paul Emile
Cardinal Leger und der symbolischen Mischung der Chöre verschiedener

Kirchen der Stadt. In all diesen Abenden wurde - gelegentlich
leicht forciert - skizzenhaft ein in die Zukunft weisendes Bild der

Bewegung entworfen, wie es weit über den tatsächlichen Konferenzstand

hinaus ihren heutigen Leitern vorschwebt : universal, weltoffen,

theologisch avantgardistisch, unmittelbar und schlicht, religiös
bekennend und engagiert, jedenfalls aber nicht theologischer Super-
senat und fachwissenschaftlich-seminaristisches Konklave!

Doch konnte und durfte dies alles einschliesslich der Empfänge.
Begrüssungen und Besichtigungen - ja leider auch der Gottesdienste,
die in Montreal irgendwie besonders stark am Rande lagen, - nur
Rahmen und Beiwerk sein. Selbst die Plenarsitzungen traten auffallend

stark und gewiss nicht nur durch die unmögliche Sporthalle
bedingt, an wirklichem Gewicht zurück. Das Gewicht von Montreal

lag zweifellos in den Sektionen und Subsektionen, denen schon im
Programm der grösste Teil der Zeit eingeräumt worden war und während

der Konferenz auf Kosten der Plenarsitzungen noch mehr
zugestanden wurde. Zugleich lag hier aber auch wieder die Crux der
Konferenz: Trotz relativ reichlicher Zeit, die zur echten Exposition der

einzelnen Fragen herausforderte und solches auch teilweise gelingen
liess, standen diese Sektionsberatungen doch schon sehr bald wieder

unter der Geissei der ihren Vorsitzenden auferlegten «time-table» für
die zu erstellenden und abzuliefernden «Reports». Und hier nun er-



— 232 —

gab sich ein grosses Handikap mit einem doppelten Dilemma: Das

Handikap lag in der Tatsache, dass die in jahrelanger Kommissionsarbeit

erstellten Berichte, auf deren Besprechung immerhin die
Teilnehmer durch ihre eigene Vorbereitung gerüstet sein konnten, da sie

rechtzeitig in gedruckter Form zugestellt worden waren, wegen ihrer
Länge und Stofffülle schon in Genfnicht ohne Grund als eine zu breite
Basis erachtet worden waren. Allerdings wurden dessungeachtet diesen

gedruckten Berichten noch in stattlicher Anzahl erläuternde und

ergänzende Aufsätze hinzugefügt, welche den Sektionsmitgliedern
erst in Montreal selbst ausgehändigt wurden. Praktisch wurde aber
all dieses Material auch für die Konferenzarbeit in den Sektionen

eigentlich doch wieder dadurch beiseite geschoben, dass sogenannte
working-papers zum Ausgangspunkt der Sektionsbesprechungen
gemacht wurden, die - von einem kleinen ad hoc berufenen Expertenkreis

in Bossey erarbeitet - den Delegierten ebenfalls erst bei ihrem
Eintreffen in Montreal zu Gesicht kamen1. Da diese Entwürfe mehr
als nur ein Auszug oder Konzentrat der Kommissionsberichte darstellten

und auch anders als diese schon direkt auf die Struktur der
Konferenz mit ihren parallel arbeitenden Sektionen und Untersektionen
zugeschnitten waren, ja in gewissem Sinn fast schon einen Vorentwurf
für die zu erstellenden Berichte darstellten, fand sich also auch der

gewissenhaft vorbereitete Teilnehmer unerwartet einer Mehrzahl von
Dokumenten sehr komplexer Art gegenüber, deren Nutzbarmachung
für die Aussprache allein die ganze zur Verfügung stehende Zeit
hätte ausfüllen können.

In Verbindung mit diesem ernsten Flandikap bestand nun das
erste Dilemma in der Doppelverpflichtung zu wissenschaftlicher
Akribie und praktischem Ergebnis : Fast schon am 2. oder 3. Tag der
mit freudigem Eifer einsetzenden Sektionsarbeit müsste die Bemühung

um den Subsektions- und später dann den Sektionsbericht
einsetzen, der praktisch neu aus der Fülle der halb, kaum oder auch gar
nicht verarbeitenden Materials erstellt werden müsste. Dabei konnten
auch gewisse natürliche Zufälligkeiten des Gesprächverlaufes und die

Abhängigkeit der Gesprächsführung von den in der Sektion zur
Verfügung stehenden oder zu Wort kommenden Persönlichkeiten und
kirchlichen oder theologischen Richtungen eine unverhältnismässige
Rolle spielen, weil ja die Zeit zum Ausgleich fehlte. So ergab sich

1 Damit ist nichts gegen die Qualität an sich der in Bossey goleistoten
Vorarbeit gesagt.



— 233 —

trotz der Kompetenz und Fülle der theologischen Sprecher leicht
eine gewisse Verarmung und Engführung der Gedanken, die z.T.
unter dem objektiven Niveau der Versammlung lag. Hinzu kam aber
noch ein zweites Dilemma zwischen Systematik der Stoffaufteilung
und Systematik der zeitlichen Abfolge seiner Behandlung. Jedes
einzelne Sektionsthema war in sachlich gegebene, in mancher
Hinsicht aber doch von einander abhängige Fragen aufgeteilt und den
Subsektionen zugewiesen worden, die nun gleichzeitig zu tagen hatten.

So berieten sie und erstellten ihre Berichte als Bausteine und
Materialsammlung für ein Ganzes, für das ihnen z.T. die Grundentscheidung

nicht bekannt sein konnte, um die in einer Parallelsektion

gerungen wurde. Auf diesen Widerspruch hat in der zweiten Sektion,
wo er vielleicht besonders krass zutage trat Professor Leuba ganz
klar hingewiesen. Das Dilemma hat aber für den ganzen Aufbau der
Konferenzarbeit eine gewisse Gültigkeit. Bekanntlich befanden und
befinden sich die Konzilskommissionen des zweiten Vatikanums vor
ähnlichen Problemen, trotz der ihnen in unvergleichlich grösserem
Masse zur Verfügung stehenden Zeit. Nur wenn nach einer ersten

Periode eine Pause von wenigstens einigen Tagen die Durcharbeitung

der ersten Entwürfe in den Redaktionsgruppen ermöglicht hätte,

wären über nochmalige Sektionsaussprachen im Plenum wenigstens

Ausgleiche und Abrundungen in Frage gekommen, die das

Konferenzergebnis als ein durchdachtes Ganzes hätten erscheinen lassen

können. Dabei bezieht sich das Gesagte ja nur aufdie technische Seite

des Vorganges. Durch die Komplexität der Fragen und die Divergenz
oder auch die Gegensätzlichkeit der Standpunkte müsste die Arbeit
natürlich noch viel mehr erschwert werden. So konnten nur mehr

oder weniger künstlich und gewaltsam geraffte Abschlussberichte

vorgelegt werden, für die eine wirkliche Durcharbeitung nach

persönlichem Studium des Einzelnen in der Gesamtanstrengung des

Plenums nicht mehr möglich war. Hier, im Plenum, konnten im Grunde

nur noch von Vertretern fester Gruppen oder von kühnen Einzelnen

und alterfahrenen Konferenzstrategen Erklärungen abgegeben

werden, die jedoch meist am Text selbst nichts mehr zu ändern

vermochten. Am ehesten konnte es noch den Gruppenerklärungen

gelingen, bestimmte Absätze oder Formulierungen mit einem Bann zu

belegen, die dann u.U. aus dem Text herausgenommen wurden.

Zugleich mussten aber derartige Änderungen oder Auslassungen die relative

Ausgewogenheit des ursprünglichen Textes in Frage stellen, ohne

dass noch Zeit zu einem neuen Ausgleich gegeben gewesen wäre. Der-



— 234 —

artiges ist besonders geschehen mit den Berichten der dritten Sektion
über den Gottesdienst in bezug auf die Frage des Herrenmahles und
seine Beziehung zum Kreuzesopfer Christi und der ersten Sektion in
bezug auf die Frage der ekklesiologischen Bedeutung des Ökumenischen

Rates.
Und doch wäre es ungerecht und einseitig, diese Schwierigkeiten

und Hemmnisse, die zum grossen Teil einfach in der Natur der Sache

liegen, zu stark zu betonen.
Vor allem sindzwei Dinge hervorzuheben, die Montreal auszeichneten:

Der unmittelbare, protestantisch-orthodoxe Dialog und die

Berührung eines ökumenischen Kreises von Theologen mit Vertretern

der römisch-katholischen Theologie. Zunächst müsste es ja als

ein Wagnis erscheinen, auf der noch ungeklärten Grundlage der so

kurz vorher erfolgten orthodoxen Beitritte von Neu Delhi orthodoxe
Theologen schon so schnell auf der Ebene einer Weltkonferenz in ein
Gespräch zu verwickeln, dessen Vorstadien in der Studienarbeit und
in den Konferenzen von Lund und Evanston sie zum grossen Teil
überhaupt nicht mitgemacht, von dem sie aber zum anderen Teil sich
vorallem betont kritisch ferngehalten hatten. Es wurden deshalb
auch aus kluger Genfer Initiative heraus, der Konferenz in Montreal
einige Tage inoffizieller Fühlungnahme mit einer kleineren,
repräsentativen Gruppe orthodoxer Theologen ausdrücklich vorgeschaltet.
In Montreal waren etwa 70 orthodoxe Vertreter aus 12 Kirchen
anwesend, die über Neu Delhi hinaus schon allein durch ihre Zusammensetzung

das ganze Spektrum gegenwärtiger orthodoxer Theologie
und Kirchlichkeit - mit der einzigen wichtigen Ausnahme der Jordanviller

russischen Exilskirche darstellten : Die Theologen des Ökumenischen

Patriarchates, der Balkanpatriarchate, der Kirche Griechenlands,

der dem Ökumenischen Patriarchat unterstellten Auslandsgriechen

und der russischen Theologischen Institute und Seminare in
Europa und USA und schliesslich der Kirche von Moskau. Schon
allein diese Tatsache, für die Neu Delhi in jeder Hinsicht nur eine
Vorstufe sein konnte, gab Montreal eine einmalige Bedeutung1. Gewiss
durchzieht eine kirchliche und zunehmend auch theologische Berüh-

1 Späterer historischer Forschung wird gewiss die Tatsache nicht
entgehen können, dass in Verbindung mit den ökumenischen Konferenzen
dieses Jahrhunderts ein Zusammenkommen orthodoxer Vertreter unter sich
selbst in einem Masse ermöglicht wurde, wie es trotz aller parallel gehenden
panorthodoxen Bestrebungen ausserhalb des ökumenischen Bereiches nicht,
jedenfalls bisher nicht gegeben war.



— 235 —

rung besonders literarischer Art von Protestantismus und Orthodoxie

die letzten vier Jahrzehnte ; doch muss man sich die Situation
von Lund 1952 und Evanston 1954 vor Augen halten, wo Erzbischof
Athenagoras als Exarch und Vertreter des Ökumenischen Patriarchates

die folgende Erklärung abgab, deren Berücksichtigung bei allen
an sich nicht zahlreichen orthodoxen Teilnehmern er durchzusetzen
vermochte : «Die Delegation der orthodoxen Kirche kann nur positive
und definitive Feststellungen über den orthodoxen Glauben abgeben,
sich aber nicht auf Diskussionen einlassen oder sich an Abstimmungen

beteiligen, die Fragen des Glaubens, des Gottesdienstes und der
Ordnung betreffen1.» Gewiss hat diese Regulierung die weiteren
Annäherungen und Gespräche auf breiter Front sowenig aufhalten können

wie päpstliche Enzykliken, Monita und Instruktionen den
analogen Prozess zwischen römischer Kirche und ökumenischer Bewegung.

Vorallem hatte die zur breiteren Berührung zumal mit der
Kirche Griechenlands benutzte Tagung des Zentralkomitees auf
Rhodos im September 1959 manches zur Entkrampfung der
Beziehungen beigetragen. Dennoch konnte niemand mit Sicherheit sagen,
wie sich vorallem die breite und aktive Teilnahme der entscheidend
wichtigen Kirche des Moskauer Patriarchates nun tatsächlich
auswirken werde, zumal einerseits die panorthodoxe Rhodoskonferenz

von 1961 den gemeinsamen Wunsch zum Ausdruck bringen konnte,
alle Schritte in bezug auf die ökumenische Problematik gemeinsam
zu tun. während andererseits der überraschende Alleingang der Kirche

von Moskau zur Konzilsbeobachtung im Oktober 1962 das Prinzip

innerorthodoxer Abstimmung praktisch wieder in Frage zu stellen
schien2. Die rege Fühlungnahme und Konsultation der orthodoxen
Theologen untereinander, die sich in Neu Delhi wie auf früheren
Konferenzen gezeigt hatte, setzte sich auch in Montreal in wiederholten
und von nichtorthodoxer Seite gelegentlich mit Besorgnis
wahrgenommenen Sonderbesprechungen fort3.

1 IKZ 42 (1952) 233.
2 In dieser H insicht bedeutet die Panorthodoxe Konsultation der zweiten

Rhodoskonferenz im Oktober 1963 zwar eine nachträgliche Rettung des Prinzips,

ist aber, wie die bleibende Zurückhaltung anderer orthodoxer Kirchen
während der zweiten Konzilssession zeigt, noch keine Überwindung der inner-
orthodoxen Schwierigkeiten.

3 Dabei sollte im Blick auf das schon Gosagte klar sein, dass die positive
Bedeutung dieser «panorthodoxen» Kontakto so gross ist, dass im Sinne des

ökumenischen Fortschrittes darüber mehr Freude als Besorgnis am Platze ist.



— 236 —

Tatsächlich ergab sich nun aber in Montreal sehr schnell in
eigentlich allen Sektionen bis in die Untersektionen, ja sogar bis in
die Redaktionskomitees für die Berichte hinein ein erstes, sozusagen
offizielles Gegenüber von orthodoxer und «protestantischer»
Aussage, wie es auch die denkwürdige Begegnung von Lausanne 1928 in
dieser Breite und Ausgewogenheit nicht zu vermitteln vermochte.
Dieser Dialog wurdo weithin zum Continuum des vielstimmigen
Symposions oder zum roten Faden im Labyrinth einer vielfältig verschlungenen

Gesprächsführung. Es ist auch anzuerkennen, dass aus
Verständnis für die Aktualität dieses sich immer wieder erneuernden Auf-
einanderzugehens einer kleinen Gruppe repräsentativer Sprecher mit
ihrer wechselnden Symphonie und Diastase andere Stimmen bereit
waren, sich eher zurückzuhalten, ja dass sie es auf sich nahmen,
tatsächlich auch in sachlicher Hinsicht gelegentlich nicht genügend zu
Wort zu kommen. Naturgemäss können die abschliessenden Berichte
meist nur wenig von all dem nachklingen lassen, was in dieser
Hinsicht - manchmal auch in einer gewissen Monotonie und sich wie im
Kreise drehenden Wiederholung - die Stunden der Sektionssitzungen
füllte. Auch kam diese Seite des Gesamtgespräches in den wenigen
Plenaraussprachen nicht mehr in der gleichen Unmittelbarkeit zur
Geltung. Vielmehr machte sie sich hier mehrfach eher in einer

Begrenzung der Berichte gegenüber bestimmten, von der Mehrheit
vermutlich gewünschten «Fortschritten» der ökumenischen Aussage
geltend, was diesen Gewicht und Farbe nehmen müsste, ja sogar im Echo
auf Montreal zu unbedachten Ausrufen wie « Scheitern » und «

Versagen» führen konnte. Dagegen ermöglichte die Sektionsverhandlung

- besonders in den Sektionen I und II - das unmittelbare
Gespräch über so wichtige Dinge wie die gegenwärtigen Positionen neu-
testamentlicher Exegesen und kritischer Historiker mit den vor allem
patristisch versierten, orthodoxen Sprechern in bezug auf Fragen der
Christusoffenbarung, des «Christusereignisses», die Zusammengehörigkeit

von Kreuz und Auferstehung, das « Kerygma und das apostolische

Bekenntnis, über Stufen und Elemente des Kirchenbegriffes im
Neuen Testament, über Schrift, Wort Gottes, Überlieferung,
Kanonbildung und hermeneutisches Prinzip, über das Bleibende und Göttliche

im Leben der Kirche im Verhältnis zum historisch bedingten
und Menschlichen. Das gleiche gilt für die Fragen der übrigen
Sektionen in bezug auf die besondere Christusbezogenheit des priesterlichen

Amtes, auf die Elemente und den tiefsten Sinn des
Gottesdienstes, vor allem der Taufe und der Eucharistiefeier, wie auf die



— 237 —

konkreten Bedingungen einer «Einheit aller an einem Ort» und die
Frage einer ekklesiologischen Bewertung des Zusammenseins der
Kirchen im Ökumenischen Rat. Überall kam es in unterschiedlicher
Intensität zu diesem besonderen Dialog, bei dem das Spezifikum und
die Zuspitzung, wie sie vorallem in der ersten Sektion erfolgte, in der
erstmaligen solennen Konfrontation moderner formgeschichtlicher
Exegese und klassischer orthodoxer Lehrform lag. Das Positivum in
der Einseitigkeit des Gesprächs von Montreal darf nun aber darin
besehen werden, dass durch dieses denkwürdige Gegen- und Miteinander

trotz allem ein gewisses gegenseitiges Zutrauen sich befestigen
konnte, dass es zu keiner der gefürchteten und z.T. auch in Montreal
noch befürchteten orthodoxen Sondererklärungen kam, dass
vielmehr das orthodoxe Selbstverständnis als Sondergut nach Art der im
allgemeinen sonst verlassenen Methode komparativer Ekklesiologie
oder der alten agreements und disagreements in den Sektionsberichten

selbst unter orthodoxer Zustimmung seinen Platz finden konnte.
Das ist gewiss, bezogen auf die erheblichen, im Einzelnen und im Ganzen

noch durchaus ungelösten Schwierigkeiten nicht viel und auch
nicht wirklich neu oder überraschend, da es sich ja in vielen weniger
offiziellen Begegnungen schon abzeichnete. Es ist jedoch im ganzen
und wegen des offiziellen Charakters der Konferenz von Montreal von
grösster Bedeutung, wenn man dieses Zusammenbleiben im Dialog
in die Geschichte der orthodoxen Teilnahme am Gespräch der
Kirchen einordnet. Seit Montreal kann man sagen : Mögen noch so scharfe
Einzelurteile gefallen sein und noch fallen, mögen noch so viele Fragen

weiter grösste Schwierigkeiten machen, die sachliche und
konkrete Teilnahme der Orthodoxie im Rahmen der Existenz und Arbeit
des Ökumenischen Rates bis hinein in das theologische Ringen um die

Beurteilung kirchengeschichtlicher und frömmigkeitsgeschichtlicher
Fakten, um die Erkenntnis, die Bewahrung, den Ausdruck und die

Weitergabe der Offenbarungswirklichkeit mit ihrer Mitte in Jesus

Christus ist eine nicht mehr rückgängig zu machende Tatsache. Dies

ist von besonderer Tragweite, wenn man in Betracht zieht, welche

Bedeutung in der Sicht des zweiten Vatikanums gerade der Ostkirche

zukommt.
Hier ist deshalb auch die Stelle, an der das zweite wesentliche

Moment des Geschehens von Montreal ins Licht zu rücken ist : die sich

abzeichnende Mitwirkung der Römischen Kirche - gleich unter
welchen kirchenrechtlichen und organisatorischen Formen - in der

Ökumenischen Bewegung.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1983 16



— 238 —

Noch im Lundbericht dieser Zeitschrift1 konnte es nach der
Mitteilung von der «entgegen der bisherigen Praxis» erfolgten
Entsendung von vier offiziellen römisch-katholischen Beobachtern heis-

sen: Von dieser Tatsache «nahm die Versammlung» zugleich mit der
schon erwähnten negativen Erklärung des Vertreters der Orthodoxie
«stillschweigend Kenntnis, um dann unverzüglich an die Arbeit zu
gehen2». In Montreal hatten Bischof Oliver Tomkins als Leiter der
Konferenz und dann besonders Prof. Roger Mehl von Strassburg
ausdrücklich am Anfang auf die grosse Bedeutung der Entsendung von
fünf römisch-katholischen Beobachtern durch das Sekretariat für die

Förderung der Einheit der Christen hingewiesen und die Versammlung

hat gerade an dieser Stelle des im ganzen ausgezeichneten
Einführungsvortrages spontan durch auffallend starken Applaus ihre
Zustimmung und Sympathie für die anwesenden Beobachter zum
Ausdruck gebracht3. Gegenüber Neu Delhi zeigte sich in dieser
Hinsicht ganz allgemein ein wesentlich intensiverer Kontakt und eine

unmittelbarere, offene und herzliche Atmosphäre, so dass auch in
diesem Punkt die Wahl des Tagungsortes sich als glücklich erweisen
konnte. Dies war trotz der durch das Konzil veränderten Atmosphäre
nicht einfach selbstverständlich, wenn man bedenkt, dass noch bis

vor kurzem nicht ohne Grund die französisch-kanadische Provinz
Quebec als Hort klassischer römisch-katholischer lntransigenz in
gegenreformatorischer Tradition gelten konnte und dass die in der
Provinz Quebec bestehende katholische Majorität in Gesamtkanada
eine wirtschaftlich ungenügend entwickelte Minorität mit entsprechend

starken antiprotestantischen Ressentiments darstellt.
Tatsächlich war auch von einer Teilnahme der Öffentlichkeit an der
Konferenz direkt nichts spürbar, was doch nur zum Teil auf die Grösse

der Stadt zurückzuführen ist. Auf jede Art von breiterer Kundgebung
hatte man auch von seiten der Veranstalter her mindestens so konsequent

verzichtet wie in Neu Delhi gegenüber der nichtchristlichen
1 IKZ 42 (1952) 229-251 und 42 (1953) 5-24.
2 L. c. 233.
3 Offizielle Beobachter im Namen des Sekretariates waren : P. Jan C. de

Grott, Prof. aus Warmond, Holland ; P. Godfrey Dieckmann OSB aus Colloge-
ville, Min. USA; P. George A.Tavard AA aus Pittsburgh USA; P.-Gregory
Baum OSA aus Toronto, Kanada und P.Bernard Lambert OP aus Quebec,
Kanada. Hinzu kamen als offizielle Gäste P. John Long, S. J. vom Sekretariat
in Rom und Prof. Raymond E. Brown von St. Mary's Seminary in Baltimore

USA und 11 weitere Gästo aus USA und vor allem Kanada, nicht
gerechnet die Prosso-, Radio- und Fernsohlouto, die aber zum Teil auch wiedor
katholische Geistliche waren.



rt

— 239 —

Umwelt Indiens. Dennoch war die durch Papst Johannes XXIII und
das II. Vatikanum bezeichnete grosse Wende, die seither gerade in
weiten katholischen Kreisen Nordamerikas etwas wie die Stimmuno-
eines ökumenischen Frühlings hat aufkommen lassen, mit Händen
greifbar: Angefangen vom Interesse auch der französisch-kanadischen

Presse, des Radios und Fernsehens1, was immerhin
Rückschlüsse auf ein bestimmtes Interesse in breiteren Kreisen zulässt,
über die erhebliche Zahl inoffizieller römisch-katholischer Gäste und
Besucher bis zur grossen Sonntagabendveranstaltung am 21. Juli in
der katholischen University ofMontreal. Dieser besondere Abend war
ein Jahr hindurch geistig und praktisch von einem örtlichen
ökumenischen Kreis unter Teilnahme römisch-katholischer Geistlicher und
Laien vorbereitet worden. Um den Weltkirchenrat nicht unmittelbar
zu engagieren, wurde der Abend nicht zum offiziellen Konferenzprogramm

gerechnet, so dass jeder, der teilnehmen wollte, sich selbst die
Einlasskarte besorgen müsste. Auf dem Podium der sehr grossen,
kreisförmigen Halle der Aula, die gut dreitausend Menschen fassen
mochte und gedrängt gefüllt war, wechselten Chöre protestantischer,
anglikanischer, orthodoxer und römisch-katholischer Gemeinden aus
Montreal, um sich im Schlusschoral, der unter Leitung des orthodoxen

Chordirigenten stand, in malerisch symbolhafter Mischung
zum Gesang des Vaterunters zu vereinen. Auf der Liste der Sprecher
nahm neben Dr. Visser't Hooft, dem anglikanischen und dem orthodoxen

Primas von Kanada, den Rektoren von McGill und Montreal
University der Kardinal von Montreal, Paul Emile Leger, den am
meisten ins Gewicht fallenden Platz ein. Ein römisch-katholischer
Kinderchor ging seiner Ansprache voraus, woran der Kardinal in
humorvoller Entspannung mit den Worten anknüpfen konnte:«Mir
wird gewiss viel vergeben werden, weil ich zu Ihnen in der Begleitung
von Kindern komme». In den Mittelpunkt seiner die Ökumenische

Bewegung bejahenden Gedanken stellte der Kardinal die Notwendigkeit

der sakramentalen Gemeinschaft für die volle Einheit und den
Schmerz darüber, dass diese volle kirchliche Gemeinschaft noch nicht
möglich sei. Zugleich unterstrich er jedoch die grundlegende Einheit,
die durch die Taufe in Christus besteht, und die Wirklichkeit der

1 Am 29. Juli wurde sogar der Berichterstatter als oinziger altkatholischer
Delegierter aus Europa zu einem Interview mit dem französisch-kanadischen
Fornsohen eingeladen, wobei besonders nach den Gründon der Entstehung
und dem gegenwärtigen Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche gefragt
wurde.



— 240 —

Gegenwart Gottes, die dort sich auswirkt, wo die Liebe die menschlichen

Handlungen leitet und ihre gegenseitigen Begegnungen
durchdringt.

In dieser positiven und zugleich durch klare Markierungen des

Trennenden gekennzeichneten Atmosphäre begann nun sich
abzuzeichnen, was wir die aktive römisch-katholische Teilnahme am
ökumenischen Dialog nennen dürfen. Längst ist ja das lebendige Interesse

auf römisch-katholischer Seite am Fortgang der Ökumenischen

Bewegung aufgefallen und mehr und mehr auch allgemeiner
bekanntgeworden. Ihre einzelnen Etappen wurden sogar auf römisch-katholischer

Seite vielfach genauer verzeichnet und vor allem auch theologisch

exakter beschrieben als in den unmittelbar beteiligten Kirchen
selbst1. Trotzdem konnte es bisher zur unmittelbaren und öffentlichen

Begegnung mit dem Ganzen der Ökumenischen Bewegung
mehr nur andeutungsweise kommen, so wichtig und folgenreich die

ungezählten Verbindungen und Gespräche auf den verschiedensten
Ebenen und in sehr verschiedenen Umgrenzungen auch sein mochten.
Waren in Neu Delhi die fünf offiziellen Beobachter ausserhalb ihrer
persönlichen und bei Empfängen stattfindenden Gesprächskontakte
im offiziellen Tagungsverlaufnoch aufdas blosse Zuhören beschränkt,
so begann ohne besonderes Aufheben in Montreal eine Änderung sich

abzuzeichnen, die hoffentlich nicht mehr rückgängig gemacht wird,
die vielmehr zur festen « Regel ohne Reglement » in der Praxis werden
sollte: Fanden schon alle Delegierten je nach ihrer Sektionszugehörigkeit

bestimmte römisch-katholische Stellungnahmen unter den in
Montreal ausgehändigten Papieren, so verstärkte sich diese
römischkatholische theologische Präsenz in den Sektions- und Untersektions-
Sitzungen dadurch in spürbarer Weise, dass die auf die fünf Sektionen
verteilten Beobachter praktisch in ihnen wie «Consultants» des

Ökumenischen Rates teilnahmen. D.h. sie konnten um das Wort bitten,
ja sie wurden gelegentlich dazu vom Vorsitzenden direkt aufgefordert,

ohne natürlich ein Stimmrecht auszuüben oder eigene Anträge
stellen zu können.

In den Plenarsitzungen setzte sich diese Art der Teilnahme
allerdings nicht fort und wäre wohl auch in Zukunft dort nicht zur Regel

zu machen, so auffallend die Tatsache war, dass der Neutestamentlcr

Raymond E.Brown, von St. Mary's Seminary in Baltimore/USA

1 Vgl. besonders G.Thils, Histoire théologique du mouvemont écumé-
nique, Louvain 1959.



— 241 —

wohl als erster römisch-katholischer Theologe in einer Ökumenischen
Weltkonferenz einen Hauptvortrag halten konnte. Es ist auch zu
sagen, dass die Beobachter von der gekennzeichneten Möglichkeit in
den Sektionen mit einer natürlichen Zurückhaltung Gebrauch machten.

Es müsste ihnen vor allem daran liegen, dort einzugreifen, wo
vielleicht einseitiger oder missverständlicher Weise in den Berichten
auf römisch-katholische Positionen Bezug genommen wurde. Trotzdem

sind manche Beiträge durchaus über diesen unmittelbaren Anlass

hinaus auf die Fragen selbst eingegangen. Und hierbei zeigte sich
in überzeugender Weise die Bedeutung und der theologische Ort dieser

Teilnahme, die sich wiederholt in fruchtbarer Weise als zwischen
ostkirchlichen und reformatorischen Thesen gelegen und damit
weitgehend gerade auch mit dem altkatholischen Ansatz übereinstimmend

herausstellten. Für den alt-katholischen Theologen konnte dies
nur eine Bestätigung der eigenen Aufgabe sein, altkirchliches und
ostkirchliches Traditionsgut in der Tradition der westlichen Kirche
zu vertreten. So wurde endlich in Faith and Order wenigstens
andeutungsweise und grundsätzlich die volle Rundung des Kreises der
Teilnehmer am ökumenischen Gespräch erreicht. Die Bedeutung dieses

Vorganges trat besonders in der 2. Sektion «Tradition und
Traditionen» hervor, weil hier ganz offensichtlich Verbindung und
Unterscheidung des ursprünglichen göttlichen Offen barungswortes mit und
von der Weitergabe in der Überlieferung der Kirche ein Problem
darstellen, dessen Erörterung ohne die Differenzierungen und Erfahrungen

der abendländischen katholischen Theologie schnell ins Stocken
kommen muss. Man darf von der sich hier anbahnenden Teilnahme
gerade auch für die vollere Entfaltung des wesentlichen altkatholischen

Anliegens in der Glaubens- und Kirchenfrage noch viel erwarten.

Es ist aber auch nicht verwunderlich, wenn unter diesen
Umständen die Sektionsberichte selbst noch vielfach unbefriedigend und
blass ausgefallen sind. Oft sprechen sie das Beste der Diskussionen
gerade nicht aus, weil dies noch nicht gemeinsam gesagt werden konnte,

oder sie können es nicht angemessen und klar zum Ausdruck bringen,

weil es noch nicht voll entfaltet werden konnte. So viel ist jedoch
durch Montreal klargeworden : Die auch die römisch-katholische Kirche

- wenigstens hinsichtlich ihrer Theologie - einschliessende oder
doch ständig in Betracht ziehende ökumenische Begegnung wird
mehr und mehr zu dem Ort und Raum, da alle kirchlichen und
theologischen Fragen heute sich zur Geltung zu bringen und zu behaupten
haben. Man könnte dabei von dieser Begegnung als von einem Prisma



— 242 —

sprechen, aus dem sich das volle Spektrum des einfallenden Lichtes
ergibt. Mag es auch immer noch so aussehen und laut vertreten werden,

als ob jede Kirche oder Konfessionsfamilie erst innerhalb ihres

eigenen Rahmens ihre tiefere theologische Einsicht wirklich entfalten

könne, während eine ökumenische Diskussion in einer Art
luftleeren Raumes ausserhalb der Kirchen stattfinde und sich doch
schliesslich mit unverbindlichen Gemeinplätzen begnügen müsse, ja
mag dies in einem gewissen Sinne sogar tatsächlich der Fall sein und
mag damit das kirchliche und theologische Sonderleben der einzelnen
Kirchen noch mit einem gewissen Recht «unaufgebbar» sein, schon
heute besitzt unweigerlich alles Einzelne und Getrennte seine Bedeutung

für das Ganze und die, ökumenische Bewegung verlangt gebieterisch

mit der Abrundung des Kreises seiner Teilnehmer aus allen
Kirchen auch das Einbringen und Mitteilen aller Anliegen und Einsichten
in diesen Kreis! Und hierzu gehört seit Montreal in einem gewissen,
andeutenden aber bedeutungsvollen Sinn auch die Theologie der
römisch-katholischen Kirche, nachdem schon in Neu-Delhi die
Ökumene ganz offiziell aufgehört hatte, Organ panprotestantischer Selbst-

darstellung sein zu können. Dies bleibt ein bemerkenswertes Ergebnis,

auch wenn die Tatsachen einerseits nicht einfach neu - weil von
Anfang an in der ökumenischen Bewegung bejaht und erstrebt - und
andererseits noch nicht zur vollen Auswirkung gekommen sind und
wenn ganz allgemein der in Konferenz berichten aufweisbare Ertrag
des Fortschrittes noch nicht befriedigen kann. Immer weniger kann
jedenfalls ein Abseitsstehen und blosses Hüten des Eigenen sich
rechtfertigen, weil es jetzt gerade darum geht, keine Kirche - auch gerade
nicht die Jungen Kirchen - gegenüber dem vollen und weithin neuen
Erfassen der Katholizität und Einheit der Kirche sich selbst zu
überlassen. Werner Küppers

Bonn (Schluss folgt)


	IV. Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montreal/Kanada

