Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 4

Artikel: Dominicus Maria Varlet 1678-1742 [Schluss]
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Dominicus Maria Varlet
1678-1742

(Schluss)

Das Ipiskopat Steenovens war nur von kurzer Dauer. Denn
schon sechs Monate nach seiner Weihe wurde er aus diesem Leben ab-
berufen (3. April 1725). Unverweilt setzten die Gegner der Klerisei
alles ins Werk. die Neuwahl eines Nachfolgers um jeden Preis zu ver-
hindern. Von verschiedenen Seiten wurde die hollindische Regierung
immer nachdriicklicher ersucht, nun endlich ihre schiitzende Hand
von den jansenistischen « Refractarii» zuriickzuziehen, sie ihrem
Eigensinn zu iiberlassen und die Zulassung eines vom apostolischen

Stuhl ernannten Generalvikars zu genehmigen. Das Gesuch wurde

zwar abgewiesen mit der Begriindung, dass nur ein auf die in Holland

iibliche Weise, d. h. unter Mitwirkung der einheimischen Geistlichen
gewiihlter Wiirdentriiger zugelassen werden konnte, aber die Klerisei
musste darauf gefasst sein, dass hier (tefahr drohte und darum Kile
geboten war. So trat das Kapitel am 15. Mai 1725 zusammen und
wiithlte Cornelis Johannes Barchman Wuytiers! zum N achfolger
Steenovens.

Die Kurie hatte aber noch mehrere Sehnen an ihrem Bogen. Sie
wandte sich nun an die katholischen Fiirstenhofe und liess durch Ver-
mittlung der im Haag akkreditierten (iesandten die hollindischen
Staaten unter Druck setzen, damit diese die Konsekration verbieten
sollten. Dabei tat sich besonders der franzosische Gesandte Fénélon,
Neffe des bekannten quietistischen Erzbischofs von Cambray, her-
vor 2. In Frankreich gingen hartnickige Geriichte um, dass man Var-
let wohl oder iibel entfiihren wollte®, und gleichlautende Berichte

! Fiir das Episkopat dieses Erzbischofs siehe: P.J.Maan. C.J.Barch-

man Wuytiers. Assen 1949.

2 «On dit que le nouve
est, excessivement ami des
de Cambray, son oncle, pour

passe de notre cour & la votre,

bons Péres et plus prévenu que M. 'archevéque
les maximes ultramontaines. 1l est bon que
vous comptiez la-dessus.» A.P. R. Nr. 3696..I,§.igneau an Varlet. :‘2-—12—1724.
3 «J'ai appris de quelques personnes qul'dlsent le savoir, que I’on cherche

& enlever Mr. Dupré (= Varlet) et qu’il doit prendre toutes sortes de p'ré-
cautions pour éviter un mauvais tour, en ne sortfmt que rarement. et tz:en
accompagné et qu'il n’aille jamais que da!lS les lieux sars. ()rf croit méme
qu’il y a la un Judas qui pourrait le condu.lre sous uelques prétextes appa-
on le ferait secrétement aller ailleurs. On ne

rents dans quelques maisons d’otlt : Burs.
craint pas a la vérité, la force ouverte, mais quand la chose serait faite une
fois secrotement, qui réclamerait pour un étranger ? ... Dans cette occasion

13

| ambassadeur qui

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1963



— 194 —

liefen auch von Rom ein!. Unterdessen suchte man Varlet mit leeren
Versprechungen hinzuhalten. Man spiegelte ihm vor, dass die Kurie
bereit sei, den Konflikt beizulegen, wenn er nur erst Holland ver-
lassen hitte?. Varlet durchschaute die Absicht sehr wohl, wies diese
«paroles belles, mais générales et vagues» zuriick und erklirte, dass,
wenn Rom wirklich eine Verstandigung wiinschte, diese ebensogut
nach wie vor der Konsekration stattfinden kénnte3. Dann vollzog er

die Weihe Barchmans am 30. September 1725 im Haag.

Im Gegensatz zu seinem Verhalten bei den folgenden Weihen,
hatte Varlet diesmal nicht die geringsten Bedenken. Im Gegenteil.
Hat er doch, zusammen mit dem Benediktiner Thierry de Viaixnes,
die Wahl Barchmans aufs eifrigste gefordert, denn der Gewihlte war
ein Mann nach seinem Herzenswunsch, den franzisischen Janse-
nisten ganz ergeben und unverbriichlich mit diesen verbunden. Er
hatte zwei Jahre (1717-1719) bei den Oratorianern von St-Magloire
in Paris zugebracht, war vom Heros der Jansenisten, Soanen von
Senez, zum Priester geweiht worden* und stand mit allem, was in

plus que jamais la défiance est la mére des suretés.» A.P.R. Nr. 3647. Camet
an Varlet. 8-5-1725.

«Il est important que vous écriviez & M. (Varlet) que quoiqu’il soit dans
un pays de liberté, il n’y a aucune sureté pour lui dans les circonstances ou
se trouvent les affaires. Qu’il est & propos qu’il ne sorte point du tout de chez
lui, et que s’il veut aller & ’église, il faut qu’il soit accompagné de 4 ou 5 per-
sonnes. L’ambassadeur, qui est en ce pays-1a est ’homme du monde le plus
propre & le faire enlever, et cet événement & I'égard d’un frangais ne ferait
pas tant de bruit qu’on s’imagine, ou du moins cela serait appaisé. Mais
I’enlévement serait toujours fait et il est de conséquence de ne 8’y pas expo-
ser. On sait que M. Dupuis (= Varlet) a ét¢ menacé autrefois d’'un pareil
traitement contre lequel il se mit en garde. C’est & M. DP, & prendre des
suretés.» A.P.R. Nr. 3694. Chassaigne an Varlet. 12-5-1725.

1 «Vous devez vous bien tenir sur vos gardes et do ne pas vous exposer
facilement. Car vous pouvez étre persuadé que si on peut vous faire enlever
que on n’y manquera pas. Le bruit court ici qu’on a remué tous les Rois
par rapport & vous. Vous savez que la République de Vénise en a écrit aux
Etats généraux. Ainsi c’est & vous & prendre vos mesures.» A.P.R. Nr. 3709.
Montigny an Varlet. 21-6-1725.

2 «Des personnes puissantes et bien intentionnées ont pris la résolution
d’agir fortement aupres du pape, pour 'engager & prendre quelque voie de
douceur, qui puisse rétablir la bonne intelligence. Ayez la bonté de différer une
consécration.» A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Juni 1725.

% «Je vous confierai que des personnes intelligentes et zélées s’'emploient
secretement & porter le 8. Pape & entrer par lui-méme dans cette affaive et &
v prendre un parti qui puisse ramener la paix et la subordination.» A.P. R.
Nr. 3749. Varlet an Vivant. 24-8-1725.

4 Kennzeichnend fiir die enge Verbundenheit Barchmans mit Soanen ist,
dass ihre Herzen nebeneinander bestattet wurden in der kleinen, jotzt demo-



— 195 —

Frankreich reputierlich war. mit Miannern wie Quesnel, Vivien de la
Borde, Boursier, le Gros, Duguet. Boulenois u.A.in engster Be-
ziechung. Dieser auserlesenen Kampferschar anzugehoren, erschien
ihm als ein unschiitzbares Vorrecht und die hochst erdenkliche Ehre.
So ist Barchman der treueste Fahnentriger der franzosischen Janse-
nisten geworden. Seine unlosliche Verbundenheit mit den Franzosen,
zugleich seinen Leitspruch bei seinem ganzen kirchlichen Handeln,
hat er ausgesprochen in den Worten: «en ¢tant faibles par nous
mémes, nous ne serons soutenus que par I'appui des évéques du de-
hors'.» Und bezeichnend fiir seine Abhiingigkeit von seinem Mentor
Varlet ist seine Aussage: «[ch heisse alles gut, was dieser weise und
erleuchtete Prilat entscheidet ®.»

Diese Angleichung an die Jansenisten in Frankreich ist in ihrer
Auswirkung auf die Entwicklung der Utrechter Kirche um so ein-
areifender und nachhaltiger geworden, zunichst weil das Episkopat
Barchmans mit der Verschirfung des Kampfes in Frankreich zu-
sammenfiel. und sodann weil der dortige Jansenismus gerade in
dieser Periode in schwere innere Krisen geworfen wurde, die zu
endlosen Zwistigkeiten, unversihnlichen Gegensitzen und schliess-
lich zu Spaltungen und Zersplitterungen gefithrt haben3. Unter
Barchman haben viele Franzosen ihre Heimat verlassen und nach
Holland auswandern miissen. Es ist nicht iibertricben zu behaupten,
dass in Barchmans Zeit die hollindische Kirche von franzisischen
Réfugiés geradezu iiberflutet worden ist. Von Rijnwijk * aus, wosich

eine Gruppe von Zisterziensern und Weltpriestern sammelte, und

von Schonauwen 5 aus, wo mehr als dreissig Karthiuser sich bemtih-
ten, ihr strenges Klosterleben fortzusetzen, haben sie nicht nur

zahlenmiissig, sondern mehr noch durch ihre Kampfbereitschaft der

lierten Kirche von Saint-Josse in Paris. Die ?\'irch.v. stand an dm‘"li('kc der
Rue d’Aubry-le-Boucher und Rue Quincampolx iwun)[h_mlo(v;t:d ‘bt'(bzwtnpo].
Siche: André Hallays: Lo pélerinage de Port-Royal. l'nu'm 1925, S. {

1 A.0O. B.C. Barchman an Colbert 21-6 1725. Bei Maan, o. c. S. 14.

2 A.O.B.(. Nr. 372. Barchman an die Karthiiuser. 4-10-1725.
ALO.B.CL ; B ' S et
3 «La division est formée presque sansretour.» A.P.R. Nr. 3727. Hugot
3 Jar 28 1-1735.
de St-Thomas an Varlet. 2 ) . .
At Thomas a lheurcux ot les esprits et meme

. ys bien ma
«Nous sommes dans un temps - . . ) .
vient maticre de disputes jusqu’au grand

NoCerurs s - divises et t . de

: ”_"‘ s M"‘m an II-H! " (l,t”“f\" 3717. Petitpied an Varlet. 3-1-1738.

précepte de Pamour.y AP, R. Nr.
1 Fiir Rijnwijk siche: .‘\.:l.

de la Maison Rijnwijk pres d7Utr
5 F{ir Schonauwen siche: B.

Rotterdam 1956.

van de Ven, La communauté cistercienne
wht. ILIK.Z. 1949. S. 115 -139.
A.van Kleef, De Kartuizers in Holland.



— 196 —

Utrechter Kirche jahrzehntelang ihren Stempel aufgedruckt und sie
weitgehend beherrscht. Es hat nicht viel gefehlt, so wire sie zu einer
Filiale Frankreichs geworden. Wie ist es zu dieser Entwicklung ge-
kommen ?

ES ES
*

Als Kardinal Fleury — 1729 — erster Minister von Frankreich ge-
worden war, setzte er sich als wichtigste Pflicht, den Widerstand
gegen die Unigenitusbulle endgiiltig zu brechen und den kirchlichen
Frieden wiederherzustellen. Mit ziher Ausdauer und eiserner Kon-
sequenz hat er sich dieser Aufgabe gewidmet. Wenn man ihm in po-
litischer Beziehung nachrithmt, dass er den franzosischen Staatsfinan-
zen eine gesundere Grundlage gegeben hat, so ist auf kirchlichem Ge-
biet sein Regiment schlechthin katastrophal gewesen. Er verfolgte das
Parlament und machte es mundtot, demiitigte die Universitit und
machte die Sorbonne «zu einem Skelett». Dann unterwarf er die reli-
giosen Orden, griff die hervorragendsten Bischife anund schonte dabei
auch Kardinal de Noaillesnicht. Alle vakant gewordenen Bischofssitze
wurden mit fanatischen Akzeptanten besetzt. Zum Nachfolger des
— 1729 — verstorbenen de Noailles ernannte er Vintimille du Luc, der
bei seinem Amtsantritt versprach «que dans quatre mois il n’y aurait
plus & Paris un seul appellant».

Zu einer solchen kiihnen Aussage gehorte allerdings Mut, denn
ganz Frankreich erdrohnte vom Kampf. Die Suspendierung Soanens
(1727) hatte zu einer regelrechten kirchlichen Revolte gefiihrt. Zwolf
Bischofe legten beim Konig energische Verwahrung ein gegen «die
Schindung der heiligsten Gesetze und teuersten Freiheiten des Rei-
ches». Zweiunddreissig Geistliche der Hauptstadt, dazu noch 300 aus
~dem Bistum Paris, 500 Weltpriester und 1400 Ordensmitglieder er-
hoben sich in seltener Einmiitigkeit, und das Kirchenvolk schloss sich
ihnen begeistert an. Was Port-Royal nie gelungen war, wurde jetzt
Wirklichkeit. Das Schicksal Soanens machte den Jansenismus beim
Volke beliebt, und er gestaltete sich zu einer allgemeinen Volks-
bewegung, die liber ganz Frankreich ihre Wellen schlug.

In diesem massenhaften Zustrom neuer Anhinger steckten aber
fiir die Lauterkeit der Bewegung ernste Gefahren. Der Jansenismus
wurde mehr und mehr zu einem Sammelbecken von ganz heterogenen
Elementen, die dem urspriinglichen Gnadenstreit nicht das geringste
Interesse mehr entgegenbrachten. Viele schlossen sich den Appel-
lanten an in der Hoffnung, dort ihre Unzufriedenheit iiber die Zu-



— 197 —

stiinde in Kirche und Staat abreagieren zu konnen, oder auch einen
Pflanzboden zur Verbreitung eigener Lieblingsgedanken und Son-
dermeinungen zu finden. So entstand eine riihrige Gruppe von Bibel-
forschern. die unter dem Namen von «Figuristen» bekanntgeworden
sind. Sie verwarfen die traditionelle Bibelauslegung, weil diese -
wie sie behaupteten — «an der Schale kleben blieb», und suchten den
«figiirlichen Sinn und die verborgene Allegorie», die nur «hinter dem
Buchstaben und der Rinde der Bibel» zu finden sei. Nun ist bekannt-
lich die Anwendung des allegorischen Sinnes in der Homiletik ein er-
laubtes und manchmal angewandtes Mittel, den Glauben zu stirken
und die Frommigkeit zu ermuntern, aber die Figuristen setzten sich
mir nichts dir nichts tiber alle gesunden hermeneutischen Regeln hin-
weg, gaben den eigentlichen Sinn des Bibelwortes preis und verabso-
lutierten die Allegorie. Durch diese einseitige Betonung des figiirlichen
Sinnes haben sie vielen Missbriauchen Tiir und Tor gedfinet. s wurde
in diesen Kreisen bald ein beliebter Brauch, die Bibel aufs Gerate-
wohl aufzuschlagen und dann die betreffende Stelle einseitig und will-
kiirlich so zu verdrehen und zuzustutzen, dass sie auf die augenblick-

liche Lage angewandt werden konnte. Die Bibelexegese wurde in

diesen Kreisen zur Stichomantie. Dass man sich dabei vorzugsweise

mit endzeitlichen Spekulationen befasste, versteht sich. Sie lehrten
v deux mysteres d’iniquité, deux apostasies, deux Anti-

«qu’il y aur:
s remarquables ou généraux avant la fin du

christs, deux jugement
monde. La premicre sera consomme atl sujet de la Constitution Uni-

genitus. A cette occasion Moyse et Elie viennent précher I'évangile
aux Juifs. 1s les convertiront. Les Juifs convertis en corps prendront
la place de Corps de Gentils, tom bés dans U'inerédulité, et répareron.t
ainsi les pertes de I'Eglise. Les Juifs répandus par toute la terre habi-
dcheront eux-mémes I'évangile généralement & toutes les
nations. Le triomphe de I'Eglise sera alors universe?, apres avoir été
renouvellée et rajeunie. Elle jouira pendant un l?ng lint'ervnl du repos
et de la paix. et apres cela il faudra qu'elle s’affaiblisse et qu’elle
w. Pour lors le deuxieme mystére d’iniquité, la
deuxi¢me apostasie. sera consommée par le dernier Antichrist .»
Besonders die endzeitlichen Erwartungen, die Riickkehr des
Propheten EKlias. die Bekehrung der ..Juden.u‘nd die Wled_?rherste.l-
lung aller Dinge. fanden in breiten K.I'CIS(‘H “"l“lg(‘. Ohren. .\’[aml‘ex:.wle
Duguet, le Giros. Dessessarts haben sich an diesen ungesunden Griibe-

table pr

vieillisse de nouve:

L P

1 A_P.R. Nr. 3740. Toobi (= Boidot) an Varlet. 3-10-1726.



— 198 —

leien erg6tzt und sich eifrigst bestrebt, ihnen in Holland Eingang zu
verschaffen. Auch Varlet ! und Barchman Wuytiers haben diese Er-
wartungen leidenschaftlich geteilt, und auch in Rijnwijk und Schon-
auwen fanden sie liberzeugte Anhinger. Wiederholt wurde Varlet
vor diesen Extravaganzen gewarnt2?. Die niichternen Hollinder
haben sich immer davon distanziert.

Eine viel grossere Aufregung aber erzeugten die in diesen Jahren
eintretenden wunderbaren (ienesungen und die damit verbundenen
Konvulsionen. Wir betreten hier das Gebiet des Ubernatiirlichen und
Mysteriosen, das sich einem endgiiltigen Urteil entzicht. Sainte-Beuve
hat in bezug auf diese Vorginge einmal gesagt, «er wolle um alles
Gold der Erde und alle Verheissungen des Himmels sich nicht mit
diesem Kapitel des Jansenismus befagsen», und man ist geneigt,
ihm Recht zu geben. Andere haben von einer «furieuse épidémie de
frénésie religieuse *» gesprochen oder geglaubt, dort die «agonie du
Jansénisme» zu erblicken®. Auch wir gingen am liebsten stillschwei-
gend an diesen Dingen vorbei, aber sie haben im Leben Varlets eine
wichtige Rolle gespielt, und seine diesbeziiglichen Schriften werden
nur von dort aus verstiandlich. Wir beschrinken uns aber auf eine
summarische Wiedergabe der wichtigsten Tatsachen.

1 Siehe: Lettre de M. I'livéque de Babylone a M. I'livéque de Senez sur
les erreurs avancdées dans quelques nouveaux écrits. Utrecht 23. Okt. 1736.
In: Supplément aux ccuvres de M. Soanen. NNIEK 24. Jan. 1737. S. 13.

2 «Il y a longtemps que je fronde 'exces des figures, aussi ceux qui en
sont les docteurs ... Ce systeme d’imagination leur gate lesprit, ne leur
apprend rien et leur fait prendre en toute rencontre un ton d’enthousiasme
fort propre & frapper les petits esprits et de se faire mépriser des gens sensés.»
A.P.R. Nr. 3694. Chassaigne an Varlet. 7-8-1727.

Idem: «il est bien aise qu’on remue les puces des Figurants.» 7-8-1727.

Idem: ¢Je ne comprends pas comment ces gens de bien et attachés & la
vérité se croient permis de décrier et méme de déchirer des Ecclésiastiques qui
se sacrifient pour la bonne cause et qui consument leur bien et leurs forces
pour le soulagement de ceux qui souflrent pour elles. On pourrait dire d’eux
ce que le cardinal de Noailles disait des Jésuites, qu’on ne peut étre de leurs
amis sans étre leur valet.» 20-9-1731.

«De la Chassaigne souhaiterait que vous fussiez moins attaché au figu-
risme et aux convulsions car il dit, qu’il I'a appris et qu’il en a 6té étonné.»
Hugot de St.-Thomas an Varlet. A.P.R. Nr. 3727. 13-2-1736.

3 Hallays: Le pélerinage de Port-Royal. Paris 1925. S. 216.

4 J.Dedieu: L’Agonie du Jansénisme. Revue d’histoire de 1'église de
France 1924.



— 199 —

Am Fronleichnamstag — 31.Mai 1725 - wurde die Frau Anna
Charlier, Giattin des Schreiners de la Fosse, in Paris von einem langen
Leiden plotzlich und auf unerklirliche Weise geheilt. Sie war 20
Jahre lang leidend und bettligerig gewesen und infolge grossen Blut-
verlustes an Ostern dem Tod nahe. Am Fronleichnamsfest liess sie
sich vor die 'Tiir ihrer Wohnung tragen, um den Prozessionszug zu
schen. Als der Zug vorbeikam, sprang sie plotzlich auf, lief auf den
Priester zu. der die Monstrans trug. fiel auf die Knie und rief: « Herr
Jesu, der du eine kranke Frau, wie mich, geheilt hast, heile auch
mich.» Dann schloss sie sich dem Festzug an, wohnte der Messefeier
bei und kehrte gesund nach Hause zuriick. Dieser FFall erweckte
grosses Aufsehen, und es stromten die Scharen massenhaft herbei. Die
Herzogin von Orleans schickte ihre Hofdamen und ihren Leibarzt,
Chirac, und auch ein englischer Ambassadeur kam sich persinlich
von der (ienesung iiberzeugen!. — Man kann iiber dieses Kreignis
denken wie man will, aber wer von den érztlichen Untersuchungen
und offiziellen Zeugenvernehmungen Kenntnis nimmt, kann an der
Realitit der (ienesung, wie unerklirlich sie an und fiir sich war,
billigerweise nicht zweifeln. Die Heilung war nach der offiziellen Er-
klirung «tros reelle, trés vraie et trés extraordinaire, et absolument
inexplicable & toutes les connaissances que nous ayons de l.il, nature et
de l'art». Begreiflicherweise wollte die medizinische Wissenschaft

nicht entscheiden «de ce qui est miraculeux et de ce qu’il ne I'est pas».

Die Gienesung war bleibend. Die Frau lebte noch 35 Jahre und starb

. ‘ C 1700 2
im Alter von 80 Jahren (3. Juni 1760) =,
o w 7 4 aftar 3 i3 >
Die Weigerung der ,m‘,dmnlschc'm W lSSOlleh(ﬂt(i: p chll.l ithe r (:en
wunderhaften Charakter des Ereignisses auszusprechien, 1ess viezen
. 3 [T . v
keine Ruhe. Darum suchte man dennoch eine Erklirung fiir das Un-

. . A
erklirliche. In der (iemeinde Ste-Marguerite, an der faubourg St-
Antoine, zu der die Frau gehérte, wurde die Heilung gedeutet als ein

_ N . b o

Wunder Gottes zum Beweise der realen Gegenwart (’h”Stf m
HI. Sakrament. Uber cin Jahrhundert lang wurde dort das Anniver-
aber wiesen darauf hin, dass der

sarium gefeiert. Die Jansenisten .

Priester, Jean Baptiste Goy (1666 -1738). der die Monstrans getragen

hatte, ein A ppellant von der Unigcnitusbulle war, und so lag es nahe,

. . 1 -

das Kreienis als ein giitiges lingreifen Gottes zugunsten der Appel
ol <) s BTN, D g . -

las Wunder zu einem ncuen Kampf-

lanten zu deuten. Damit wurde ¢

1 A, P.R. Nr. 3647. Camet an Varlet. "
: iansén. L. S.

¢ Siehe: Gazier, Hist. du mouv.]

297



mittel der Jansenisten, das sie jahrzehntelang unermiidlich und auf
allen Fronten benutzt haben. Jedes neue Wunder — und es sollen mehr
als 200 geschehen sein — war ihnen Schwert und Schild, mit denen sie
sich gegen eine tiglich wachsende Ubermacht zu behaupten ver-
suchten. Die Jansenisten dieser Periode wurden zu einem wunder-
siichtigen Geschlecht!. Auch Varlet hat diese Waffe vorzugsweise
gefiihrt.

Bei diesem einen Wunder blieb es aber nicht. Zwei Jahre spiter —
am 1.Mai 1727 — starb, 37 Jahre alt, ein Mann, der in strengster
Askese und unter den schwersten Bussiibungen gelebt hatte und
vom Volk wie ein Heiliger verehrt wurde, der diakon Krangois de
Paris. Am Tage seiner Bestattung auf dem kleinen Friedhof von
St-Médard in Paris, beriihrte eine Frau mit einem gelihmten Arm
den Sarg und wurde geheilt. Von diesem Tage an stromten die
Scharen der Hilfesuchenden massenhaft zu seinem Grab und es
mehrten sich die Wunder von Tag zu Tag 2. Ganz Paris geriet in Auf-
regung, und téglich spielten sich auf dem Friedhof die sonderbarsten
Ereignisse ab, und dies fiinf Jahre lang, bis St-Médard — am 27. Ja-
nuar 1732 — auf koniglichen Befehl geschlossen werden musste 3.

1 Auch Camet versiumt nicht, daran zu erinnern, dass der Priester, der
die Monstrans trug, Appellant und Reappellant war. Die Anhénger der
Unigenitusbulle seien in die grosste Verwirrung gebracht; die geheilte Frau
habe den Priester gegen die Rianke der Jesuiten in Schutz genommen. A.P.R.
Nr. 3647. Camet an Varlet. 24-6-1725.

2 Uber die Vorginge auf dem Friedhof St-Médard schreibt ein Augen-
zeuge: «Il y a une affluence de personnes de tout état, de toute condition qu’on
ne peut exprimer. Depuis la pointe du jour jusqu’au soleil couché le petit
cimetiere est toujours plein de monde. Il a fallu oter les vitres des charniers
qui entourent le cimetiére & cause de la multitude du peuple. On dit sans cesse
des messes dans cette église en sorte que plusieurs prétres qui veulent dire
la messe sont obligés d’apporter des calices. Les rues des environs sont rem-
plies de carosses et de marchands. On vend publiquement les images en
plusieurs grandeurs du bienheureux Péris.» A.P.R. Nr. 3647. Camet an
Varlet. 17-8-1731.

" In ihren Eingaben an den Erzbischof Vintimille berichten die Pariser
Geistlichen «les paralitiques marchent, les hydropiques sont guéris, les yeux
désespérément malades et presque éteints, sont éclairés, les ulcéres sont re-
fermés, des malades & I’extrémité sont rétablis sur le champ et recouvrent
toutes leurs forces, ceux qui vont par dérision au tombeau du serviteur de
Dieu (Paris), y sont frappés par une main invisible, ces merveilles sont suivies
de conversions éclatantes, du retour méme de personnes incrédules et en-
gagées dans ’hérésie. »

3 Ein Spassvogel dichtete dann den Zweizeiler:

«De par le roi, défense de Dieu
de faire miracle en ce lieu.» Gazier, o. ¢. 1. S. 280.



— 201 -—

Dieses Eingreifen vermochte aber den Strom neuer Heilungen nicht
aufzuhalten. Dann und wann traten dabei auch konvulsivische
Nebenerscheinungen auf, durch die die Heilung gefordert zu werden
schien. Die Folgen lassen sich leicht raten. Viele, denen diese Kon-
vulsionen versagt blieben, suchten sie nun mit «Hilfe» von anderen
(Secouristen) herbeizufiihren. Die anfinglich noch ungeféihrlichen,
innerhalb der menschlichen Natur liegenden «Hilfeleistungen» arte-
ten schliesslich in schauerliche und ekelerregende Quilereien und
Misshandlungen aus (secours violents), und nahmen maniakale

Formen an. Der Pariser Arzt, Dubourg, der 6fters bei solchen Szenen

anwesend gewesen war, erzithlte 'dem Polizeikommissar, Bertin, die

unglaublichsten Sachen. Er teilte die «secours» in fiinf Klassen ein:
a) «coups de poings et de pieds, foulement de pieds sur le corps, tire-

ment des membres, b) pressions violentes, ¢ ) coups de biiches, d) se-

cours d’épées percantes et non percantes, et clous enfoncds dans les
divers parties du corps & coup de marteau, € ) crucifiement?». Auf

yrund seiner Erfahrungen erklirte er der Polizei gegeniiber: «Il y a
quelques-unes de ces opérations, que je ne crois pas supérieures aux
forces de la nature, mais il y en a plusieurs autres que je regarde
comme absolument inexplicables: tels sont les violents coups de
biiches sur I'estomac et la poitrine, les pressions des cotes avec les
pieds, dans lesquelles on ne sait et 'onne peut dire ce que devient le
sternum ; I'impossibilité de faire percer les épées, quelque force que
I'on emploie & les pousser; la guérison subite et sans aucun remede,
les blessures que font les épées qui percent et des clous dans le cruci-
fiement ; enfin la paix, la tranquillité du pouls, du visage, de 'esprit
des personnes sur lesquelles se font ces terribles opérations. Tout cela
est inexplicable et au-dessus de toutes connaissances de la nature et
de I'art 2.» — Viele der besten Jansenisten, wie Petitpied, Fouillou und
Duhamel, kehrten sich mit Ekel und Abscheu von diesem schauder-
erregenden Wahnsinn ab und haben Varlet wiederholt und instén-
digst geraten, sich in seiner Begeisterung fiir diese Extravaganzen zu
miissigen 3, Nur zaudernd und widerstrebend hat er schliesslich

1 Vgl. Gazier, o. c. I. S. 290.

® Vgl. Gazier, o. ¢. I. S. 290. )

3 A.P.R. Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 3-12-1734. «On dit — et nous
‘ t sortie du milieu des Appellants.»

ne pouvons pas le nier —que cotte folie-1a es ’ _ _ :
I’affaire des convulsionnaires.

Idem: «Le parlement continue tqujours ) 4
Si on fait part au public des excés qu’on découvre tous les jours, en inter-
y découvrira bien des mystéres d’iniquité.

rogeant ceux qu'on décréta, on



— 202 —

einigermassen nachgegeben. Zur volligen Verleugnung des Konvul-
sionismus war er aber nicht zu bewegen. Er stellte sich auf die Seite
der sogenannten « Discernanten», d. h. er wollte zwischen erlaubten
und unerlaubten Konvulsionen unterscheiden. — Uber den Konvul-
sionismus selber hat vielleicht Gazier das richtige Wort gesprochen,
wenn er sagt: «il est impossible de se prononcer d’une maniére ab-
solue et de prendre parti pour ou contre. Le plus sage est d’attendre
en silence que la science ait dit son dernier mot, si jamais elle parvient
a pouvoir le direl.»

* *
%

Dieser unliebsame Exkurs in das mysteriose Gebiet des Konvul-
sionismus durfte nicht unterbleiben, weil wir dort den Schliissel
finden zum besseren Verstindnis des weiteren Schrifttums Varlets.
Chronologisch und noch nicht zu dieser Kategorie gehérend, sollen
erst noch zwei « Briefe» von ihm erwihnt werden. Der erste 2 war ge-
richtet an den Bischof von Montpellier, Joachim Colbert de Croissy.
Colbert (1667-1738) war ein Spross aus dem adeligen Haus von
Lothringen und weit davon entfernt, ein Jansenist zu sein, wie man
sich gewdhnlich einen solchen vormalt. Keine strenge, rigoristische
biissende Gestalt, der man das «gémir, souffrir, pleurer» vom Ge-
sicht ablesen konnte! Vielmehr ein Mann, der die guten Gaben der
Erde, einen gewissen Komfort und einen guten Tisch zu wiirdigen
wusste. Auch nicht ein « Jansenist der ersten Stunde». Als guter Galli-

Je suis blon faché que quelques-uns de nos amis veuillent encore soutenir par
quelque endroit comme divine, une ccuvre si décriée.» 2-5-1735.

«Wenn der Bischof von Montpellier zugunsten der Konvulsionen schrei-
ben wird, wird Fouillon dagegen schreiben.» A.P.R. Nr. 3727. Hugot de
St.-Thomas an Varlet. 28-1-1835.

«Je suis persuadé qu’il y en a (des convulsions) un grand nombre, qui
viennent ou de I'imagination échauffée de filles et méme quelques uns de 1'im-
posture. Elles ne paraissent toujours qu’avec des calecons et des culottes,
mais je ne trouve pas que cela ait quelque rapport aux régles de I’Ecriture
et la Tradition. Car bien souvent cela arrive la nuit et il se trouve des hommes
et méme des jeuncs gens accompagnés a la vérité de plusiours femmes qui
tiraillent une fille, lui donnent des coups, marchent sur leur estomac, ot ce
qui est de plus remarquable, ¢’est que ces filles font en quelque maniére les
proph¢tesses.» A.P.R. Nr. 3668. Duhamel an Varlet. 2-12-1732.

! Gazier, o.c. I. 8. 295. Vgl. auch: Hallays, Le pélerinage de Port-
Royal, S.216: «pour parler raisonnablement de ces crises de démence il
faudrait des connaissances médicales, qui me font défaut.»

? Lettre de M. I'Evéque de Babylone & M. I'Evéque de Montpellier, ot
il lui marque le part qu’il prend & ses souffrances, et le cas qu’il fait de ses
ouvrages. Amsterdam 12.Juli 1725, Gedruckt in: @Guvres de M. Colbert.
(Edition Gourlin) Tom. III, p. 886.



— 203 —

kaner hat er zwar die Gallikanischen Artikel (1682) unterschrieben,
aber andererseits auch das Formular Alexanders VII. iiber die «fiinf
Thesen» vorbehaltlos angenommen und auch die Verurteilung Ar-
naulds durch die Sorbonne mitunterzeichnet. Im Jahre 1696 Bischof
von Montpellier geworden, appellierte er — 1717 - mit den drei anderen
Bischéfen von der Bulle Unigenitus. Seine Erklirung, dass er sich in
der Gnadenkontroverse an die « Pax Clementina» halten wollte, wurde
von der Regierung als ungeniigend abgewiesen, und als er trotzdem
standhaft blieb, wurde er — 21.September 1724 — mit Sistierung
seiner bischoflichen Einkiinfte bestraft. Sie wurden — doppelt
schmachvoll fiir ihn — den Jesuiten seiner Bischofsstadt zugewiesen,
die damit schlemmten. Die Massnahme wurde so rigoros durch-
gefiihrt, dass Colbert sogar die GGemiise aus seinem eigenen (iarten

noch kaufen musste. Was man gehofft hat, erfiillte sich nicht. Colbert

gab nicht nach. Er beschrinkte seine Ausgaben auf das Notwendigste

und gedachte unvermindert der Armen.
In seinem Brief bezeugt Varlet ihm seine Anteilnahme wegen

der «injures et mauvais traitements», die Colbert zu erdulden hatte,
und rithmt seine «droiture, générosité et fidélité & soutenir les droits
de I’épiscopat et la liberté de I'Eglise, et la sagesse et la modération de
sa conduite». Dann spricht er von seinen eigenen bitteren Erfahrun-
gen und erinnert an seine «Apologie». Auch ihm gegeniiber habe Rom
die kirchlichen Kanones und die Rechte des Episkopats verletzt ;

darum habe er sich nach Holland begeben und wolle dort «attendre
se & Dieu de toucher les cceurs des auteurs de tant

de maux». Uber die Utrechter Kirche heisst es dann: «Je suis témoin,
a retraite des souffrances et des com-

Monseigneur, dans le lieu de m UHTanees
bats d'une Eglise, autrefois illustre, aujourd’hui méprisce du monde,
mais toujours chére & Dieu par la fidélité qu’elle a gardée au milieu de

longue patience, dont il y a peu

bien de traverses. Vous connaissez sa |
d’exemple, comme il y a peu d’exemple du genre de persécution,
cru pouvoir refuser le

. . ? .
qu'elle éprouve. (Vest pourquot je I al pas e
re pour sauver de sa perte une kglise si con-

en paix qu’il plai

secours de mon ministé
sidérable. »

Eine ihnliche Freu
Jean Soanen!. Soanen (1647-

! Lettre (datée le 12 novembre 1727) de Mons“ig'}(‘m‘ I’archevéque
d’Utrecht et de I'Evéque de Babylone, & Monseigneur de. be'nez, au sujet du
Jugement rendu & Embrun contre €6 prélat. (AdOPFee et Slg“fiﬁ par'M. Barch-
man Wuytiers.) Imprimée en France 1728. Aussi dans le Supplément aux
Euvres de Senez.

indschaftsbezeugung sandte Varlet auch an
740) war Oratorianer und Studien-



— 204 —

genosse Quesnels. Auch er hatte damals das Formular Alexanders VII.
purement et simplement unterschrieben und war dann — 1695 —
Bischof von Senez geworden. Wie Colbert, gehorte auch er zu den
ersten vier Appellanten (1717). Wihrend man den adeligen Colbert
nicht in seiner bischiflichen Wiirde anzugreifen wagte, und dieser
nur in seinen Einkiinften getroffenwurde, musste Soanen es entgelten.
Nachdem er am Gedenktag des HI. Augustinus (28. August 1726)
seine grosse «Instruction pastorale» liber die Gnadenstreitigkeiten
veroffentlicht hatte, erhielten die Akzeptanten Erlaubnis, ein Konzil
zusammenzurufen, das ihn — 1727 — von allen priesterlichen und
bischiflichen Funktionen suspendierte (le brigandage d’Embrun),
und nach dem Kloster Chaise-Dieu in Auvergne verbannte, wo er als
«prisonnier de Jésus-Christ» oder «vinctus in Christo» noch 13 Jahre-
lebte und im hohen Alter von 93 Jahren starb.

In seinem Brief betont Varlet, dass die Verurteilung Soanens
mehr als eine personliche Angelegenheit sei, denn sie beriihre das
ganze Gesamtepiskopat. Das ungerechte Verfahren von Embrun er-
innere an den Schmach und die Verfolgung, denen einst Chrysosto-
mus ausgesetzt gewesen sei. Das Konzil sei irregulir und inkompetent
gewesen. Die Entscheidung iiber das Formularund die Unigenitusbulle
konne nicht von einem Provinzialkonzil getroffen werden, sondern
nur von der allgemeinen Kirche. Die Richter von Embrun seien nicht
nurunbefugt gewesen,sondern siehaben die vorgeschriebene Prozedur
vernachlissigt, den Verurteilten nicht zu seiner Verteidigung zu-
gelassen, ihm keine Abschrift von den Beschliissen gegeben, ihn ab-
sichtlich von den Beratungen ferngehalten und den Beteiligten Still-
schweigen auferlegt. Sodann haben sie irregulirerweise einen Ad-
ministrator iiber sein Bistum ernannt, der ungerechterweise die Ver-
waltung tibernommen habe. — Dieser Brief wurde auch von Barch-
man Wuytiers mitunterzeichnet.

Seinen ersten Beitrag in der Wunderkontroverse lieferte Varlet
dann in seinem «Brief an einen Doktor!». Er tut sich darin als ein
«zélé défenseur des miracles» hervor, was er bis zu seinem Lebensende
geblieben ist. Mit Begeisterung weidet er sich an den wunderbaren
Dingen, die durch die Giite Gottes in Frankreich geschehen sind.
Alte und neue Molinisten wollen zwar das deutliche Eingreifen Gottes
nicht anerkennen, aber sie seien dennoch eindrucksvolle und iiber-

1 Lettre & un docteur de ses amis, du 2 septembre 1731. (Insérée dans la
feuille des Nouvelles Ecclésiastiques du 15 octobre 1731, page 194.)



— 2056 —

zeugende Mittel zur Verteidigung «de la bonne cause». Die Gegner
widersetzen sich dem gottlichen Licht und ersticken die Stimme des
Himmels, weil sie verblendet und verstockt sind. Auf die Frage war-
um in fritheren Zeiten nicht soviele Wunder geschehen sind, z. B.
als der Mohammedanismus oder Lutheranismus die Kirche ver-
wiisteten, antwortet er, dass die Kirche in der Vergangenheit immer
celairement et conformément a la tradition» sich zum wahren Glauben
bekannt habe. In der Gegenwart aber gebe es eine grosse Menge von
Hirten, die die Irrtiimer 6ffentlich oder heimlich begiinstigen. Jetzt
stehen auch die Auserwithlten in Gefahr, irregef ithrt zu werden. Dar-
um sei es notig gewesen, dass nun Gott selber durch zahllose, un-
anfechtbare Wunder seine Stimme habe horen lassen.

Ungefiihr zur selben Zeit schrieb ihm ein Missionar in Tonkin,
dass er sich der Konstitution Unigenitus unterworfen habe und
gerne das Urteil Varlets iiber diesen Schritt erfahren mochte. Der
Briefschreiber teilte ihm mit, zu seiner Entscheidung gekommen zu
sein, nachdem Kardinal de Noailles sich dem Papst unterworfen
uf dem Konzil in Embrun von dem franzésischen
Episkopat verurteilt worden war. Varlet antwortete ihm mit einer in
Briefform geschriebenen, sehr ausfiihrlichen Abhandlung!. Die Bulle
—sofiihrte er aus — hat in Frankreich Strome von Protesten und starke
Verfolgungen hervorgerufen. Uber hundert Doktoren sind deswegen
aus der Sorbonne ausgestossen ; die drei Seminare der Oratorianer —
Sainte-Barbe, « Trente Trois» und St-Magloire — sind geschlossen und
die Professoren entfernt worden. Die Akzeptanten nehmen zwar die
Bulle an, aber sie tun es mit einer solchen Umdeutung, dass ihr
eigentlicher Inhalt kraftlos gemacht wird. Die Bulle aber verlangt
angenommen zu werden «absolument et indépendamment de toute
liaison qu’elles (les théses) pourraient avoir avec d’autres». «Ich
miisste ein Buch schreiben, wenn ich dartun wollte, in welchen Punk-
ten die Akzeptanten die Thesen in einen ganz anc'ler-en Sinn a,uszule.gen
pflegten. Warum sind Sie eigentlich in die S(-StheI"lge und-gef iihr.hche
Mission gegangen ? Die Bulle lehrt ja, dass die gratia sufficiens keinem
Menschen fehle! Warum strengen Sie gsich dann iiberhaupt noch an,
die Heiden zur Kirche zu bringen, wenin sie Leben und Seligkeit,
auch ohne der Kirche beizutreten, finden konnen ? Wenn Gott Gnade

hatte und Soanen a

. o : i8si i Tonquin (qui
1], _I'Evéque de Babylone aux missionnaires du qu
avait accig:g gecl‘:nstitut(ilon Unigenitus) sur la Constitution, sur les le'acles,
ete. Datée de Schaw (= Qchonauwen) le 25 octobre 1733. Gedruckt in Ut-
recht 1734. Vgl. NNEE. 28 janvier 1735, p- 15.



— 206 —

gibt ohne Clauben, was bendtigen dann die Heiden noch Thren
Dienst ? Durch Annahme der Bulle verscherzen Sie das Vertrauen
zu lhrer Verkiindigung.» — In bezug auf die Unterwerfung de
Noailles erklirt Varlet, «que son esprit était fort atfaibli par lafflic-
tion que lui causaient les persécutions qu’on lui suscitait depuis long-
temps, obsédé par sa famille et par des Grands Vicaires, livrés au vues
de la Cour». Er habe aber nachher widerrufen und gegen jede Akte,
Mandement oder «Instruction pastorale» protestiert und das Original
dieser Retraktation dem Bischof von Senez zugestellt. Als die
Familie eigenméchtig die Erklirung des Kardinals habe widerrufen
lassen, habe er eine zweite Erklirung aufgestellt, die nach seinem
Tode versffentlicht worden ist. — Uber die Synode von Embrun teilt
er dem Missionar mit, dass diese nicht kompetent gewesen ist. Alle
kirchlichen Gesetze seien dort verletzt worden, die Richter seien un-
befugt gewesen, die Konzilsakten seien verdichtig, in den Sitzungen
nicht zur Vorlesung gekommen, nicht buchstiblich wiedergegeben
und unvollstindig. In dieser unheilvollen Lage habe Gott nun selber
das Wort ergriffen und viele und méchtige Wunder getan. Ungliaubige
seien dadurch zum Glauben gekommen und «les amateurs du monde
ont puisé au tombeau de Monsieur Paris un mépris sincére de toutes
les vanités». Am Schluss seiner Abhandlung fertigt Varlet den Mis-
sionar ab mit der Frage: « Wenn es wahr ist, was die Bulle behauptet,
dass der Glaube nicht die erste Gnade sei und dass man auch ausser-
halb der Kirche Gnade, Leben und Genesung finden koénne, was und
wer hindert Sie dann daran, zu sagen, dass Konfuzius ein Heiliger
war ! Warum hat dann Klemens XI. die Superstitionen in ihrem
Lande verboten ?»

Nach dem Tode — 1734 — seines Busenfreundes Barchman
Wuytiers liess der dann 88jahrige Soanen durch den Priester Roquette
von seinem Verbannungsort aus an Varlet einen Brief schreiben, um
ihm zu danken fir die «grandes et importantes services», die er durch
sein Beispiel, seine Wissenschaft und sein Gebet der Utrechter Kirche
erwiesen hatte!. Besonders die Standhaftigkeit Varlets in der
«Wucherkontroverse» wurde lobend hervorgehoben. Durch seine Un-
beugsamkeit habe er auch das Andenken Barchmans, «qui était
abreuvé de fiel et d’absinthe» wieder rehabilitiert. Uber die Wunder
bemerkt Soanen dann, dass die franzosischen Bischofe diese lieber
dem "T'eufel zuschreiben als anerkennen zu wollen, dass sie dem Appell

1 A, P.R. Nr. 3730. Soanen an Varlet. 23-8-1735.



— 207 —

Vorschub leisten 1. — Letztere Bemerkung bot Varlet Anlass, in seiner
Antwort? an Soanen seinen Groll iiber die Akzeptanten auszu-
schiitten, wegen ihrer Vermessenheit «d’attaquer les effets les plus
publies, incontestables et bien prouvés, soit en rendant hommage a la
nature. soit enfin en les attribuants au démon». Dies sei farisiische
Blasphemie, denn noch nie habe Gott Wunder getan durch den
Teufel. Es geschehe kein einziges Wunder zugunsten des Irrtums.
Sie geschehen massenhaft, und nicht nurin Frankreich, sondern auch
in Holland «il s’en est opéré un nombre considérable et tres écla-
tants®», h

Die immer weiter um sich greifende Bewegung des Konvulsionis-
mus liess os schliesslich dem Erzbischof von Paris, Vintimille du Lue,
erwiinscht erscheinen, dariiber das Urteil von dreissig Doktoren der

Sorbonne einzuholen. Diese kamen zu der einstimmigen Entschei-
convulsions, renfermant incontestable-

e rejeté dans sa totalité
Obwohl auch Petitpied,

dung «que I'événement des
ment des choses répréhensibles, devait étr
comme un objet d’horreur et de mépris +».
d’Asfeld und Duguet das Gutachten mitunterschrieben hatten, wollte
Varlet sich nicht besiegt geben. Zusammen mit Soanen, Colbert und
Caylus von Auxerre glaubte er, dass die meisten Konvulsionen er-
laubt und zu verteidigen seien und keine Verurteilung verdienen,
(«Discernants»), und, weil fiir den Erzbischof von Paris nach der Ent-
scheidung der Sorbonne die Sache erledigt war, glaubte Varlet nun
selber eine Untersuchung in bezug auf die geschehenen Wunder und
Konvulsionen anstellen zu miissen. Das Ergebnis seines Studiums
legte er nieder in seinem ausfiihrlichen «Brief an den Bischof von

Montpellier 5».
1 «Les prodiges se multiplient et la persécutiop contre la vérit_,é et le
saint Diacre (Paris) va bientdt a la fureur. On s'irrite de la protection que
1 nombre de nos Prélats paraissent

Dieu accorde & ses serviteurs, et le plus granc : 8
‘s & donner les miracles au démon, qu’'a confesser qu’ils sont dé-

1 contre la Bulle.»
(du 22 aoht 1735) qui lui était

e M. de Senez
conjointement avec une autre lettre de

M. Varlet est du 5 septembre 1735.

plus disposc
cisifs en faveur de 'Appe
2 Réponse & une lettre d
adressée, imprimée mars 1737 a Paris,
M. de Senez & M. le Gros. La réponse de
Vgl. NNEE. 26 mai 1736. S. 81. )
3 (Jemeint sind die Wunder in Amsterdam und Polsbroek. Dariiber
weiter unten.
1 Vel. Gazier, o. e. 1. 8. 287 ) , i
5 Lottre & M. de Montpellier, pour servir de réponse & I'ordonnance d'e
M. I'évéque de Paris, rendue le 8 novembre 1736 au sujet des mnrn?l?s opér?s
par I'intercession de M. de Paris. Utrecht 12 mal 1736. Vgl. NNEE. 4 aout

1736, S. 124 und 1742, S. 167.



— 208 —

Der Inhalt dieser Schrift lisst sich leicht erraten. Auch hierin
lasst sich Varlet als ein «zélé défenseur des miracles» erkennen.
Mehrere wunderbare Heilungen werden eingehend und umsténdlich
untersucht, und die Konvulsionen weitgehend verteidigt. Dem Erz-
bischof von Paris wirft er vor, das Andenken «du serviteur de Dieu»,
Paris, entehrt zu haben, indem er die an seinem Grab geschehenen
Wunder mit den Konvulsionen gleichgesetzt habe. — Diese minutitse
Arbeit brachte ihm von den «Discernanten» viele Anerkennungen
ein. Der Pariser Diakon Boucher, schrieb ihm «qu’il sentait tout le
prix du don, toute la bonté du bienfaiteur. Je puis parler en connais-
sance de cause des heureux effets que cette excellente picce a déja
produits. Votre lettre a vengé 'honneur de Dieu outragé dans les
ceuvres de sa Toute-Puissance. Elle a assuré a la cause de I'appel un
appui solide qu’on s’efforgait de lui enlever1.» Colbert erklirte : « Vous
venez de rendre & I’Eglise un service des plus importants. Il fallait
une patience aussi grande que la votre pour refuter toutes les chica-
neries du Promoteur de Paris. Vous ne lui passez rien. Vous le suivez
dans tous les faux fuyants que ’envie de contredire les miracles lui a
fait trouver. Partout vous 'accablez des traits de lumiére dont votre
ouvrage est rempli. Ne vous lassez pas, Monseigneur, de combattre
avec nous pour une cause ou la religion est si intéressée 2.» Und Soanen
fasste sein Lob zusammen in die Worte : « Le z¢le de ce digne prélat ne
pouvait mieux servir I'église qu’en revendiquant pour la gloire de
Dieu les miracles, qu’il opére par l'intercession de Mr. de Paris. On a
beau voulu les anéantir, ils sont trop évidents et trop multipliés pour
n’étre pas sensibles a tout le monde. L’incrédulité seule, si commune
en notre siécle, empéche qu’on ne les reconnaisse, parce qu’il est juste
que l'indifférence et I'opposition des hommes au regard des ceuvres
de Dieu soit punie par un efficace aveuglement et d’erreur 3.» Diese
iiberschwinglichen Lobspriiche lassen iiberdeutlich erkennen, wie
leidenschaftlich die Kampfe, wie tief die Gegensitze und wie stark
die Gedanken und Herzen in der Wunderfrage verstrickt gewesen
sind. Wie kiihl und niichtern hebt sich davon das férmliche Dankes-
wort des Utrechter Erzbischofs van der Croon ab: «Congratulor
illustre illud opus in fidelium instructionem, consolationem et aedi-
ficationem a te confectum4.»

1 A.P.R. Nr. 3639*. Boucher an Varlet. 10-9-1736.

2 A.P.R. Nr. 3651. Colbert an Varlet. 4-9-1737.

3 A.P.R. Nr. 3702*, Le Prieur an Varlet. 23-8-1736.

1 A P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 22-8-1736.



— 209 —

Die letzte Schrift Varlets iiber die Wunderkontroversen richtet
sich gegen diejenigen, die die wunderbaren Heilungen dem Teufel zu-
schrieben (Diabolisants) und die Gegner der «secours violents» (Anti-
secouristes)!, und bildet die Antwort auf den Hirtenbrief des Krz-
bischofs von Sens, Languet de Gergy, dass die Wunder in der Uni-
genitusfrage keine entscheidende Bedeutung haben konnen, weil
auch die Heiden und sogar Beelzebub Wunder getan haben. Das
Manuskript dieses « Briefes» umfasst 177 Seiten, von denen 60 von
der Hand Varlets, die anderen von einer anderen Hand stammen.
Jedoch hat Varlet auch diesen Teil durchgesehen, kommentiert und
verbessert. Mit grosser Schiirfe greift er darin Languet an und wirft
ihm vor, dass er durch seine schismatisch gerichtete und falsche Denk-
methode die Vernunft beleidigt, durch seine falschen Prinzipien die
Religion geschindet, durch seine Glotteslisterungen die Frommig-
keit verhohnt und durch sein wiistes Auftreten gegen die wunderbar
Geheilten die guten Sitten verletzt habe. Dann folgt eine ausfiihrliche
Untersuchung iiber die Macht der Magier und dgyptischen Zauberer
sowie iiber die Taten eines Simon Magus, Apollonius von Thyana
usw. und kommt zu dem Ergebnis: «Ce n’est pas par des raisonne-
ments qu’on peut établir jusqu’olt va le pouvoir du démon. Nous ne
savons sur cette matiere que ce que I’Ecriture, expliquée par la Tradi-
tion de I'Eglise, nous en apprend. Or je n’y vois pas de vrais miracles

. . . . . ]
de guérison attribués a cet esprit de malice, et je ne crois point quon
ple. Je dis ,vrais miracles‘, car on en pourrait

et quand le démon a part a quelque

guérison, le sortilége ou quelque autre mauvais moyen parait et dé-
céle Pauteur.» In bezug auf die Konvulsionen erklirt er, alle seit 1732
stattgefundenen konvulsivischen Erscheinunger'l untersucht und. ge-
priift, aber nie daran gezweifelt zu haben, dass sie Gottes Werk.smd.
«Nie haben wir an die gottliche Einwirkung bei den Konvulsionen
gezweifelt.» Auch die «secours violents» fithrt er au.f Gott zuriick. Er
betrachtet sie als «figures et réprésentations, aussi consolantes que
instructives 2». Nur solche Hilfeleistungen, die Gott unwiirdig, oder

1 Lettre & M. de Montpellier au sujet de I'Instruction Pastorale de M. de

: de Rhynwijk 7 juin 1737. Ouvrage posthume,
Sens, contro les miracles, datée °8 Y:M. Varlet sur la réponse a I'écrit in-

ou I’ joi des Remarqes X )
t‘,iltl,ull :)n Pt]r::‘éz {\Ig::ﬁe s convulsions, et une relation du miracle de Polsbroek.
Si K 1742, S. 167. -
blehesl}l)ihf\li\;i !l‘??(?:lml Juli 1742. Addition II, stellen bplfalhg fest: «Ce
prélat (Varlet) a toujours entendu sans térpmgner aucune peine ot méme avec
admiration les faits concernant I8 matiore des secours violents, comme
plusieurs personnes sont en état d'attester & Utrecht aussi bien qu’a Paris.»
14

en puisse citer d’exem
citer d’apparence et sans solidit¢,

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1963



— 210 —

unanstindig oder dem Geist der Verfiihrung entsprossen sind, will er
abweisen. Bei der Anwendung der «secours violents» soll man, wie es
auch die Arzte zu tun pflegen, die Natur und die Erfahrung beobach-
ten. In einem Anhang folgt noch ein ausfiihrlicher Bericht iiber das
wihrend der nach dem Tode Barchmans eingetretenen Sedisvakanz
geschehene Wunder in Polsbroek (1733). Die Erwihnung dieses
holléindischen Polderdorfes ruft uns von Frankreich nach Holland
zuriick. Die Vorgéinge in der Utrechter Kirche erheischen nunmehr

unsere Aufmerksamkeit.

* *k
£

In seinem oben erwéhnten Brief an den Bischof von Senez vom
5.September 1735 bemerkte Varlet, dass nicht nur in Frankreich
Wunder geschihen, sondern dass auch in Holland «il s’en est opéré
un nombre considérable et de trés éclatants». Man braucht hier bei
Varlet keine bewusste Ubertreibung vorauszusetzen, denn er gehorte
zu jener Gruppe von Jansenisten, die iiberall Wunder zu entdecken
glaubten. Auch auf ihn darf das Wort Goethes Anwendung finden:
«Das Wunder ist des Glaubens liebstes Kind.» Dennoch weist die
Geschichte der Utrechter Kirche «nur» zwei wunderbare Heilungen
auf. Die erste bezieht sich auf die plotzliche Genesung der 45jahrigen
Frau Agatha Leendertsd. Stouthandel in Amsterdam, die am Drei-
konigtag 1727 sich in die Kirche an der Brouwersgracht bringen liess,
dort aus den Héidnden des Erzbischofs Barchman Wuytiers die
HIl. Kommunion empfing, und, nachdem sie sein bischofliches Ge-
wand beriihrt hatte, von ihrem langen Leiden geheilt wurde!. Sowohl
Barchman als Varlet sind von diesem Ereignis hochbegliickt gewesen.
Fiir Barchman galt es als ein untriiglicher Beweis der Rechtmiissig-
keit seiner bischoflichen Wiirde, fiir Varlet bedeutete es die gittliche
Beglaubigung der von ihm in Holland erteilten Konsekrationen. Dass
dennoch dieser Vorfall nicht grisseres Aufsehen erregt hat, ist der
Niichternheit und dem Wirklichkeitssinn der hollindischen Geist-
lichkeit zu verdanken, die nicht miide wurde, das Kirchenvolk daran
zu erinnern, dass die Rechte und die Rechtlichkeit der Utrechter
Kirche auf solideren Grundlagen beruhte und dass dafiir keine Wun-
der notig seien. Man kann nur dankbar dafiir sein, dass demzufolge
die Klerisel von den franzosischen Exzessen verschont geblieben ist.

1 Fur Agatha Stouthandel siehe: P.J.Maan, o. ¢. S. 48. Bennink Jan-
sonius: (leschiedenis der Oud-Roomsch-Katholieke Kerk van Nederland.
1870. S. 331. W.Kemp: Historisch Verhael IX. S. 52-84.



— 211 —

Sechs Jahre spiiter spielte sich ein ihnliches Ereignis ab in dem
Kkleinen. zur Gemeinde Polsbroek gehdrenden Bauerndorfchen Ben-
schop, westlich von Utrecht. Hier wurde — Dezember 1733 — die
44jihrige Tochter Adriana J ansd de Jong ebenfalls von einer jahre-
langen Krankheit geheilt. Die Entstehung der Krankheit war nicht
lich! Als ihr Vater in einem Wutanfall nach der Feuer-
tter durchpriigeln wollte, war Adriana ausser
sich geraten und hatte mit Aufwand ihrer letzten Krifte den er-

ziirnten Vater bezwingen konnen. Diese Anstrengung war fiir sie zu
m war sie fast ganz gelahmt und hilflos.

Der Ortspfarrer, van Sonsbeek,
Grabe des Diakon Paris, die man
e. in ein Glas Wasser und gab
t bei ihr eine Besserung ein,

gerade erbau
zange griff und die Mu

gross gewesen, und seitde
Ende 1733 wurde sie versehen.
mischte nun ein wenig Erde vom
aus Frankreich fiir ihn mitgebracht hatt

ihr das zu trinken. Nach zehn Tagen tra
und wiederum nach zehn Tagen konnte sie sich zur Kirche begeben.

Weil ihre Finger noch gelihmt waren, liess van Sonsbeek diese nun
mit «der heiligen Erde» des Paris einreiben, die dann auch gesund
wurden. — Das Utrechter Archiv birgt ein Dokument von der Hand
des Franzosen Gilbert?, der an Ort und Stelle eine Untersuchung an-
stellte und die verschiedenen Phasen der Besserung von Tag zu Tag,
von Glied zu Glied, und von Finger zu Finger beschreibt. Das Doku-
ment ist illustrativ fir die ungesunde Qensationssucht, mit der die
Franzosen sich auf derartige Vorgange gtiirzten und wie gewandt sie
diese zu deuten wussten. Er habe — 80 erzihlt er — die Geheilte ge-
fragt, mit welcher Intention sie um ihre (Genesung gebeten _habe, und
sie habe geantwortet: ¢ damit Gott zeige, dass er auf der Seite Barch-
mans und seiner Freunde stehe und Protestanten und Molinisten be-
schimen wollte.» Gilbert weiss dann noch weiter zu berichten, dass
Begriff standen, abtriinnig zu werden, der
Kirche treu geblieben seien. Der Arzt habe sic.h §0f0rt die .Lfabc‘ansbe-
schreibung des Paris geben lagsen und sich b.el einem mOl-ln.lstlsch.en
Giértner erkundigt, ob solche Wunder auch in seiner Rellgn?n mog-
lich scien. Dieser habe die Frage ohne Zogern bejaht. — Diese Ge-
nesung hat Varlet mit unaussprechlichem Gliick erfiillt. Er reiste
olsbroek, um dort einen Dankgottesdienst zu halten,
denn auch dieses Wunder diente — 80 glaubte er — «pour attester la
vocation et honorer le ministére des archevéques qu’il a consacrés».
Die lauen und saumseligen Hollinder sollten sich viel mehr «occuper

zwei Familien, die im

personlich nach P

1 A.P.R. Nr. 3677*. Gilbert. 30-12-1733.



— 212 —

des ces merveilles, et y rendre témoignage, parce que c¢’est un moyen
d’en obtenir de nouvelles et de recueillir le fruit de celles que Dieu
nous a accordées dans sa miséricorde». Dem Electus van der Croon
nahm er das feierliche Versprechen ab, nach der Konsekration das
Wunder zu untersuchen und amtlich zu bestéitigen!. Van der Croon
aber «vergass» es. — Darum spricht der Verfasser des 1742 erschie-
nenen Buches: «La vérité rendue sensible», die Hoffnung aus, «que
le nouvel archevéque (Meyndaerts) ne manquera pas de rendre & un
prodige si grand et si décisif le témoignage qu’il est si juste d’y rendre,
car il serait bien étrange que les Appellants, qui ont plus de liberté
(que 'on a en France) et qui ont tant de raisons pour constater des
Miracles qui justifient leur Appel et leur Mission, manquassent a en
marquer leur reconnaissance?».

Diesem an und fiir sich schon merkwiirdigen Bericht fiigte Gil-
bert noch die sonderbar anmutende Schlussbemerkung hinzu, «que
la fille pensait fort bien surles contractsusuraires». Wir gestatten uns,
hinter diese Worte ein Fragezeichen zu setzen, denn es ist kaum
glaubhaft, dass diese einfache Bauerntochter sich je mit dieser die
«haute finance» beriihrenden Frage befasst habe. Der Grund aber,
weshalb Gilbert ihr dieses Wort zuschreibt, ist durchaus klar. Die
Aussage einer durch ein Wunder Geheilten sollte als der von Gott
selber gegebene, darum untriigliche Beweis gelten, dass die Fran-
zosen in der heissumstrittenen Frage des Zinsnehmens, oder des
«Wuchers», das Recht auf ihrer Seite hitten. — Wir haben die
Wucherstreitigkeiten schon {riiher ausfiihrlich behandelt® und
miissen uns in diesem Zusammenhang mit einer kurzen Wiedergabe
beider Standpunkte begniigen.

Es handelt sich dabei um zwei Fragen: «Ist es erlaubt (licitum)
oder wenigstens zuléissig (tolerandum) von einem befristeten, beider-
seits kiindbaren Darlehen Zins zu verlangen ! Und: «Diirfen Per-
sonen, die solches tun, zu den Hl. Sakramenten zugelassen werden ?»
Beide Fragen wurden von der Sorbonne verneint. Sie lehrte, es sei
nie erlaubt, von einem befristeten kiindbaren Darlehen Profit oder

1 A.P.R. Nr. 3654. «Examen miraculi in Polsbroek peracti sollicitu-
dinis meae relictum. Mox consecratione peracta, institui curabo, postea quam
de optimo rem perficiendi modum cum veneranda Tua Gratia conferre mihi
concessum fuerit», van der Croon an Varlet. 2-10-1734.

? La vérité rendue sensible. Edit. 1742, tom I. S. 655 f.

3 Siehe: B.A.van Kleef: F.D. Meganck in IKZ 1958. S.219-239.
B. A. van Kleef: De Kartuizers in Holland. S. 23 f. P.J.Maan: C.J.Barch-
man Wuytiers. S. 51-62.



— 213 —

Giewinn zu erzielen. Die Bibel verbiete von einem Darlehen «plus
accipere quam dare. Pecunia sterilis est et naturaliter foetum non
habety. Geld konne kein Geld erzeugen. So lehrten auch die meisten
Franzosen. An erster Stelle Varlet, der in diesem nach Holland hin-
iibergebrachten Streit eine fiihrende, unversohnliche Rolle gespielt
hat. Sodann die Bischiofe Soanen, Colbert und Caylus und Theo-
logen wie Petitpied, le Gros, Boursier, Boulenois, die alle zu dem
engsten Freundeskreis Varlets gehorten und deren Urteil er sich
gerne konformierte. Schon vor der Konsekration Steenovens legten
seine Berater ihm ans Herz, die Priester in Holland iiber den Wucher
zu unterrichten!, aber erst unter Barchman Wuytiers brach der
Streit in aller Heftigkeit aus 2. Der franzosischen Auffassung standen
in geschlossener Einheit die Holliinder und Lowener wie van Espen,
Vivien. Cinck, Melis, Meganck, Broedersen, Valkenburg, Wytmans,
Kemp, Donker. Dalenoort, van Erkel sowie die Geistlichen des Bis-
tums Haarlem gegeniiber. Zu ihnen gesellten sich der Benediktiner
Thierry de Viaixnes und der Kaufmann Brigode Dubois, bei dem
Varlet wohnte. Das fiihrte zu einem Bruch mit seinem Gastgeber.
Varlet wollte nicht linger unter Brigodes gastfreiem Dach ver-
bleiben. Seither wohnte er abwechselnd in Schonauwen und in Rijn-
wijk, wo er ein eigenes Zimmer mit Bibliothek hatte 3. Man weiss,
wozu diese erbitterten Kampfe gefiihrt haben. Es kam zu einem un-
heilbaren Bruch zwischen der Klerisei einerseits und dem Erzbischof
Barchman Wuytiers mit Varlet und den Franzosen andererseits.
Das Kapitel verurteilte das Buch Le Gros’: «Dogma ecclesiae circa

1 «(Vest sansdoute le commerce des (alvinistes qui a corrompu les Catho-
lairées qui sont ici en gémissent

liques sur ce point. Toutes les personnes éc
beaucoup et regardent les malheurs arrivés a cette Eglise comme la punition
de ce désordre. Duguet et Boursier en parlent souvent avec les sentiments

d’une douleur profonde.» A.P.R. Nr. 3640. Boulenois an Varlet. 2-1-1723.
«11 ne nous reste plus qu'une chose a désirer. C’est'que Dieu vous con-

serve pour aider le nouvel archevéque (Barchman Wuytiers) de vos conseils,

dans Daffaire des préts de commerce, qu’il est

et pour le fortifier surtout
. demande de sa part beaucoup de force et de

question de déraciner et qul
courage et en méme temps bien e s pridenves Aok 28, SPA0, Loy

an Varlet. QOktober 1725.
2 «(Cette vérité (les contrac
(propositions) de la Bulle Unigenitus.»
9-1-1727.
3 «Je croyais le bon M.

ts usuraires) m’est ainsi précieuse que les 101
A.P.R. Nr. 3635. Barchman an Varlet.

Dubois au-dessus de ces affaires. Vous m’ap-
prenez que je me suis trompé, et je suis bien faché de la déroute d.’un homme
qui a eu autrefois chez lui tant d’hotes respectables. Vous avez fait sagement
de vous en retirer.» A.P.R. Nr. 3694. Chassaigne an Varlet. 27-8-1727.



— 214 —

usuram» als eine «doctrina a veritate aliena detestabilis» (8. Mai
1730). Es entfernte die Professoren L.e Gros und Hoffreumont aus
dem Amersfoorter Seminar, verteidigte die Karthiuser gegen bischof-
liche Massnahmen, sistierte ihm sein Jahrgeld und weigerte sich, die
Jurisdiktion des Erzbischofs iiber das vakante Bistum Haarlem an-
zuerkennen. Weil Varlet in jeder Beziehung sich als «soutien et
patron» des Erzbischofs betrachtetel, musste auch er jede Sym-
pathie verlieren, was zu seiner vollstindigen Isolierung fiihrte.

In dieser kliaglichen Lage lag es auf der Hand, dass die Gedanken
Varlets ofters mit Wehmut zuriickkehrten nach den gliicklicheren
Jahren, die er auf den Missionsfeldern zugebracht hatte. Mit unver-
mindertem Interesse nahm er an den Vorgingen im fernen Osten
teil. Auch dost hatte der Beschluss der Propaganda vom 5. Mai 1719,
bei dem die Missionare zur Annahme der Bulle Unigenitus ver-
pflichtet wurden, Widerstinde hervorgerufen. Darum weigerte sich
die Kurie, nach dem Tod des Bischofs von Laranda, Guisain (1723),
der die Mission in China betreute, einen Nachfolger zu ernennen, bis
die Missionare sich der papstlichen Entscheidung unterworfen hiitten.
Der Missionar Neez in Tonkin hatte dann, zusammen mit den Prie-
stern St.-Gervais und Cordier, die kirchliche Leitung vorléufig iiber-
nommen. Mit diesen Ménnern stand Varlet noch immer in brief-
lichem Verkehr. Der friithere Superior der « Missions» in Paris, Jobard,
machte Varlet aufmerksam auf die Moglichkeit, die Mission in Laos
an die Hand zu nehmen. Mit seiner Vorliebe fiir die «ceuvres saintes
abandonnées» musste Varlet sich stark zu diesem neuen Arbeitsfeld
hingezogen fiihlen. Barchman Wuytiers war selbstverstindlich sofort
bereit, das Unternehmen zu fordern und ihm Jurisdiktion zu erteilen.
Der Oratorianer Terrasson sowie der Bischof von Rosalie, Tessier de
Quéralay waren dem Plan ebenfalls giinstig gestimmt. Die Sache
kam aber nicht iiber ihr Vorbereitungsstadium hinaus. Zur grossen
Enttiauschung Varlets musste sie scheitern, weil die Lebensfihigkeit
fraglich erschien. Konnte man einer geniigenden Zahl Missions-
priester versichert sein ? Holland wiirdesie gewiss nicht liefern kénnen.
Koénnte man auf Frankreich hoffen ? Und wiirde auf die Dauer die
finanzielle Biirde nicht zu schwer werden 2 ?

1 A.P.R. Nr. 3635. Barchman an Varlet. 9-1-1727.

2 Siehe: Dupac de Bellegarde : Histoire abrégée, etc., S. 348. Maan, o. c.
S. 74. Préclin-Jarry : Les luttes politiques et doctrinales du XVIIe et XVIIIe
siécles. S. 560, Anmerkung 2.



— 215 —

Wiihrend die Wucherstreitigkeiten noch unvermindert weiter-
tobten, ereignete sich ein Vorfall, der die zankenden Parteien in die
grosste Bestiirzung versetzte. Am 13.Mai 1733 verschied, erst 40
Jahre alt, Erzbischof Barchman Wuytiers. Auf einmal wurden sich
die leitenden Minner der Utrechter Kirche ihrer volligen Abhingig-
keit von Varlet bewusst, nun es sich um die Konsekration eines
Nachfolgers handelte. Auch Varlet ist sich seiner Unentbehrlichkeit
vollauf bewusst gewesen und hat die Zwangslage in der sich das
Kapitel befand, tiichtig ausgeniitzt, um seine in sechs Jahren ver-
lorengegangene Position wieder‘zuriickzugewinnen. Als das Kapitel
am 22.Juli 1733 Theodorus van der Croon zum Nachfolger wiihlte
und Varlet ersuchte die Konsekration vorzunehmen, erklirte er er-
bittert und unwillig, mit der Sache nichts zu tun haben zu wollen,
denn die Wahl sei iibereilt und ohne sein Mitwissen geschehen. Wenn
das Kapitel auf ein gutes Einvernehmen mit ihm Wert legte, sollte es
davon unzweideutig die Beweise geben®. Dem Elektus van der
Croon legte er in einem ausfiihrlichen Schreiben in sieben Punkten
seine gravamina vor und verlangte, dass diese unzweideutig und ohne
Verzug beseitigt werden sollten *. Vergeblich versuchten der Elektus
und dann das Kapitel* durch entgegenkommende Erklirungen be-

e aucune part & cette affaire jusqu’a ce que votre
les griefs qui sont nés de plusieurs procédés irré-

guliers et entreprises sur 'autorité épiscopale ... Le plus important conseil et
le plus pressant que je puisse vous donner ... c’est de travailler efficacement,
& réparer d'une maniére sincére, sérieuse et solide, toutes les fausses dé-
marches qui nous ont tant fait gémir depuis quelques années et qui font un
tort infini & la réputation que votre corps g'était acquise jusque-la.» A.P.R.
Nr. 3672. Varlet an van Erckel. 27-7-1733.
2 a) quoad librum cui titulus: « Dogma ecclesiae»,

b) quoad causam Carthusianorum, .

¢) quoad donarium archipraesulis defuncti,

d) quoad domum Amisfurtensem, o '

e) quoad regimen ecclesiae ultrajectinae Domini Archiepiscopi, una

cum capitulo,
f) quoad collationem p

! ¢Je ne puis prendr
chapitre ait redressé tous

astoratuum archiepiscopi una cum capitulo,
g) quoad revocationem facultatis qua Archiepiscopus Dioecesim Har-
lemensem rigebat, causamque Ecclesiae Harlemensis.

AOBC Nr. 374. Varlet an van der Croon. 19-8-1733.
3 ¢Omne lucrum vi mutui exactum damno, contractus redituum

utrimque redimibiles & contractu mutui plerumque distinctos esse censeo.»
A.P.R. Nr. 3654. Van der Croon an Varlet. 2-1 l—_l733.
4 ¢Si in reditibus quos vocant utrimque redimibiles nullum lueri ces-

santis aut damni emergentis titulum (qui in hac Provincia propter frequen-
tissimam mercaturam saepissime locum habet) non invenerimus, muneris
nostri esse ducimus, operam dare ut fideles nostrae curae commissi, attentis



— 216 —

ziiglich des «Wuchers» ihn giinstig zu stimmen. Varlet wies sie

kurzerhand zuriick. % i

%k

Was sich in den Kreisen der Kurie bei der Weihe Barchmans abge-
spielt hatte, wiederholte sich auch jetzt. Wiederum erging an den Nun-
tius in Paris der Auftrag, sich um die Entfernung Varlets aus Holland
zu bemiihen, denn sein Aufenthalt dort sei sehr gefihrlich und kénne
das Fortbestehen des Schismas nur fordern . Einen Einigungsversuch
unternahm dann der portugiesische Gesandte, da Cunha, der Varlet
zu einer Besprechung einlud 2. Die Unterredung fand statt im Schloss
des Grafen von Nassau-Zeist, wo Varlet, in Begleitung von Jubé und
de Villiers?3, zu seiner Verwunderung nicht nur da Cunha sondern
auch den franzosischen Botschafter Fénélon traf. IFénélon erklirte,
Varlet so weit wie moglich entgegenkommen zu wollen und alle seine
Wiinsche zu erfiillen, wenn er nur erst Holland verlassen wollte.
Dazu war Varlet aber nicht bereit 4.

Inzwischen verbreiteten sich die wildesten Gertlichte. Die Briis-
seler Nuntiatur berichtete nach Rom, dass die Klerisei erwog, sich an
die Anglikaner zu wenden und von diesen die Konsekration zu er-
bitten 3. Dann wieder hiess es, dass Colbert von Montpellier, nach
Holland kommen wollte, die Weihe vorzunehmen®. Auch scheint es,
dass das Kapitel sich mit dem Gedanken befasst hat, an den Bischof
von Papoul, de Ségur, zu appellieren?”. Wie dem auch sei, Varlet
blieb unerschiitterlich.

omnibus circumstantiis id sequantur quod in praxi probabilius et tutius
videtur.» A.P.R. Nr. 3650. Das Kapitel an Varlet. 26-1-1734.

! Die Anwesenheit Varlets in Holland «rendera sempre piti animosi a
stabilire il loro scisma quando essi saranno sempre sicuri di aver in lui chi
consacri loro falsi prelati». Polman: Romeinse Bescheiden. 1. Nr. 272.

2 Uber diese Konferenz siehe: A.P.R. Nr. 3655. Da Cunha an Varlet,
und Nr. 3717, Petitpied an Varlet, und Dupac: Hist. abrégée, S. 250.

3 Uber Louis Paris Paquier de Villiers, seit 1724 Hilfspriester bei Kemp,
siehe: Jaarboekje van Oud-Utrecht 1929. S. 81, und Polman: Rom. Be-
scheiden 1. S. 264, Anm.

* «Mes sollicitations auprés M. le nonce sont inutiles, puisque M. I’évéque
ne veut pas faire aucun pas qui puisse marquer a sa Sainteté qu’il a un véri-
table repentir de sa désobéissance.» Da Cunha an Varlet.

% Siehe: Polman: Rom. Bescheiden I. Nr. 288. 13-11-1733.

¢ Siehe: Polman: Rom. Bescheiden 1. Nr. 287. 6-11-1733.

7 Jean Charles de Ségur, Oratorianer, appellierte 1718, widerrief 1723
und wurde dann Bischof von Papoul (Languedoc). Bekam 1732 Gewissens-
zweifel und suchte Rat bei Soanen und Colbert. Auf Grund dessen trat er
1735 von dem Bischofsamt zuriick und lebte von da an in grosster Zuriick-
gezogenheit als einfacher Parochianer von St.(ervais. Vgl. Gazier: Hist.
génér. 11, S. 15.



— 217 —

In einen heillosen Schrecken wurde eines Tages das Kapitel ver-
setzt als die Kunde sich verbreitete, dass Varlet Holland verlassen
hitte. Dies um so mehr, als der Aufenthaltsort sorgfiltig verheim-
licht wurde. Erst nach lingerer Zeit wurde bekannt, dasser in Zwolle,
in der Provinz Overijsel, verweilte. Es hiess zwar, dass er auf den
Rat des weltberiihmten Mediziners Boerhave aus Gesundheits-
riicksichten dorthin gereist war, aber seine Freunde wussten, dass
er dort zuwarten wollte, bis «die Herren des Kapitels zur besseren
Einsicht gekommen sein wiirden» !, und sodann: «pour éviter les
sollicitations importunes et trop fortsZ». Gewiss hat Varlet damit
erreicht, was er erhoffte, denn von da an beeilten sich die Kanoniker.
die Kontroverse baldmaglichst zu bereinigen. Zu einer miindlichen
Unterredung mit dem Kapitel war Varlet aber nicht zu bewegen.
Alle Anniherungsversuche seien nutzlos, solange die Kanoniker ihm
nicht in allen Teilen Genugtuung gegeben hiitten 3. Er sei aber nach
wie vor bereit der Kirche zu helfen4. Auch van der Croon ersuchte
vergebens um eine Audienz. Erst sollte dieser «¢éléver un mur d’airain
contre un sie grand mal ®» (wie der Wucher).

Es sei zur Ehre von Petitpied und le Gros, beides Freunde Var-
lets und die radikalsten Anhiinger der franzosischen Wuchertheorien,
gesagt, dass sie nichts unterlassen haben, Varlet giinstiger zustimmen.
Mit ziher Ausdauer suchten sie eine beide Parteien befriedigende
Formel aufzustellen und van der Croon fiir Varlet akzeptabel zu
machen. Uber das Kapitel konnte Petitpied erkliren, dass es bereit
sei, Varlet «une satisfaction entiére» zu geben®; und iiber van der
Croon «qu’il était revenu & la pratique des bonnes régles et dans le
dessein de les faire observer 7». Verhulst fand in dem Electus «de dis-

1 ...en attendant que les MM. du chapitre ayent pris de meilleures réso-
lutions.» A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 10-3-1734.

> A.P.R. Nr. 3333.

3 A.P.R. Nr. 3650. Varlet an das Kapitel. 12-5-1734.

4 «Mon éloignement qui n’est que pour un temps ne diminue en rien
Pamour que je conserverai toujours pour l’Eglise. cathohq'ue de Hollande. Je
vous prie d’étre assuré que sitot que je pourrai lui ét.re vramment utile en quel-
que chose je serais tout prét & partir pour aller lui re-ndx.'e tous les services
dont je serai capable.» A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 24-5-1734.

5 A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. Mai 1734.

8 A.P.R. Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 4-7-1734.

7 «Jo ne vois personne plus propre & remplir ici la premiére place que
celui qui est élu (van der Croon), quoique je ne puisse excuser -la maniére
dont Pélection s’est faite, sans vous consulter, comme on le devait.» A.P.R.

Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 13-7-1734.



— 218 —

positions trés bonnes et telles que nous les pouvons souhaiter».
Varlet aber liess sich nicht tiberreden. In seiner Antwort an Petitpied
machte er seiner Emporung folgendermassen Luft: «On est fort em-
barrassé avec ces messieurs la. Si on agit avec eux avec politesse ils en
abusent parcequ’ils sont fort portés a se flatter. Si vous faites un pas
pour aller & eux, ils en font trois en arriére pour s’éloigner de vous.»
Heute benehmen sie sich ganz anders als vor 12 Jahren. Damals
wurde ichin allen Fragen zu Rate gezogen ; ich empfing ihre Schriften,
und sie folgten auch meinem Rat, sei es auch dann und wann mit
Widerwillen, «car leur peu de lumiére les empéchait d’en voir I'im-
portance 2». |

Unter diesen Umstédnden wurde es dem Kapitel klar, dass ihm
kein anderer Weg offenblieb als die Unterwerfung. Am 3. August
1734 legte es sich das Busskleid an und ging «nach Canossa». -
«Dum dignabitur Illustrissimus Babilonensis consecrare Archi-
episcopum nostrum.» Varlet hatte auf allen Fronten gesiegt, und so
vollzog er am 28. Oktober 1734, einundeinhalb Jahr nach Barchmans
Tod, die Konsekration van der Croons.

* *
*

Nachdem die Utrechter unter solchen demiitigenden Bedin-
gungen unter dem kaudinischen Joch hatten durchgehen miissen,
wurde begreiflicherweise das gute Kinvernehmen zwischen Hol-
lindern und Franzosen nicht gleich wiederhergestellt. Die Franzosen
suchten ihren Siegauszunutzen, die Hollinder grollten und schmollten
weiter. Bald hatte Varlet Anlass, mit van der Croon unzufrieden zu
sein, und zwar weil er zogerte, das heissgeliebte « Wunder» von Pols-
broek zu ratifizieren. Auch die Weihe eines Bischofs von Haarlem
wurde von Varlet immer wieder verschoben, weil er von dem gewiihl-
ten Generalvikar, Hieronymus de Bock, immer strengere Garantien
in bezug auf das Zinsnehmen verlangte. Die Besetzung des Haar-
lemer Sitzes hat denn auch erst nach Varlets Tod stattfinden kénnen 3.
Zu einem eingreifenderen Zusammenstoss kam es, als van der Croon
— 1738 — sich entschloss einen Koadjutor zu nehmen. Im Einver-
nehmen mit dem Kapitel wurde der Pfarrer von Leeuwarden, Petrus

1 A.P.R. Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 20-7-1734

2 A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 18-7-1734.

3 A.P.R. Nr. 3639. De Bock an Varlet. Dezember 1735. — A.P.R.
Nr. 3651. Colbert an Varlet. 10-9-1737.



— 219 —

Johannes Meyndaerts, gewihlt. Obwohl Meyndaerts eine sehr ent-
gegenkommende Erklirung! in bezug auf die Wucherfrage abgab,
geniigte sie Varlet nicht und er wies den Gewihlten ab 2. Meyndaerts
verzichtete darauf auf seine Wahl3. Wiederum traten Erzbischof und
Kapitel zusammen und wiithlten nun den Utrechter Pfarrer Akkoi.
Auch dieser wurde von Varlet abgewiesen, diesmal mit der Be-
griindung, dass die Wahl ungiiltig sei, weil sie ohne seine Beteiligung
vorgenommen worden sei. Das war nun aber dem gutmiitigen Erz-
bischof — er hatte den Zunamen «Beter» bekommen — zu viel zu-
gemutet. Mit einer fiir ihn ungewohnten Schirfe wies er die Uber-
griffe Varlets in seine Jurisdiktion zuriick und stellte die Recht-
missigkeit der Wahlhandlung deutlich ins Licht. Zu Unrecht fordere
Varlet bei den Wahlen anwesend zu sein. Auch bei fritheren Wahlen
sei er nie zugegen gewesen. Es bestehe dafiir auch kein einziger
kirchenrechtlicher Grund. Nur bei der Wahl Donkers zum Bischof
von Haarlem sei er einmal eingeladen gewesen, aber das sei geschehen
«honoris gratia, non ex jure *».

Nun antwortete Varlet mit einer formellen Protesturkunde, die
er dann von Jubé, de Lérine und de Silly dem Erzbischof in seinem
Haus in Gouda feierlich iiberreichen liess. In einem ausfiihrlichen
Mémoire hat Jubé vom Verlauf der Konferenz Bericht erstattet 5.
Der Erzbischof habe die Abgeordneten freundlich empfangen und
die Urkunde in wiirdiger Ruhe in Empfang genommen, und dann die
Uberbringer an seinen Tisch geladen. In den anschliessenden Be-
sprechungen suchten die Franzosen van der Croon davon zu iiber-

1 Meyndaerts erkliirte: 1. «comnem usuram sive erga divites sive erga
pauperes lege divina prohibitam esse, sincere agnosco. 2. Fateor etiam omne
lucrum ex mutuo esse usurarium. 3. Quantum ad reditus utrimque redimi-
biles, agnosco fideles admonendos esse et inducendos ut ab iis abstineant
tamquam minus tutis et periculosis. 4. Quamvis inclinar in eam sententiam,
reditus illos in se esse injustos et esse usurarios, hactenus tamen non possum
tllud absolute affirmare ac reditus illos positive condemnare.» A.P.R. Nr. 3707.
Meyndaerts an Varlet. 20-10-1738.

2 ¢ Jo suis tros affligé que vous ne pouvez affirmer absolument ni condamner
positivement ces rentes. MM. les é6véques de Montpellier et de Senez m’avaient
positivement déclaré par lettre, qu’on ne devait choisir pour Evéque qu’une
personne qui fut bien décidé contre toute usure, et M. Petitpied nous écrivit :
¢j’estime que si I’on fait un choix, il doit tomber Sur une personne ... qui soit
bien persuadé qu’il sera de son devoir de travailler autant qu’il pourra de
déraciner le vice de 1'usure.» A.P.R. Nr. 3707 Varlet an Meyndaerts. 6-11-1738.

3 A.P.R. Nr. 3707. Meyndaerts an Varlet. 10-111738.

4 A.P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 9-1-1739; 20-1-1739;
6-2-1739.

5 A.P.R. Nr. 3690. Jubé an Varlet. 7-4-1739.



— 220 —

zeugen, dass er kein Recht habe ohne Mitwirkung Varlets einen
Koadjutor zu weihen, denn er lebe in Konflikt mit Rom und Varlet
«tient lieu ici de tous les suffragants et de tous les comprovinciaux».
Nur durch Varlet stehe er in Gemeinschaft mit der allgemeinen
Kirche, und nachdem Varlet der Utrechter Kirche einen Bischof er-
teilt habe, habe er auch das Recht fiir die Instandhaltung der bischof-
lichen Ordnung Sorge zu tragen. An ihm vorbeigehen sei «opprobre»
und «mépris». Van der Croon antwortete, dass Varlet damals ohne
bischofliche Assistenz Steenoven konsekriert habe, und er sei fest
entschlossen das gleiche zu tun, wenn Varlet nicht mitwirken wolle.
Als man dann iiber die Wucherkontroverse zu sprechen anfing,
mischte sich auch Meganck, der auf Besuch war, in die Diskussion
und erinnerte daran, dass Steenoven iiber diese Frage genau wie der
heutige Klerus dachte, und Varlet trotzdem die Weihe vollzogen
habe, und fragte dann «wusste Varlet das etwa nicht ?» Dann
schreibt Jubé: «c¢’était un vrai impudence, qui me choqua vivement.
Il faut une grande retenue pour ne pas laisser échapper ce qui se
présente naturellement a I'esprit. Je crus que I'indignation que nous
fimes paraitre était la seule sage réponse & un pareil écart.» Die Kon-
ferenz blieb ohne Erfolg. Van der Croon wies den Protest Varlets
zuriick und stellte fest: Varlet habe keinen Grund, gegen die Weihe
zu opponieren; er konne sich dieses Recht nicht zuerkennen, denn
er sei nicht unser Comprovincialis. Sollte Varlet nicht mitwirken
wollen, so werden wir genétigt sein «allein» zu tun, was wir am
liebsten mit seiner Mitwirkung tun wiirden!. Soweit kam es aber
nicht mehr, denn am 8. Juni 1739 starb van der Croon.

* *

In der Versammlung vom 2.Juli wihlte das Kapitel Petrus
Johannes Meyndaerts einstimmig zum Nachfolger. Diese Wahl ent-
sprach nicht dem Geschmack der Franzosen und Jubé glaubte da-
rum Varlet warnen zu miissen : « Souvenez-vous, Monseigneur, quand

1 A.P.R. Nr.3654. van der Croon an Varlet. 14-5-1739. « Varlet nullum
jus habet, nullam rationem interponendi oppositionem ne Electus in Epis-
copum consecreretur. Haec sibi tribuere nequit tamquam comprovincialis
Episcopus, quia noster comprovincialis non est. Neque per laudanda in
aeternurm beneficia quae Ecclesiae nostrae nobisque praestitit, ullum jus com-
provincialis nostri sibi acquisivit.» Die Franzosen hetzen gegen uns «cum
quidam saepius dixerint, non magis interesse si pereat usuraria Ecclesia quam
si pereat fornicaria». — Wenn Varlet nicht mitwirken will «compellimur soli
perficere quod ipsius concursu administrari plurimum desideramus».



— 221 —

ils auront un Evéque, vous ne serez plus compté pour rien, & moins
que ce ne soit I'un des deux (van Sonsbeek und Hartefeld), qui
savent le cas qu’il faut faire de Mgr. de Babilone, et qui ne se
laisseront ni gagner ni abattre ni maitriser par le chapitre. Pouvez
vous compter qu’il en sera de méme de M. Meyndaerts! ?» Diesen
Einblasungen schenkte Varlet kein Gehor. Nachdem Meyndaerts
eine in allen Teilen befriedigende Erklarung beziiglich des Zins-
nehmens 2 abgegeben hatte, schritt Varlet ® am 18. Oktober 1739 zum
vierten Male zur Erteilung einer Konsekration.

Als Varlet diese Weihehandlung vollzog, war er bereits ein
schwer kranker und dem Tod geweihter Mann. Schon 1733 wurde er
von einem Schlaganfall betroffen, so dass man fiir sein Leben fiirch-
ten musste %, Vier Jahre spiter kam eine hartnickige Augenfistel hin-
zu, so dass er sich einer Operation unterziehen musste. Seither war
seine Sehkraft so zuriickgegangen, dass er fast blind wurde. Die Apo-
plexien wiederholten sich von Zeit zu Zeit, und auch seine geistigen
Krifte wurden immer schwicher. Nach dem Bruch mit Brigode Du-
bois in bezug auf das Zinsnehmen, lebte er abwechselnd in Rij nwijk
oder Schonauwen inmitten seiner franzosischen Freunde und Ge-
sinnungsgenossen. Als er — 1742 — wieder nach Rijnwijk gereist war,
wurde er am 14.Mai wiederum von einem Schlag betroffen, der
seinem Leben ein Ende machte 3. Sein Tod bedeutete fiir die Fran-

1 A.P.R. Nr. 3960. Jubé an Varlet. 5-7-1739.
? Die Erklirung von Meyndaerts hatte folgenden Wortlaut: « Equidem

plane persuasum habeo, reditus quos vocant utrimque redimibiles, injustos
esse, qui cum in hisce Provinciis valde usitati sint, intelligo non minimam
partem muneris episcopati esse, allaborare ut ejusmodi contractus inter
catholicos aboleantur, hine et illum fixum habeo, ut si deinceps alter etiam
Episcopus constituendus sit, nullum sim ordinaturus qui non sit in eadem
sententia. Vides etiam ex antedictis consequi, non alios vel ad sacros ordines
vel ad curam animarum admittendos esse, nisi qui pro viribus allaborare
parati sint, ad dictorum redituum abolitionem ... Nihilque agere vellem sine
consilio Illustrissimae Gratiae aliorumque virorum prudentium, qui de redi-
tibus illis recte sentiunt.» A. P.R. Nr. 3707. Meyndaerts an Varlet. 22—-8-1739.

3 A.P.R. Nr. 3009. Varlet an d’Etemare. 4-11-1739. «Le nouvel arche-
véque se déclare nettement contre le traité de commerce, il est fort attaché
aux miracles du Bien-Heureux Diacre et trés disposé & faire tout le bien qu’on

lui proposera et qu’il croira praticable.»
4 Das Kapitel nahm diese Krankheit zum Anlass, Varlet nachdriicklich

zu ersuchen die Konsekration van der Croons zu vollziehen. « Tota fere pendet
Ecclesiae nostrae salus a vita tua, quae quam fluxa, quam fragilis sit, hesterna

experientia docuit.» A. P.R. Nr. 3650. Das Kapitel an Varlet. 26-8-1733.
5 De Loche, o.c.S. 39, gibt irrtiimlicherweise als Todestag Varlets

17. April 1742,



— 222 —

zosen in den beiden Hiusern einen unersetzlichen Verlust, denn sie
verloren nicht nur ihren Mentor und Schirmherrn, sondern auch die
dominierende Position, die sie bis dahin in der Utrechter Kirche ein-
genommen hatten. Die Leiche wurde auf einem Schiff nach Utrecht
tiberfithrt und im Hause des franzosischen Buchhéndlers und Her-
ausgebers der «Nouvelles Ecclésiastiques», Savoye?!, aufgebahrt.
Am 18.Mai folgte die Bestattung in der Gruft «Het Pand?». Erz-
“bischof Meyndaerts hielt am 22.Mai das Seelenamt, bei dem alle
Franzosen in schwarzen Schauben und Kappenménteln anwesend
waren. Am nichsten Tag hielt Pfarrer Wilhelm Kemp noch eine
zweite Trauerfeier. An eine Beisetzung im «heiligen Grab» zu War-
mond, wo Quesnel, Codde, Steenoven, van Heussen, Barchman
Wuytiers und andere fithrende Ménner ruhten, wurde nicht gedacht 3.
In seinem Testament * vermachte er seine Immobilien in Frank-
reich seinen natiirlichen Erben, n'z'gmlich seiner mit Olivier ver-
heirateten Schwester und der Witwe seines verstorbenen Bruders.
Seine Mobel, Bibliothek, gemiinztes und ungemiinztes Geld fielen den
Freunden in Holland d’Etemare und Willemaers zu. Zum Testa-
mentsvollstrecker wurde Villiers in Utrecht ernannt. Uber die Tei-
lung der Hinterlassenschaft entstanden Meinungsverschiedenheiten
mit der Familie in Paris iiber die Klausel: «payer ses dettes qui se
trouveront & I’heure de sa mort, et d’avoir soin de payer les frais de
I’enterrement.» Varlet besass in Paris ein mit Hypothek belastetes
Haus, und die Familie verlangte, dass die Erben in Holland nun auch
diese Hypothek tilgen sollten. Demgegeniiber nahmen die Hollinder

1 Savoye, um 1730 aus Reims nach Utrecht gekommen, war zuerst
tiatig beim Buchhéndler le Febure, und machte sich spéter selbsténdig.
+ 80.6.1751.

? «Het Pand» war gelegen im Klostergang der alten Sankt-Marienkirche.
Das Grundstiick kam durch Ankauf (1733-1736) in den Besitz des Pfarrers
Kemp, der dort eine Gruft bauen liess fiir die Pfarrer der Sankt-Gertrudis-
gemeinde. Bis 1830 blieb es ein Friedhof fiir alle Mitglieder der Utrechter
Gemeinden. Es befindet sich in der unmittelbaren Niihe der alten Gertrudis-
kirche, des jetzigen altkatholischen Museums. Als erste wurde dort bestattet
Madame la princesse d’Auvergno (14.April 1736). Fir «Het Pand» siehe
A.P.R. Nr. 3333; E.Lagerwey: De oud-katholieke begraafplaats, im Jaar-
boekje van Oud-Utrecht 1929, S. 51-98; Polman: De Driehoek van St.Marie,
im Jaarboekje van Oud-Utrecht 1955; Polman: Romeinse Bescheiden I.
Nr. 467. 1. Juni 1742.

3 Pfarrer W.Kemp soll die Beisetzung im «Pand» gewollt haben «per
solo motivo di singularitd d’amicizia verso costui». Polman: Rom. Bescheiden

I. Nr. 470. 8-6-1742.
4 Das Testament trigt das Datum 11.Méarz 1734, A.P.R. 3629.



— 223 —

den Standpunkt ein: «res transit cum suo onere.» Die Hypothek sei
keine personliche Schuld Varlets, weil er diese beim Tod seiner Eltern
mitiibernommen hatte und die Erben dafiir nicht haftbar gemacht
werden konnten. In diesem Sinn wurde schliesslich eine Abmachung
getroffen.

Ubrigens blieb von der Erbschaft fiir die Erben inHolland recht
wenig iibrig. Als Varlet — 1734 — das Testament machte, hatte er keine
Schulden, aber seither hatte er infolge seiner jahrelangen Krankheit
wiederholt Vorschiisse aufnehmen miissen, die sich bei seinem Tod
auf 2000 Gulden beliefen!. Seine Bibliothek war eigentlich der
Hauptbestandteil seiner Besitztiimer und erzielte bei einer ¢ffent-
lichen Versteigerung etwa 3000 Gulden2 Erst 15 Jahre spiiter fand
der Testamentsvollstrecker Villiers Gelegenheit, einige persinliche
Besitztiimer Varlets einem nach Frankreich Reisenden fiir die Fami-
lie mitzugeben, namlich : drei Brustkreuze, unter denen ein goldenes
mit einer Reliquie «in stipite», das frither Cornelius Jansenius zu-
gehort hatte, und zwei silberne von mittelméssigem Wert. Sodann
einen goldenen Ring mit einem blauen Stein, eine mit Blumen und
Perlen bearbeitete Mitra, einen ebenhdlzernen, mit silbernen Ringen
und Elfenbein ornamentierten Stab mit silbernem Krummstab,
einen von Arnauld stammenden silbernen Kelch, eine silberne Pixis,
einen silbernen mit dem Wappen Varlets berarbeiteten Kelch, eine
silberne Schnupfdose, und das Original seiner Ernennung zum Bi-
schof von Askalon3. In der Sankt-Gertrudisgemeinde befindet sich
ein Olgemilde von ihm mit farbigem Wappen; sodann eine Schenk-
kanne mit Schiissel und ein griinlich-weisses Messgewand. Dieses
wird noch immer von jedem erzbischiflichen Konsekrandus wihrend
seiner Weihe getragen.

Noch einmal steigt die Gestalt Varlets vor uns auf aus seinem
«testament spirituel», das er ein Jahr vor seinem Tode aufstellte 4. Er
erklirt darin zunichst, in der Gemeinschaft mit der rémisch-katho-
lischen Kirche sterben zu wollen und den Papst als ihr Haupt an-

1 A.P.R. Nr. 4031. Villiers an die Witwe Varlet. 17-56-1742. Und A. P.R.
Nr. 4006. Villiers an Olivier. 17-5-1742. _ . o )

2 Fiir die Interessenten seien hier die Preise einiger Biicher angefiihrt.
Bibliotheca maxima Veterum Patrum. 28 fol. fl. 205. — Baronius, Annales
fl. 93. — Ducange: Glossarium, fl. 49. - Concilia Labba-el, fl. 181. - Tillemont,
Mémoires, fl. 55. — van Espen, Opera f. 22. — Jansenius: «Augustinusy, fl. 3
und 12 Stiiber. A.P.R. Nr. 4032. ' . _

3 A.P.R. Nr. 4032. Villiers an die Erben in Paris. 1757.

1 A.P.R. Nr. 3631. 2. Februar 1741.



— 224 —

zuerkennen. Er habe damals die Verurteilung Arnaulds unter-
schrieben, aber man habe ihm dabei falsche Vorspiegelungen ge-
macht und ihm versichert, seine Unterschrift bedeute nichts anderes,
als dass er das Formular Alexanders VII. unter Vorbehalt der Tat-
sache annehme. Jetzt sei er eines Bessern belehrt worden und davon
iiberzeugt, dass jeder, der Arnauld verurteilt, damit auch alle Kir-
chenviter wegen Jansenismus verurteile. Darum nehme er seine
Unterschrift pure et simple zuriick, schliesse sich den Protesten der
Bischofe von Montpellier und Senez an und berufe sich auf ein allge-
meines Konzil. Indieser Berufung beharre er bis zuseinem Lebensende.

Seine der Utrechter Kirche erwiesene Hilfe sei ein bischoflicher
Liebesdienst gewesen. Dann beschwort er den Erzbischof von Ut-
recht, nie einen Bischof zu weihen oder das Bistum Haarlem neu-
zubesetzen, ohne die Zustimmung des Bischofs von Auxerre und
anderer orthodoxer franzosischer Bischofe eingeholt zu haben, und
nie einen Bischof oder Priester zuzulassen, der sich nicht entschieden
gegen den Wucher erklirt habe. Auch solle man nie die Absolution
erteilen, sei es Armen oder Reichen, die zinstragende Darlehen ge-
withren. Man solle immer des Wortes von Erzbischof Barchman ein-
gedenk sein, dass es zwar eine Kalamitdt wére, wenn die Kirche ohne
Bischof bliebe, aber dass es eine noch viel grossere Kalamitiat wire,
wennein Bischof dem Wucher Vorschubleisten wiirde. Es sei wichtiger,
die reine Lehre zu bewahren, als das Episkopat in Stand zu halten.

Bei der Konsekration der ersten zwei Bischofe sei er in dieser
Beziehung nicht vorsichtig genug gewesen, weil er damals noch nicht
wusste, wie nétig es war, die Kirche iiber den Wucher zu unterrichten.
Bei der Weihe der zwei letzten Bischofe sei er nicht standhaft genug
gewesen. Er mache sich Vorwiirfe, dabei nicht energisch genug auf-
getreten zu sein. Die Bischife von Holland sollen sich nicht
von den Schreifritzen einschiichtern lassen, die behaupten, man wolle
«ein neues Formular» einfithren, denn es handle sich hier um «un
dogme indubitable, qu’il faut soutenir et d'une pratique pernicieuse,
qu’il faut extirpers. Das Kapitel solle, mit Riicksicht auf die von ihm
der Kirche erwiesenen Dienste, dem Bischof beistehen und alle seine
Krifte aufwenden «pour extirper 'erreur et I’abus». Er wolle nicht
annehmen, dass die Kanoniker ihn mit Zweideutigkeiten haben irre-
fiithren wollen. «C’est pourquoi que je conjure ces messieurs, tous les
pasteurs et les fidéles méme de détester toute usure et de se distinguer
des Protestants en ce point comme en tous les autres sur lesquels
Calvin a innové.»



— 2256 —

Dann dankt er Gott fiir die Wunder, die er getan hat «au secours
de ses serviteurs et de fortifier I'espérance que nous avons qu’il lui
plaira de remédier & tous nos maux en renouvellant la face de son
Eglise. Il s’en est fait en ce pays méme, pour attester la vocation et
honorer le ministére des archevéques que j’ai consacrés. Occupons
nous de ces merveilles et rendons y témoignage, c¢’est le moyen d’en
obtenir de nouvelles et de recueillir le fruit de celles que le Seigneur
nous a accordées dans sa miséricorde». In bezug auf die Konvulsionen
habe er sich den Grundsitzen, die der Bischof von Montpellier mit so
grosser Weisheit und nach reiflicher Priiffung aufgestellt habe, an-
geschlossen und beharre dabei. Zum Schluss dankt er allen Freunden, -
die so grossziigig fiir den Lebensunterhalt der Anti-Bullisten Sorge
getragen haben. Fiir dieses Werk stelle er auch seine eigenen Wert-
papiere zur Verfiigung!. — Varlet erstellte dieses Testament in An-
wesenheit vom Kanoniker von Reims, le Gros, und vom Kanoniker
von Lectoure, Paris Vaquier, in drei Exemplaren auf, respektive fiir
den Bischof von Auxerre, den Erzbischof von Utrecht und seinen
Testamentsvollstrecker Villiers. Als es nach seinem Tode versffent-
licht wurde, gerieten die Holliinder in helle Empérung. Man glaubte,
Varlet sei nicht mehr bei Sinnen gewesen als er es aufstellte 2.

Varlet hat uns in diesem «testament spirituel» ein so gutes
Selbstbildnis geschenkt, dass es sich eriibrigen diirfte, seine Person-
lichkeit noch niher zu analysieren. Er wusste selber sehr gut, dass er
es den Hollindern unmoglich gemacht hatte, ihm auf allen seinen
Wegen zu folgen und sich seinen Auffassungen anzuschliessen. Aber
auch seine unversdhnlichsten Gegner haben ihm ihre ehrliche An-
erkennung fiir die der Utrechter Kirche erwiesenen Dienste nie vorent-
halten. Wie umstritten die Personlichkeit Varlets auch gewesen sein
mag, so wird dennoch das Wort des Erzbischofs van der Croon immer
in Kraft bleiben: «Beneficia, quae nostrae Kcclesiae praestitit, in
aeternum laudanda3.»

Hilversum B.A4. van Kleef

1 Testament spirituel du 2 fevrier 1741 a Utrecht. 4 pag. in 4°, inséré
dans les NNEE, 25 novembre 1742, pag. 185-188.

2 A.P.R. Nr. 3333.
3 A.P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 14-5-1739,

Postskriptum. Am Schluss dieses Beitrages eriibrigt mir noch, dem
Assistenten der Universitiitsbibliothek zu Utrecht, Herr F.J.Parmentier,
meinen verbindlichen Dank abzustatten fiir seine wertvolle Mitwirkung,
besonders in bezug auf Varlets in Kanada verbrachte Zeit und seine Reise

nach Persien.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1963 15



	Dominicus Maria Varlet 1678-1742 [Schluss]

