
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 4

Artikel: Dominicus Maria Varlet 1678-1742 [Schluss]

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

Dominicus Maria Varlet
1678-1742

(Schluss)

Das Episkopat Steenovens war nur von kurzer Dauer. Denn

schon sechs Monate nach seiner Weihe wurde er aus diesem Leben

abberufen (:$. April 1725). Unverweilt setzten die Gegner der Klerisei

alles ins Werk, die Neuwahl eines Nachfolgers um jeden Preis zu

verhindern. Von verschiedenen Seiten wurde die holländische Regierung

immer nachdrücklicher ersucht, nun endlich ihre schützende Hand

von den jansenistischen «Refractarii» zurückzuziehen, sie ihrem

Eigensinn zu überlassen und die Zulassung eines vom apostolischen

Stuhl ernannten Generalvikars zu genehmigen. Das Gesuch wurde

zwar abgewiesen mit der Begründung, dass nur ein auf die in Holland

übliche Weise, d. h. unter Mitwirkung der einheimischen Geistlichen

gewählter Würdenträger zugelassen werden könnte, aber die Klerisei

müsste darauf gefasst sein, dass hier Gefahr drohte und darum Ede

geboten war. So trat das Kapitel am 15. Mai 1725 zusammen und

wählte Cornells Johannes Barchman Wuytiers * zum Nachfolger

Steenovens.

Die Kurie hatte aber noch mehrere Sehnen an ihrem Bogen. Sie

wandte sich nun an die katholischen Fürstenhöfe und liess durch

Vermittlung der im Haag akkreditierten Gesandten die holländischen

Staaten unter Druck setzen, damit diese die Konsekration verbieten

sollten. Dabei tat sich besonders der französische Gesandte Fénélon,

Neffe des bekannten quietistischen Erzbischofs von Gambray hervor

». In Frankreich gingen hartnäckige Gerüchte um, dass man Varlet

wohl oder Übel entführen wollte », und gleichlautende Berichte

¦ • c—.k.*o»hnfa siehe: P.J.Maan. C.J.Barch-
1 Pur das Episkopat dieses Erzbischots Siene, r

man Wuytiers. Assen 1949.
de notre cour à la vôtre,

2 «On dit ({lie le nouvel ambassacleui m
_ m „_„v-..a_.._2 «On dit que le nouve. »¦""""—et „ „s prévenu que M. l'archevêque

est excessivement ami des bons I.res e^ p J^,. ost bon e
de Cambray, son oncle, P°?££^££«« an Varlet. 2-12-1724.
vous comptiez là-dessus. A. I. "•«'¦* {Jnt ,0 savoir> ,.„„ cherche

' «J'ai appris de quelques,personne qm i ^^ ^à enlever Mr. Dupré Var^ «'^ ',„ n0 ortant que rarement et bien
cautions pour éviter un mauv^our

en I ^ ^ môme
accompagné et qu'il n'aille jamaa*™« { Hoxtes appa.
qu'il y a là un Judas qu, po, rra*J»££» 8P,rètement aller ailleurs. On ne
rente dans quelques maisons d ou on le ^^ ^^^^craint pas à la vérité, la force ouverte. m >

ßang ^ occagion
fois socrètoment, qui réclamerait pour un b

13
ïnternnt. Kirchl. Zeitschrift. Heft 4,106:t



— 194 —

liefen auch von Rom ein1. Unterdessen suchte man Varlet mit leeren

Versprechungen hinzuhalten. Man spiegelte ihm vor, dass die Kurie
bereit sei, den Konflikt beizulegen, wenn er nur erst Holland
verlassen hätte2. Varlet durchschaute die Absicht sehr wohl, wies diese

«paroles belles, mais générales et vagues» zurück und erklärte, dass,

wenn Rom wirklich eine Verständigung wünschte, diese ebensogut
nach wie vor der Konsekration stattfinden könnte3. Dann vollzog er
die Weihe Barchmans am 30. September 1725 im Haag.

Im Gegensatz zu seinem Verhalten bei den folgenden Weihen,
hatte Varlet diesmal nicht die geringsten Bedenken. Im Gegenteil.
Hat er doch, zusammen mit dem Benediktiner Thierry de Viaixnes,
die Wahl Barchmans aufs eifrigste gefördert, denn der Gewählte war
ein Mann nach seinem Herzenswunsch, den französischen Jansenisten

ganz ergeben und unverbrüchlich mit diesen verbunden. Er
hatte zwei Jahre (1717-1719) bei den Oratorianern von St-Magloire
in Paris zugebracht, war vom Heros der Jansenisten, Soanen von
Senez, zum Priester geweiht worden4 und stand mit allem, was in

plus que jamais la défiance est la mère dos sûretés.» A.P.R. Nr. 3047. Carnet
an Varlet. 8-5-1725.

«Il est important que vous écriviez à M. (Varlet) que quoiqu'il soit dans
un pays do liberté, il n'y a aucune sûreté pour lui dans les circonstances où
se trouvent les affaires. Qu'il est à propos qu'il no sorte point du tout de chez
lui, et que s'il veut aller à l'église, il faut qu'il soit accompagné do 4 ou 5
personnes. L'ambassadeur, qui est en ce pays-là est l'homme du monde le plus
propre à lo faire enlever, et cet événement à l'égard d'un français ne ferait
pas tant de bruit qu'on s'imagine, ou du moins cola serait appaisé. Mais
l'enlèvement serait toujours fait ot il est de conséquence do no s'y pas exposer.

On sait que M. Dupuis Varlet) a été menacé autrefois d'un pareil
traitement contre lequel il se mit en garde. C'est à M. DP, à prendre dos
surotés.» A.P.R. Nr. 3694. Chassaigne an Varlet. 12-5-1725.

1 «Vous devez vous bien tenir sur vos gardes et do ne pas vous exposer
facilement. Car vous pouvez être persuadé que si on peut vous faire enlever
que l'on n'y manquera pas. Le bruit court ici qu'on a remué tous les Rois
par rapport à vous. Vous savez que la République do Venise en a écrit aux
Etats généraux. Ainsi c'est à vous à prondre vos mesures.» A.P.R. Nr. 3709.
Montigny an Varlet. 21-6-1725.

2 «Des personnes puissantes ot bien intentionnées ont pris la résolution
d'agir fortement auprès du pape, pour l'engager à prendre quelque voie de
douceur, qui puisse rétablir la bonne intelligence. Ayez la bonté de différer une
consécration.» A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Juni 1725.

3 «Je vous confierai que dos porsonnes intelligentes et zélées s'omploient
secrètement à porter le S. l'ape à entrer par lui-môme dans cette affaire et à

y prendre un parti qui puisso ramener la paix et la subordination.» A.P.R.
Nr. 3749. Varlet an Vivant. 24-8-1725.

4 Konnzeichnend für die enge Verbundenheit Barchmans mit Soanen ist,
dass ihre Herzen nebeneinander bestattet wurden in der kleinen, jetzt domo-



— 195 —

Frankreich reputierlich war. mit Männern wie Quesnel. Vivien de la

Borde. Boursier, le Gros, Duguet, Boulenois u.A. in engster
Beziehung. Dieser auserlesenen Kämpferschar anzugehören, erschien
ihm als ein unschätzbares Vorrecht und die höchst erdenkliche Ehre.
So ist Barchman der treueste Fahnenträger der französischen -Jansenisten

geworden. Seine unlösliche Verbundenheit mit den Franzosen,

zugleich seinen Leitspiueh bei seinem ganzen kirchlichen Handeln,
hat er ausgesprochen in den Worten: «en étant faibles par nous
mêmes, nous ne serons soutenus que par l'appui des évoques du
dehors !.» Und bezeichnend für seine Abhängigkeit von seinem Mentor
Varlet ist seine Aussage: «Ich heisse alles gut, was dieser weise und
erleuchtete Prälat entscheidet2. »

Diese Angleichung an die Jansenisten in Frankreich ist in ihrer

Auswirkung auf die Entwicklung der Utrechter Kirche um so ein-

greifender und nachhaltiger geworden, zunächst weil das Episkopat
Barchmans mit der Verschärfung des Kampfes in Frankreich

zusammenfiel, und sodann weil der dortige Jansenismus gerade in

dieser Periode in schwere innere Krisen geworfen wurde, die zu

endlosen Zwistigkeitcn, unversöhnlichen Gegensätzen und schliesslich

zu Spaltungen und Zersplitterungen geführt haben3. Unter

Barchman haben viele Franzosen ihre Heimat verlassen und nach

Holland auswandern müssen. Es ist nicht übertrieben zu behaupten,

dass in Barchmans Zeit die holländische Kirche von französischen

Réfugiés geradezu überflutet worden ist. Von Rijnwijk ' aus, wo sich

eine Gruppe von Zisterziensern und Weltpriestern sammelte, und

von Schonauwen 5 aus, wo mehr alsdreissig Karthäuser sich bemühten,

ihr strenges Klosterleben fortzusetzen, haben sie nicht nur

zahlenmässig, sondern mehr noch durch ihre Kampfbereitschaft der

Herten Kirche von Saint-Josse in Paris. Die Kirche stand an der Ecke der

Rued'Aubry-lo-Boucher und Rue Quincampoix beirr. Boulevard Sebastopol.

Siehe: André Hallays: Le pèlerinage de Port-Royal. Paris 1925. S. 9.

' A B C Barchman an Colbert 21 6 1725. Bei Maan, o. e. S. 14.

iA() |{ (• Xr 372 Barchman an die Karthauser. 4 10 172;..

¦'< «La division est formée presque sans retour. »A. P. R. Nr. 3727. Hugot
de St-Thomas an Varlet. 28 I 1735.

«Nous sommes dans un temps bien malheureux ou les esprits et memo

les „eurs sont divisés ot tout devient matière de disputes jusqu au grand
p i. v.. ;ni7. Petitpied an Varlet. 3-1-17J8.

procop e de amour.» A. l • K. ai. •>' <¦ ' • „„¦ Kür Rijnwijk siche: A.J. van < c Ven. La e,.m,nu_naute ciste.cienne

de In Maison Rijnwijk près d'Utrecht. L K./. 104». S 1.5 139.

« Pur Schonauwen siehe: B.A.van Kleef, De Karhuzers m Holland.

Rotterdam 1950.



— 196 —

Utrechter Kirche jahrzehntelang ihren Stempel aufgedruckt und sie

weitgehend beherrscht. Es hat nicht viel gefehlt, so wäre sie zu einer
Filiale Frankreichs geworden. Wie ist es zu dieser Entwicklung
gekommen

Als Kardinal Fleury- 1729 - erster Minister von Frankreich
geworden war, setzte er sich als wichtigste Pflicht, den Widerstand
gegen die Unigenitusbulle endgültig zu brechen und den kirchlichen
Frieden wiederherzustellen. Mit zäher Ausdauer und eiserner

Konsequenz hat er sich dieser Aufgabe gewidmet. Wenn man ihm in
politischer Beziehung nachrühmt, dass er den französischen Staatsfinan-
zen eine gesundere Grundlage gegeben hat, so ist auf kirchlichem
Gebiet sein Regiment schlechthin katastrophal gewesen. Er verfolgte das
Parlament und machte es immdtot, demütigte die Universität und
machte die Sorbonne «zu einem Skelett». Dann unterwarf er die
religiösen Orden, griffdie hervorragendsten Bischöfe an und schonte dabei
auch Kardinal de Noailles nicht. Alle vakant gewordenen Bischofssitze
wurden mit fanatischen Akzeptanten besetzt. Zum Nachfolger dos

- 1729 - verstorbenen de Noailles ernannte er Vintimille du Luc, der
bei seinem Amtsantritt versprach « que dans quatre mois il n'y aurait
plus à Paris un seul appellant».

Zu einer solchen kühnen Aussage gehörte allerdings Mut, denn

ganz Frankreich erdröhnte vom Kampf. Die Suspendierung Soanens

(1727) hatte zu einer regelrechten kirchlichen Revolte geführt. Zwölf
Bischöfe legten beim König energische Verwahrung ein gegen «die

Schändung der heiligsten Gesetze und teuersten Freiheiten des
Reiches». Zweiunddreissig Geistliche der Hauptstadt, dazu noch 300 aus
dem Bistum Paris, 500 Weltpriester und 1400 Ordensmitglieder
erhoben sich in seltener Einmütigkeit, und das Kirchenvolk schloss sich
ihnen begeistert an. Was Port-Royal nie gelungen war, wurde jetzt
Wirklichkeit. Das Schicksal Soanens machte den Jansenismus beim
Volke beliebt, und er gestaltete sich zu einer allgemeinen
Volksbewegung, die über ganz Frankreich ihre Wellen schlug.

In diesem massenhaften Zustrom neuer Anhänger steckten aber
für die Lauterkeit der Bewegung ernste Gefahren. Der Jansenismus
wurde mehr und mehr zu einem Sammelbecken von ganz heterogenen
Elementen, die dem ursprünglichen Gnadenstreit nicht das geringste
Interesse mehr entgegenbrachten. Viele schlössen sich den Appellanten

an in der Hoffnung, dort ihre Unzufriedenheit über die Zu-



— 197

stände in Kirche und Staat abreagieren zu können, oder auch einen

Pflanzboden zur Verbreitung eigener Lieblingsgedanken und Son-

dermeinungen zu finden. So entstand eine rührige Gruppe von
Bibelforschern, die unter dem Namen von«Figuristen» bekanntgeworden
sind. Sie verwarfen die traditionelle Bibelauslegung, weil diese -
wie sie behaupteten - «an der Schale kleben blieb», und suchten den

«figürlichen Sinn und die verborgene Allegorie», die nur «hinter dem

Buchstaben und der Rinde der Bibel» zu finden sei. Nun ist bekanntlich

die Anwendung des allegorischen Sinnes in der Homiletik ein

erlaubtes und manchmal angewandtes Mittel, den Glauben zu stärken

und die Frömmigkeit zu ermuntern, aber die Figuristen setzten sich

mir nichts dir nichts über alle gesunden hermeneutischen Regeln

hinweg, gaben den eigentlichen Sinn des Bibelwortes preis und

verabsolutierten die Allegorie. 1 lurch diese einseitigeBetonung des figürlichen

Sinnes haben sie vielen Missbräuchen Tür und Tor geöffnet. Es wurde

in diesen Kreisen bald ein beliebter Brauch, die Bibel aufs Geratewohl

aufzuschlagen und dann die betreffende Stelle einseitig und

willkürlich so zu verdrehen und zuzustutzen, dass sie auf die augenblickliche

Lage angewandt werden konnte. Die Bibelexegese wurde in

diesen Kreisen zur Stichomantie. Dass man sich dabei vorzugsweise

mit endzeitlichen Spekulationen befasste. versteht sich. Sie lehrten

«qu'il y aura deux mystères d'iniquité, deux apostasies, deux

Antichrists, deux jugements remarquables ou généraux avant la fin du

monde. La première sera consommé au sujet de la Constitution

Unigenitus A cette occasion Moyse et Elie viennent prêcher l'évangile

aux Juifs 1 Is les convertiront. Les Juifs convertis en corps prendront

la place de Corps de Gentils, tombés dans l'incrédulité, et répareront

ainsi les pertes de l'Eglise. Les Juifs répandus par toute la terre

habitable prêcheront eux-mêmes l'évangile généralement à toutes les

nations. Le triomphe de l'Eglise sera alors universel, après avoir été

renouvellée et rajeunie. Elle jouira pendant un long interval du repos

et de la paix et après cela il faudra qu'elle s'affaiblisse et qu'elle

vieillisse de nouveau. Pour lors le deuxième mystère d'iniquité, la

deuxième apostasie, sera consommée par le dernier Antichrist\»

Besonders die endzeitlichen Erwartungen, die Rückkehr des

Propheten Elias, die Bekehrung der Juden und die Wiederherstellung

aller 1 linge, fanden in breiten Kreisen willige Ohren. Männer wie

Duguet. Ie Gros, I )essessarts haben sich an diesen ungesunden Grube-

» A.P. IL Nr. 3740. Toobi < Boidot) an Varlet. 3 10 172(1.



— 198 —

leien ergötzt und sich eifrigst bestrebt, ihnen in Holland Eingang zu
verschaffen. Auch Varlet1 und Barchman Wuytiers haben diese

Erwartungen leidenschaftlich geteilt, und auch in Rijnwijk und Schon-

auwen fanden sie überzeugte Anhänger. Wiederholt wurde Varlet
vor diesen Extravaganzen gewarnt2. Die nüchternen Holländer
haben sich immer davon distanziert.

Eine viel grössere Aufregung aber erzeugten die in diesen Jahren
eintretenden wunderbaren Genesungen und die damit verbundenen
Konvulsionen. Wir betreten hier das Gebiet des Übernatürlichen und

Mysteriösen, das sich einem endgültigen Urteil entzieht. Sainte-Beuve
hat in bezug auf diese Vorgänge einmal gesagt, «er wolle um alles
Gold der Erde und alle Verheissungen des Himmels sich nicht mit
diesem Kapitel des Jansenismus befassen», und man ist geneigt.
ihm Recht zu geben. Andere haben von einer «furieuse épidémie de

frénésie religieuse:ì» gesprochen oder geglaubt, dort die «agonie du
Jansénisme» zu erblicken4. Auch wir gingen am liebsten stillschweigend

an diesen Dingen vorbei, aber sie haben im Leben Varlets eine

wichtige Rolle gespielt, und seine diesbezüglichen Schriften werden

nur von dort aus verständlich. Wir beschränken uns aber auf eine

summarische Wiedergabe der wichtigsten Tatsachen.

1 Siehe: Lettre do M. l'Evêquo do Babylone à M. l'Evêquo do Senez sur
les erreurs avancées dans quelques nouveaux écrits. Utrecht 23. Okt. 173(î.
In: Supplément aux œuvres do M. Soanen. NNEE 24. Jan. 1737. S. 13.

2 «Il y a longtemps que je frondo l'excès dos figures, aussi ceux qui en
sont les doctours Ce système d'imagination leur gâte l'esprit, ne leur
apprend rien et leur fait prendre en toute rencontre un ton d'enthousiasme
fort propre à frapper les petits esprits et de se fairo mépriser des gens sensés. »

A.P.R. Nr. 3694. Chassaigne an Varlet. 7-8-1727.
Idem: «il est bien aise qu'on remue les puces des Figurants.» 7-8-1727.
Idem : « Je ne comprends pas commont ces gens de bien et attachés à la

vérité se croient permis de décrier et même de déchirer des Ecclésiastiques qui
se sacrifient pour la bonne cause et qui consumont leur bien ot leurs forcos
pour le soulagement de ceux qui souffrent pour elles. On pourrait dire d'eux
ce que le cardinal de Noailles disait dos Jésuites, qu'on no peut être do leurs
amis sans être leur valet.» 20-9-1731.

«De la Chassaigne souhaitorait que vous fussiez moins attaché au figu-
risme ot aux convulsions car il dit, qu'il l'a appris et qu'il on a été étonné.»
Hugot de St.-Thomas an Varlet. A.P.R. Nr. 3727. 13-2-1736.

3 Hallays: Le pèlerinage de Port-Royal. Paris 1925. S. 216.
4 J.Dediou: L'Agonie du Jansénisme. Revue d'histoiro de l'église de

France 1924.



— 199 —

Am Fronleichnamstag - 31.Mai 172ô wurde die Frau Anna
Chartier, ìattin des Schreiners de la Fosse, in Paris von einem langen
Leiden plötzlich und auf unerklärliche Weise geheilt. Sie war 20

Jahre lang leidend und bettlägerig gewesen und infolge grossen
Blutverlustes an Ostern dem Tod nahe. Am Fronleichnamsfest liess sie

sich vor die Tür ihrer Wohnung tragen, um den Prozessionszug zu

sehen. Als der Zug vorbeikam, sprang sie plötzlich auf, lief auf den

Priester zu. der die Monstrans trug, fiel auf die Knie und rief: « Herr
Jesu, der du eine kranke Frau, wie mich, geheilt hast, heile auch

mich.» Dann schloss sie sich dem Festzug an, wohnte der Messefeier

bei und kehrte gesund nach Hause zurück. Dieser Fall erweckte

grosses Aufsehen, und es strömten die Scharen massenhaft herbei. Die

Herzogin von Orleans schickte ihre Hofdamen und ihren Leibarzt,

Chirac, und auch ein englischer Ambassadeur kam sich persönlich

von der Genesung überzeugen1. - .Man kann über dieses Ereignis
denken wie man will, aber wer von den ärztlichen Untersuchungen

und offiziellen Zeugenvernehmungen Kenntnis nimmt, kann an der

Realität der Genesung, wie unerklärlich sie an und für sich war,

billigerweise nicht zweifeln. Die Heilung war nach der offiziellen

Erklärung «très reelle, très vraie et très extraordinaire, et absolument

inexplicable à toutes les connaissances que nous avons de la nature et

de l'art». Begreiflicherweise wollte die medizinische Wissenschaft

nicht entscheiden «de ce qui est miraculeux et de ce qu'il ne l'est pas».

Die Genesung war bleibend. Die Frau lebte noch 30 Jahre und starb

im Alter von SO Jahren (.'1. Juni 1760) -.

Die Weigerung der medizinischen Wissenschafter, sich über den

wunderhaften Charakter des Ereignisses auszusprechen, liess vielen

keine Ruhe Darum suchte man dennoch eine Erklärung für das

Unerklärliche. In der Gemeinde Ste-Ma.guerite. an der faubourg St-

Antoine, zu der die Frau gehörte, wurde die Heilung gedeutet als ein

Wunder Gottes zum Beweise der realen Gegenwart Christ, im

Hl. Sakrament liber ein Jahrhundert lang wurde dort das Anniversarium

gefeuert Die Jansenisten aber wiesen darauf hin. dass der

Priester, Jean Baptiste (Joy 1666 1738), der die Monstrans getragen

hatte, ein Appellant von der Unigenitusbulle war, und so lag es nahe,

das Ereignis als ein gütiges Eingreifen Gottes zugunsten der Appellanten

zu deuten. Damit wurde das Wunder zu einem neuen Kampf-

1 A, P.R. Nr. 3G47. Carnet an Varlet.
» Siehe: (ia/.ier. Hist, du niouv. jausen. I. !>. -77.



— 200 —

mittel der Jansenisten, das sie jahrzehntelang unermüdlich und auf
allen Fronten benutzt haben. Jedes neue Wunder - und es sollen mehr
als 200 geschehen sein - war ihnen Schwert und Schild, mit denen sie

sich gegen eine täglich wachsende Übermacht zu behaupten
versuchten. Die Jansenisten dieser Periode wurden zu einem
wundersüchtigen Geschlecht1. Auch Varlet hat diese Waffe vorzugsweise
geführt.

Bei diesem einen Wunder blieb es aber nicht. Zwei Jahre später -
am l.Mai 1727 - starb, 37 Jahre alt, ein Mann, der in strengster
Askese und unter den schwersten Bussübungen gelebt hatte und
vom Volk wie ein Heiliger verehrt wurde, der Diakon Francois de

Paris. Am Tage seiner Bestattung auf dem kleinen Friedhof von
St-Médard in Paris, berührte eine Frau mit einem gelähmten Arm
den Sarg und wurde geheilt. Von diesem Tage an strömten die
Scharen der Hilfesuchenden massenhaft zu seinem Grab und es

mehrten sich die Wunder von Tag zu Tag2. Ganz Paris geriet in
Aufregung, und täglich spielten sich auf dem Friedhof die sonderbarsten

Ereignisse ab, und dies fünf Jahre lang, bis St-Médard - am 27.

Januar 1732 - auf königlichen Befehl geschlossen werden müsste3.

1 Auch Carnet versäumt nicht, daran zu erinnern, dass der Priester, der
die Monstrans trug, Appellant und Reappellant war. Die Anhänger der
Unigenitusbullo seien in die grösste Verwirrung gebracht; die geheilte Frau
habe den Priester gogon dio Ränke dor Jesuiten in Schutz genommen. A.P.R.
Nr. 3647. Carnet an Varlet. 24-6-1725.

2 Über dio Vorgänge auf dem Friedhof St-Médard schreibt ein Augenzeuge

: «Il y a une affluence de personnes de tout état, de toute condition qu'on
ne peut exprimer. Depuis la pointe du jour jusqu'au soleil couché le potit
cimetière est toujours plein de monde. Il a fallu ôter les vitres des charniers
qui entourent le cimetière à cause de la multitude du peuple. On dit sans cesse
des messes dans cotte église en sorte que plusieurs prêtres qui veulent dire
la messe sont obligés d'apporter des calices. Les rues dos environs sont remplies

de carosses et de marchands. On vend publiquement les images en
plusieurs grandeurs du bienhoureux Paris.» A.P.R. Nr. 3647. Carnet an
Varlet. 17-8-1731.

In ihren Eingaben an den Erzbischof Vintimille berichten die Pariser
Geistlichen «les paralitiques marchent, les hydropiques sont guéris, los yeux
désespérément malades et presque éteints, sont éclairés, les ulcères sont
refermés, des malades à l'extrémité sont rétablis sur le champ ot recouvrent
toutes leurs forces, ceux qui vont par dérision au tombeau du serviteur de
Diou (Paris), y sont frappés par une main invisible, ces merveilles sont suivies
de conversions éclatantes, du retour même de personnes incrédules et
engagées dans l'hérésie.»

3 Ein Spassvogel dichtote dann den Zweizeiler:
«De par le roi, défense do Dieu

de faire miracle en ce liou.» Gazier, o. c. I. S. 280.



201 —

Dieses Eingreifen vermochte aber den Strom neuer Heilungen nicht

aufzuhalten. Dann und wann traten dabei auch konvulsivische

Nebenerscheinungen auf, durch die die Heilung gefördert zu werden

schien. Die Folgen lassen sich leicht raten. Viele, denen diese

Konvulsionen versagt blieben, suchten sie nun mit «Hilfe» von anderen

(Secouristen) herbeizuführen. Die anfänglich noch ungefährlichen,

innerhalb der menschlichen Natur liegenden « Hilfeleistungen» arteten

schliesslich in schauerliche und ekelerregende Quälereien und

Misshandlungen aus (secours violents), und nahmen maniakale

Formen an. Der Pariser Arzt, Dubourg, der öfters bei solchen Szenen

anwesend gewesen war, erzählte dem Polizeikommissar, Bertin, die

unglaublichsten Sachen. Er teilte die «secours» in fünf Klassen ein:

a) «coups de poings et de pieds, feulement de pieds sur le corps,

«renient des membres, b) pressions violentes, c) coups de bûches, d)

secours d'épées perçantes et non perçantes, et clous enfoncés dans les

divers parties du corps à coup de marteau, e) crucifiement1». Auf

Grund seiner Erfahrungen erklärte er der Polizei gegenüber: «Il y a

quelques-unes de ces opérations, que je ne crois pas supérieures aux

forces de la nature, mais il y en a plusieurs autres que je regarde

comme absolument inexplicables: tels sont les violents coups de

bûches sur l'estomac et la poitrine, les pressions des côtes avec les

pieds, dans lesquelles on ne sait et l'on ne peut dire ce que devient le

sternum; l'impossibilité de faire percer les épées, quelque force que

l'on emploie à les pousser; la guérison subite et sans aucun remede,

les blessures que font les épées qui percent et des clous dans le

crucifiement; enfin la paix, la tranquillité du pouls, du visage, de 1 esprit

des personnes sur lesquelles se font ces terribles opérations, lout cela

est inexplicable et au-dessus de toutes connaissances de la nature e

de l'art ¦. » - Viele der besten Jansenisten, wie Petitpied, * ouillou und

Duhamel, kehrten sich mit Ekel und Abscheu von diesem

schaudererregenden Wahnsinn ab und haben Varlet wiederholt und mstan-

i. • i • • „„-Rorrpi^terune für diese Extravaganzen zu
digst geraten, sich m semer Begeisterung i-» 6

~ Jr Aar.„A lind widerstrebend hat er schliesslich
massigen3. Nur zaudernd una wiucia

1 Vgl. Gazier, o. c. I. S. 290.

* Vgl. Gazier, oc I.S. 290.
3-12-1734. «On dit - et nous

3 A.P.R. Nr. 3717. **g»*~J est sortie du milieu des Appellants.»
ne pouvons pas le nier-que cot™

toujours l'affaire des convulsionnaires.
[dem : «Le parlement continiet£j ^^^ ^ ^ .^Si on fait part au public des excès qI

ft bien deg 8tÔM8 d'iniquité,
rogeant ceux qu'on décréta, on y u



— 202 —

einigermassen nachgegeben. Zur völligen Verleugnung des
Konvulsionismus war er aber nicht zu bewegen. Er stellte sich auf die Seite
der sogenannten «Discernanten», d. h. er wollte zwischen erlaubten
und unerlaubten Konvulsionen unterscheiden. - Über den
Konvulsionismus selber hat vielleicht Gazier das richtige Wort gesprochen,
wenn er sagt: «il est impossible de se prononcer d'une manière
absolue et de prendre parti pour ou contre. Le plus sage est d'attendre
en silence que la science ait dit son dernier mot, si jamais elle parvient
à pouvoir le dire1.»

* **

Dieser unliebsame Exkurs in das mysteriöse Gebiet des
Konvulsionismus durfte nicht unterbleiben, weil wir dort den Schlüssel

finden zum besseren Verständnis des weiteren Schrifttums Varlets.

Chronologisch und noch nicht zu dieser Kategorie gehörend, sollen
erst noch zwei « Briefe» von ihm eiwähnt werden. Der erste2 war
gerichtet an den Bischof von Montpellier, Joachim Colbert de Croissy.
Colbert (1667-1738) war ein Spross aus dem adeligen Haus von
Lothringen und weit davon entfernt, ein Jansenist zu sein, wie man
sich gewöhnlich einen solchen vormalt. Keine strenge, rigoristische
büssende Gestalt, der man das «gémir, souffrir, pleurer» vom
Gesicht ablesen konnte Vielmehr ein Mann, der die guten Gaben der
Erde, einen gewissen Komfort und einen guten Tisch zu würdigen
wusste. Auch nicht ein « Jansenist der ersten Stunde ». Als guter Galli-

Je suis bien fache que quelques-uns do nos amis veuillent encore soutenir par
quelque endroit comme divine, une œuvro si décriée. » 2-5 1735.

«Wenn der Bischof von Montpellier zugunsten der Konvulsionen schreiben

wird, wird Fouillon dagegen schreiben.» A.P.R. Nr. 3727. Hugot de
St.-Thomas an Varlet. 28-1-1835.

«Je suis persuadé qu'il y en a (des convulsions) un grand nombre, qui
viennent ou de l'imagination échauffée de filles et même quelques uns do
l'imposture. Elles ne paraissent toujours qu'avec des caleçons et dos culottes,
mais je ne trouve pas que cela ait quelque rapport aux règles de l'Ecriture
et la Tradition. Car bien souvent cela arrive la nuit et il se trouvo des hommos
et même des jounes gens accompagnés à la vérité do plusieurs femmes qui
tiraillont une fille, lui donnent des coups, marchent sur leur estomac, et ce
qui est de plus remarquable, c'est que ces filles font en quelque manièro los
prophétosses.» A.P.R. Nr. 3668. Duhamel an Varlot. 2 12-1732.

1 Gazier, o. c. I. S. 295. Vgl. auch: Hallays, Lo pèlerinage do Port-
Royal, S. 216: «pour parlor raisonnablement do cos crises de dómonce il
faudrait des connaissances médicales, qui me font défaut.»

2 Lettre de M. l'Evêquo do Babylone à M. l'Evêquo do Montpellier, où
il lui marque le part qu'il prend à ses souffrances, ot le cas qu'il fait de ses
ouvrages. Amsterdam 12. Juli 1725. Gedruckt in: Œuvres de M. Colbort.
(Edition Gourlin) Tom. Ill, p. 886.



203 —

kaner hat er zwar die Gallikanischen Artikel (1682) unterschrieben,

aber andererseits auch das Formular Alexanders VII. über die «fünf
Thesen» vorbehaltlos angenommen und auch die Verurteilung
Arnaulds durch die Sorbonne mitunterzeichnet. Im Jahre 1696 Bischof

von Montpellier geworden, appellierte er - 1717 - mit den drei anderen

Bischöfen von der Bulle Unigenitus. Seine Erklärung, dass er sich in

der Gnadenkontroverse an die « Pax Clementina » halten wollte, wurde

von der Regierung als ungenügend abgewiesen, und als er trotzdem

standhaft blieb, wurde er - 21. September 1724 - mit Sistierung

seiner bischöflichen Einkünfte .bestraft. Sie wurden — doppelt

schmachvoll für ihn - den Jesuiten seiner Bischofsstadt zugewiesen.

die damit schlemmten. Die Massnahme wurde so rigoros

durchgeführt, dass Colbert sogar die Gemüse aus seinem eigenen Garten

noch kaufen müsste. Was man gehofft hat, erfüllte sich nicht. Colbert

gab nicht nach. Er beschränkte seine Ausgaben auf das Notwendigste

und gedachte unvermindert der Armen.

In seinem Brief bezeugt Varlet ihm seine Anteilnahme wegen

der «injures et mauvais traitements», die Colbert zu erdulden hatte,

und rühmt seine «droiture, générosité et fidélité à soutenir les droits

de l'épiscopat et la liberté de l'Eglise, et la sagesse et la modération de

sa conduite». Dann spricht er von seinen eigenen bitteren Erfahrungen

und erinnert an seine «Apologie». Auch ihm gegenüber habe Rom

die kirchlichen Kanones und die Rechte des Episkopats verletzt:

darum habe er sich nach Holland begeben und wolle dort «attendre

en paix qu'il plaise à Dieu de toucher les cœurs des auteurs de tant

de maux ». Über die Utrechter Kirche heisst es dann : « Je suis témoin.

Monseigneur, dans le lieu de ma retraite des souffrances et des combats

d'une Eglise, autrefois illustre, aujourd'hui méprisée du monde.

iv ,„„ in fidélité miel le a cardée au milieu de
mais ton ours chère a Dieu par la nac ine qu tur g

u.
*

,r „„„nai«op'/sa longue patience, dont il y a peubien de traverses. Vous connaisse/sa iuii„i v j i
j, -, „„,, d exemple du genre de persecution.d exemple, comme il y a peu a exempt 8 r

/ ™ i. .-„„ni ip n'ai pas cru pouvoir reluser le
qu'elle éprouve. C est pourquoi je n ai y** y

secours de mon ministère pour sauver de sa perte une Eglise s. con-

ïé
Etae' ähnliche Freundschaftsbezeugung sandte Varlet auch: an

r ;,||-7 1740) war Oratorianer und Studien -
Jean Soanen1. Soanen (1647-1'«"J vv»

¦« „„mi,ro 1727) de Monseigneur l'archevêque
» Lettre (datée le 12 novembre J (,e g^ au sujot du

d'Utrecht et de l'Evoque de B-JJ^*. (Adoptée et signée par M. Batch-
Jugement rendu à Embrun contre ci v ^^. ^^ ^ gupplément aux
man Wuytiers.) Imprimée en trance
Œuvres de Sonoz.



— 204 —

genösse Qu esnels. Auch er hatte damals das Formular Alexanders VII.
purement et simplement unterschrieben und war dann - 1695 -
Bischof von Senez geworden. Wie Colbert, gehörte auch er zu den
ersten vier Appellanten (1717). Während man den adeligen Colbert
nicht in seiner bischöflichen Würde anzugreifen wagte, und dieser

nur in seinen Einkünften getroffenwurde, rausste Soanen es entgelten.
Nachdem er am Gedenktag des PH.Augustinus (28.August 1726)
seine grosse «Instruction pastorale» über die Gnadenstreitigkeiten
veröffentlicht hatte, erhielten die Akzeptanten Erlaubnis, ein Konzil
zusammenzurufen, das ihn - 1727 - von allen priesterlichen und
bischöflichen Funktionen suspendierte (le brigandage d'Embrun),
und nach dem Kloster Chaise-Dieu in Auvergne verbannte, wo er als

«prisonnier de Jésus-Christ» oder «vinetus in Christo» noch 13 Jahre-
lebte und im hohen Alter von 93 Jahren starb.

In seinem Brief betont Varlet, dass die Verurteilung Soanens

mehr als eine persönliche Angelegenheit sei, denn sie berühre das

ganze Gesamtepiskopat. Das ungerechte Verfahren von Embrun
erinnere an den Schmach und die Verfolgung, denen einst Chrysostomus

ausgesetzt gewesen sei. Das Konzil sei irregulär und inkompetent
gewesen. Die Entscheidung über das Formularund die Unigenitusbulle
könne nicht von einem Provinzialkonzil getroffen werden, sondern

nur von der aligemeinen Kirche. Die Richter von Embrun seien nicht
nurunbefugt gewesen, sondern sie haben die vorgeschriebene Prozedur

vernachlässigt, den Verurteilten nicht zu seiner Verteidigung
zugelassen, ihm keine Abschrift von den Beschlüssen gegeben, ihn
absichtlich von den Beratungen ferngehalten und den Beteiligten
Stillschweigen auferlegt. Sodann haben sie irregulärerweise einen
Administrator über sein Bistum ernannt, der ungerechterweise die
Verwaltung übernommen habe. - Dieser Brief wurde auch von Barchman

Wuytiers mitunterzeichnet.
Seinen ersten Beitrag in der Wunderkontroverse lieferte Varlet

dann in seinem «Brief an einen Doktor1 ». Er tut sich darin als ein
«zélé défenseur des miracles» hervor, was er bis zu seinem Lebensende

geblieben ist. Mit Begeisterung weidet er sich an den wunderbaren
Dingen, die durch die Güte Gottes in Frankreich geschehen sind.
Alte und neue Molinisten wollen zwar das deutliche Eingreifen Gottes
nicht anerkennen, aber sie seien dennoch eindrucksvolle und über-

1 Lettre à un docteur de ses amis, du 2 septembre 1731. (Inséréo dans la
feuille des Nouvelles Ecclésiastiques du 15 octobre 1731, page 194.)



— 205

zeugende Mittel zur Verteidigung «de la bonne cause». Die Gegner

widersetzen sich dem göttlichen Licht und ersticken die Stimme des

Himmels, weil sie verblendet und verstockt sind. Auf die Frage warum

in früheren Zeiten nicht soviele Wunder geschehen sind, z. B.

als der Mohammedanismus oder Lutheranismus die Kirche

verwüsteten, antwortet er, dass die Kirche in der Vergangenheit immer

«clairement et conformément à la tradition »sich zum wahren Glauben

bekannt habe. In der Gegenwart aber gebe es eine grosse Menge von

Hirten, die die Irrtümer öffentlich oder heimlich begünstigen. Jetzt
stehen auch die Auserwählten in Gefahr, irregeführt zu werden. Darum

sei es notig gewesen, dass nun Gott selber durch zahllose,

unanfechtbare Wunder seine Stimme habe hören lassen.

Ungefähr zur selben Zeit schrieb ihm ein Missionar in Tonkin,

dass er sich der Konstitution Unigenitus unterworfen habe und

gerne das Urteil Varlets über diesen Schritt erfahren möchte. Der

Briefschreiber teilte ihm mit, zu seiner Entscheidung gekommen zu

sein, nachdem Kardinal de Noailles sich dem Papst unterworfen

hatte und Soanen auf dem Konzil in Embrun von dem französischen

Episkopat verurteilt worden war. Varlet antwortete ihm mit einer in

Briefform geschriebenen, sehr ausführlichen Abhandlung*. Die Bulle

- so führte er aus - hat in Frankreich Ströme von Protesten und starke

Verfolgungen hervorgerufen. Über hundert Doktoren sind deswegen

aus der Sorbonne ausgestossen ; die drei Seminare der Oratorianer -
Sainte-Barbe, «Trente Trois» und St-Magloire - sind geschlossen und

die Professoren entfernt worden. Die Akzeptanten nehmen zwar die

Bulle an, aber sie tun es mit einer solchen Umdeutung, dass ihr

eigentlicher Inhalt kraftlos gemacht wird. Die Bulle aber verlangt

angenommen zu werden «absolument et indépendamment de toute

liaison qu'elles (les thèses) pourraient avoir avec d autw.» «Ich

müsste ein Buch schreiben, wenn ich dartun wollte, in welchen Punkten

die Akzeptanten dieThesen in einenganz anderen Sinn auszulegen

pflegten. Warum sind Sie eigentlich in die schwierige und gefährhche

Mission gegangen Die Bulle lehrt ja, dass dk, gratia sufficiens keinem

Menschen fehle! Warum strengen Sie sich dann überhaupt noch an,

die Heiden zur Kirche zu bringen, wenn sie Leben und Seligkeit

auch ohne der Kirche beizutreten, finden können Wenn Gott Gnade

,,T, i„ Hahvlone aux missionnaires du Tonquin (qui
• Lettre de M. l'Evéque*JJjg« ,ft Conatitutionv 8ur iea Miracles,

avait accepté la Constitution Umgemt.s^ ^^ ^ ^etc. Datée do Schaw SchonauwonLe^^
recht 1734. Vgl. NNEE. 28 janvier 17dö, p. ">•



— 206 —

gibt ohne Glauben, was benötigen dann die Heiden noch Ihren
Dienst Durch Annahme der Bulle verscherzen Sie das Vertrauen
zu Ihrer Verkündigung.» - In bezug auf die Unterwerfung de

Noailles erklärt Varlet, «que son esprit était fort affaibli par l'affliction

que lui causaient les persécutions qu'on lui suscitait depuis
longtemps, obsédé par sa famille et par des Grands Vicaires, livrés au vues
de la Cour». Er habe aber nachher widerrufen und gegen jede Akte,
Mandement oder « Instruction pastorale » protestiert und das Original
dieser Retraktation dem Bischof von Senez zugestellt. Als die
Familie eigenmächtig die Erklärung des Kardinals habe widerrufen
lassen, habe er eine zweite Erklärung aufgestellt, die nach seinem
Tode veröffentlicht worden ist. - Über die Synode von Embrun teilt
er dem Missionar mit, dass diese nicht kompetent gewesen ist. Alle
kirchlichen Gesetze seien dort verletzt worden, die Richter seien

unbefugt gewesen, die Konzilsakten seien verdächtig, in den Sitzungen
nicht zur Vorlesung gekommen, nicht buchstäblich wiedergegeben
und unvollständig. In dieser unheilvollen Lage habe Gott nun selber
das Wort ergriffen und viele und mächtige Wunder getan. Ungläubige
seien dadurch zum Glauben gekommen und «les amateurs du monde
ont puisé au tombeau de Monsieur Paris un mépris sincère de toutes
les vanités». Am Schluss seiner Abhandlung fertigt Varlet den
Missionar ab mit der Frage : «Wenn es wahr ist, was die Bulle behauptet,
dass der Glaube nicht die erste Gnade sei und dass man auch ausserhalb

der Kirche Gnade, Leben und Genesung finden könne, was und
wer hindert Sie dann daran, zu sagen, dass Konfuzius ein Heiliger
war Ì Warum hat dann Klemens XL die Superstitionen in ihrem
Lande verboten »

Nach dem Tode - 1734 - seines Busenfreundes Barchman
Wuytiers liess der dann 88jährige Soanen durch den Priester Roquette
von seinem Verbannungsort aus an Varlet einen Brief schreiben, um
ihm zu danken für die «grandes et importantes services», die er durch
sein Beispiel, seine Wissenschaft und sein Gebet der Utrechter Kirche
erwiesen hatte L Besonders die Standhaftigkeit Varlets in der
«Wucherkontroverse» wurde lobend hervorgehoben. Durch seine Un-
beugsamkeit habe er auch das Andenken Barchmans, «qui était
abreuvé de fiel et d'absinthe» wieder rehabilitiert. Über die Wunder
bemerkt Soanen dann, dass die französischen Bischöfe diese lieber
dem Teufel zuschreiben als anerkennen zu wollen, dass sie dem Appell

1 A.P.R. Nr. 3730. Soanen an Varlet. 23-8-1735.



— 207 —

Vorschub leisten ». - Letztere Bemerkung bot Varlet Anlass, in seiner

Antwort2 an Soanen seinen Groll über die Akzeptanten
auszuschütten, wegen ihrer Vermessenheit «d'attaquer les effets les plus

publics, incontestables et bien prouvés, soit en rendant hommage à la

nature, soit enfin en les attribuants au démon». Dies sei farisäische

Blasphemie, denn noch nie habe Gott Wunder getan durch den

Teufel. Es geschehe kein einziges Wunder zugunsten des Irrtums.

Sie geschehen massenhaft, und nicht nur in Frankreich, sondern auch

in Holland «il s'en est opéré un nombre considérable et très

éclatants3».

I lie immer weiter um sich greifende Bewegung des Konvulsionis-

mus liess es schliesslich dem Erzbischof von Paris, Vintimille du Luc.

erwünscht erscheinen, darüber das Urteil von dreissig Doktoren der

Sorbonne einzuholen. Diese kamen zu der einstimmigen Entscheidung

«que l'événement des convulsions, renfermant incontestablement

des choses répréhensibles, devait être rejeté dans sa totalité

comme un objet d'horreur et de mépris*». Obwohl auch Petitpied.

d'Asfeld und Duguetdas Gutachten mitunterschrieben hatten, wollte

Varlet sich nicht besiegt geben. Zusammen mit Soanen, Colbert und

Caylus von Auxerre glaubte er, dass die meisten Konvulsionen

erlaubt und zu verteidigen seien und keine Verurteilung verdienen.

(« Discernants»), und, weil für den Erzbischof von Paris nach der

Entscheidung der Sorbonne die Sache erledigt war, glaubte Varlet nun

selber eine Untersuchung in bezug auf die geschehenen Wunder und

Konvulsionen anstellen zu müssen. Das Ergebnis seines Studiums

legte er nieder in seinem ausführlichen «Brief an den Bischof von

Montpellier5».

« «I es nrodiaes se multiplient et la persécution contre la vérité et le
«i.es piouigis so iuui»r s'irrite do a protection que

saint Diacre (Paris) va bientôt à lafure^^£nto^^^^Dieu accorde à ses serviteurs, et le plus grand no -^ ^
plus disposés à donner les miracles au d< mon, qu »

cisifs en faveur de l'Appel contre»«• »g^ 22 aolU 1735) qui lui était
«Réponse à une lettre de M.do Sene I ^^^^,,,adressée, imprimée mars 1737 al ans J ^ bre ,735

M. de Sene/, à M. le Gros. La réponse (le ivi. va.

Vgl. NXEE. 2(1 mai 1736. S. 81
AmstPrdam und Polsbroek. Darüber

3 Gemeint sind die Wiindor in Amsui.u
weiter unten.

« Vgl. Gazier, o. c. I. S. 287.
réponse a l'ordonnance de

Lettre à M. de Montali.«pour
sen P ^^^^^

par I intercession de M. no lana. w
173(i, S. 124 und 1742, S. 167.



— 208 —

Der Inhalt dieser Schrift lässt sich leicht erraten. Auch hierin
lässt sich Varlet als ein «zélé défenseur des miracles» erkennen.
Mehrere wunderbare Heilungen werden eingehend und umständlich
untersucht, und die Konvulsionen weitgehend verteidigt. Dem
Erzbischof von Paris wirft er vor, das Andenken «du serviteur de Dieu»,
Paris, entehrt zu haben, indem er die an seinem Grab geschehenen
Wunder mit den Konvulsionen gleichgesetzt habe. - Diese minutiöse
Arbeit brachte ihm von den «Discernanten» viele Anerkennungen
ein. Der Pariser Diakon Boucher, schrieb ihm «qu'il sentait tout le

prix du don, toute la bonté du bienfaiteur. Je puis parler en connaissance

de cause des heureux effets que cette excellente pièce a déjà
produits. Votre lettre a vengé l'honneur de Dieu outragé dans les

œuvres de sa Toute-Puissance. Elle a assuré à la cause de l'appel un
appui solide qu'on s'efforçait de lui enlever1. » Colbert erklärte : «Vous

venez de rendre à l'Eglise un service des plus importants. Il fallait
une patience aussi grande que la vôtre pour réfuter toutes les chicaneries

du Promoteur de Paris. Vous ne lui passez rien. Vous le suivez
dans tous les faux fuyants que l'envie de contredire les miracles lui a

fait trouver. Partout vous l'accablez des traits de lumière dont votre

ouvrage est rempli. Ne vous lassez pas, Monseigneur, de combattre
avec nous pour une cause où la religion est si intéressée2. » Und Soanen

fasste sein Lob zusammen in die Worte : «Le zèle de ce digne prélat ne

pouvait mieux servir l'église qu'en revendiquant pour la gloire de

Dieu les miracles, qu'il opère par l'intercession de Mr. de Paris. On a
beau voulu les anéantir, ils sont trop évidents et trop multipliés pour
n'être pas sensibles à tout le monde. L'incrédulité seule, si commune
en notre siècle, empêche qu'on ne les reconnaisse, parce qu'il est juste
que l'indifférence et l'opposition des hommes au regard des œuvres
de Dieu soit punie par un efficace aveuglement et d'erreur3.» Diese

überschwänglichen Lobsprüche lassen überdeutlich erkennen, wie
leidenschaftlich die Kämpfe, wie tief die Gegensätze und wie stark
die Gedanken und Herzen in der Wunderfrage verstrickt gewesen
sind. Wie kühl und nüchtern hebt sich davon das förmliche Dankeswort

des Utrechter Erzbischofs van der Croon ab: «Congratulor
illustre illud opus in fidelium instruetionem, consolationem et aedi-
ficationem a te confectum4. »

1 A.P.R. Nr. 3639*. Boucher an Varlet. 10-9-1736.
2 A.P.R. Nr. 3651. Colbert an Varlet. 4-9-1737.
3 A.P.R. Nr. 3702*. Le Prieur an Varlet. 23-8-1736.
4 A.P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 22-8-1736.



— 209

Die letzte Schrift Varlets über die Wunderkontroversen richtet
sich gegen diejenigen, die die wunderbaren Heilungen dem Teufel
zuschrieben (Diabolisants) und die Gegner der «secours violents»

(Antisecouristes)1, und bildet die Antwort auf den Hirtenbrief des

Erzbischofs von Sens, Languet de Gergy, dass die Wunder in der Uni-

genitusfrage keine entscheidende Bedeutung haben können, weil

auch die Heiden und sogar Beelzebub Wunder getan haben. Das

Manuskript dieses «Briefes» umfasst 177 Seiten, von denen 60 von
der Hand Varlets, die anderen von einer anderen Hand stammen.

Jedoch hat Varlet auch diesen Teil durchgesehen, kommentiert und

verbessert. Mit grosser Schärfe greift er darin Languet an und wirft
ihm vor, dass er durch seine schismatisch gerichtete und falsche

Denkmethode die Vernunft beleidigt, durch seine falschen Prinzipien die

Religion geschändet, durch seine Gotteslästerungen die Frömmigkeit

verhöhnt und durch sein wüstes Auftreten gegen die wunderbar

Geheilten die guten Sitten verletzt habe. Dann folgt eine ausführliche

Untersuchung über die Macht der Magier und ägyptischen Zauberer

sowie über die Taten eines Simon Magus, Apollonius von Thyana

usw. und kommt zu dem Ergebnis: «Ce n'est pas par des raisonnements

qu'on peut établir jusqu'où va le pouvoir du démon. Nous ne

savons sur cette matière que ce que l'Ecriture, expliquée par la Tradition

de l'Eglise, nous en apprend. Or je n'y vois pas de vrais miracles

de guérison attribués à cet esprit de malice, et je ne crois point qu'on

en puisse citer d'exemple. Je dis ,vrais miracles", car on en pourrait

citer d'apparence et sans solidité, et quand le démon a part a quelque

guérison, le sortilège ou quelque autre mauvais moyen parait et

décèle l'auteur. » In bezug auf die Konvulsionen erklärt er, alle seit 17.Î2

stattgefundenen konvulsivischen Erscheinungen untersucht und

geprüft, aber nie daran gezweifelt zu haben, dass sie Gottes Werk sind.

«Nie haben wir an die göttliche Einwirkung be, den Konvulsionen

gezweifelt. » Auch die «secours violents» führt er auf Gott zurück. Er

betrachtet sie als «figures et représentations, aussi consolantes que

instructives*». Nur solche Hilfeleistungen, die Gott unwürdig, oder

», * lit«, tui suiet de l'Instruction Pastoralode M. de
» Lettre a M. de Montpellier au sujet« ^ ^ posthume>

Sens, contre les miracles, datée doW M Varlet sur la réponse à l'écrit in-
où l'on trouve jointes des Kema"lf relation du miracle do Polsbroek.
titulé: Plan général dos convulsions, et uro
Siehe NNEE. 21 octobre 1742, S.™\dmaD „, stellen boifliiiig farti «Ce

» Die NNEE vom L.Jul. l /«-^ témoigner aucune peine ot même avec
prélat (Varlet) a toujours entendu sanstèr »

deg ^^ vio,ents comme
admiration les faits concernant la'

àUtrochtauB8Ì bion qu'a Paris.»
plusieurs personnes sont on état d attester

14
Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1963



— 210 —

unanständig oder dem Geist der Verführung entsprossen sind, will er
abweisen. Bei der Anwendung der «secours violents» soll man, wie es

auch die Ärzte zu tun pflegen, die Natur und die Erfahrung beobachten.

In einem Anhang folgt noch ein ausführlicher Bericht über das
während der nach dem Tode Barchmans eingetretenen Sedisvakanz
geschehene Wunder in Polsbroek (1733). Die Erwähnung dieses

holländischen Polderdorfes ruft uns von Frankreich nach Holland
zurück. Die Vorgänge in der Utrechter Kirche erheischen nunmehr
unsere Aufmerksamkeit.

In seinem oben erwähnten Brief an den Bischof von Senez vom
5. September 1735 bemerkte Varlet, dass nicht nur in Frankreich
Wunder geschähen, sondern dass auch in Holland «il s'en est opéré
un nombre considérable et de très éclatants». Man braucht hier bei
Varlet keine bewusste Übertreibung vorauszusetzen, denn er gehörte
zu jener Gruppe von Jansenisten, die überall Wunder zu entdecken
glaubten. Auch auf ihn darf das Wort Goethes Anwendung finden :

«Das Wunder ist des Glaubens liebstes Kind.» Dennoch weist die
Geschichte der Utrechter Kirche «nur» zwei wunderbare Heilungen
auf. Die erste bezieht sich auf die plötzliche Genesung der 45jährigen
Frau Agatha Leendertsd. Stouthandel in Amsterdam, die am Drei-
königtag 1727 sich in die Kirche an der Brouwersgracht bringen liess,
dort aus den Händen des Erzbischofs Barchman Wuytiers die
Hl. Kommunion empfing, und, nachdem sie sein bischöfliches
Gewand berührt hatte, von ihrem langen Leiden geheilt wurde1. Sowohl
Barchman als Varlet sind von diesem Ereignis hochbeglückt gewesen.
Für Barchman galt es als ein untrüglicher Beweis der Rechtmässigkeit

seiner bischöflichen Würde, für Varlet bedeutete es die göttliche
Beglaubigung der von ihm in Holland erteilten Konsekrationen. Dass
dennoch dieser Vorfall nicht grösseres Aufsehen erregt hat, ist der
Nüchternheit und dem Wirklichkeitssinn der holländischen
Geistlichkeit zu verdanken, die nicht müde wurde, das Kirchenvolk daran
zu erinnern, dass die Rechte und die Rechtlichkeit der Utrechter
Kirche auf solideren Grundlagen beruhte und dass dafür keine Wunder

nötig seien. Man kann nur dankbar dafür sein, dass demzufolge
die Klerisei von den französischen Exzessen verschont geblieben ist.

1 Für Agatha Stouthandel siehe: P. J.Maan, o. c. S. 48. Bennink Jan-
sonius: Geschiedenis der Oucl-Roomsch-Katholieke Kerk van Nederland.
1870. S. 331. W.Komp: Historisch Verhael IX. S. 52-84.



— 211 —

Sechs Jahre später spielte sich ein ähnliches Ereignis ab in dem

kleinen zur Gemeinde Polsbroek gehörenden Bauerndörfchen Ben-

schop, westlich von Utrecht. Hier wurde - Dezember 1733 - die

44jähri*e Tochter Adriana Jansd de Jong ebenfalls von einer

jahrelangen Krankheit geheilt. Die Entstehung der Krankheit war nicht

gerade erbaulich! Als ihr Vater in einem Wutanfall nach der Feuerzange

griff und die Mutter durchprügeln wollte, war Adriana ausser

sich geraten und hatte mit Aufwand ihrer letzten Kräfte den

erzürnten Vater bezwingen können. Diese Anstrengung war für sie zu

gross gewesen, und seitdem war sie fast ganz gelähmt und hilflos.

Ende 1733 wurde sie versehen. Der Ortspfarrer, van Sonsbeek,

mischte nun ein wenig Erde vom Grabe des Diakon Paris, die man

aus Frankreich für ihn mitgebracht hatte, in ein Glas Wasser und gab

ihr das zu trinken. Nach zehn Tagen trat bei ihr eine Besserung ein,

und wiederum nach zehn Tagen konnte sie sich zur Kirche begeben.

Weil ihre Finger noch gelähmt waren, liess van Sonsbeek diese nun

mit «der heiligen Erde» des Paris einreiben, die dann auch gesund

wurden - Das Utrechter Archiv birgt ein Dokument von der Hand

des Franzosen Gilbert >, der an Ort und Stelle eine »«*«£-
stellte und die verschiedenen Phasen der Besserung von Ta« zu Tag,

von Glied zu (Hied, und von Finger zu Finger^beschreibt.
Das

Dement

ist illustrativ für die ungesunde Sensationssucht^ um^
der d

Franzosen sich auf derartige Vorgänge stürzten undw«gewa^e
diese zu deuten wussten. Er|^^£^^Äifragt, mitwelch«^^^^^^Sder Seite Barchsie

habe geantwortet:*^^^Zbm und Molinisten
bemaus und seiner Freunde stehe uneUProtes ^schämen wollte.» Gilbert weiss dann "0Ch^.. zu _e_den der
zwei Familien^

im ^^^SMÄSKirche treu gebheben seien E^
Arzt h

bei einem molinistischen
Schreibung des Paris f»£%£Z* in seiner Religion mög-
Gärtner erkundigt ob soIcho Wunder

_ ^ ^
lieh seien. Dieser habe die^^em Glück erfüllt. Er reiste
nesung hat Varlet mit ""^^;^ Dankgottesdienst zu halten,
persönlichnach*jf^^^2Ä - «pour attester la
denn auch dieses Wund«^diente jJ^^^ fl congacrés,
vocation et honorer le;

ministe ^ mehr^^Die lauen und saumseligen Hollander

A.P.R. Nr. 3077*. Gilbert. 30-12-1733.



— 212 —

des ces merveilles, et y rendre témoignage, parce que c'est un moyen
d'en obtenir de nouvelles et de recueillir le fruit de celles que Dieu
nous a accordées dans sa miséricorde». Dem Electus van der Croon
nahm er das feierliche Versprechen ab, nach der Konsekration das

Wunder zu untersuchen und amtlich zu bestätigenl. Van der Croon
aber «vergass» es. - Darum spricht der Verfasser des 1742 erschienenen

Buches: «La vérité rendue sensible», die Hoffnung aus, «que
le nouvel archevêque (Meyndaerts) ne manquera pas de rendre à un
prodige si grand et si décisif le témoignage qu'il est si juste d'y rendre,
car il serait bien étrange que les Appellants, qui ont plus de liberté
(que l'on a en France) et qui ont tant de raisons pour constater des

Miracles qui justifient leur Appel et leur Mission, manquassent à en

marquer leur reconnaissance2».

Diesem an und für sich schon merkwürdigen Bericht fügte
Gilbert noch die sonderbar anmutende Schlussbemerkung hinzu, «que
la fille pensait fort bien sur les contracts usuraires ». Wir gestatten uns,
hinter diese Worte ein Fragezeichen zu setzen, denn es ist kaum
glaubhaft, dass diese einfache Bauerntochter sich je mit dieser die
«haute finance» berührenden Frage befasst habe. Der Grund aber,
weshalb Gilbert ihr dieses Wort zuschreibt, ist durchaus klar. Die
Aussage einer durch ein Wunder Geheilten sollte als der von Gott
selber gegebene, darum untrügliche Beweis gelten, dass die Franzosen

in der heissumstrittenen Frage des Zinsnehmens, oder des

«Wuchers», das Recht auf ihrer Seite hätten. - Wir haben die

Wucherstreitigkeiten schon früher ausführlich behandelt3 und
müssen uns in diesem Zusammenhang mit einer kurzen Wiedergabe
beider Standpunkte begnügen.

Es handelt sich dabei um zwei Fragen: «Ist es erlaubt (licitum)
oder wenigstens zulässig (tolerandum) von einem befristeten, beiderseits

kündbaren Darlehen Zins zu verlangen? Und: «Dürfen
Personen, die solches tun, zu den Hl. Sakramenten zugelassen werden »

Beide Fragen wurden von der Sorbonne verneint. Sie lehrte, es sei

nie erlaubt, von einem befristeten kündbaren Darlehen Profit oder

1 A.P.R. Nr. 3654. «Examen miraculi in Polsbroek peracti sollicitu-
dinis meae rolictum. Mox consecratione peracta, institui curabo, postea quam
de optimo rem perficiendi modum cum vonoranda Tua Gratia conterrò mihi
concessurn fuerit», van der Croon an Varlet. 2-10-1734.

2 La vérité rendue sensible. Edit. 1742, torn I. S. 655 f.
3 Siehe: B.A. van Kleef: F.D. Meganck in IKZ 1958. S. 219-239.

B. A. van Kleef: De Kartuizers in Holland. S. 23 f. P. J.Maan: C. J.Barch¬
man Wuytiers. S. 51-62.



— 213 —

Gewinn zu erzielen. Die Bibel verbiete von einem Darlehen «plus

accipere quam dare. Pecunia sterilis est et naturaliter foetum non

habet». Geld könne kein Geld erzeugen. So lehrten auch die meisten

Franzosen. An erster Stelle Varlet, der in diesem nach Holland

hinübergebrachten Streit eine führende, unversöhnliche Rolle gespielt

hat. Sodann die Bischöfe Soanen, Colbert und Caylus und Theologen

wie Petitpied. le Gros, Boursier. Boulenois, die alle zu dem

engsten Freundeskreis Varlets gehörten und deren Urteil er sich

gerne konformierte. Schon vor der Konsekration Steenovens legten

seine Berater ihm ans Herz, die Priester in Holland über den Wucher

zu unterrichten1, aber erst unter Barchman Wuytiers brach der

Streit in aller Heftigkeit aus2. Der französischen Auffassung standen

in geschlossener Einheit die Holländer und Löwener wie van Espen,

Vivien. Cinck, Melis. Meganck. Broedersen, Valkenburg, Wytmans,

Kemp, Donker. Dalenoort, van Erkel sowie die Geistlichen des

Bistums Haarlem gegenüber. Zu ihnen gesellten sich der Benediktiner

Thierry de Viaixnes und der Kaufmann Brigode Dubois, bei dem

Varlet wohnte. Das führte zu einem Bruch mit seinem Gastgeber.

Varlet wollte nicht länger unter Brigodes gastfreiem Dach

verbleiben Seither wohnte er abwechselnd in Schonauwen und in Rijnwijk

wo er ein eigenes Zimmer mit Bibliothek hatte3. Man weiss,

wozu diese erbitterten Kämpfe geführt haben. Es kam zu einem

unheilbaren Bruch zwischen der Klerisei einerseits und dem Erzbischof

Barchman Wuytiers mit Varlet und den Franzosen andererseits.

Das Kapitel verurteilte das Buch Le Gros' : « Dogma ecclesiae circa

« .C'est sansdoute lc commerce des Calvinistes qu. a corrompu les Catholiques

sur ce point. Toutes les personnes éclairées qu. sont ici en gémissent

beaucoup et regardent les malheurs arrivés a cette Eglise comme la pun.t.on

de ce
désordre8 Duguot et Boursier en parlent souvent avec es sen iments

r i a p R Nr 3640. Boulenois an Varlet. 2 1 172J.
d une douleur profonde.» A.r\-K. i\r. oo*o.

«Il ne nous reste plus qu'une chose à désirer. C est que Dieu vous con-
,11 ne nous restepro

(Barchman Wuytiers) de vos conseils,
serve pour aider le nouyil a.c evi«, ^ commerce, qu'il est
et nour o fort fer surtout dans l anaue ura t » tci. poui u mu un ,ommj„ ,ie aa part beaucoup de force et de
question de «^J*^*^ pniiLL» A.P.R. Nr. 3649. Caylus
courage et en même temps dich uo ¦» y
an Varlet. Oktober 1725.an varlet. UKioncr i/^k- .„.*„„o»u noiiraires) m est ainsi précieuse que les 101

" „Cette vérité les ™f^™T^ R- Nr. 3635. Barchman an Varlet.
(propositions) de la Bulle l nigenitus.» A. r.iv.

¦ i m rinhois au-dessus de ces affaires. Vous m'ap-
« « Je croyais le bon M. u\ ' ^^, do ,& ^^ d>|m homme

prenez que je me suis trompé e J

spectables. Vous avez fait sagement
qu, a eu autrefois chez lui tan ^,,,»'aigne an Varlet. 27-8-1727.
de vous en retirer.» A.f .«• "*• J"



— 214 —

usuram» als eine «doctrina a veritate aliena detestabilis» (S.Mai
1730). Es entfernte die Professoren Le Gros und Hoffreumont aus
dem Amersfoorter Seminar, verteidigte die Karthäuser gegen bischöfliche

Massnahmen, sistierte ihm sein Jahrgeld und weigerte sich, die
Jurisdiktion des Erzbischofs über das vakante Bistum Haarlem
anzuerkennen. Weil Varlet in jeder Beziehung sich als «soutien et
patron» des Erzbischofs betrachtete1, müsste auch er jede
Sympathie verlieren, was zu seiner vollständigen Isolierung führte.

In dieser kläglichen Lage lag es aufder Hand, dass die Gedanken
Varlets öfters mit Wehmut zurückkehrten nach den glücklicheren
Jahren, die er auf den Missionsfeldern zugebracht hatte. Mit
unvermindertem Interesse nahm er an den Vorgängen im fernen Osten
teil. Auch dort hatte der Beschluss der Propaganda vom 5. Mai 1719,
bei dem die Missionare zur Annahme der Bulle Unigenitus
verpflichtet wurden, Widerstände hervorgerufen. Darum weigerte sich
die Kurie, nach dem Tod des Bischofs von Laranda, Guisain (1723),
der die Mission in China betreute, einen Nachfolger zu ernennen, bis
die Missionare sich der päpstlichen Entscheidung unterworfen hätten.
Der Missionar Neez in Tonkin hatte dann, zusammen mit den
Priestern St.-Gervais und Cordier, die kirchliche Leitung vorläufig
übernommen. Mit diesen Männern stand Varlet noch immer in
brieflichem Verkehr. Der frühere Superior der « Missions » in Paris, Jobard,
machte Varlet aufmerksam auf die Möglichkeit, die Mission in Laos
an die Hand zu nehmen. Mit seiner Vorliebe für die «œuvres saintes
abandonnées » müsste Varlet sich stark zu diesem neuen Arbeitsfeld
hingezogen fühlen. Barchman Wuytiers war selbstverständlich sofort
bereit, das Unternehmen zu fördern und ihm Jurisdiktion zu erteilen.
Der Oratorianer Terrasson sowie der Bischof von Rosalie, Tessier de

Quéralay waren dem Plan ebenfalls günstig gestimmt. Die Sache
kam aber nicht über ihr Vorbereitungsstadium hinaus. Zur grossen
Enttäuschung Varlets müsste sie scheitern, weil die Lebensfähigkeit
fraglich erschien. Könnte man einer genügenden Zahl Missionspriester

versichert sein Holland würde sie gewiss nichthefern können.
Könnte man auf Frankreich hoffen Und würde auf die Dauer die
finanzielle Bürde nicht zu schwer werden2

1 A.P.R. Nr. 3635. Barchman an Varlet. 9-1-1727.
2 Siehe: Dupac de Bellegarde: Histoire abrégée, etc., S. 348. Maan, o. c.

S. 74. Préclin-Jarry : Les luttes politiques et doctrinales du XVIIe et XVIII8
siècles. S. 560, Anmerkung 2.



— 215 —

Während die Wucherstreitigkeiten noch unvermindert
weitertobten, ereignete sich ein Vorfall, der die zankenden Parteien in die

grösste Bestürzung versetzte. Am 13. Mai 1733 verschied, erst 40

Jahre alt, Erzbischof Barchman Wuytiers. Auf einmal wurden sich

die leitenden Männer der Utrechter Kirche ihrer völligen Abhängigkeit

von Varlet bewusst, nun es sich um die Konsekration eines

Nachfolgers handelte. Auch Varlet ist sich seiner Unentbehrlichkeit

vollauf bewusst gewesen und hat die Zwangslage in der sich das

Kapitel befand, tüchtig ausgenützt, um seine in sechs Jahren

verlorengegangene Position wieder zurückzugewinnen. Als das Kapitel
am 22. Juli 1733 Theodorus van der Croon zum Nachfolger wählte

und Varlet ersuchte die Konsekration vorzunehmen, erklärte er

erbittert und unwillig, mit der Sache nichts zu tun haben zu wollen,

denn die Wahl sei übereilt und ohne sein Mitwissen geschehen. Wenn

das Kapitel auf ein gutes Einvernehmen mit ihm Wert legte, sollte es

davon unzweideutig die Beweise geben1. Dem Elektus van der

Croon legte er in einem ausführlichen Schreiben in sieben Punkten

seine gravamina vor und verlangte, dass diese unzweideutig und ohne

Verzug beseitigt werden sollten2. Vergeblich versuchten der Elektus »

und dann das Kapitel4 durch entgegenkommende Erklärungen be-

i.Jene puis prendre aucune part à cette affaire jusqu'à ce que votre

chapitre ait redressé tous les griefs qui sont nés do plusieurs procédés

«réguliers et entreprises sur l'autorité episcopale Le plus important conseil et

le plus pressant que je puisse vous donner c'est de travailler efficacement

à réparer d'une manière sincère, sérieuse et so.de, toutes les fausses

démarches qui nous ont tant fait gémir depuis quelques années et qu. font un

tort infini à la réputation que votre corps s'était acquise jusque-là.» A.P.R.
Nr. 3672. Varlet an van Erckel. 27-7-1733.

2 a) quoad librimi cui titiilus: «Dogma ecclesiae».

b) quoad causam Carthusianorum,

c) quoad donarium archipraesulis defunct..

d) quoad domum Amisfurtensem,
e.) quoad regimen ecclesiae ultrajectinae Domini Archiepiscopi, una

cum capitulo.
f) quoad collationem pastoratuum archiepiscopi una cum cap.tulo,

g) quoad revocationem facultatis qua Archiepiscopus D.oeeesim Har-
iemonsom rigebat, causamque Eccles.ae Harlemens.s.

AOBC Nr. 374. Varlet an van der Croon. 19-8-17JJ.

>«Omnc lucrum vi mutui exactum damno contractus red.tuum

utrimque redimibiles a contractu mutui plerumque distinctes esse censeo.»

A P K Nr 3654 Van der Croon an Varlet. »-11-I7S3.
««£ tareditilïï quo. vocant utrimque redimibi.es nullum lucr, ces-

i oi in .eu.ii.iu /au; in hac Provincia propter froquen-
^»«tdammemertren^^um^qu invenPrimu8( muneri8
tissimam ™™^"°V™™„fidoIes nostrae curae commissi, attenti«
nostri osse ducimus, operam caie ut



— 216 —

züglich des «Wuchers» ihn günstig zu stimmen. Varlet wies sie

kurzerhand zurück.
*

Was sich in denKreisen derKurie bei der Weihe Barchmans
abgespielt hatte, wiederholte sich auch jetzt. Wiederum erging an den Nuntius

in Paris der Auftrag, sich um die Entfernung Varlets aus Holland
zu bemühen, denn sein Aufenthalt dort sei sehr gefährlich und könne
das Fortbestehen des Schismas nur fördern1. Einen Einigungsversuch
unternahm dann der portugiesische Gesandte, da Cunha, der Varlet
zu einer Besprechung einlud2. Die Unterredung fand statt im Schloss
des Grafen von Nassau-Zeist, wo Varlet, in Begleitung von Jubé und
de Villiers3, zu seiner Verwunderung nicht nur da Cunha sondern
auch den französischen Botschafter Fénélon traf. Fénélon erklärte,
Varlet so weit wie möglich entgegenkommen zu wollen und alle seine

Wünsche zu erfüllen, wenn er nur erst Holland verlassen wollte.
Dazu war Varlet aber nicht bereit4.

Inzwischen verbreiteten sich die wildesten Gerüchte. Die Brüsseler

Nuntiatur berichtete nach Rom, dass die Klerisei erwog, sich an
die Anglikaner zu wenden und von diesen die Konsekration zu
erbitten5. Dann wieder hiess es, dass Colbert von Montpellier, nach
Holland kommen wollte, die Weihe vorzunehmen6. Auch scheint es,
dass das Kapitel sich mit dem Gedanken befasst hat, an den Bischof
von Papoul, de Ségur, zu appellieren7. Wie dem auch sei, Varlet
blieb unerschütterlich.

omnibus circumstantiis id sequantur quod in praxi probabilius et tutius
videtur.» A.P.R. Nr. 3650. Das Kapitel an Varlet. 26-1-1734.

1 Die Anwesenheit Varlets in Holland «renderà sempre più animosi a
stabilire il loro scisma quando essi saranno sempre sicuri di aver in lui chi
consacri loro falsi prelati». Polman: Romeinse Bescheiden. I. Nr. 272.

2 Über diese Konferenz siehe: A.P.R. Nr. 3655. Da Cunha an Varlet,
und Nr. 3717, Petitpied an Varlet, und Dupac: Hist, abrégée, S. 250.

3 Über Louis Paris Paquior de Villiers, seit 1724 Hilfsprioster bei Kemp,
siehe: Jaarboekje van Oud-Utreeht 1929. S. 81, und Polman: Rom.
Boscheiden I. S. 264, Anm.

4 «Mes sollicitations auprès M. le nonce sont inutiles, puisque M. l'évêque
ne veut pas faire aucun pas qui puisse marquer à sa Sainteté qu'il a un
véritable ropentir de sa désobéissance. » Da Cunha an Varlet.

5 Siehe: Polman: Rom. Bescheiden I. Nr. 288. 13-11-1733.
6 Siohe: Polman: Rom. Bescheiden [. Nr. 287. 6-11-1733.
7 Jean Charles de Ségur, Oratorianer, appellierte 1718, widerriof 1723

und wurde dann Bischof von Papoul (Languedoc). Bekam 1732 Gewissons-
zweifel und suchte Rat bei Soanen und Colbert. Auf Grund dessen trat er
1735 von dem Bischofsamt zurück und lobte von da an in grösster
Zurückgezogenheit als einfacher Parochianer von St.Gervais. Vgl. Gazier: Hist,
génér. II, S. 15.



— 217 —

In einen heillosen Schrecken wurde eines Tages das Kapitel
versetzt als die Kunde sich verbreitete, dass Varlet Holland verlassen
hätte. Dies um so mehr, als der Aufenthaltsort sorgfältig verheimlicht

wurde. Erst nach längerer Zeit wurde bekannt, dass er in Zwolle,
in der Provinz Overijsel, verweilte. Es hiess zwar, dass er auf den
Rat des weltberühmten Mediziners Boerhave aus Gesundheitsrücksichten

dorthin gereist war, aber seine Freunde wussten, dass
er dort zuwarten wollte, bis «die Herren des Kapitels zur besseren
Einsicht gekommen sein würden»1, und sodann: «pour éviter les
sollicitations importunes et trop forts2». Gewiss hat Varlet damit
erreicht, was er erhoffte, denn von da an beeilten sich die Kanoniker,
die Kontroverse baldmöglichst zu bereinigen. Zu einer mündlichen
Unterredung mit dem Kapitel war Varlet aber nicht zu bewegen.
Alle Annäherungsversuche seien nutzlos, solange die Kanoniker ihm
nicht in allen Teilen Genugtuung gegeben hätten 3. Er sei aber nach
wie vor bereit der Kirche zu helfen4. Auch van der Croon ersuchte
vergebens um eine Audienz. Erst sollte dieser «élever un mur d'airain
contre un sie grand mal5» (wie der Wucher).

Es sei zur Ehre von Petitpied und le Gros, beides Freunde Varlets

und die radikalsten Anhänger der französischen Wuchertheorien,

gesagt, dass sie nichts unterlassen haben, Varlet günstiger zustimmen.
Mit zäher Ausdauer suchten sie eine beide Parteien befriedigende
Formel aufzustellen und van der Croon für Varlet akzeptabel zu
machen. Über das Kapitel konnte Petitpied erklären, dass es bereit
sei, Varlet «une satisfaction entière» zu geben6; und über van der
Croon «qu'il était revenu à la pratique des bonnes règles et dans le
dessein de les faire observer7». Verhulst fand in dem Electus «de dis-

1 «...en attendant que les MM. du chapitre ayent pris de meilleures
résolutions.» A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 10-3-1734.

2 A.P.R. Nr. 3333.
3 A.P.R. Nr. 3650. Varlet an das Kapitel. 12-5-1734.
4 «Mon éloignoment qui n'est que pour un temps ne diminue en rien

l'amour que je conserverai toujours pour l'Eglise catholique de Hollande. Je
vous prie d'être assuré que sitôt que je pourrai lui être vraiment utile en quelque

chose je sorais tout prêt à partir pour aller lui rendre tous les services
dont jo serai capable.» A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 24-5-1734.

6 A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. Mai 1734.

6 A.P.R. Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 4-7-1734.
7 «Jo ne vois personne plus propre à remplir ici la première place que

celui qui est élu (van der Croon), quoique je ne puisse excuser la manière
dont l'élection s'est faite, sans vous consulter, comme on le devait.» A.P.R.
Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 13-7-1734.



— 218 —

positions très bonnes et telles que nous les pouvons souhaiter1».
Varlet aber liess sich nicht überreden. In seiner Antwort an Petitpied
machte er seiner Empörung folgendermassen Luft : « On est fort
embarrassé avec ces messieurs là. Si on agit avec eux avec politesse ils en
abusent parcequ'ils sont fort portes à se flatter. Si vous faites un pas

pour aller à eux, ils en font trois en arrière pour s'éloigner de vous.»
Heute benehmen sie sich ganz anders als vor 12 Jahren. Damals
wurde ich in allen Fragen zu Rate gezogen ; ich empfing ihre Schriften,
und sie folgten auch meinem Rat, sei es auch dann und wann mit
Widerwillen, «car leur peu de lumière les empêchait d'en voir
l'importance2».

Unter diesen Umständen wurde es dem Kapitel klar, dass ihm
kein anderer Weg offenblieb als die Unterwerfung. Am 3. August
1734 legte es sich das Busskleid an und ging «nach Canossa». -
«Dum dignabitur Illustrissimus Babilonensis consecrare Archi:
episcopum nostrum.» Varlet hatte auf allen Fronten gesiegt, und so

vollzog er am 28. Oktober 1734, einundeinhalb Jahr nach Barchmans
Tod, die Konsekration van der Croons.

Nachdem die Utrechter unter solchen demütigenden
Bedingungen unter dem kaudinischen Joch hatten durchgehen müssen,
wurde begreiflicherweise das gute Einvernehmen zwischen
Holländern und Franzosen nicht gleich wiederhergestellt. Die Franzosen
suchten ihren Sieg auszunutzen, die Holländergrollten und schmollten
weiter. Bald hatte Varlet Anlass, mit van der Croon unzufrieden zu
sein, und zwar weil er zögerte, das heissgeliebte «Wunder» von
Polsbroek zu ratifizieren. Auch die Weihe eines Bischofs von Haarlem
wurde von Varlet immer wieder verschoben, weil er von dem gewählten

Generalvikar, Hieronymus de Bock, immer strengere Garantien
in bezug auf das Zinsnehmen verlangte. Die Besetzung des Haarlemer

Sitzes hat denn auch erst nachVarlets Tod stattfinden können 3.

Zu einem eingreifenderen Zusammenstoss kam es, als van der Croon

- 1738 - sich entschloss einen Koadjutor zu nehmen. Im
Einvernehmen mit dem Kapitel wurde der Pfarrer von Leeuwarden, Petrus

1 A.P.R. Nr. 3717. Petitpied an Varlet. 20-7-1734
2 A.P.R. Nr. 1456. Varlet an Petitpied. 18-7-1734.
3 A.P.R. Nr. 3639. De Bock an Varlet. Dezember 1735. - A.P.R.

Nr. 3651. Colbert an Varlet. 10-9-1737.



— 219 —

Johannes Meyndaerts, gewählt. Obwohl Meyndaerts eine sehr
entgegenkommende Erklärung1 in bezug auf die Wucherfrage abgab,
genügte sie Varlet nicht und er wies den Gewählten ab2. Meyndaerts
verzichtete darauf auf seine Wahl3. Wiederum traten Erzbischof und
Kapitel zusammen und wählten nun den Utrechter Pfarrer Akkoi.
Auch dieser wurde von Varlet abgewiesen, diesmal mit der
Begründung, dass die Wahl ungültig sei, weil sie ohne seine Beteiligung
vorgenommen worden sei. Das war nun aber dem gutmütigen
Erzbischof - er hatte den Zunamen «Beter» bekommen — zu viel
zugemutet. Mit einer für ihn ungewohnten Schärfe wies er die Übergriffe

Varlets in seine Jurisdiktion zurück und stellte die
Rechtmässigkeit der Wahlhandlung deutlich ins Licht. Zu Unrecht fordere
Varlet bei den Wahlen anwesend zu sein. Auch bei früheren Wahlen
sei er nie zugegen gewesen. Es bestehe dafür auch kein einziger
kirchenrechtlicher Grund. Nur bei der Wahl Donkers zum Bischof
von Haarlem sei er einmal eingeladen gewesen, aber das sei geschehen
«honoris gratia, non ex jure 4».

Nun antwortete Varlet mit einer formellen Protesturkunde, die
er dann von Jubé, de Lérine und de Silly dem Erzbischof in seinem
Haus in Gouda feierlich überreichen liess. In einem ausführlichen
Mémoire hat Jubé vom Verlauf der Konferenz Bericht erstattet5.
Der Erzbischof habe die Abgeordneten freundlich empfangen und
die Urkunde in würdiger Ruhe in Empfang genommen, und dann die
Überbringer an seinen Tisch geladen. In den anschliessenden

Besprechungen suchten die Franzosen van der Croon davon zu über-

1 Meyndaerts erklärte: 1. «omnem usuram sive erga divites sive erga
pauperes loge divina prohibitam esse, sincere agnosco. 2. Fateor etiam omne
lucrum ex mutuo esse usurarium. 3. Quantum ad reditus utrimque reditni-
biles, agnosco fidèles admonendos esse et inducendos ut ab iis abstineant
tamquam minus tutis et periculosis. 4. Quamvis inclinar in earn sententiam,
reditus illos in se esse injustos et esse usurarios, hactenus tarnen non possum
Mud absolute affirmare ac reditus illos positive condemnare.» A.P.R. Nr. 3707.
Meyndaerts an Varlet. 20-10-1738.

2 « Je suis très affligé que vous ne pouvez affirmer absolument ni condamner
positivement ces renies. MM. les évêques de Montpellier et de Senez m'avaient
positivement déclaré par lettre, qu'on ne devait choisir pour Evêque qu'une
personne qui fut bien décidé contre toute usure, et M. Petitpied nous écrivit :

«j'estime que si l'on fait un choix, il doit tomber sur une personne qui soit
bien persuadé qu'il sera de son devoir de travailler autant qu'il pourra de
déraciner le vice de l'usure. »A.P.R. Nr. 3707 Varlet an Meyndaerts. 6-11-1738.

3 A.P.R. Nr. 3707. Meyndaerts an Varlet. 10-111738.
4 A.P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 9-1-1739; 20-1-1739;

6-2-1739.
6 A.P.R. Nr. 3690. Jubé an Varlet. 7-4-1739.



— 220 —

zeugen, dass er kein Recht habe ohne Mitwirkung Varlets einen

Koadjutor zu weihen, denn er lebe in Konflikt mit Rom und Varlet
«tient lieu ici de tous les suffragants et de tous les comprovinciaux».
Nur durch Varlet stehe er in Gemeinschaft mit der allgemeinen
Kirche, und nachdem Varlet der Utrechter Kirche einen Bischof
erteilt habe, habe er auch das Recht für die Instandhaltung der bischöflichen

Ordnung Sorge zu tragen. An ihm vorbeigehen sei «opprobre»
und «mépris». Van der Croon antwortete, dass Varlet damals ohne
bischöfliche Assistenz Steenoven konsekriert habe, und er sei fest
entschlossen das gleiche zu tun, wenn Varlet nicht mitwirken wolle.
Als man dann über die Wucherkontroverse zu sprechen anfing,
mischte sich auch Meganck, der auf Besuch war, in die Diskussion
und erinnerte daran, dass Steenoven über diese Frage genau wie der

heutige Klerus dachte, und Varlet trotzdem die Weihe vollzogen
habe, und fragte dann «wusste Varlet das etwa nicht?» Dann
schreibt Jubé: «c'était un vrai impudence, qui me choqua vivement.
Il faut une grande retenue pour ne pas laisser échapper ce qui se

présente naturellement à l'esprit. Je crus que l'indignation que nous
fîmes paraître était la seule sage réponse à un pareil écart. » Die
Konferenz blieb ohne Erfolg. Van der Croon wies den Protest Varlets
zurück und stellte fest : Varlet habe keinen Grund, gegen die Weihe

zu opponieren; er könne sich dieses Recht nicht zuerkennen, denn

er sei nicht unser Comprovincialis. Sollte Varlet nicht mitwirken
wollen, so werden wir genötigt sein «allein» zu tun, was wir am
liebsten mit seiner Mitwirkung tun würden1. Soweit kam es aber
nicht mehr, denn am 8. Juni 1739 starb van der Croon.

In der Versammlung vom 2. Juli wählte das Kapitel Petrus
Johannes Meyndaerts einstimmig zum Nachfolger. Diese Wahl
entsprach nicht dem Geschmack der Franzosen und Jubé glaubte
darum Varlet warnen zu müssen : « Souvenez-vous, Monseigneur, quand

1 A. P. R. Nr. 3654. van der Croon an Varlot. 14-5-1739. «Varlet nullum
jus habet, nullam rationom interponendi oppositionem ne Electus in Epis-
copum consecrerotur. Haec sibi tribuere nequit tamquam comprovincialis
Episcopus, quia noster comprovincialis non est. Ncque per laudanda in
aeternum benoficia quae Ecclesiae nostrae nobisque pracstitit, ullum jus
comprovincialis nostri sibi acquisivit.» Die Franzosen hetzen gegen uns «cum
quidam saepius dixerint, non magis interesso si poreat usuraria Ecclosia quam
si pereat fornicaria». - Wenn Varlet nicht mitwirken will «compellimur soli
perficere quod ipsius concursu administrari plurimum desidoramus».



— 221 —

ils auront un Evêque, vous ne serez plus compté pour rien, à moins
que ce ne soit l'un des deux (van Sonsbeek und Hartefeld), qui
savent le cas qu'il faut faire de Mgr. de Babilone, et qui ne se
laisseront ni gagner ni abattre ni maîtriser par le chapitre. Pouvez
vous compter qu'il en sera de même de M. Meyndaertsl » Diesen
Einblasungen schenkte Varlet kein Gehör. Nachdem Meyndaerts
eine in allen Teilen befriedigende Erklärung bezüglich des
Zinsnehmens 2 abgegeben hatte, schritt Varlet3 am 18. Oktober 1739 zum
vierten Male zur Erteilung einer Konsekration.

Als Varlet diese Weihehandlung vollzog, war er bereits ein
schwer kranker und dem Tod geweihter Mann. Schon 1733 wurde er
von einem Schlaganfall betroffen, so dass man für sein Leben fürchten

müsste 4. Vier Jahre später kam eine hartnäckige Augenfistel hinzu,

so dass er sich einer Operation unterziehen müsste. Seither war
seine Sehkraft so zurückgegangen, dass er fast blind wurde. Die
Apoplexien wiederholten sich von Zeit zu Zeit, und auch seine geistigen
Kräfte wurden immer schwächer. Nach dem Bruch mit Brigode
Dubois in bezug auf das Zinsnehmen, lebte er abwechselnd in Rijnwijk
oder Schonauwen inmitten seiner französischen Freunde und
Gesinnungsgenossen. Als er - 1742 - wieder nach Rijnwijk gereist war,
wurde er am 14. Mai wiederum von einem Schlag betroffen, der
seinem Leben ein Ende machte 5. Sein Tod bedeutete für die Fran-

1 A.P.R. Nr. 3960. Jubé an Varlet. 5-7-1739.
2 Die Erklärung von Meyndaerts hatte folgenden Wortlaut: «Equidem

plane persuasimi habeo, reditus quos vocant utrimque redimibiles, injustos
esse, qui cum in hisce Provinciis valde usitati sint, intolligo non minimam
partem muneris episcopati esse, allaborare ut ejusmodi contractus inter
catholicos aboleantur, hinc et illum fixum habeo, ut si deinceps alter etiam
Episcopus constituendus sit, nullum sim ordinaturus qui non sit in eadem
sententia. Vides etiam ex antedictis consequi, non alios vel ad sacros ordines
vel ad curam animarum admittendos esse, nisi qui pro viribus allaborare
parati sint, ad dictorum redituum abolitionem Nihilque agere vellem sine
Consilio Illustrissimae Gratiae aliorumque virorum prudentium, qui de redi-
tibus illis recte sentiunt. » A. P. R. Nr. 3707. Meyndaerts an Varlet. 22-8-1739.

3 A.P.R. Nr. 3009. Varlet an d'Eternare. 4-11-1739. «Le nouvel archevêque

so déclare nettoment contre le traité de commerce, il est fort attaché
aux miracles du Bien-Heureux Diacre et très disposé à faire tout le bien qu'on
lui proposera et qu'il croira praticable.»

4 Das Kapitel nahm diese Krankheit zum Anlass, Varlet nachdrücklich
zu ersuchon die Konsekration van der Croons zu vollziehen. «Tota fere pendet
Ecclosiae nostrae salus a vita tua, quae quam fluxa, quam fragilis sit, hesterna
experientia docuit.» A. P.R. Nr. 3650. Das Kapitel an Varlet. 26-8-1733.

6 De Loche, o. c. S. 39, gibt irrtümlicherweise als Todestag Varlets
17. April 1742.



— 222 —

zosen in den beiden Häusern einen unersetzlichen Verlust, denn sie

verloren nicht nur ihren Mentor und Schirmherrn, sondern auch die
dominierende Position, die sie bis dahin in der Utrechter Kirche
eingenommen hatten. Die Leiche wurde auf einem Schiff nach Utrecht
überführt und im Hause des französischen Buchhändlers und
Herausgebers der «Nouvelles Ecclésiastiques», Savoye1, aufgebahrt.
Am 18.Mai folgte die Bestattung in der Gruft «Het Pand2».
Erzbischof Meyndaerts hielt am 22. Mai das Seelenamt, bei dem alle
Franzosen in schwarzen Schauben und Kappenmänteln anwesend

waren. Am nächsten Tag hielt Pfarrer Wilhelm Kemp noch eine
zweite Trauerfeier. An eine Beisetzung im «heiligen Grab» zu
Warmond, wo Quesnel, Codde, Steenoven, van Heussen, Barchman
Wuytiers und andere führende Männer ruhten, wurde nicht gedacht3.

In seinem Testament4 vermachte er seine Immobilien in Frankreich

seinen natürlichen Erben, nämlich seiner mit Olivier ver-
heirateten Schwester und der Witwe seines verstorbenen Bruders.
Seine Möbel, Bibliothek, gemünztes und ungemünztes Geld fielen den
Freunden in Holland d'Eternare und Willemaers zu. Zum
Testamentsvollstrecker wurde Villiers in Utrecht ernannt. Über die
Teilung der Hinterlassenschaft entstanden Meinungsverschiedenheiten
mit der Familie in Paris über die Klausel: «payer ses dettes qui se

trouveront à l'heure de sa mort, et d'avoir soin de payer les frais de

l'enterrement.» Varlet besass in Paris ein mit Hypothek belastetes

Haus, und die Familie verlangte, dass die Erben in Holland nun auch
diese Hypothek tilgen sollten. Demgegenüber nahmen die Holländer

1 Savoye, um 1730 aus Reims nach Utrecht gekommen, war zuerst
tätig beim Buchhändler le Febure, und machte sich später selbständig,
t 30.6.1751.

2 «Het Pand» war gelegen im Klostergang der alten Sankt-Marienkirche.
Das Grundstück kam durch Ankauf (1733-1736) in den Besitz des Pfarrers
Kemp, der dort eine Gruft bauen liess für die Pfarrer der Sankt-Gertrudisgemeinde.

Bis 1830 blieb es ein Friedhof für alle Mitglieder der Utrechter
Gemeinden. Es befindet sich in der unmittelbaren Nähe der alten Gertrudiskirche,

des jetzigen altkatholischen Museums. Als erste wurde dort bestattet
Madame la princesse d'Auvergne (14.April 1736). Für «Het Pand» siehe
A.P.R. Nr. 3333; E.Lagerwey: De oud-katholieke begraafplaats, im Jaar-
boekje van Oud-Utrecht 1929, S. 51-98; Polman: De Driehoek van St.Marie,
im Jaarboekje van Oud-Utrecht 1955; Polman: Romeinse Bescheiden I.
Nr. 467. l.Juni 1742.

3 Pfarrer W.Kemp soll die Beisotzung im «Pand» gewollt haben «per
solo motivo di singularité d'amicizia verso costui». Polman: Rom. Bescheiden
I. Nr. 470. 8-6-1742.

4 Das Testament trägt das Datum 11.März 1734. A.P.R. 3629.



— 223 —

den Standpunkt ein: «res transit cum suo onere.» Die Hypothek sei
keine persönliche Schuld Varlets, weil er diese beim Tod seiner Eltern
mitübernommen hatte und die Erben dafür nicht haftbar gemacht
werden könnten. In diesem Sinn wurde schliesslich eine Abmachung
getroffen.

Übrigens blieb von der Erbschaft für die Erben inHolland recht
wenig übrig. Als Varlet - 1734 - das Testament machte, hatte er keine
Schulden, aber seither hatte er infolge seiner jahrelangen Krankheit
wiederholt Vorschüsse aufnehmen müssen, die sich bei seinem Tod
auf 2000 Gulden beliefen1. Seine Bibliothek war eigentlich der
Hauptbestandteil seiner Besitztümer und erzielte bei einer öffentlichen

Versteigerung etwa 3000 Gulden2. Erst 15 Jahre später fand
der Testamentsvollstrecker Villiers Gelegenheit, einige persönliche
Besitztümer Varlets einem nach Frankreich Reisenden für die Familie

mitzugeben, nämlich: drei Brustkreuze, unter denen ein goldenes
mit einer Reliquie «in stipite», das früher Cornelius Jansenius
zugehört hatte, und zwei silberne von mittelmässigem Wert. Sodann
einen goldenen Ring mit einem blauen Stein, eine mit Blumen und
Perlen bearbeitete Mitra, einen ebenhölzernen, mit silbernen Ringen
und Elfenbein ornamentierten Stab mit silbernem Krummstab,
einen von Arnauld stammenden silbernen Kelch, eine silberne Pixis,
einen silbernen mit dem Wappen Varlets berarbeiteten Kelch, eine
silberne Schnupfdose, und das Original seiner Ernennung zum
Bischof von Askalon3. In der Sankt-Gertrudisgemeinde befindet sich
ein Ölgemälde von ihm mit farbigem Wappen ; sodann eine Schenkkanne

mit Schüssel und ein grünlich-weisses Messgewand. Dieses
wird noch immer von jedem erzbischöflichen Konsekrandus während
seiner Weihe getragen.

Noch einmal steigt die Gestalt Varlets vor uns auf aus seinem
«testament spirituel», das er ein Jahr vor seinem Tode aufstellte4. Er
erklärt darin zunächst, in der Gemeinschaft mit der römisch-katholischen

Kirche sterben zu wollen und den Papst als ihr Haupt an-

1 A.P.R.Nr. 4031. Villiers an die Witwe Varlet. 17-5-1742. Und A.P.R.
Nr. 4006. Villiers an Olivier. 17-5-1742.

2 Für die Interessenten seien hier die Preise einiger Bücher angeführt.
Bibliothoca maxima Veterurn Patrum. 28 fol. fi. 205. - Baronius, Annales
fl. 93. - Ducange: Glossarium, fl. 49. - Concilia Labbaei, fi. 181. - Tillemont,
Mémoires, fl. 55. - van Espen, Opera f. 22. - Jansenius: «Augustinus», fl. 3
und 12 Stüber. A.P.R. Nr. 4032.

3 A.P.R. Nr. 4032. Villiers an die Erben in Paris. 1757.
4 A.P.R. Nr. 3631. 2.Februar 1741.



— 224 —

zuerkennen. Er habe damals die Verurteilung Arnaulds
unterschrieben, aber man habe ihm dabei falsche Vorspiegelungen
gemacht und ihm versichert, seine Unterschrift bedeute nichts anderes,
als dass er das Formular Alexanders VII. unter Vorbehalt der
Tatsache annehme. Jetzt sei er eines Bessern belehrt worden und davon

überzeugt, dass jeder, der Arnauld verurteilt, damit auch alle
Kirchenväter wegen Jansenismus verurteile. Darum nehme er seine

Unterschrift pure et simple zurück, schliesse sich den Protesten der
Bischöfe von Montpellier und Senez an und berufe sich auf ein
allgemeines Konzil. Tn dieser Berufung beharre er bis zu seinem Lebensende.

Seine der Utrechter Kirche erwiesene Hilfe sei ein bischöflicher
Liebesdienst gewesen. Dann beschwört er den Erzbischof von
Utrecht, nie einen Bischof zu weihen oder das Bistum Haarlem neu-
zubesetzen, ohne die Zustimmung des Bischofs von Auxerre und
anderer orthodoxer französischer Bischöfe eingeholt zu haben, und
nie einen Bischof oder Priester zuzulassen, der sich nicht entschieden

gegen den Wucher erklärt habe. Auch solle man nie die Absolution
erteilen, sei es Armen oder Reichen, die zinstragende Darlehen
gewähren. Man solle immer des Wortes von Erzbischof Barchman
eingedenk sein, dass es zwar eine Kalamität wäre, wenn die Kirche ohne

Bischof bliebe, aber dass es eine noch viel grössere Kalamität wäre,

wenn ein BischofdemWucher Vorschub leisten würde. Es sei wichtiger,
die reine Lehre zu bewahren, als das Episkopat in Stand zu halten.

Bei der Konsekration der ersten zwei Bischöfe sei er in dieser

Beziehung nicht vorsichtig genug gewesen, weil er damals noch nicht
wusste, wie nötig es war, die Kirche über den Wucher zu unterrichten.
Bei der Weihe der zwei letzten Bischöfe sei er nicht standhaft genug
gewesen. Er mache sich Vorwürfe, dabei nicht energisch genug
aufgetreten zu sein. Die Bischöfe von Holland sollen sich nicht
von den Schreifritzen einschüchtern lassen, die behaupten, man wolle
«ein neues Formular» einführen, denn es handle sich hier um «un
dogme indubitable, qu'il faut soutenir et d'une pratique pernicieuse,
qu'il faut extirper». Das Kapitel solle, mit Rücksicht auf die von ihm
der Kirche erwiesenen Dienste, dem Bischof beistehen und alle seine

Kräfte aufwenden «pour extirper l'erreur et l'abus». Er wolle nicht
annehmen, dass die Kanoniker ihn mit Zweideutigkeiten haben
irreführen wollen. «C'est pourquoi que je conjure ces messieurs, tous les

pasteurs et les fidèles même de détester toute usure et de se distinguer
des Protestants en ce point comme en tous les autres sur lesquels
Calvin a innové.»



— 225 —

Dann dankt er Gott für die Wunder, die er getan hat «au secours
de ses serviteurs et de fortifier l'espérance que nous avons qu'il lui
plaira de remédier à tous nos maux en renouvellant la face de son
Eglise. Il s'en est fait en ce pays même, pour attester la vocation et
honorer le ministère des archevêques que j'ai consacrés. Occupons
nous de ces merveilles et rendons y témoignage, c'est le moyen d'en
obtenir de nouvelles et de recueillir le fruit de celles que le Seipneur
nous a accordées dans sa miséricorde». In bezug auf die Konvulsionen
habe er sich den Grundsätzen, die der Bischof von Montpellier mit so
grosser Weisheit und nach reiflicher Prüfung aufgestellt habe,
angeschlossen und beharre dabei. Zum Schluss dankt er allen Freunden,
die so grosszügig für den Lebensunterhalt der Anti-Bullisten Sorge
getragen haben. Für dieses Werk stelle er auch seine eigenen
Wertpapiere zur Verfügungx. - Varlet erstellte dieses Testament in
Anwesenheit vom Kanoniker von Reims, le Gros, und vom Kanoniker
von Lectoure, Paris Vaquier, in drei Exemplaren auf, respektive für
den Bischof von Auxerre, den Erzbischof von Utrecht und seinen
Testamentsvollstrecker Villiers. Als es nach seinem Tode veröffentlicht

wurde, gerieten die Holländer in helle Empörung. Man glaubte,
Varlet sei nicht mehr bei Sinnen gewesen als er es aufstellte2.

Varlet hat uns in diesem «testament spirituel» ein so gutes
Selbstbildnis geschenkt, dass es sich erübrigen dürfte, seine Persönlichkeit

noch näher zu analysieren. Er wusste selber sehr gut, dass er
es den Holländern unmöglich gemacht hatte, ihm auf allen seinen
Wegen zu folgen und sich seinen Auffassungen anzuschliessen. Aber
auch seine unversöhnlichsten Gegner haben ihm ihre ehrliche
Anerkennung für die der Utrechter Kirche erwiesenen Dienste nie vorenthalten.

Wie umstritten die Persönlichkeit Varlets auch gewesen sein

mag, so wird dennoch das Wort des Erzbischofs van der Croon immer
in Kraft bleiben : « Beneficia, quae nostrae Ecclesiae praestitit, in
aeternum laudanda3.»

Hilversum B.A. van Kleef

1 Testament spirituel du 2 février 1741 à Utrecht. 4 pag. in 4°, inséré
dans les NNEE, 25 novembre 1742, pag. 185-188.

»A.P.R. Nr. 3333.
3 A.P.R. Nr. 3654. van der Croon an Varlet. 14-5-1739.
Postskriptum. Am Schluss dieses Beitrages erübrigt mir noch, dem

Assistenten der Universitätsbibliothek zu Utrecht, Herr F. J. Parmentier,
meinen verbindlichen Dank abzustatten für seine wertvolle Mitwirkung,
besonders in bezug auf Varlets in Kanada verbrachte Zeit und seine Reise
nach Persien.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1963 15


	Dominicus Maria Varlet 1678-1742 [Schluss]

