
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


189 —

Bibliographie

Josef Andreas Jungmann: Symbolik
derkatholischen Kirche.Anhang von
Ekkarl Sauser: Symbolik des
katholischen Kirchengebäudes. Stuttgart
I9IÌ0. Verlag Anton Hiersomann,
100 S., br. 19. DM --= F.

Herrmann (Hrsg.), Symbolik der
Religionen VI.

Kurt Goldammer: Kultsymbolik des

Protestantismus. Anbang von Klaus
Wisset: Symbolik des protestantischen

Kirchengebäudes. Stuttgart
I960. Verlag Anton Hiorsemann,
112 S., br. 22.- DM F. Herrmann
(Hrsg.), Symbolik der Religionen
VII.
Die Bande VI und VII der Reihe

«Symbolik der Religionen» behandeln
die Kultsymbolik der beiden grossen
Erscheinungsformen abendländischen
Christentums, der römisch-katholischen

Kirche und des Protestantismus.
Für beide Bereiche konnten
hervorragende Sachkenner gewonnen werden,

so dass man diesen Bänden von vorneherein

mit Vertrauen begegnen kann.
Die Symbolikdorkatholischen Kirche

hat den Innsbrucker Ordinarius Jose!
Andreas Jungmann zum Verfasser;
Ekkart Sauser lieferte einen Anhang
übor die Symbolik des katholischen
Kirehengebäudes. In souveräner
Beherrschung der Materie ordnot
Jungmann seinen Stoff nach historischen
Schichten - eine Anordnung, der man
nur unbedingt zustimmen kann : christliche

Frühzeit, Spätantike, Mi"«)':
altor, Neuzeit und Gegenwart. Dabei
treton entsprechend den einzelnen
historischen Schichten verschiedene
Elemente in den Vordergrund: so in
der Frühzeit die Sakramente, der

Sonntag, Ostern, die Taufe u.a. ; in der

Spätantiko der Kirchenbau, das

Zeremoniell, die liturgischo Kleidung, das

Weihnachtsfest, die Marienfoste usw.

In der Symbolik des Mittelalters werden

die ' trinitarischen Symbole, die

dramatischen Elemente in der Liturgie,
die Weihen, die eucharistische rro-
zession, die Heiligenvorehrung
Dehandelt, während für die Symbolik der

Neuzeit der Einfluss der Glaubens- und

Sittenlehre, des Sakramentes des Le-
bes Christi und die Gestalt Marias als

bestimmend angesehen werden. Gerne
hätte man S. 18 noch etwas mehr über
die Entstehung des Fisch-Symbols
(Ichthys) gehört. Dio Feststellung, die
Dreifaltigkeit sei «von jeher ruhiger
Besitz der Kirche gewesen» mit Vorweis

auf Mt. 28, 19 - wird sich in dieser
Form wohl nicht halten lassen (26).

Der historischen Anordnung folgt
auch Sauser in seiner Symbolik des
Kirehengebäudes; daran schliesst sich
an eine Symbolik des Altares, eine
sehr nützliche Liste der typologischon
Darstellungsweisen im Kircheninnern,
je ein Abschnitt über Tier- und Pflan-
zonsymbolik im christlichen Kultraum
und übor symbolische Attribute im
Kirchengebäude.

Wenn für beide Teile des Bandes eine
methodische Ausstellung vorgebracht
werden darf, so die, dass man doch sohr
weiterführende Anmerkungen ver-
misst, die bei einem solchen Handbuch
ein tieferes Studium der einzelnen
Probleme ermöglichen sollten. Dies

führte auch dazu, dass mitten im Text
von Sausors Darstellung Literaturan-
gabon auftauchen, die dort nur störend
wirken. Einige dieser Angaben sind
zudem fast als naiv zu bezeichnen : so ist
es wohl nicht nötig, für den Introitus
der Missa Dedications Ecclesiae («Ter-

ribilis est locus iste... »:Gn. 28, 17) oino

bestimmte Ausgabe dos Messbuches

von Schott anzuführen (62); ebensowenig

ist für den Katechumenenteil der
byzantinischen BasiliusliturgiedieAus-
gabe von J.Waltorscheid (Düsseldorf
1933) der geeignete Verweis (62). Auch
die Literaturverzeichnissehätten innerhalb

der Sachgruppen alphabetisch
geordnet werdon müssen, um ein leichteres

Auffinden einzelner Titel zu
ermöglichen. S. 86 ist jetzt für den Teufel
als «Affen Gottes» der Aufsatz von
A. Adam nachzutragen : Der Teufel als

Gottes Affe Luther-Jahrbuch 1961,

104-109. Beim Jessebaum (87) ist auch

auf das berühmte «Jesse Window» der

Dorchester Abbey (Oxfordshire) und
auf die niederrheinischen Schnitz-
altare [vgl. H.Lützeler Die christliche
Kunst Deutschlands (Bonn 1936) 89J

zu verweisen. Das Radix-Jesse-Motiv
findet sich übrigens auch in Ägypten,
so in der alten Kirche der Jungfrau in
Härit Zuwaila in Kairo, und in der



— 190 —

Kirche des Katharinenklosters auf dem
Sinai.

Während Jungmann-Sauser in
zuverlässiger Weise über ein Gebiet
berichten, für das zahlreiche Vorarbeiten
vorlagen, stösst der Band von
Goldammer-Wessol weithin in Neuland vor.
Dies liegt in der Struktur des
Protestantismus begründet, der im
kultischsymbolischen Bereich ja ungleich
schwerer fassbar ist als das katholische
oder orthodoxe und orientalische
Christentum. Vielleicht ist es gerade
diesom Umstand zuzuschreiben, dass
Goldammers Darstellung als besonders
geglückt bezeichnet werden muss. Mit
Einfühlungsvermögen und Sachkenntnis

dringt Goldammer in die Tiefen
reformatorischer Haltung zu kultisch-
symbolischonElementen vor,diedurch-
aus nicht einheitlich, in manchem (man
denke nur an den Gegensatz Luther-
Zwingli) sogar gegensätzlich ist. Von
den reformatorischen Ansätzen zeichnet

Goldammer das Bild bis zur Gegenwart,

wobei vieles zur Sprache kommt,
was dem Leser nicht ohne weiteres
geläufig sein wird. Vom liturgiegeschichtlichen

Standpunkt aus wird auch
interessieren, wie sehr sich besonders im
Luthertum Formen erhalten haben, die
zum Teil aus der mittelalterlichen
Kirche stammen. Dabei gilt allerdings,
dass dem Protestantismus die Bildung
«unverrückbarer, ein für allemal
gültiger Kultformen» ebensowenig möglich

ist «wie eine grundsätzliche
Ablehnung des Kultus und seiner
Symbolelemente» (77). Bodenken wird man
anmelden müssen, wenn auch hier
wieder der Anglikanismus ohne
weiteres dem reformatorischen Raum
zugewiesen wird, wo gerade im kultischen
Bereich deutlich wird, dass seine
Genesis eine andere ist (wenn sie auch zeitlich

und kausal mit der Reformation
zusammenhängt). Analog zu Band VI
bringt auch dieser eine gesonderte
Darstellung der Symbolik des
protestantischen Kirehengebäudes aus der
Feder von Klaus Wessel. Die mit
Sachkenntnis ausgewählten Beispiele
zeigen, dass auch «im Räume lutherischer
Kirchenkunst dieSymbolik desRaumes
und seiner liturgischen Ausstattung
nicht ganz untergegangen ist» (93),
wenn Wessel auch - entgegen don
mehrfachen Deutungsmöglichkeiton des
katholischen Kirehengebäudes - (hierin
Otto Bartning folgend) nur einen Sym¬

bolcharakter des Gottesdiensthauses
anerkennt: Sinnbild der Gemeinde
Jesu Christi zu sein (98).

Saarbrücken.
Ernst Hammerschmidt

Djoko Slijepcevic: Istorija Srpsko Pra-
voslavne Crkve, I.Knjiga: Od po-
krätavanjaSrbadokrajaXVIIIveka
(Geschichte der serbischen orthodoxen

Kirche, I.Band: Von der
Taufe der Serben bis zum Ende des
18.Jhdts.), München 1962. Selbstverlag

des Verfassers (Druckerei
«Iskra»). 528 S.

Gegenüber den bisher allein
vorhandenen, abrissartigen Übersichten
über dieses Thema hat der Verfasser
sich eine erschöpfende Darstellung
vorgenommen, über deren Quollen und
Absichten er in seiner Einleitung
Auskunft gibt. Gestützt auf ein umfängliches

Material, vielfach freilich eher
Einzeluntersuchungen als eigentliche
Quellen, gibt S. in Auseinandersetzung
mit der bisherigen Forschung ein
sorgfältig komponiertes Bild von der
Geschichte seiner Heimatkirche. Wir
verfolgen dabei oinmal die «politischen
Aspekto», das Verhältnis zum Staate,
die Aufeinanderfolge der einzelnen
Patriarchen, und erhalten dann
Einblick in das innere Leben dor Kirche
und ihrer Gemeinden, ihre geistige
Entwicklung und das Aufblühen der
kirchlichen Kunst (ohno Abbildungen) :

gewiss die eigentlich interessanten
Züge eines kirchlichen Lebens, über
das freilich, was die Serben betrifft,
aus dem Mittelalter nicht allzu viel
überliefert ist. Insofern ist S.s
Darstellung gut profiliert und bleibt keineswegs

beim äusseren Ablauf der
Entwicklung stehen. Was man wohl etwas
vermisst, ist der mangelnde Rückgriff
auf die eigentlichen Quellen, vor allem
solche in griechischer, lateinischer und
italienischer Sprache; auch die
Schilderungen von Reisenden sind otwas
zu kurz gekommen. Über die Wanderungen

der Serben im Mittelalter, die
Sakral-Geographie, auch die
Beziehungen zwischen serbischem Volkstum
und Orthodoxie, etwa in der Abgrenzung

gegenüber Kroaten und Slowenen,

auch Ungarn, Hesse sich noch
manches hinzufügen. Da der Kirchon-
geschichte ja (nach Adolf von
Harnack) kein Boreich menschlichen Le-



— 191 —

bens fremd ist, fehlt dem Buch von
dieser Sicht her etwas die Tiefe. Das
lässt sich vielleicht noch mehr von dor
eigentlich religionsgeschichtlichen
Perspektive aus sagen : ist schon - bei aller
Berücksichtigung päpstlicher
Bemühungen und der Unions-Propagaiula -
der Kampfmit dem kroatischen Katho-
lozismus etwas zu kurz gekommen, der
ja der serbischen Orthodoxie ihr hartes
Gepräge verlieh, so erscheint das \ er-
hältnis zu den anderen Religionen hier
gewissormassen problemlos. Zwar ist
kurz vom serbischen Heidentum, aber
nicht von den Bogomilen die Rede.
Ebenso werden die Gründe für den
Übergang nicht unerheblicher Teile
des südslawischen Volkstums zum
Islam in ihrer religiösen und
soziologischen Tragweite (etwa auch
hinsichtlich der Rolle des Bogomilentums
und der ihm zugehörigen bosnischen
Adelsfamilien) nicht untersucht. Die

Zugehörigkeit der Serben zur Orthodoxie

war ja in der Geschichte keineswegs

so unumstritten, wio es in dieser

- ich möchte sagen:stark theologisch -
traditionell bestimmten - Kirchen-
gesehichte scheinen konnte. Wenn man
wünscht, dass diese Aspekte im 2.Teile
noch mehr berücksichtigt werden
mögen, so sei auch gleich der Hoffnung
Ausdruck verliehen, dass ein also

ergänzter und in den erzählenden Teilen
gestraffter erster Teil bald in einer
abendländischen Sprache erscheinen
sollte. Dadurch wäre der so sehr
vernachlässigten balkanischen
Kirchengeschichte ein wesentlicher Dienst
geleistet! Einer solchen Arbeit sollte
dann auch ein Register der Ortsnamen
und Fachausdrucke beigegeben werden

Bertold Spuler

Reinhard Slcnczka: Ostkirche und
Ökumene. Die Einheit der Kirche als

dogmatisches Problem in der neueren

ostkirchlichen Theologie.
Gottingen (1962). Vandenhoeck und

Ruprecht. 316 S. (Forschungen zur
systematischen und ökumenischen
Theologie IX). - Broschiert: DM
28.50.

Ebenso wie bei der römisch-katholischen,

wird bei der orthodoxen Kirche
ihr Verhältnis zu anderen Kirchen und
«lamit auch zur Ökumenischen Bewegung

neben allen dogmatischen
Verschiedenheiten von ihrem Kircnen-

begriffe bestimmt, d.h. von der
Selbsteinschätzung dieser beiden
Gemeinschaften als der geradlinigen,
ungebrochenen Fortsetzung der Kircho
Jesu Christi. Während die abendländische

Kirche auf Grund ihres
römischen, vom Rechtsdenken bestimmten
Gepräges schon friih zu genauen
Definitionen gekommen ist, Ut dio Orthodoxie

erst durch eine Reihe von
unmittelbaren Begegnungen und
Gesprächen auf dieses Problem aufmerksam

gemacht und zu einer Erörterung
aller damit zusammenhängenden Fragen

in ihrem eigenen Rahmen angeregt

worden. Das vorliegende Buch,
ursprünglich eine unter Edmund
Sehlinks Leitung entstandene Heidelberger

Dissertation, zeigt in
ausserordentlich sorgfältiger, an den Quellen
ausgerichteter Analyse, welche
Erwägungen dabei zu Tage treten und wie
dieamtlicheorthodoxe(« Schul»-(Theologie

und die Wege (1er religiösen
Laiendenker dabei in vielem
auseinandergehen. Dabei fallen die Auffassungen

von Laien wie Chomjakóv,
Solov'cv, Bulgäkov. Zander und anderen

mehr und mehr ins Gewicht. Während

(he Orthodoxen in den Verhandlungen

mit den Altkatholiken (hier
S. 192/94. 217 f"., 2")1) und den
Anglikanern der angesprochene Teil waren
und ihre Entscheidung also aufschieben

konnten, werden sie bei ihren
Verhandlungen mit den Monophysiten
als der treibende Teil zuerst zu einer
Klarheit über das Bestehen von

«Kirchen» jenseits des «Consensus der
ersten tausend Jahre» kommen müssen,

bevor sie den Monophysiten ihren
Platz nach einer eventuellen Vereinigung

zuweisen könnten (freilich hat der
Verfasser diesen Fragenkreis hier gar
nicht behandelt!).

Das Buch ist eine Fundgrube für dio
Geschichte der orthodoxen Theologie
(freilich nur in Russland und Griechenland,

kaum in Bulgarien - vgl. etwa
S. 190 oder den übrigen orthodoxen
Balkanländern) unter dem Blickwinkel
eines bestimmten Problems und
verdient Beachtung gerade bei jenen, die
theologisch oder auch praktisch an
Ökumenischen Gesprächen und an den
Grundsätzen interessiert sind, von
denen die Orthodoxie nach ihrem
Selbstverständnisse bei solchen
Gelegenheiten ausgeht. Ein treffliches
Literatur-Verzeichnis und ein (freilich



192

knappes) Register erhöhen den Wert
dieser schönen Arbeit, zu deren
Fertigstellung man den Verfasser
beglückwünschen darf. Bertold Spuler

Hans Koch: Kleine Schriften zur
Kirchen- und Geistesgeschichte
Osteuropas, Wiesbaden 1962. Otto Har-
rassowitz. 248 S. (Veröffentlichungen

des Osteuropa-Institutes München,

Band XVII). DM 38.—
Seiner Herkunft von der Theologie

entsprechend, hat der Osteuropa-
Historiker Hans Koch (1894-1959)
sich stets auch mit Fragen des
kirchlichen Lebens in diesem Bereiche
beschäftigt ; so ist er denn auch als
langjähriger Herausgeber der Zeitschrift
«Kyrios » besonders bekannt geworden.
Auf diesem Felde betätigte er sich,
aufs Ganze gesehen, mehr mit der
Geschichte der Neuzeit ; ihr sind denn
auch die hier abgedruckten oder
erstmals veröffentlichten Aufsätze
mehrheitlich gewidmet. Sie gelten vor allem
der Orthodoxie, aber auch dem seiner
Herkunft nach weithin deutsch
bestimmten Protestantismus in Russ-
land, besonders seit der Oktober-Revolution.

Koch berichtet hier von der
Bedrückung beider Kirchen, gelegentlich

auch des römischen Katholizismus,
von der hier so wesenhaften nationalen
Prägung des kirchlichen Lebens, von
dem Wirken des Metropoliten Nikolaus

von Kruticy als Prediger und
politischer Redner, von der «russischen
Weltanschauung» und vom Verhältnis
der Polen zu den übrigen Slawen, das

wegen des Gegensatzes zu den Russen
stets ein besonderes Problem war.
Dazu treten hier zwei vor allem wegen

ihrer tiefen Einsichten in das Wesen
der russischen Kirchengeschichte
bedeutsame Arbeiten: die erstmals
veröffentlichte Wiener Dissertation von
1924: Die Slavisierung der griechischen
Kirche im Moskauer Staate als
bodenständige Voraussetzung des russischen
Raskol (S.42-107), die sich mit den
Gründen dafür befasst, dass die (Wie-
der-)Angleichung an die griechische
Tradition durch Patriarch Nikon 1666
zum grossen Schisma (Raskol) der
Altgläubigen führen konnte. Am
Eingange des Buches steht der Aufsatz:
Byzanz, Ochrid und Kiev 987-1037
S. 9-41 Er verficht die These von der

zeitweiligen Abhängigkeit der
russischen Kirche von der bulgarischen,
nicht der byzantinischen Hierarchie:
eine Auffassung, über die die
Auseinandersetzung heute noch wogt, wenn
sich die Waagschale durch Ludolf
Müllers Arbeit «Zum Problem des
hierarchischen Status und der Jurisdiktionellen

Abhängigkeit der russischen Kirche

vor 1039, Köln-Braunsfeld 1959,
auch heute mehr der byzantinischen
Anschauung zuneigt. Diese Bemerkung

zeigt schon, dass die beiden
zuletzt genannten Arbeiten, vor
Jahrzehnten niedergeschrieben, von der
Forschung inzwischen zum Teil überholt

sind. Sie müssen also in erster Linie
als Zeugnisse von Kochs Auffassung
gewertet werden (der Herausgeber
ergänzt sie nur spärlich) und besitzen
dann gerade als solche noch heute ihr
Gewicht. Aufs Ganze gesehen ein
würdiges Denkmal für den zu früh
Dahingeschiedenen, dem die geplanten

grossen Zusammenfassungen nicht
mehr beschieden waren.

Bertold Spuler


	Bibliographie

