Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 189 —

Bibliographie

Josef Andreas Jungmann: Symbolik
der katholischen Kirche. Anhang von
Elkart Sauser: Symbolik des katho-
lischen Kirchengebiiudes. Stuttgart
1960. Verlag Anton Hiersemann,
100 S., br. 19.- DM = F.Herr-
mann (Hrsg.), Symbolik der Reli-
gionen VI.

Kurt Goldammer: Kultsymbolik des
Protestantismus. Anhang von Klaus
Wessel: Symbolik des protestan-
tischen Kirchengebiiudes. Stuttgart
1960. Verlag Anton Hiersemann,
112 8., br. 22.— DM = F. Herrmann
(Hrsg.), Symbolik der Religionen
VIL.

Die Biinde VI und VII der Reihe
«Symbolik der Religionen» behandeln
die Kultsymbolik der beiden grossen
Erscheinungsformen abendlindischen
Christentums, der romisch-katholi-
schen Kirche und des Protestantismus.
Fiir beide Bereiche konnten hervor-
ragende Sachkenner gewonnen werden,
so dass man diesen Biinden von vorne-
herein mit Vertrauen begegnen kann.

Die Symbolikderkatholischen Kirche
hat den Innsbrucker Ordinarius Josef
Andreas Jungmann zum Verfasser;
Ekkart Sauser lieferte einen Anhang
iber die Symbolik des katholischen
Kirchengebiiudes. In souveridner Be-
herrschung der Materie ordnet Jung-
mann seinen Stoff nach historischen
Schichten — eine Anordnung, der man
nur unbedingt zustimmen kann: christ-
liche Friihzeit, Spitantike, Mittel-
alter, Neuzeit und Gegenwart. Dabet
treten entsprechend den einzelnen
historischen Schichten verschiedene
Elemente in den Vordergrund: so i
der Friihzeit die Sakramente, der
Sonntag, Ostern, die Taufe u.a.; 11 der
Spiitantike der Kirchenbau, das Zere-
moniell, die liturgische Kleidung, das
Waeihnachtsfest, die Marienfeste usw.
In der Symbolik des Mittelalters wer-
den die trinitarischen Symbole, die
dramatischen Elemente in der Liturgie,
die Weihen, die eucharistische Pro-
zession, die Heiligenverehrung De-
handelt, wiithrend fiir die Symbohk der
Neuzeit der Einfluss der (Gilaubens- un¢
Sittenlehre, des Sakramentes des Lei-
bes Christi und die Gestalt Marias als

bestimmend angesehen werden. Gerne
hiitte man S. 18 noch etwas mehr iiber
die Entstehung des Fisch-Symbols
(Ichthys) gehért. Die Feststellung, die
Dreifaltigkeit sei «von jeher ruhiger
Besitz der Kirche gewesen» — mit Ver-
weis auf Mt. 28, 19 — wird sich in dieser
Form wohl nicht halten lassen (26).
Der historischen Anordnung folgt
auch Sauser in seiner Symbolik des
Kirchengebiiudes ; daran schliesst sich
an eine Symbolik des Altares, eine

' gohr niitzliche Liste der typologischen

Darstellungsweisen im Kircheninnern,
je ein Abschnitt tiber Tier- und Pflan-
zensymbolik im christlichen Kultraum
und iiber symbolische Attribute im
Kirchengebiude.

Wenn fiir beide Teile des Bandes eine
methodische Ausstellung vorgebracht
werden darf, so die, dass man doch sehr
weiterfithrende Anmerkungen  ver-
misst, die bei einem solchen Handbuch
ein tieferes Studium der einzelnen
Probleme erméglichen sollten. Dies
fithrte auch dazu, dass mitten im Text
von Sausers Darstellung Literaturan-
gaben auftauchen, die dort nur stérend
wirken. Einige dieser Angaben sind zu-
dem fast als naiv zu bezeichnen: so ist
es wohl nicht nétig, fir den Introitus
der Missa Dedicationis Ecclesiae (« Ter-
ribilis est locus iste ...»: Gn. 28, 17) eine
bestimmte Ausgabe des Messbuches
Schott anzufiihren (62); ebenso-
wenig ist fir den Katechumenenteil der
byzantinischen Basiliusliturgie dieAus-
gabe von J.Walterscheid (Diisseldorf
1933) der geeignete Verweis (62). Auch
die Literaturverzeichnisse hiitten inner-
halb der Sachgruppen alphabetisch ge-
ordnet werden miissen, um ein leich-
teres Auffinden einzelner Titel zu er-
maoglichen. 8. 86 ist jetzt fir den Teufel
als «Affen Gottes» der Aufsatz von
A.Adam nachzutragen: Der Teufel als
Gottes Affe = Luther-Jahrbuch 1961,
104-109. Beim Jessebaum (87) ist auch
auf das berithmte «Jesse Window» der
Dorchester Abbey (Oxfordshire) und
auf die niederrheinischen Schnitz-
altiire [vgl. H. Liitzeler, Die christliche
Kunst Deutschlands (Bonn 1936) 89]
zu verweisen. Das Radix-Jesse-Motiv
findet sich iibrigens auch in Agypten,
go in der alten Kirche der J ungfrau in
Harit Zuwaila in Kairo, und in der

von



Kirche des Katharinenklosters auf dem
Sinail.

Wihrend Jungmann-Sauser in zu-
verlissiger Weise tiber ein Gebiet be-
richten, fiir das zahlreiche Vorarbeiten
vorlagen, stosst der Band von Gold-
ammer-Wessel weithin in Neuland vor.
Dies liegt in der Struktur des Prote-
stantismus begrindet, der im kultisch-
symbolischen Bereich ja ungleich
schwerer fassbar ist als das katholische
oder orthodoxe und orientalische
Christentum. Vielleicht ist es gerade
diesemm Umstand zuzuschreiben, dass
Goldammers Darstellung als besonders
gegliickt bezeichnet werden muss. Mit
Einfiihlungsvermdégen und Sachkennt-
nis dringt Goldammer in die Tiefen
reformatorischer Haltung zu kultisch-
symbolischen Elementen vor,diedurch-
aus nicht einheitlich, in manchem (man
denke nur an den Gegensatz Luther-
Zwingli) sogar gegensiitzlich ist. Von
den reformatorischen Ansitzen zeich-
net Goldammer das Bild bis zur Gegen-
wart, wobei vieles zur Sprache kommt,
was dem Leser nicht ohne weiteres ge-
liufig sein wird. Vom liturgiegeschicht-
lichen Standpunkt aus wird auch inter-
esgicren, wie sehr sich besonders im
Luthertum Formen erhalten haben, die
zum Teil aus der mittelalterlichen
Kirche stammen. Dabei gilt allerdings,
dass dem Protestantismus die Bildung
«unverriuckbarer, ein fiir allemal giil-
tiger Kultformen» ebensowenig mog-
lich ist «wie eine grundsitzliche Ab-
lehnung des Kultus und seiner Symbol-
elemente» (77). Bedenken wird man
anmelden miissen, wenn auch hier
wieder der Anglikanismus ohne wei-
teres dem reformatorischen Raum zu-
gewiesen wird, wo gerade im kultischen
Bereich deutlich wird, dass seine Ge-
nesis eine andere ist (wenn sie auch zeit-
lich und kausal mit der Reformation
zusammenhingt). Analog zu Band VI
bringt auch dieser eine gesonderte
Darstellung der Symbolik des prote-
stantischen Kirchengebiudes aus der
Feder von Klaus Wessel. Die mit Sach-
kenntnis ausgewihlten Beispiele zei-
gen, dass auch «im Raume lutherischer
Kirchenkunst dieSymbolikdesRaumes
und seiner liturgischen Ausstattung
nicht ganz untergegangen ist» (93),
wenn Wesselauch —entgegen don mehr-
fachen Deutungsmoglichkeiten des ka-
tholischen Kirchengebdudes — (hierin
Otto Bartning folgend) nur einen Sym-

190 —

bolcharakter des Gottesdiensthauses
anerkennt: Sinnbild der Gemeinde
Jesu Christi zu sein (98).
Saarbriicken.
HEirnst Hammerschmadt

Djoko Slijepéevié: Istorija Srpske Pra-
voslavne Crkve, I.Knjiga: Od po-
kritavanja Srbadokraja XVIII veka
(Geschichte der serbischen ortho-
doxen Kirche, I.Band: Von der
Taufe der Serben bis zum Ende des
18. Jhdts.), Minchen 1962. Selbst-
verlag des Verfassers (Druckerei
«Iskra»). 528 S.

Gegeniiber den bisher allein vor-
handenen, abrissartigen Ubersichten
tber dieses Thema hat der Verfasser
sich eine erschépfende Darstellung
vorgenommen, liber deren Quellen und
Absichten er in seiner Einleitung Aus-
kunft gibt. Gestiitzt auf ein umfing-
liches Material, vielfach freilich eher
Einzeluntersuchungen als eigentliche
Quellen, gibt 8. in Auseinandersetzung
mit der bisherigen Forschung ein sorg-
féltig komponiertes Bild von der Ge-
schichte seiner Heimatkirche. Wir
verfolgen dabei einmal die ¢politischen
Aspekter, das Verhiiltnis zum Staate,
die Aufeinanderfolge der einzelnen
Patriarchen, und erhalten dann Kin-
blick in das innere Leben der Kirche
und ihrer Gemeinden, ihre geistige Ent-
wicklung und das Aufblithen der
kirchlichen Kunst (ohne Abbildungen):
gewiss die eigentlich interessanten
Zige eines kirchlichen Lebens, iiber
das freilich, was die Serben betrifft,
aus dem Mittelalter nicht allzu viel
uberliefert ist. Insofern ist S.s Dar-
stellung gut profiliert und bleibt keines-
wegs beim &dusseren Ablauf der Ent-
wicklung stehen. Was man wohl etwas
vermisst, ist der mangelnde Riickgriff
auf die eigentlichen Quellen, vor allem
solche in griechischer, lateinischer und
italienischer Sprache; auch die Schil-
derungen von Reisenden sind etwas
zu kurz gekommen. Uber die Wande-
rungen der Serben im Mittelalter, die
Sakral-Geographie, auch die Bezie-
hungen zwischen serbischem Volkstum
und Orthodoxie, etwa in der Abgren-
zung gegeniiber Kroaten und Slowe-
nen, auch Ungarn, liesse sich noch
manches hinzufiigen. Da der Kirchen-
geschichte ja (nach Adolf von Har-
nack) kein Bereich menschlichen Le-



bens fremd ist, fehlt dem Buch von
dieser Sicht her etwas die Tiefe. Das
livsst sich vielleicht noch mehr von der
eigentlich religionsgeschichtlichen Per-
spektive aus sagen : ist schon — bei aller
Beriicksichtigung piipstlicher Bemu-
hungen und der Unions-Propaganda —
der Kampfmit dem kroatischen Katho-
lozismus etwas zu kurz gekommen, der
ja der serbischen Orthodoxie ihr hartes
Geprige verlieh, so erscheint das Ver-
hiiltnis zu den anderen Religionen hier
gewissermassen problemlos. Zwar ist
kurz vom serbischen Heidentum, aber
nicht von den Bogomilen die Rede.
Ebenso werden die Griinde fir den
Ubergang nicht unerheblicher Teile
des stidslawischen  Volkstums  zum
Islam in ihrer religiosen und soziolo-
gischen Tragweite (etwa auch hin-
sichtlich der Rolle des Bogomilentums
und der ihm zugehérigen bosnischen
Adelsfamilien) nicht untersucht. Die
Zugehorigkeit. der Serben zur Ortho-
doxie war ja in der Geschichte kei_nes-
wegs 8o unumstritten, wie es in dieser
— ich méchte sagen : stark theologisch —
traditionell bestimmten — Kirchen-
geschichte scheinen konnte. Wenn man
wiinscht, dass diese Aspekte im 2. Teile
noch mehr beriicksichtigt werden
mégen, so sei auch gleich der Hoffnung
Ausdruck verlichen, dass ein also er-
giinzter und in den erzithlenden '['v_ilen
gestraffter erster Teil bald in einer
abendliindischen Sprache erscheinen
sollte. Dadurch wiire der so sehr ver-
nachlissigten balkanischen Kirchen-
geschichte ein wesentlicher Dienst ge-
leistet! Kiner solchen Arbeit sollte
dann auch ein Register der Ortsnamen
und Fachausdriicke beigegeben wer-
den! Bertold Spuler

Reinhard  Slenczka:  Ostkirche und
Okumene. Die Einheit der Kirche als
dogmatisches Problem in der neue-
ren ostkirchlichen Theologie, Got-
tingen (1962). Vandenhoeck und
Ruprecht. 316 S. (Forschungen zur
und okumenischen

systematischen
~ Broschiert: DM

Theologie 1X).

28 .50.

Ebenso wie bei der r(")mi:-'»(‘h-knt:h”l"
schen, wird bei der orthodoxen Kirche
ihr Verhiiltnis zu anderen IKirchen und
damit auch zur Okumenischen B“:w-
gung neben allen dogmatischen b
schiedenheiten  von  ihrem Kirchen-

191 —

begriffe bestimmt, d.h. von der Selbst-
einschitzung dieser beiden Gemein-
schaften als der geradlinigen, unge-
brochenen Fortsetzung der Kirche
Jesu Christi. Wiihrend die abendlin-
dische Kircho auf Grund ihres romi-
schen, vom Rechtsdenken bestimmten
Gepriiges schon frith zu genauen Defi-
nitionen gekommen ist, i-t die Ortho-
doxie erst durch eine Reihe von un-
mittelbaren Begegnungen und Ge-
spriichen auf dieses Problem aufmerk-
sam gemacht und zu einer Erorterung
aller damit zusammenhiingenden Fra-
gon in ihrem eigenen Rahmen ange-
regt worden. Das vorliegende Buch,
urspriinglich  eine  unter  Edmund
Schlinks Leitung entstandene Heidel-
berger Dissertation, zeigt in ausser-
ordentlich sorgfiiltiger, an den Quellen
ausgerichteter Analyse, welche Erwii-
gungen dabei zu Tage treten und wie
die amtliche orthodoxe (« Schul»-)Theo-
logic und die Wege der religiosen
Laiendenker dabei in viclem ausein-
andergehen. Dabei fallen die Auffas-
sungen von Laien wie Chomjakov,
Solov'év, Bulgdkov, Zander und ande-
ren mehr und mehr ins Gewicht. Wiih-
rend die Orthodoxen in den Verhand-
lungen mit den Altkatholiken (hier
S.192/94, 217f., 251) und den Angli-
kanern der angesprochene Teil waren
und ihre Entscheidung also aufschie-
ben konnten, werden sie bei ihren
Verhandlungen mit den Monophysiten
als der treibende Teil zuerst zu einer
I larheit iiber das Bestehen von «Kir-
chen» jenseits des «Consensus  der
ersten tausend Jahre» kommen miis-
sen, bevor sie den Monophysiten ihren
Platz nach einer eventuellen Vereini-
gung zuweisen konnten (freilich hat der
Verfasser diesen Fragenkreis hier gar
nicht behandelt!).

Das Buch ist eine Fundgrube fir die
(teschichte der orthodoxen Theologie
(freilich nur in Russland und Griechen-
land, kaum in Bulgarien — vgl. etwa
S.190 — oder den iibrigen orthodoxen
Balkanlindern) unter dem Blickwinkel
eines bestimmten Problems und ver-
dient Beachtung gerade bei jenen, die
theologisch oder auch praktisch an
Olumenischen Gespriichen und an den
Grundsiitzen interessiert sind, von
denen die Orthodoxie nach ihrem
Selbstverstindnisse bei solchen Gele-
genheiten ausgeht. Kin treffliches Li-
teratur-Verzeichnis und ein (freilich



== 198 ==

knappes) Register erhohen den Wert
dieser schonen Arbeit, zu deren Fertig-
stellung man den Verfasser begliick-
wiinschen darf. Bertold Spuler

Hans Koch: Kleine Schriften zur Kir-
chen- und Geistesgeschichte Ost-
europas, Wiesbaden 1962. Otto Har-
rassowitz. 248 S. (Veroffentlichun-
gen des Osteuropa-Institutes Mun-

" chen, Band XVII). DM 38.—

Seiner Herkunft von der Theologie
entsprechend, hat der Osteuropa-
Historiker Hans Koch (1894-1959)
sich stets auch mit Fragen des kirch-
lichen Lebens in diesem Bereiche be-
schiiftigt ; so ist er denn auch als lang-
jahriger Herausgeber der Zeitschrift
« K yrios» besonders bekannt geworden.
Auf diesem Felde betétigte er sich,
aufs Ganze gesehen, mehr mit der
Geschichte der Neuzeit; ihr sind denn
auch die hier abgedruckten oder erst-
mals veroffentlichten Aufsidtze mehr-
heitlich gewidmet. Sie gelten vor allem
der Orthodoxie, aber auch dem seiner
Herkunft nach weithin deutsch be-
stimmten Protestantismus in Russ-
land, besonders seit der Oktober-Revo-
lution. Koch berichtet hier von der
Bedriickung beider Kirchen, gelegent-
lich auch des rémischen Katholizismus,
von der hier so wesenhaften nationalen
Prigung des kirchlichen Lebens, von
dem Wirken des Metropoliten Niko-
laus von Kruticy als Prediger und po-

litischer Redner, von der «russischen

Weltanschauung» und vom Verhéltnis
der Polen zu den tbrigen Slawen, das
wegen des Gegensatzes zu den Russen
stets ein besonderes Problem war.
Dazu treten hier zwei vor allem wegen

ihrer tiefen Einsichten in das Wesen
der russischen Kirchengeschichte be-
deutsame Arbeiten: die erstmals ver-
offentlichte Wiener Dissertation von
1924 : Die Slavisierung der griechischen
Kirche im Moskauer Staate als boden-
stindege Vorausselzung des russischen
Raskol (S.42-107), die sich mit den
Griinden dafiir befasst, dass die (Wie-
der-)Angleichung an die griechische
Tradition durch Patriarch Nikon 1666
zum grossen Schisma (Raskol) der Alt-
gliubigen fithren konnte. Am Ein-
gange des Buches steht der Aufsatz:
Byzanz, Ochrid und Kiev 987-1037
(S.9-41). Er verficht die These von der
zeitweiligen Abhéngigkeit der russi-
schen Kirche von der bulgarischen,
nicht der byzantinischen Hierarchie:
eine Auffassung, iiber die die Ausein-
andersetzung heute noch wogt, wenn
sich die Waagschale durch Ludolf
Miillers Arbeit «Zum Problem des hier-
archischen Status und der jurisdiktio-
nellen Abhdngigkeit der russischen Kir-
che vor 1039, Koéln-Braunsfeld 1959,
auch heute mehr der byzantinischen
Anschauung zuneigt. Diese Bemer-
kung zeigt schon, dass die beiden zu-
letzt genannten Arbeiten, vor Jahr-
zoehnten niedergeschrieben, von der
Forschung inzwischen zum Teil tiber-
holt sind. Sie miissen also in erster Linie
als Zeugnisse von Kochs Auffassung ge-
wertet werden (der Herausgeber er-
gianzt sie nur spérlich) und besitzen
dann gerade als solche noch heute ihr
Gewicht. Aufs Ganze gesehen ein
wiirdiges Denkmal fiir den zu friih
Dahingeschiedenen, dem die geplan-
ten grossen Zusammenfassungen nicht
mehr beschieden waren.
Bertold Spuler



	Bibliographie

