Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 3

Artikel: Fragen der Theologie

Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 185 —

Fragen der Theologie

Zuy Formgeschichte in der rémisch-katholischen Sicht

Am Rande der ersten Sessionsperiode des I1.Vatikanums ist be-
kanntlich eine ziemlich scharfe Kontroverse zwischen Theologen der
Lateran-Universitit und solchen des Péapstlichen Bibel-Institutes zu
Rom ausgebrochen. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen steht
das Problem der Bewertung und der Begrenzung der formgeschichi-
lichen Methode in der Erforschung und Auslegung der Heiligen
Schrift, des Neuen Testamentes im besonderen. Dem pipstlichen
Bibel-Institut wurde vorgeworfen, es lasse der formgeschichtlichen
Methode zu weiten Spielraum, ja es stosse in seinen Verdiffentlichun-
gen vor bis an die Grenzen des Modernismus oder gar noch weiter,
der Historismus nehme eine gefiihrliche Bedeutung an.

Erzbischof Weber von Strassburg, wihrend vieler Jahre Pro-
fessor der Exegese in Saint-Sulpice zu Paris, hat in einem sorgfiltig
abgefassten Dokument zu diesen Vorwiirfen, grundsitzlich aber
liberhaupt zur formgeschichtlichen Methode, Stellung bezogen. Er
zitiert vorerst den Wortlaut des Monitums, das das Hlg. Offizium am
20.Juni 1961 in dieser Angelegenheit erlassen hat und das wie folgt
lautet: « Wihrend das Studium der biblischen Wissenschaften in
lobenswerter Weise gepflegt wird, werden in verschiedenen Gegenden
Urteile und Meinungen verbreitet, welche die reine geschichtliche
und objektive Wahrheit der Heiligen Schrift nicht nur des Alten
Testamentes (wie es schon Papst Pius X1I. in der Enzyklika « Humani
generisy beklagt hatte), sondern auch des Neuen Testamentes ge-
fihrden. selbst in bezug auf die Worte und Taten Jesu Christi. Da
derartige Urteile und Meinungen sowohl Hirten als auch Glaubige
besorgt machen, haben die Kardinéle, die mit der Reinerhaltung der
Glaubens- und Sittenlehre beauftragt sind, beschlossen, alle, die
iiber die Heilige Schrift schreiben oder sprechen, zu ermahnen, dass
sie diesen erhabenen Glegenstand immer mit der gebotenen Klugheit
und Ehrfurcht behandeln und stets die Lehre der heiligen Viter und
den Sinn und das Lehramt der Kirche vor Augen halten, damit nicht
die Glewissen der Gliubigen verwirrt noch die Glaubenswahrheiten
angetastet werden.»

Im besonderen waren durch dieses Monitum folgende Werke
visiert : Untersuchungen iiber die Kindheitsgeschichte Jesu, das be-
kannte Wort an Petrus (Matth. 16, 18), die Erscheinungen des Auf-



— 186 —

erstandenen. Von einer Indizierung wurde betroffen das Werk von
Abbé Jean Steinmann «Vie de Jésus»; aus dem Buchhandel musste
ferner das Buch «Histoire de Jésus» von Arthur Nisin gezogen
werden.

Die «Herder-Korrespondenz» beniitzte diesen Anlass, um in
ihrer Ausgabe Juni 1963 in ausfithrlicher Weise auf die Methode der
formgeschichtlichen Erforschung der Heiligen Schrift, besonders des
Neuen Testamentes, ndher einzutreten, jener theologischen Schule,
die durch Forscher wie Martin Dibelius, Rudolf Bultmann, in ab-
gewandelter Weise durch Karl-Ludwig Schmidt, Georg Bertram,
Martin Albertz u. a. aufgekommen ist. Ich brauche auf die Tendenzen
dieser Forschungsmethoden nicht niher einzugehen, denn sie sind
den theologisch gebildeten Lesern dieser Zeitschrift lingst bekannt.
Die Notwendigkeit solcher Erforschung der Heiligen Schrift kann
nicht iibersehen werden, so unbequem auch ihre Teilergebnisse sind
und so sehr auch hier zu sagen ist, dass einzelne dieser Forscher im
Bemiihen, ein historisch getreues Bild des Lebens und Wirkens Jesu
Christi und damit auch der iiber diese berichtenden neutestament-
lichen Schriften und ihrer Quellen zu geben, iiber das Ziel des iiber-
haupt Moglichen hinausgegangen sind.

Aufschlussreich ist hingegen, in welcher Art die «Herder-
Korrespondenzy» den gegenwiirtigen Stand dieser Forschungsmethode
zusammenfasst und schliesslich bewertet. Unter Bezugnahme auf
Werke von E.Kiasemann, E. Fuchs, G. Bornkamm, H. Gonzelmann
und E. Heitsch wird wortlich gesagt: «Mehr als die Einzelheiten, die
Chronologie, zihlt fiir den Historiker von heute der Sinn, der hinter
den Ereignissen steht und ihnen — wenigstens teilweise — von der
freien Entscheidung des in ihnen handelnden Menschen zukommt.
Wenn man von hier aus den Sinn des Daseins Jesu sucht, indem man
von den anerkannt authentischen Stellen des Evangeliums ausgeht,
entdeckt man, dass er wirklich auf der Interpretation aufruht, die
man dem Kerygma, der apostolischen Christusproklamation, ge-
geben hat. Die Predigt iber Jesu ist also die rechtmiissige Weiter-
entwicklung der Predigt Jesu selbst. Es besteht ein Zusammenhang
zwischen Jesus und dem Kerygma, zwischen dem Christus des Glau-
bens, gepredigt durch die Urkirche, und dem historisch ermittelbaren
Christus. Schliesslich zeigt die Forschung auf historischer Ebene die
Glaubwiirdigkeit der Offenbarung und steht damit an der Schwelle
des Glaubens. Die Offenbarung als solche, als Wort Gottes, ent-
gegennehmen kann der Glaube allein. . .» (S. 427).



— 187 —

Nicht weniger aufschlussreich sind dann auch die Folgerungen,
die aus dem heutigen Stand der formgeschichtlichen Methode ge-
zogen werden :

«Man kann die Evangeliendokumente nicht lostrennen vom ur-
kirchlichen (ilauben und von der Predigt, die sie ins Leben gerufen
haben und ihnen zugrunde liegen. Das Evangelium war schon gepre-
digt worden, bevor es schriftlich fixiert wurde. Diese Ansicht ist
durchaus katholisch; denn sie bestitigt den Vorrang der Tradition
gegeniiber der Schrift. Letztere ist die Festlegung der Tradition zu
einem bestimmten Zeitpunkt ihrer Geschichte. Die Tradition ist in
die Schrift eingebettet, und umgekehrt ist die Schrift in der Tradition
verankert». Man wird sich diese Festlegung im Raum der rémisch-
katholischen Theologie von heute wohl merken, um von hier aus zu
verstehen, wie sehr heute angesehene Theologen der Kirche von Rom
bemiiht sind, im Verhiltnis von Tradition und Schrift wieder das
Urspriingliche erkennbar zu machen, die tridentinische Formel des
«teilweise» in der Verselbstindigung der Tradition gegeniiber der
Schrift, die Beziehungslosigkeit der beiden Grossen und Quellen der
Gotteserkenntnis, zu iiberwinden! Hochste Zeit wiire es aber auch,
dass inmitten der reformatorischen Kirchen der unhaltbare Schlacht-
ruf «Sola Scriptura» verstummte oder, sollte er nicht zum Verstum-
men gebracht werden konnen, ihn wenigstens neu zu iiberpriifen in
der notwendigen Erkenntnis, dass, wer Schrift sagt, immer auch Tra-
dition sagt und umgekehrt!

In der Kritik der formgeschichtlichen Methode hilt der Referent
der «Herder-Korrespondenz» die Annahme der Formgeschichtler,
die Urgemeinde sei die eigentliche Schopferin der Botschaft Christi,
als falsch. Er weist hin auf die Tatsache, dass sie zum mindesten
ebensosehr « Hiiterin und Erhalterin» derselben sei, und er bekriftigt
diese richtige Aussage durch den Hinweis auf die Apostelgeschichte
und die ganze paulinische Literatur, in denen von der «Unverinder-
lichkeit der Lehren» die Rede ist, von der «Zuverlissigkeit ihrer
Weitergabe». Er nennt die Mission der Apostel, in erster Linie eben
die (Jaranten cchter Tradition der Wahrheitslehre zu sein, Augen-
und Ohrenzeugen dessen, was sie gehort und gesehen haben. Die
christliche Botschaft war zu keiner Zeit véllig schutzlos den Ge-
meinden ausgeliefert. (Man erinnere sich in diesem Zusammenhang
nur an 1. Kor. 11!) Eine Uberbewertung der Formgeschichte geht an
der Einz igartigkeit der Person Jesu vorbei, von seinem Gottges&ndf?-
sein ganz zu schweigen, deren Tatsiichlichkeit jenseits aller theoreti-



w— 188 ~—

schen Beweisfahigkeit liegt. Auch verkennen die der Formgeschichte
verfallenen Forscher den Umstand, dass die Verfasser der vier Evan-
gelien keineswegs nur Stoffsammler waren, dass sich in ihnen min-
destens zum Teil Augen- und Ohrenzeugen des Lebens und Wirkens
Jesu Christi bezeugen, so dass ihre Berichte wirklich originale Schil-
derungen darstellen, Spiegelbilder dessen, was ihnen Christus be-
deutete.

Aus all diesen und andern Tatsachen zieht die «Herder-Kor-
respondenz» einige Schlussfolgerungen: Die formgeschichtliche Be-
miithung um die rechte Deutung der Hlg. Schrift, insbesondere der-
jenigen des Neuen Testamentes, behilt durchaus ihr Recht. Doch
ist solches Recht, solche Notwendigkeit innerlich und dusserlich be-
schrankt. Die Hierarchie ist gehalten, der entsprechenden theolo-
gischen Forschung, wo immer sie verantwortungsvoll betrieben wird,
Vertrauen zu schenken, sie als eine wissenschaftliche N otwendigkeit
anzuerkennen. Mit Recht wird in diesem Zusammenhang darauf
hingewiesen, dass in der rechten Handhabung dieser Forschungs-
arbeit nicht die wirklich fihigen Theologen eine Gefahr fiir die Kirche
bedeuten, sondern jene «Halbwissenschaftler», die ihre vermeint-
lichen Funde nicht rasch und sensationell genug auf den Markt des
breiten kirchlichen und unkirchlichen Publikums zu bringen bemiiht
sind. Sensation ist heute iiberall anzutreffen, im Bereiche der Kirche
nicht minder als draussen in der Welt. Es ist schliesslich Aufgabe
und Pflicht der Theologischen Anstalten jeder Art, die Studenten
in die gewissenhafte Methodik der Formalgeschichte einzufiihren, sie
in die notwendige Begrenzung aller theologischen Forschung und der
dazugehorenden Methoden Einblick nehmen zu lassen, sich selbst
stets erinnernd, dass auch auf diesem Gebiet ein stetiger Wandel des
Formalen sich vollzieht.

In diesem Sinne — aber wirklich nur in diesem — hat das eingangs
erwihnte Monitum des Hlg. Offiziums seine Berechtigung, zeigt es
doch auf, dass das wahre Erbgut der Kirche in allen Teilen durchaus
einer bestimmten Bewahrung und sorgsamen Behiitung bedarf, um
es vor Jeglicher einseitigen Beanspruchung in Schutz zu nehmen.
Diese Aufgabe hat schon die erste Generation der Kirche Christi ver-
standen und zu erfiillen versucht, um Irrlehren nach Maoglichkeit
von ihr fernzuhalten. Das wahre und immer wieder neu zu erar-
beitende Verstindnis der Heiligen Schrift ist kein Freigehege fiir
Patentjager, die auf alles zielen, was ihnen vor den Lauf der eigenen
Sicht kommt. Max Heinz



	Fragen der Theologie

