
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 3

Artikel: Fragen der Theologie

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 185 —

Fragen der Theologie

Zur Formgeschichte in der römisch-katholischen Sicht

Am Rande der ersten Sessionsperiode des H.Vatikanums ist
bekanntlich eine ziemlich scharfe Kontroverse zwischen Theologen der
Lateran-Universität und solchen des Päpstlichen Bibel-Institutes zu
Rom ausgebrochen. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen steht
das Problem der Bewertung und der Begrenzung der formgeschichtlichen

Methode in der Erforschung und Auslegung der Heiligen
Schrift, des Neuen Testamentes im besonderen. Dem päpstlichen
Bibel-Institut wurde vorgeworfen, es lasse der formgeschichtlichen
Methode zu weiten Spielraum, ja es stosse in seinen Veröffentlichungen

vor bis an die Grenzen des Modernismus oder gar noch weiter,
der Historismus nehme eine gefährliche Bedeutung an.

Erzbischof Weber von Strassburg, während vieler Jahre
Professor der Exegese in Saint-Sulpice zu Paris, hat in einem sorgfältig
abgefassten Dokument zu diesen Vorwürfen, grundsätzlich aber
überhaupt zur formgeschichtlichen Methode, Stellung bezogen. Er
zitiert vorerst den Wortlaut des Monitums, das das Hlg. Offizium am
20. Juni 1961 in dieser Angelegenheit erlassen hat und das wie folgt
lautet: «Während das Studium der biblischen Wissenschaften in
lobenswerter Weise gepflegt wird, werden in verschiedenen Gegenden
Urteile und Meinungen verbreitet, welche die reine geschichtliche
und objektive Wahrheit der Heiligen Schrift nicht nur des Alten
Testamentes (wie es schon Papst Pius XII. in der Enzyklika «Humani
generis» beklagt hatte), sondern auch des Neuen Testamentes
gefährden, selbst in bezug auf die Worte und Taten Jesu Christi. Da
derartige Urteile und Meinungen sowohl Hirten als auch Gläubige
besorgt machen, haben die Kardinäle, die mit der Reinerhaltung der
Glaubens- und Sittenlehre beauftragt sind, beschlossen, alle, die
über die Heilige Schrift schreiben oder sprechen, zu ermahnen, dass

sie diesen erhabenen Gegenstand immer mit der gebotenen Klugheit
und Ehrfurcht behandeln und stets die Lehre der heiligen Väter und
den Sinn und das Lehramt der Kirche vor Augen halten, damit nicht
die Gewissen der Gläubigen verwirrt noch die Glaubenswahrheiten

angetastet werden.»
Im besonderen waren durch dieses Monitum folgende Werke

visiert : Untersuchungen über die Kindheitsgeschichte Jesu, das

bekannte Wort an Petrus (Matth. 16, 18), die Erscheinungen des Auf-



— 186 —

erstandenen. Von einer Indizierung wurde betroffen das Werk von
Abbé Jean Steinmann « Vie de Jésus » ; aus dem Buchhandel müsste
ferner das Buch «Histoire de Jésus» von Arthur Nisin gezogen
werden.

Die « Herder-Korrespondenz » benützte diesen Anlass, um in
ihrer Ausgabe Juni 1963 in ausführlicher Weise auf die Methode der
formgeschichtlichen Erforschung der Heiligen Schrift, besonders des

Neuen Testamentes, näher einzutreten, jener theologischen Schule,
die durch Forscher wie Martin Dibelius, Rudolf Bultmann, in
abgewandelter Weise durch Karl-Ludwig Schmidt, Georg Bertram,
Martin Albertz u. a. aufgekommen ist. Ich brauche auf die Tendenzen
dieser Forschungsmethoden nicht näher einzugehen, denn sie sind
den theologisch gebildeten Lesern dieser Zeitschrift längst bekannt.
Die Notwendigkeit solcher Erforschung der Heiligen Schrift kann
nicht übersehen werden, so unbequem auch ihre Teilergebnisse sind
und so sehr auch hier zu sagen ist, dass einzelne dieser Forscher im
Bemühen, ein historisch getreues Bild des Lebens und Wirkens Jesu

Christi und damit auch der über diese berichtenden neutestamentlichen

Schriften und ihrer Quellen zu geben, über das Ziel des

überhaupt Möglichen hinausgegangen sind.
Aufschlussrcich ist hingegen, in welcher Art die « Herder-

Korrespondenz » den gegenwärtigen Stand dieser Forschungsmethode
zusammcnfasst und schliesslich bewertet. Unter Bezugnahme auf
Werke von E.Käsemann, E.Fuchs, G.Bornkamm, H. Conzelmann
und E. Heitsch wird wörtlich gesagt : «Mehr als die Einzelheiten, die

Chronologie, zählt für den Historiker von heute der Sinn, der hinter
den Ereignissen steht und ihnen - wenigstens teilweise - von der
freien Entscheidung des in ihnen handelnden Menschen zukommt.
Wenn man von hier aus den Sinn des Daseins Jesu sucht, indem man
von den anerkannt authentischen Stellen des Evangeliums ausgeht,
entdeckt man, dass er wirklich auf der Interpretation aufruht, die
man dem Kerygma, der apostolischen Christusproklamation,
gegeben hat. Die Predigt über Jesu ist also die rechtmässige
Weiterentwicklung der Predigt Jesu selbst. Es besteht ein Zusammenhang
zwischen Jesus und dem Kerygma, zwischen dem Christus des Glaubens,

gepredigt durch die Urkirche, und dem historisch ermittelbaren
Christus. Schliesslich zeigt die Forschung auf historischer Ebene die

Glaubwürdigkeit der Offenbarung und steht damit an der Schwelle
des Glaubens. Die Offenbarung als solche, als Wort Gottes,
entgegennehmen kann der Glaube allein...» (S. 427).



— 187 —

Nicht weniger aufschlussreich sind dann auch die Folgerungen,
die aus dem heutigen Stand der formgeschichtlichen Methode
gezogen werden :

«Man kann die Evangeliendokumente nicht lostrennen vom ur-
kirchlichen Glauben und von der Predigt, die sie ins Leben gerufen
haben und ihnen zugrunde liegen. Das Evangelium war schon gepredigt

worden, bevor es schriftlich fixiert wurde. Diese Ansicht ist
durchaus katholisch; denn sie bestätigt den Vorrang der Tradition
gegenüber der Schrift. Letztere ist die Festlegung der Tradition zu
einem bestimmten Zeitpunkt ihrer Geschichte. Die Tradition ist in
die Schrift eingebettet, und umgekehrt ist die Schrift in der Tradition
verankert». .Man wird sich diese Festlegung im Raum der römisch-
katholischen Theologie von heute wohl merken, um von hier aus zu
verstehen, wie sehr heute angesehene Theologen der Kirche von Rom
bemüht sind, im Verhältnis von Tradition und Schrift wieder das

Ursprüngliche erkennbar zu machen, die tridentinische Formel des
«teilweise» in der Verselbständigung der Tradition gegenüber der
Schrift, die Beziehungslosigkeit der beiden Grössen und Quellen der
Gotteserkenntnis, zu überwinden! Höchste Zeit wäre es aber auch,
dass inmitten der reformatorischen Kirchen der unhaltbare Schlachtruf

«Sola Scriptura» verstummte oder, sollte er nicht zum Verstummen

gebracht werden können, ihn wenigstens neu zu überprüfen in
der notwendigen Erkenntnis, dass, wer Schrift sagt, immer auch
Tradition sagt und umgekehrt!

In der Kritik der formgeschichtlichen Methode hält der Referent
der «Herder-Korrespondenz» die Annahme der Formgeschichtier,
die Urgemeinde sei die eigentliche Schöpferin der Botschaft Christi,
als falsch. Er weist hin auf die Tatsache, dass sie zum mindesten
ebensosehr « H üterin und Erhalterin » derselben sei, und er bekräftigt
diese richtige Aussage durch den Hinweis auf die Apostelgeschichte
und die ganze paulinische Literatur, in denen von der «Unveränder-
lichkeit der Lehren» die Rede ist, von der «Zuverlässigkeit ihrer
Weitergabe». Er nennt die Mission der Apostel, in erster Linie eben

die Garanten echter Tradition der Wahrheitslehre zu sein, Augen-
und Ohrenzeugen dessen, was sie gehört und gesehen haben. Die
christliche Botschaft war zu keiner Zeit völlig schutzlos den

Gemeinden ausgeliefert. (Man erinnere sich in diesem Zusammenhang

nur an 1. Kor. II!) Eine Überbewertung der Formgeschichte geht an
der Einzigartigkeit der Person Jesu vorbei, von seinem Gottgesandtsein

ganz zu schweigen, deren Tatsächlichkeit jenseits aller theoreti-



— 188 —

sehen Beweisfähigkeit liegt. Auch verkennen die der Formgeschichte
verfallenen Forscher den Umstand, dass die Verfasser der vier Evangelien

keineswegs nur Stoffsammler waren, dass sich in ihnen
mindestens zum Teil Augen- und Ohrenzeugen des Lebens und Wirkens
Jesu Christi bezeugen, so dass ihre Berichte wirklich originale
Schilderungen darstellen, Spiegelbilder dessen, was ihnen Christus
bedeutete.

Aus all diesen und andern Tatsachen zieht die «Herder-Korrespondenz

» einige Schlussfolgerungen : Die formgeschichtliche
Bemühung um die rechte Deutung der Hlg. Schrift, insbesondere

derjenigen des Neuen Testamentes, behält durchaus ihr Recht. Doch
ist solches Recht, solche Notwendigkeit innerlich und äusserlich
beschränkt. Die Hierarchie ist gehalten, der entsprechenden
theologischen Forschung, wo immer sie verantwortungsvoll betrieben wird,
Vertrauen zu schenken, sie als eine wissenschaftliche Notwendigkeit
anzuerkennen. Mit Recht wird in diesem Zusammenhang darauf
hingewiesen, dass in der rechten Handhabung dieser Forschungsarbeit

nicht die wirklich fähigen Theologen eine Gefahr für die Kirche
bedeuten, sondern jene «Halbwissenschaftler», die ihre vermeintlichen

Funde nicht rasch und sensationell genug auf den Markt des

breiten kirchlichen und unkirchlichen Publikums zu bringen bemüht
sind. Sensation ist heute überall anzutreffen, im Bereiche der Kirche
nicht minder als draussen in der Welt. Es ist schliesslich Aufgabe
und Pflicht der Theologischen Anstalten jeder Art, die Studenten
in die gewissenhafte Methodik der Formalgeschichte einzuführen, sie

in die notwendige Begrenzung aller theologischen Forschung und der
dazugehörenden Methoden Einblick nehmen zu lassen, sich selbst
stets erinnernd, dass auch auf diesem Gebiet ein stetiger Wandel des

Formalen sich vollzieht.
In diesem Sinne - aber wirklich nur in diesem - hat das eingangs

erwähnte Monitum des Hlg. Offiziums seine Berechtigung, zeigt es

doch auf, dass das wahre Erbgut der Kirche in allen Teilen durchaus
einer bestimmten Bewahrung und sorgsamen Behütung bedarf, um
es vor jeglicher einseitigen Beanspruchung in Schutz zu nehmen.
Diese Aufgabe hat schon die erste Generation der Kirche Christi
verstanden und zu erfüllen versucht, um Irrlehren nach Möglichkeit
von ihr fernzuhalten. Das wahre und immer wieder neu zu
erarbeitende Verständnis der Heiligen Schrift ist kein Freigehege für
Patentjäger, die auf alles zielen, was ihnen vor den Lauf der eigenen
Sicht kommt. Max Heinz


	Fragen der Theologie

