Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 3

Artikel: Theologische Erérterungen in der Kirche von Rom
Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 178 —

Theologische Erorterungen in der Kirche
von Rom

Wer sich die Mithe nimmt, das theologische Schrifttum der
Kirche von Rom zu studieren, der wird von der Bewegtheit der
geistigen Aussprache iiberrascht, die seit Jahrzehnten aufgebrochen
ist. Glaubensaussagen dogmatischer Art, lingst verbindlich festgelegt,
werden ihrem Inhalte nach neu durchforscht, neu gedeutet. Dazu
besitzt die Theologie das volle Recht, denn Dogmatisierung be-
stimmter Glaubenswahrheiten braucht keineswegs zu besagen, es sei
spiteren Zeiten verwehrt, den Inhalt des zu Glaubenden neu zu
durchdenken, dem Verstindnis einer weithin veranderten Zeit be-
greiflicher zu machen. So méchte ich auf einige Gebiete hinweisen,
die die dusserst rege Geistestitigkeit in der Kirche von Rom er-
hellen. Das hier aufweisbare Geschehen betrifft vor allem das kirch-
liche-theologische Leben des kontinentalen Rom-Katholizismus.

Neue Sinndeutung des Abendmahles

In Verbindung mitdem 37. Eucharistischen Kongress zu Miinchen
vom vorvorletzten Jahr kam es auch zu einer grossen «Una-Sancta-
Feier», an der u.a. Dr. Oifo Karrer, Luzern, iiber «Die Eucharistie
im Gesprich der Konfessionen» sprach. Er wies darauf hin, dass die
Auffassungen iiber das Abendmahl immer wieder in den Mittel-
punkt der 6kumenischen Aussprachen geriickt erscheinen. Die durch
das Tridentinum methodisch vollzogene Trennung zwischen Opfer-
handlung und Mahlfeier ist heute im Begriff, auch in der romisch-
katholischen Kirche iiberwunden zu werden, so dass der tiefste
Sinn der Messfeier sich dann erfiillt, wenn die versammelte und mit-
feiernde Gemeinde am heiligen Mahl teil hat. Gewisse gemeinsame
Erkenntnisse im Verstindnis der Eucharistie (Abendmahl) kommen
in weiten Kreisen der verschiedensten Konfessionen zur Anerken-
nung. So u.a. die Einsicht der «theozentrisch ausgerichteten Feier
der Gegenwart Christi ... in der Gemeinschaft des ,Brotbrechens,
also eine Hinwendung zur urchristlichen Feier des Herrenmahles».
Die Umschreibung des Abendmahles, wie sie zu Lund 1952 auf der
Weltkirchenkonferenz von «Faith and Order» (Glaube und Ver-
fassung) vorgenommen wurde : « Der Herr selbst mit dem, was er ist
und was er fiir uns getan hat, wird im Vollzug der Feier gegen-
wiirtig», finde, so sagte der Referent, in der Kirche von Rom offene



— 179 —

Ohren. Freilich bleibt das Problem, wie sich diese Gegenwiirtigkeit
des erhohten Christus in der Mahlfeier bewirke, bestehen, mit andern
Worten, die Frage nach dem rechten Amt des Vollzugs steht immer
noch trennend zwischen Rom-Katholizismus und Protestantismus,
trennend auch, so fiige ich bei, zwischen diesem und andern katho-
lischen Kirchen wie den orthodoxen, altkatholischen und auch der
Kirche von England. Karrer sagte in diesem Zusammenhang: « Die
grosse Liicke der protestantischen Gemeinde ist das Fehlen eines
geweihten Amtes, des bischoflich-priesterlichen Hirtenamtes, wobei
wohl die Angst vor dem hierarchischen rémischen System‘ im
Hintergrund steht» (die Zitate stammen aus einem Bericht der
«Herder-Korrespondenz, Oktoberheft 1960, S.42 ff.).

Soll eine grossere (Gemeinsamkeit im Verstindnis des Abend-
mahles moglich werden, so gilt es vor allem, den Begriff der « Trans-
substantiation» (gemeinhin als « Wandlung » der Abendmahlselemente
bekannt) richtig zu umschreiben. Das Tridentinum bemerkt hiezu:
«Dass unser Heiland nach seiner natiirlichen Daseinsweise immer-
dar zur Rechten des Vaters im Himmel und dennoch an vielen
Orten sakramental seinem Wesen nach fiir uns gegenwiirtig ist, in
einer Daseinsweise, die wir kaum mit Worten ausdriicken kénnen.»
Theologen wie Neuner, Roos und Rahner erkliren zu diesem-sehr
gefiillten, massiv materiellen Begriff der «Wandlung», dass die
«neue Substanz, das neue Wesen auf der physischen Ebene nichts
verindere». Alle Versuche der Deutung, sowohl bei den Reforma-
toren wie andernorts, bleiben irgendwie befangen, sind missver-
stindlich, weil siec das Geheimnis der Christusgegenwirtigkeit nie
der eigentlichen Sache gemiss auszudriicken vermogen. Aus dieser
Situation heraus spricht man denn auch in theologischen Kreisen
der Kirche von Rom nicht mehr so sehr von « Wandlung», sondern
von Konsekration-Weihe der Elemente. Man versteht die Abend-
mahlsfeier wieder mehr als ein unteilbares Ganzes. Die Kirchen-
viiter sprachen vornehmlich von «Heiligung». womit gesagt war,
dass die physisch-biologischen Eigenschaften der eucharistischen
Speise unveriindert bleiben — und dennoch Garanten der Gegen-
wiirtigkeit Christi sind. Dr. Karrer gibt einem andern Begriff den
Vorzug, der in der altkatholischen Lehre liber das Abendmahl von
allem Anfang an im Zentrum der Deutung stand : Reprisentatio —
Gegenwiirtigsetzung des erhohten Christus. Dadurch wird der Ge-
fahr vorgebeugt, wie wenn es in der Abendmahlsfeier um eine form-
liche « Wiederholung» des ein- fiir allemal von Christus dargebrach-



— 180 —

ten Opfers ginge. Auch protestantische Theologen wie Sommerlath,
Asmussen, Peter Brunner, Max Thurian u.a. gebrauchen mit Vor-
liebe die hier erwahnte Bezeichnung.

Die hier in Kiirze gezeichneten Ausfithrungen Karrers wurden
durchein Referat von Thomas Sartoryeingeleitet und zugleich erginzt.
Sartory wies darauf hin, dass sichim Abendmahlsverstéindnis Luthers
und Calvins eine «urkatholische» Sakramentsfrommigkeit aufzeigen
lasse. Dass sich Luther selbst nur nach Uberwindung schwerster Be-
denken bereit finden konnte, den Sinn des Heiligen Mahles iiber-
haupt begrifflich zu fassen, das diirfte jedem bekannt sein, der vor
allem den «jungen Luther» in seinen Schriften einigermassen kennt.
Erst der missliche Zwang zur Auseinandersetzung vor allem mit
Zwingli hat ihn dann veranlasst, die «Katzenhaarigkeit» seines dies-
beziiglichen Widerstrebens zu iiberwinden. Dementsprechend ist
ja dann auch gerade die Auseinandersetzung mit Zwingli auf dem
Marburger Gesprich vor sich gegangen, wobei immer vor Augen zu
halten ist, dass der schweizerische Reformator wegen seines kurzen
und jih beendeten Lebens iiberhaupt noch nicht am Ende seiner
theologischen Entwicklung angekommen war und bei anderem An-
lags viel Tieferes iiber das Abendmahl ausgesagt hat als dazumal.
Luther selbst wire viel lieber einfach bei der Tatsache geblieben,
dass «unter den Gestalten des gesegneten Brotes und Weines» uns
die Gegenwart des Christus verbiirgt sei, ohne auf all die Neben-
fragen eintreten zu miissen, die iitber das Wie und Wann sich ver-
breitern. Und eben die zentrale Sache hatte man noch in den ersten
christlichen Jahrhunderten besessen und geglaubt, so dass man der
spater einsetzenden Reflexionen enthoben war.

Dass diese und andere Wandlungen im Verstédndnis des Heiligen
Mahles auch ihre Auswirkungen fiir die dussere Gestalt dieses Sakra-
mentes, seine Feier also, haben wird, das ist bereits in der Dis-
kussion um die «Messe der Zukunft» ersichtlich.

Der Kolner Seminarprofessor Theodor Schnitzler hat auf den
Miinchener Eucharistischen Kongress hin eine kirchen- und liturgie-
geschichtliche Studie veriffentlicht (Verlag J.P.Bachem, Koln,
1960), die den Titel trigt:

«Eucharistie in der Geschichte»

In griindlicher, sehr anschaulicher Weise versteht es der Ver-
fasser, den iiber tausend Jahre alten Werdegang der lateinischen



— 181 —

Messe darzustellen, ausgehend von der urchristlichen Hausfeier des
Abendmahles bis hin zur grossen Reform und weitgehenden Ab-
schliessung des Prozesses unter Papst Pius V. Schnitzler bedauert
offensichtlich diese fiir Jahrhunderte fest fixierte Form der Feier,
die zugleieh fiir andere, ebenso alte und oft dem Wesen der Sache
tiefer entsprechende Liturgien das Ende bedeutete. Einerleiheit, so
fiihrt er aus, konne auch Armut an Ausdrucksfihigkeit bedeuten.
Er begriisst es freudig, dass die Stagnation jetzt endlich durch-
brochen werde. Anhand der vorbildlichen Reform der Osterwoche-
Liturgie durch Papst Pius XII. hoftt er, das bevorstehende 2. vati-
kanische Konzil werde in liturgischer Hinsicht noch allerlei Re-
formen bringen. Schnitzler wagt es anzudeuten, wie etwa eine
«Messe der Zukunft» aussehen mochte:

Klarere Ausgestaltung des ersten Hauptteiles der Messe (Messe
der Katechumenen) zu einem eigentlichen Wortgotiesdienst durch
Mehrung der biblischen Lesungen, wobei erhofft wird, dass diese
in der Volkssprache vorgetragen werden diirfen. Andere gehen mit-
unter noch weiter und erwarten, dass dieser Erstteil iiberhaupt in
den Muttersprachen gehalten wiirde. Nicht minder gross sind die
Wiinsche betreffend der «Messe der Glaubigen», der eigentlichen
Mahlfeier. Schnitzler bedauert, dass in der Epoche eines Karl d. Gr.
«ein hochragender Turm abgebrochen» worden sei, als man ange-
fangen habe, die Einsetzungsworte Christi nicht mehr laut, sondern
still zu sprechen. Er weist auch darauf hin, dass noch nach der
Mystagogischen Katechese eines Bischofs von Cyrill (385) das ge-
-segnete Brot den Gliubigen beim Mahl auf die dargebotene Hand
gelegt worden ist, eine Ubung, die mit dem Aufkommen der streng
materialistischen Wandlungslehre dann ausser Gebrauch kam.
Natiirlich bleibt sich der Verfasser bewusst, dass es hier um Wiinsche
geht. Dass diese und andere Erwartungen aber von vielen geteilt
werden und dass in der dusseren Gestaltung der Messfeier allerlei
in Fluss ist. das machen auch die «Richtlinien fiir die Feier des
Hlg. Messopfers» deutlich, die, aufgestellt von der Schweizerischen
Bischofskonferenz, im Druck erschienen sind (Schweizerische
Kirchenzeitung vom 12.Mai 1960), von den mitunter recht weit-
gehenden Wiinschen ganz zu schweigen, die seit einiger Zeit in

Rom angemeldet werden.



— 182 —

Auch die fiir die 6kumenischen Beziehungen und Gespriche
dusserst wichtige Frage iiber das Verhéltnis zwischen

Schrift und Tradition

steht gegenwirtig in Erorterung. Das Konzil von Trient hatte
seinerzeit beschlossen (4.Sitzung), die Offenbarung der gottlichen
Wahrheit sei in den Heiligen Schriften und in ungeschriebenen apo-
stolischen Uberlieferungen enthalten, ferner, es verdienten die
letzteren gleiche Verehrung wie die Bibel. s geht zur Hauptsache
also um die Frage, ob es zur Erforschung und Festlegung der ver-
pflichtenden Glaubenswahrheiten zwei voneinander vollig unab-
hiangige Offenbarungsquellen gebe oder ob der miindlichen, apo-
stolischen Tradition mehr die Aufgabe zukomme, niher zu erkliren,
was der Sache nach, wenn auch oft nur ansatzmissig, bereits in der
Schrift enthalten ist. Die Ergebnisse der Auslegungen tridentinischer
Beschliisse gehen unter den Rom-katholischen Theologen mitunter
betrachtlich auseinander. Lennerz z.B. kommt zum Schluss, das
Tridentinum lehre in dieser Hinsicht eine reinliche Trennung und
bestimmte Selbstéindigkeit der beiden Glaubensquellen Schrift und
Tradition, so dass Glaubensaussagen dogmatisiert werden diirften,
die sich in der Schrift auch ansatzméssig nicht finden. (So z.B. bei
der Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens vom 1. No-
vember 1950 kraft des sogenannten «Glaubenssinnes» der Kirche.)

Andere wiederum wie Geiselmann (fussend auf Abhandlungen
Joh.Ev.Kuhn) sind der Uberzeugung, es sei der Heiligen Schrift als -
dem eigentlichen Gegenstand der Gilaubenserkenntnis die Tradition
als Auslegungs- und Erkenntnisprinzip zugeordnet. Mit andern
Worten, es sei die Schrift als Grundprinzip der Offenbarung zu ver-
stehen, die Tradition miindlicher Art mehr als ein erklirendes
Moment. Geiselmann deutet die Konzilslehre dahin, es miissten
sich Schrift und Tradition inhaltlich decken und darum diirfe der
Tradition nur eine auslegende Funktion zukommen, in keiner Weise
sei ihr eine substantielle, inhaltliche Ergiinzung zuzusprechen.
Kuhn spricht in seinen Untersuchungen dies noch deutlicher aus,
wenn er sagt, es sei die Tradition nicht eine zweite Schatulle des
Glaubensschatzes, die andere Edelsteine enthalte, als was sich an
solchen bereits in der Schrift vorfinde. |

Man vergegenwiirtige sich fiir einen Augenblick, diese zentrale
Deutung und Stellung der Heiligen Schrift hitte dem kirchlichen



— 183 —

Bewusstsein der vorreformatorischen Zeit in aller Klarheit vor-
gelegen — und man kann sich fiiglich fragen, ob es zu der so tief-
gehenden Trennung des kirchlichen Abendlandes gekommen wiire.
Stakenmeier geht darum in Heft I der «Catholicay» (1 960) den Ver-
handlungen des Konzils zu Trient einlisslich nach. Er kommt zum
Schluss, es sei die Ansicht des Konzils gewesen, es gehe bei Schrift
und Tradition eigentlich um eine einzige Offenbarungsquelle. Noch
deutlicher lehnt Fries in seiner Abhandlung « Vom Formalprinzip des
Katholizismus» die sogenannte «Zweiquellentheorie» ab. Auch er
stiitzt sich dabei auf die Untersuchungen des schon erwihnten
Tiibinger Theologen Ev. Kuhn, der die Tradition des Glaubensgutes
mehr als ein Ganzes der Offenbarung sieht, einem Strom vergleich-
bar, in dem die Wasser nach ihren Quellen nicht zu teilen sind. Die
Heilige Schrift bekommt nach ihm ein ganz bestimmtes Uber-
gewicht gegeniiber der Tradition, denn die Schrift allein vermoge
der Uberlieferung «Halt und Zaum» zu geben. Allerdings ver-
schweigt Fries nicht die Ansicht, dass der Besitz der Schrift noch
keine Garantie ihrer rechten Auslegung biete, denn sie ist keines-
wegs «durchsichtig und leicht verstindlich», ist nicht selbst schon
Quelle ihres richtigen Verstindnisses. Die Schrift ist nicht unzu-
reichend nach der inhaltlichen, wohl aber nach der formalen Seite
hin! Zur rechten Auslegung bedarf es der kirchlichen Instanzen und
Autoritiit. Auch Congar hilt die Tradition nicht fiir eine eigentliche
zweite Quelle der Offenbarungswahrheit, doch ist sie fihig, komple-

mentir die Wahrheit mitzuteilen.

% ES
*

Dass im Zusammenhang mit dem II.Vatikankonzil die nicht

minder wichtige Frage des Verhaltnisses zwischen

Papst und Konzil

ebenfalls neu erirtert wird, versteht sich fast von selbst, besonders
im Hinblick auf ein wiinschbares Unionskonzil spiterer Zeit. Prof.
M .Smulders («Orientierung», Nr.16 vom 31.August 1959) geht
diesem Problem sorgfiltig nach. Er spricht die Ansicht aus: «Die
Gewalt der Bischofe beruht nicht auf einer péipstlichen Delegation,
sie sind nicht nur seine Beauftragten; ihre Gewalt beruht vielmehr
auf ihrem eigenen Recht als Nachfolger der Apostel und als Mit-
glieder des Weltepiskopats» (S.160). Er begriindet diese Auffassung



— 184 —

durch den Hinweis, Christus habe «sowohl dem Kollegium der
Apostel als Ganzem wie Petrus im besonderen die Gewalt gegeben,
in seinem Namen die Glaubigen zu leiten und zu lehren». Er weist
aber auch hin auf die Festlegung des kirchlichen Gesetzbuches, das
in can. 218 § 1 sagt: «Der Papst von Rom ... hat die héchste und
volle Gewalt iiber die ganze Kirche» und in can. 228, § 1 zugleich
festhilt: «Das allgemeine Konzil hat die hochste Gewalt iiber die
ganze Kirche» (S.169). Zu diesem Widerspruch bemerkt J.C. Groots
in seiner Abhandlung «Diocesane Bisschop en Wereldkerk», die
Zustimmung des Gesamtepiskopats gehore zu einer Glaubensent-
scheidung. Doch hélt der Genannte daran fest, dass der Papst iber
dem Konzil stehe, dass er sich nicht an die Zustimmung der Bischofe
gebunden fiihlen muss, wiewohl er diese ordentlicherweise gerne
einholen werde. In der Regel sei es so: « Wenn der Papst als Haupt
und Oberhirt der Kirche die ganze Kirche im Glauben belehrt, ist
der Papst unfehlbar. Aber das Haupt kann nicht ohne Leib sein
und der Hirte nicht ohne Herde. Also auch nicht ein unfehlbarer
Entscheid ohne gliaubige Annahme durch die ganze Kirche ...»
Tatsidchlich macht sich heute in der Kirche von Rom das Bestreben
bemerkbar, das lange Zeit in der Praxis entwertete Bischofsamt
wieder aufzuwerten, selbstindiger werden zu lassen, ein Anliegen,
das am néchsten Konzil zur Sprache kommen wird.

Die hier in Auswahl erwihnten theologischen Erérterungen
in der Kirche von Rom zeugen von einer grossen geistigen Freiheit
und Lebendigkeit, die, lange Zeit eher verhalten, jetzt in grosser
Offenheit in Erscheinung treten. Ob es sich einfach um die frei-
gegebene Moglichkeit der Aussprache handelt, ob die hiéchsten In-
stanzen gewillt sind, manche der angemeldeten Wiinsche aufzu-
greifen und am kommenden Konzil zur Aussprache zu stellen, vor
allem aber, ob der geistigerweise lebendigste Teil des kontinentalen
Rom-Katholizismus mit seinen Anliegen die sehr harten Krusten
romanischen und vor allem latein-amerikanischen Kirchentums zu
durchstossen vermogen wird — dies und manch anderes steht noch in
der Zukunft geschrieben. Erfreulich und anerkennenswert bleibt
auf jeden Fall die geistig-theologische Regsamkeit inmitten der
Kirche von Rom, die sich gegenwiirtig fast ungehindert dussern darf.

Ziirich. Max Heinz



	Theologische Erörterungen in der Kirche von Rom

