
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 3

Artikel: Theologische Erörterungen in der Kirche von Rom

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 178 —

Theologische Erörterungen in der Kirche
von Rom

Wer sich die Mühe nimmt, das theologische Schrifttum der
Kirche von Rom zu studieren, der wird von der Bewegtheit der

geistigen Aussprache überrascht, die seit Jahrzehnten aufgebrochen
ist. Glaubensaussagen dogmatischerArt, längst verbindlich festgelegt,
werden ihrem Inhalte nach neu durchforscht, neu gedeutet. Dazu
besitzt die Theologie das volle Recht, denn Dogmatisierung
bestimmter Glaubenswahrheiten braucht keineswegs zu besagen, es sei

späteren Zeiten verwehrt, den Inhalt des zu Glaubenden neu zu
durchdenken, dem Verständnis einer weithin veränderten Zeit
begreiflicher zu machen. So möchte ich auf einige Gebiete hinweisen,
die die äusserst rege Geistestätigkeit in der Kirche von Rom
erhellen. Das hier aufweisbare Geschehen betrifft vor allem das kirch-
liche-theologische Leben des kontinentalen Rom-Katholizismus.

Neue Sinndeutung des Abendmahles

InVerbindungmit dem 37. Eucharistischen Kongress zuMünchen

vom vorvorletzten Jahr kam es auch zu einer grossen «Una-Sancta-

Feier», an der u.a. Dr. Otto Karrer, Luzern, über «Die Eucharistie
im Gespräch der Konfessionen» sprach. Er wies daraufhin, dass die

Auffassungen über das Abendmahl immer wieder in den Mittelpunkt

der ökumenischen Aussprachen gerückt erscheinen. Die durch
das Tridentinum methodisch vollzogene Trennung zwischen
Opferhandlung und Mahlfeier ist heute im Begriff, auch in der
römischkatholischen Kirche überwunden zu werden, so dass der tiefste
Sinn der Messfeier sich dann erfüllt, wenn die versammelte und
mitfeiernde Gemeinde am heiligen Mahl teil hat. Gewisse gemeinsame
Erkenntnisse im Verständnis der Eucharistie (Abendmahl) kommen
in weiten Kreisen der verschiedensten Konfessionen zur Anerkennung.

So u.a. die Einsicht der «theozentrisch ausgerichteten Feier
der Gegenwart Christi in der Gemeinschaft des ,Brotbrechens',
also eine Hinwendung zur urchristlichen Feier des Herrenmahles».
Die Umschreibung des Abendmahles, wie sie zu Lund 1952 auf der
Weltkirchenkonferenz von «Faith and Order» (Glaube und
Verfassung) vorgenommen wurde : «Der Herr selbst mit dem, was er ist
und was er für uns getan hat, wird im Vollzug der Feier
gegenwärtig», finde, so sagte der Referent, in der Kirche von Rom offene



— 179 —

Ohren. Freilich bleibt das Problem, wie sich diese Gegenwärtigkeit
des erhöhten Christus in der Mahlfeier bewirke, bestehen, mit andern
Worten, die Frage nach dem rechten Amt des Vollzugs steht immer
noch trennend zwischen Rom-Katholizismus und Protestantismus,
trennend auch, so füge ich bei, zwischen diesem und andern
katholischen Kirchen wie den orthodoxen, altkatholischen und auch der
Kirche von England. Karrer sagte in diesem Zusammenhang: «Die
grosse Lücke der protestantischen Gemeinde ist das Fehlen eines
geweihten Amtes, des bischöflich-priesterlichen Hirtenamtes, wobei
wohl die Angst vor dem ,hierarchischen römischen System' im
Hintergrund steht» (die Zitate stammen aus einem Bericht der
«Herder-Korrespondenz, Oktoberheft 1960, S.42 ff.).

Soll eine grössere Gemeinsamkeit im Verständnis des Abendmahles

möglich werden, so gilt es vor allem, den Begriff der
«Transsubstantiation » (gemeinhin als « Wandlung » derAbendmahlselemente
bekannt) richtig zu umschreiben. Das Tridentinum bemerkt hiezu :

«Dass unser Heiland nach seiner natürlichen Daseinsweise immerdar

zur Rechten des Vaters im Himmel und dennoch an vielen
Orten sakramental seinem Wesen nach für uns gegenwärtig ist, in
einer Daseinsweise, die wir kaum mit Worten ausdrücken können.»

Theologen wie Neuner, Roos und Rahner erklären zu diesem sehr

gefüllten, massiv materiellen Begriff der «Wandlung», dass die

«neue Substanz, das neue Wesen auf der physischen Ebene nichts
verändere». Alle Versuche der Deutung, sowohl bei den Reformatoren

wie andernorts, bleiben irgendwie befangen, sind
missverständlich, weil sie das Geheimnis der Christusgegenwärtigkeit nie
der eigentlichen Sache gemäss auszudrücken vermögen. Aus dieser

Situation heraus spricht man denn auch in theologischen Kreisen
der Kirche von Rom nicht mehr so sehr von «Wandlung», sondern

von Konsekration-Weihe der Elemente. Man versteht die Abend-
mahlsfeier wieder mehr als ein unteilbares Ganzes. Die Kirchenväter

sprachen vornehmlich von «Heiligung», womit gesagt war,
dass die physisch-biologischen Eigenschaften der eucharistischen

Speise unverändert bleiben - und dennoch Garanten der

Gegenwärtigkeit Christi sind. Dr. Karrer gibt einem andern Begriff den

Vorzug, der in der altkatholischen Lehre über das Abendmahl von
allem Anfano- an im Zentrum der Deutung stand : Repräsentatio -
Gegenwärtigsetzung des erhöhten Christus. Dadurch wird der
Gefahr vorgebeugt, wie wenn es in der Abendmahlsfeier um eine förmliche

«Wiederholuno-» des ein- für allemal von Christus dargebrach-



— 180 —

ten Opfers ginge. Auch protestantische Theologen wie Sommerlath,
Asmussen, Peter Brunner, Max Thurian u.a. gebrauchen mit
Vorhebe die hier erwähnte Bezeichnung.

Die hier in Kürze gezeichneten Ausführungen Karrers wurden
durch ein Referat von Thomas Sartory eingeleitetund zugleich ergänzt.
Sartory wies daraufhin, dass sich imAbendmahlsverständnis Luthers
und Calvins eine «urkatholische» Sakramentsfrömmigkeit aufzeigen
lasse. Dass sich Luther selbst nur nach Überwindung schwerster
Bedenken bereit finden konnte, den Sinn des Heiligen Mahles
überhaupt begrifflieh zu fassen, das dürfte jedem bekannt sein, der vor
allem den «jungen Luther» in seinen Schriften einigermassen kennt.
Erst der missliche Zwang zur Auseinandersetzung vor allem mit
Zwingli hat ihn dann veranlasst, die «Katzenhaarigkeit» seines

diesbezüglichen Widerstrebens zu überwinden. Dementsprechend ist
ja dann auch gerade die Auseinandersetzung mit Zwingli auf dem

Marburger Gespräch vor sich gegangen, wobei immer vor Augen zu
halten ist, dass der schweizerische Reformator wegen seines kurzen
und jäh beendeten Lebens überhaupt noch nicht am Ende seiner

theologischen Entwicklung angekommen war und bei anderem Anlass

viel Tieferes über das Abendmahl ausgesagt hat als dazumal.
Luther selbst wäre viel lieber einfach bei der Tatsache geblieben,
dass «unter den Gestalten des gesegneten Brotes und Weines» uns
die Gegenwart des Christus verbürgt sei, ohne auf all die Nebenfragen

eintreten zu müssen, die über das Wie und Wann sich
verbreitern. Und eben die zentrale Sache hatte man noch in den ersten
christlichen Jahrhunderten besessen und geglaubt, so dass man der

später einsetzenden Reflexionen enthoben war.
Dass diese und andere Wandlungen im Verständnis des Heiligen

Mahles auch ihre Auswirkungen für die äussere Gestalt dieses

Sakramentes, seine Feier also, haben wird, das ist bereits in der
Diskussion um die «Messe der Zukunft» ersichtlich.

Der Kölner Seminarprofessor Theodor Schnitzler hat auf den
Münchener Eucharistischen Kongress hin eine kirchen- und
liturgiegeschichtliche Studie veröffentlicht (Verlag J.P. Bachern, Köln,
1960), die den Titel trägt:

«Eucharistie in der Geschichte»

In gründlicher, sehr anschaulicher Weise versteht es der
Verfasser, den über tausend Jahre alten Werdegang der lateinischen



— 181 —

Messe darzustellen, ausgehend von der urchristlichen Hausfeier des
Abendmahles bis hin zur grossen Reform und weitgehenden
Abschliessung des Prozesses unter Papst Pius V. Schnitzler bedauert
offensichtlich diese für Jahrhunderte fest fixierte Form der Feier,
die zugleich für andere, ebenso alte und oft dem Wesen der Sache
tiefer entsprechende Liturgien das Ende bedeutete. Einerleiheit, so
führt er aus, könne auch Armut an Ausdrucksfähigkeit bedeuten.
Er begrüsst es freudig, dass die Stagnation jetzt endlich
durchbrochen werde. Anhand der vorbildlichen Reform der Osterwoche-
Liturgie durch Papst Pius XII. hofft er, das bevorstehende 2.
vatikanische Konzil werde in liturgischer Hinsicht noch allerlei
Reformen bringen. Schnitzler wagt es anzudeuten, wie etwa eine
«Messe der Zukunft» aussehen möchte:

Klarere Ausgestaltung des ersten Hauptteiles der Messe (Messe
der Katechumenen) zu einem eigentlichen Wortgottesdienst durch
Mehrung der biblischen Lesungen, wobei erhofft wird, dass diese

in der Volkssprache vorgetragen werden dürfen. Andere gehen
mitunter noch weiter und erwarten, dass dieser Erstteil überhaupt in
den Muttersprachen gehalten würde. Nicht minder gross sind die
Wünsche betreffend der «Messe der Gläubigen», der eigentlichen
Mahlfeier. Schnitzler bedauert, dass in der Epoche eines Karl d. Gr.
«ein hochragender Turm abgebrochen» worden sei, als man
angefangen habe, die Einsetzungsworte Christi nicht mehr laut, sondern

still zu sprechen. Er weist auch darauf hin, dass noch nach der

Mystagogischen Katechese eines Bischofs von Cyrill (385) das

gesegnete Brot den Gläubigen beim Mahl auf die dargebotene Hand

gelegt worden ist, eine Übung, die mit dem Aufkommen der streng
materialistischen Wandlungslehre dann ausser Gebrauch kam.

Natürlich bleibt sich der Verfasser bewusst, dass es hier um Wünsche

geht. Dass diese und andere Erwartungen aber von vielen geteilt
werden und dass in der äusseren Gestaltung der Messfeier allerlei
in Fluss ist, das machen auch die «Richtlinien für die Feier des

Hlg. Messopfers» deutlich, die, aufgestellt von der Schweizerischen

Bischofskonferenz, im Druck erschienen sind (Schweizerische

Kirchenzeitung vom 12.Mai I960), von den mitunter recht
weitgehenden Wünschen ganz zu schweigen, die seit einiger Zeit in
Rom angemeldet werden.



— 182 —

Auch die für die ökumenischen Beziehungen und Gespräche
äusserst wichtige Frage über das Verhältnis zwischen

Schrift und Tradition

steht gegenwärtig in Erörterung. Das Konzil von Trient hatte
seinerzeit beschlossen (4. Sitzung), die Offenbarung der göttlichen
Wahrheit sei in den Heiligen Schriften und in ungeschriebenen
apostolischen Überlieferungen enthalten, ferner, es verdienten die
letzteren gleiche Verehrung wie die Bibel. Es geht zur Hauptsache
also um die Frage, ob es zur Erforschung und Festlegung der
verpflichtenden Glaubenswahrheiten zwei voneinander völlig
unabhängige Offenbarungsquellen gebe oder ob der mündlichen,
apostolischen Tradition mehr die Aufgabe zukomme, näher zu erklären,
was der Sache nach, wenn auch oft nur ansatzmässig, bereits in der
Schrift enthalten ist. Die Ergebnisse der Auslegungen tridentinischer
Beschlüsse gehen unter den Rom-katholischen Theologen mitunter
beträchtlich auseinander. Lennerz z.B. kommt zum Schluss, das

Tridentinum lehre in dieser Hinsicht eine reinliche Trennung und
bestimmte Selbständigkeit der beiden Glaubensquellen Schrift und
Tradition, so dass Glaubensaussagen dogmatisiert werden dürften,
die sich in der Schrift auch ansatzmässig nicht finden. (So z.B. bei
der Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens vom 1.

November 1950 kraft des sogenannten «Glaubenssinnes» der Kirche.)
Andere wiederum wie Geiselmann (fussend auf Abhandlungen

Joh.Ev. Kuhn) sind der Überzeugung, es sei der Heiligen Schrift als

dem eigentlichen Gegenstand der Glaubenserkenntnis die Tradition
als Auslegungs- und Erkenntnisprinzip zugeordnet. Mit andern
Worten, es sei die Schrift als Grundprinzip der Offenbarung zu
verstehen, die Tradition mündlicher Art mehr als ein erklärendes
Moment. Geiselmann deutet die Konzilslehre dahin, es müssten
sich Schrift und Tradition inhaltlich decken und darum dürfe der
Tradition nur eine auslegende Funktion zukommen, in keiner Weise
sei ihr eine substantielle, inhaltliche Ergänzung zuzusprechen.
Kuhn spricht in seinen Untersuchungen dies noch deutlicher aus,
wenn er sagt, es sei die Tradition nicht eine zweite Schatulle des

Glaubensschatzes, die andere Edelsteine enthalte, als was sich an
solchen bereits in der Schrift vorfinde.

Man vergegenwärtige sich für einen Augenblick, diese zentrale

Deutung und Stellung der Heiligen Schrift hätte dem kirchlichen



— 183 —

Bewusstsein der vorreformatorischen Zeit in aller Klarheit
vorgelegen - und man kann sich füglich fragen, ob es zu der so
tiefgehenden Trennung des kirchlichen Abendlandes gekommen wäre.
Stakenmeier geht darum in Heft I der «Catholica» (1900) den
Verhandlungen des Konzils zu Trient einlässlich nach. Er kommt zum
Schluss, es sei die Ansicht des Konzils gewesen, es gehe bei Schrift
und Tradition eigentlich um eine einzige Offenbarungsquelle. Noch
deutlicher lehnt Fries in seiner Abhandlung « Vom Formalprinzip des
Katholizismus» die sogenannte «Zweiquellentheorie» ab. Auch er
stützt sich dabei auf die Untersuchungen des schon erwähnten
Tübinger Theologen Ev. Kuhn, der die Tradition des Glaubensgutes
mehr als ein Ganzes der Offenbarung sieht, einem Strom vergleichbar,

in dem die Wasser nach ihren Quellen nicht zu teilen sind. Die
Heilige Schrift bekommt nach ihm ein ganz bestimmtes
Übergewicht gegenüber der Tradition, denn die Schrift allein vermöge
der Überlieferung «Halt und Zaum» zu geben. Allerdings
verschweigt Fries nicht die Ansicht, dass der Besitz der Schrift noch
keine Garantie ihrer rechten Auslegung biete, denn sie ist keineswegs

«durchsichtig und leicht verständlich», ist nicht selbst schon

Quelle ihres richtigen Verständnisses. Die Schrift ist nicht
unzureichend nach der inhaltlichen, wohl aber nach der formalen Seite
hin Zur rechten Auslegung bedarf es der kirchlichen Instanzen und
Autorität. Auch Congar hält die Tradition nicht für eine eigentliche
zweite Quelle der Offenbarungswahrheit, doch ist sie fähig, komplementär

die Wahrheit mitzuteilen.

Dass im Zusammenhang mit dem II. Vatikankonzil die nicht
minder wichtige Frage des Verhältnisses zwischen

Papst und Konzil

ebenfalls neu erörtert wird, versteht sich fast von selbst, besonders

im Hinblick auf ein wünschbares Unionskonzil späterer Zeit. Prof.

M.Smulders («Orientierung», Nr. 16 vom 31.August 1959) geht
diesem Problem sorgfältig nach. Er spricht die Ansicht aus: «Die

Gewalt der Bischöfe beruht nicht auf einer päpstlichen Delegation,
sie sind nicht nur seine Beauftragten ; ihre Gewalt beruht vielmehr

auf ihrem eigenen Recht als Nachfolger der Apostel und als

Mitglieder des Weltepiskopats» (S. 160). Er begründet diese Auffassung



— 184 —

durch den Hinweis, Christus habe «sowohl dem Kollegium der

Apostel als Ganzem wie Petrus im besonderen die Gewalt gegeben,

in seinem Namen die Gläubigen zu leiten und zu lehren». Er weist
aber auch hin auf die Festlegung des kirchlichen Gesetzbuches, das

in can. 218 § 1 sagt: «Der Papst von Rom hat die höchste und
volle Gewalt über die ganze Kirche» und in can. 228, § 1 zugleich
festhält: «Das allgemeine Konzil hat die höchste Gewalt über die

ganze Kirche» (S. 169). Zu diesem Widerspruch bemerkt J.C. Groots
in seiner Abhandlung «Diocesane Bisschop en Wereldkerk», die

Zustimmung des Gesamtepiskopats gehöre zu einer Glaubensentscheidung.

Doch hält der Genannte daran fest, dass der Papst über
dem Konzil stehe, dass er sich nicht an die Zustimmung der Bischöfe
gebunden fühlen muss, wiewohl er diese ordentlicherweise gerne
einholen werde. In der Regel sei es so: «Wenn der Papst als Haupt
und Oberhirt der Kirche die ganze Kirche im Glauben belehrt, ist
der Papst unfehlbar. Aber das Haupt kann nicht ohne Leib sein
und der Hirte nicht ohne Herde. Also auch nicht ein unfehlbarer
Entscheid ohne gläubige Annahme durch die ganze Kirche ...»
Tatsächlich macht sich heute in der Kirche von Rom das Bestreben
bemerkbar, das lange Zeit in der Praxis entwertete Bischofsamt
wieder aufzuwerten, selbständiger werden zu lassen, ein Anliegen,
das am nächsten Konzil zur Sprache kommen wird.

Die hier in Auswahl erwähnten theologischen Erörterungen
in der Kirche von Rom zeugen von einer grossen geistigen Freiheit
und Lebendigkeit, die, lange Zeit eher verhalten, jetzt in grosser
Offenheit in Erscheinung treten. Ob es sich einfach um die
freigegebene Möglichkeit der Aussprache handelt, ob die höchsten
Instanzen gewillt sind, manche der angemeldeten Wünsche
aufzugreifen und am kommenden Konzil zur Aussprache zu stellen, vor
allem aber, ob der geistigerweise lebendigste Teil des kontinentalen
Rom-Katholizismus mit seinen Anliegen die sehr harten Krusten
romanischen und vor allem latein-amerikanischen Kirchentums zu
durchstossen vermögen wird - dies und manch anderes steht noch in
der Zukunft geschrieben. Erfreulich und anerkennenswert bleibt
auf jeden Fall die geistig-theologische Regsamkeit inmitten der
Kirche von Rom, die sich gegenwärtig fast ungehindert äussern darf.

Zürich. Max Heinz


	Theologische Erörterungen in der Kirche von Rom

