
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 116 —

Kirchliche Chronik

2. Bericht des altkatholischen Beobachters über das Vatikanum IL

Es war bezeichnend, dass an der Feier des Jahrestages der Papstkrönung
Johannes' XXIII. am 4. November in der Sankt-Peters-Basilika in Rom die
Messe nach dem ambrosianischen Ritus von Kardinal Montini gefeiert wurde.
In seiner Ansprache betonte der Papst, wie sehr es ihn freue, dass innerhalb der
Gemeinschaft der römischen Kirche die Liturgie in so verschiedener Weise

gefeiert werden könne und lobte Karl Borromäus als Beispiel eines wahrhaften

Hirten. Damit traten zwei Bestrebungen des Papstes klar zutage :

einmal, dass Einheit nicht Uniformität bedeuten sollte, und zweitens, dass auf
dem Konzil das pastorale Element das Hauptgewicht haben sollte. Im
Einklang damit wurde während des Konzils die Messe nicht nur nach dem
römischen, sondern auch nach den verschiedenen orientalischen (unierten) Riten

gefeiert.
Dies wirkte sich fruchtbar aus auf die Besprechung des Schemas «De

sacra Liturgia», weil man dort bestrebt war, die römische Liturgie zu revidieren

im Lichte der Bibel und im Hinblick auf die Bedürfnisse unserer Zeit.
Gerade von der Seite der Unierten und der Missionsbischöfe wurde hier
manches kritische Wort gesprochen. Die Besprechung des Liturgieschemas
wurde am 13. November abgeschlossen und der betreffenden Kommission

zur Umarbeitung übergeben. Am gleichen Tag wurde der Papstbeschluss
bekanntgegeben, ab 8. Dezember den hl. Josef, Schutzpatron des Konzils,
in den Kanon der Messe aufzunehmen.

Am 14.November begann die Besprechung des Schemas «De fontibus
revelationis». Die von der theologischen Kommission unter Kardinal Otta-
viani ausgearbeitete Vorlage enthielt die nachfolgenden Kapitel:

I. De duplici fonte revelationis
II. De scripturae inspiratione, inerrantia et compositione litteraria

III. De vetere testamento
IV. De novo testamento
V. De sacra scriptura in ecclesia

Die Diskussion hat sich ausschliesslich mit dem ersten Kapitel beschäftigt.
Viele Redner erachteten es als eine ökumenische Notwendigkeit, dass die

Heilige Schrift als einzige Offenbarungsquelle definiert werden sollte, neben
welcher der Tradition sekundäre Bedeutung zukomme. Sie schlugen vor, das

Schema zurückzuweisen. Andere wollten das Schema umgearbeitet sehen, und
eine dritte Gruppe war für Annahme. Eine unklare Abstimmung ergab 1386
Voten für die Unterbrechung der Debatte, aber dies war weniger als die
Zweidrittelsmehrheit, die für einen Beschluss notwendig war. Am 25. November



— 117 —

gab der Papst bekannt, dass eine neue Kommission gebildet werden sollte mit
der Aufgabe, ein neues Schema (mit einem neuen Titel) «De divina revela-
tione» auszuarbeiten. Die Kardinäle Ottaviani und Bea wurden zu Präsidenten

ernannt, die Mitglieder wurden zusammengesetzt aus der Theologischen
Kommission und dem Sekretariat für die Einheit der Christen.

Das Schema «De instrumentis communicationis socialis» gab zu keiner
tiefergreifenden Diskussion Anlass. Nur sei hervorgehoben, dass der Wunsch
geäussert wurde, gerade auf diesem Gebiet mit den anderen Mitchristen
zusammenzuarbeiten. Am 27. November wurde das Schema Decreti «de ecclesiae

unitate» zur Diskussion gestellt. Dieses Schema war von der Kommission
für die orientalischen Kirchen unter dem Präsidium von Kardinal Cicognani
ausgearbeitet worden. Diese Herkunft erklärte einigermassen den irreführenden

Titel ; denn dieses Schema befasste sich ausschliesslich mit den orthodoxen

Kirchen. Das Schema spricht zuerst von der gegebenen Einheit der
Kirche, die unter der Leitung des Nachfolgers Petri verwirklicht werden soll.
Dann zählt es die gegebenen Möglichkeiten auf: media supernaturalia (Gebet
und Liebe), media theologica (Studium, namentlich der Patres), media
liturgica (Handhabung der orientalischen Riten), media canonica seu disci-
plinaria (eigenes Kirchenrecht der Orthodoxen), media psychologica (brüderliche

Gesinnung), media practica (Ostkirchentage, Studentenaustausch usw.).
Das Schema war bewusst praktisch gehalten und vermied theologische

Streitpunkte. Es wurde durchaus freundlich entgegengenommen, wenn auch

von Seiten der Unierten betont wurde: es gebe wohl Gemeinschaft mit Rom,
aber keine Gemeinschaft unter Rom. Rom könne nicht Richter sein über die
orientalischen Liturgien, die zum Teil älter und ehrwürdiger seien als die
römische. Einigung mit Rom sei nicht Rückkehr zu Rom. Das Schema soll mit
den Schemata «De ecclesia» und «De cecumenismo» zusammengearbeitet
und dann dem Konzil wieder vorgelegt werden.

Die Abstimmung fand am 1. Dezember statt, und am gleichen Tag fing
die Behandlung des Schemas «De ecclesia» an. Kardinal Ottaviani, Präsident
der Theologischen Kommission, hatte vorgeschlagen, zuerst das (kurze)
Schema «De beata Maria Virgine, Matre Dei etMatre hominum» zur Diskussion

zu stellen, aber der Vorschlag drang nicht durch, u. a. mit der Begründung,
dass über Maria nur recht gesprochen werden könne im Zusammenhang mit
der Kirche.

In seinen einführenden Worten hatte Ottaviani schon prophezeit, dass

man das Schema « De ecclesia» zu juristisch, zu wenig biblisch, zu wenig
pastoral und zu wenig ökumenisch erachten würde, und er bekam recht. Das
Schema hat die nachfolgende Einteilung:

I. De Ecclesiae militantis natura
H. De membris Ecclesiae militantis eiusdemque necessitate ad salutem

III. De episcopatu ut supremo gradu Sacramenti Ordinis et de Sacer-

dotio



— 118 —

IV. De episcopis residentialibus
V. De statibus evangelicae acquirendae perfectionis

VI. De laicis

VII. De Ecclesiae magisterio
Vili. De auctoritate et oboedientia in Ecclesia

IX. De relationibus inter Ecclesiam et Statum
X. De necessitate Ecclesiae annuntiandi Evangelium omnibus genti-

bus et ubique terrarum
XI. De oecumenismo

Wenn auch die Besprechung des Schemas sich noch im Anfangsstadium
befindet, wurden doch schon viele kritische Worte gesprochen. Namentlich die
biblische Begründung des Schemas wurde als ungenügend empfunden. Das

«Mysterium-sein» der Kirche sei ausser acht gelassen und es werde zu
oberflächlich von der Kirche als Leib Christi geredet. Speziell die Identifizierung
von Romkirche und Corpus Christi mysticum müsse abgewiesen werden.

Man empfand im Schema einen peinlichen «triumphalismus clericalis»
und widersetzte sich einer Aufteilung der Kirche in «praepositi» und «sub-
diti». Dagegen forderte man eine Umschreibung der Kirche als «Volk Gottes»,
als «Gemeinschaft der Armen» (Lercaro) oder «um die Eucharistie versammelte

Gemeinde» (Unierte). Sowohl das Kapitel über die Laien wie das

Kapitel über die Bischöfe erachtete man als ungenügend und das Verhältnis von
Kirche und Staat wurde von den Missionsbischöfen grundsätzlich anders

gesehen als von den Befürwortern des Schemas.

Während dieser Verhandlungen wurden Berichte bekannt über die
Krankheit des Papstes. Obschon der Papst das Konzil am 7. Dezember
besuchte und die letzte Sitzung am 8.Dezember persönlich schloss, lag doch
ein Schatten über dem Konzilsabschluss. Er wurde peinlich klar, wie viel

von der Persönlichkeit des Papstes abhängig war.
Die neue Sitzung des Konzils war nach langem Zögern auf den 8. September

1963 festgelegt worden. Die Reihe der Geschäfte wurde von 70 auf 20
Punkte reduziert, so dass jetzt die folgenden Themen zur Beratung stehen :

1. die Offenbarung (in Vorbereitung)
2. die Kirche (liegt vor)
3. die Gottesmutter (liegt vor)
4. das depositum fidei (liegt vor)
5. die Sittenlehre (liegt vor)
6. Keuschheit, Ehe, Familie und Jungfräulichkeit
7. die soziale Ordnung und die Völkergemeinschaft (liegt vor)
8. die orientalischen Kirchen
9. Klerus

10. Episkopat
11. die Orden
12. die Laien



— 119 —

13. Ehe

14. Liturgie (liegt vor)
15. Seelsorge
16. Seminare und Priesternachwuchs

17. Unterricht und akademische Studien
18. die Missionen

19. die Kommunikationsmittel (liegt vor)
20. die Förderung der Einheit der Christen (Gebet für die Einheit,

Wort Gottes, Religionsfreiheit, katholischer Ökumenismus)

Es wurde eine Kommission ernannt, die weitgehende Vollmachten erhalten
hat, zur Koordinierung der Arbeit der Konzilskommissionen. Es wurde in
Rom positiv gewertet, dass in dieser Weise ein Konzilsorgan und nicht die
römische Kurie einen entscheidenden Einfluss auf die Weiterführung des
Konzils erhalten hatte. Der Vorsitz dieser Kommission ist dem Kardinal-
Staatssekretär übertragen (Cicognani). Sobald die einzelnen Schemen
fertiggestellt sind und vom Papst die allgemeine Approbation erhalten haben,
werden sie an die Bischöfe mit der Bitte versendet, sie zu prüfen und nach
einem bestimmten Zeitraum an das Generalsekretariat des Konzils ihre
Stellungnahme einzuschicken.

Der Ertrag der ersten Konzilssitzung.
Der offizielle Ertrag der ersten Session liegt vor in der Konstitution « De

sacra liturgia», von der das Proömium und das erste Kapitel mit grossem Mehr
von den Konzilsvätern angenommen wurden. Die Aufnahme des hl. Josef in
den Kanon der Heiligen Messe war kein Beschluss des Konzils.

Wer aus diesen Tatsachen folgern würde, dass die erste Session des Konzils

eine unfruchtbare gewesen sei, würde sich täuschen. Ein Kardinal hat
die Bedeutung des Konzils mit dem Begriff «Dialog» zu umschreiben
versucht: die Kirche ist im Dialog mit sich selbst, mit den Andersgläubigen und
mit der Welt. Keiner wird sagen, dass die erste Session dieser Umschreibung
entsprochen hat; aber dass das Konzil weitgehend im Zeichen des Dialogs
gestanden hat, ist sicher zutreffend. Wenn dies auch ein Dialog ad intra
gewesen ist, so schuf dieses Gespräch doch bestimmte Möglichkeiten für ein
Gespräch nach aussen.

In dieser Beziehung war die Debatte über die Offenbarungsquellen von
höchster Bedeutung, denn wenn die Suf fizienz der Heiligen Schrift vom Konzil

angenommen wird, ist hier eine Grundlage vorhanden für ein Gespräch
mit den anderen Kirchen. Dieses Gespräch wurde versinnbildlicht durch die
Anwesenheit der Beobachter. Es war für die observatores herzerfreuend zu
sehen, wie sie als ein Teil des Konzils angesehen und behandelt wurden und
dadurch diesen inneren Dialog der Romkirche miterleben konnten.

Es lässt sich noch nicht sagen, unter welchem Namen dieses Konzil in
die Kirchengeschichte eingehen wird. Vorläufig ist der springende Punkt die

Anwesenheit der Beobachter, und man kann sagen, dass mit diesem Schritt



— 120 —

die römische Kirche das Zeitalter der Gegenreformation abgeschlossen hat
und in eine neue Epoche eingetreten ist. Nach der Anwesenheit der
römischkatholischen Beobachter in Neu-Delhi wurde hier ein wichtiger Schritt
vorwärts getan bezüglich des Wachstums des Bewusstseins der ökumenischen

Verantwortung der römischen Kirche. Es war bezeichnend, dass in der

Behandlung jeder Vorlage des Konzils diese ökumenische Perspektive vorhanden

war. Sie fehlte namentlich nicht in der Diskussion über die liturgische
Erneuerung, in der nicht nur dem reformatorischen Anliegen Rechnung
getragen wurde, sondern die liturgischen Errungenschaften der altkatholischen
Bewegung zur Anerkennung kamen.

Ob die Zeit reif ist für eine autoritative Aussage über die Fragenkomplexe

: Papst - Episkopat - Kirche, Lehramt - Hl. Schrift - Tradition, Kirche
- Staat - Gesellschaft, lässt sich fragen. Die erste Session des Konzils hat
deutlich gezeigt, dass die durch Herkunft, Umgebung, Arbeitsbereich und

Ausbildung bedingten Unterschiede zwischen den Konzilsvätern gross sind,
und - was wichtiger ist - wie sehr die Theologie durch die Neuorientierung
im Fluss ist.

Die Krankheit des Papstes verhinderte eine Abschiedsaudienz der
Beobachter. Beim Empfang der Beobachter durch den Kardinal-Staatssekretär
am 8. Dezember dankte Dr. Lukas Vischer, der Vertreter des Weltkirchenrates,

in ihrem Namen für das herzliche Entgegenkommen und die freundliche
Aufnahme. Er erwähnte die gewaltige Aufgabe, die bevorsteht und sagte zu,
dass die Beobachter auch in den kommenden Monaten das Konzil in Studium
und Gebet begleiten würden, damit wir einander immer mehr begegnen würden

in der Einheit, welche Christus selber ist.

Utrecht P.J.Maan

41. Synode der altkatholischen Kirche in Deutschland. Diese tagte
vom 18. bis 20. März 1963 in Mannheim. Sie befasste sich mit Fragen der
Inneren und Äusseren Mission, beschloss die fakultative Einführung der
Laienkommunion unter beiden Gestalten in Form der Intinktion sowie die

alljährliche Erhebung eines Fastenopfers ab 1964. Sie stimmte auch einer
vorgelegten neuen Besoldungs- und Sozialordnung für die Geistlichen des

gesamten Bistums zu x).

Polnisch-Nationale Katholische Kirche der USA nimmt Stellung
zur Frage der Einheit. Auf einer zweitägigen Zusammenkunft in Scranton
(Pa.) befürwortete der Rat der polnisch-altkatholischen Kirche in den
Vereinigten Staaten die Wiederherstellung der christlichen Einheit unter allen
Kirchen auf der Grundlage der apostolischen Glaubensprinzipien der ersten
vier Jahrhunderte 2).

») Altkatholische Kirchenzeitung April 1963; AKID vom 22. 3. 1963;
öpd. vom 6. 4. 1963.

2) Öpd. vom 22. 3. 1963.



— 121 —

Unions-Plan für die Vereinigung der anglikanischen und
methodistischen Kirchen in England. Am 26. Februar 1963 wurden der
Öffentlichkeit die Ergebnisse von gemeinsamen, über 6 y2 Jahre zurückreichenden
offiziellen Gesprächen und Studien in Form eines Berichtes vorgelegt, den
die hierfür eingesetzte 20gliedrige Kommission - es gehörten ihr 12 Anglikaner

und 8 Methodisten an - zur Frage der Vereinigung der anglikanischen
und methodistischen Kirche von England ausgearbeitet hatte, wobei
allerdings insofern eine Inkongruenz besteht, als die anglikanischen Gesprächspartner

nur die eigentliche «Kirche von England», d.h. die Provinzen von
Canterbury und York, nicht aber jene von Wales und Schottland, repräsentieren,

während die in diesem Bericht zu Worte kommende «Methodistenkirche

in Grossbritannien» auch diese Gebiete umfasst, so dass für Wales
und Schottland die dortigen Anglikaner zu dieser Frage noch gesondert
Stellung zu beziehen haben, sofern sie ebenfalls an dieser Vereinigung
interessiert sind.

Die Kommission, die in ihrem Bericht den Zusammenschluss der beiden

genannten Kirchen befürwortet - wobei allerdings 4 der 8 methodistischen
Vertreter gleichzeitig einen Minderheitsbericht veröffentlichten, weil sie

den andern zu radikal fanden -, ist sich darüber einig, dass die vorgeschlagene
Kirchenunion sorgfältiger Vorbereitung bedarf, welche sich unter Umständen

über mehrere Jahrzehnte erstrecken kann und in deren Verlauf die
Partner nach den eingehenden Vorschlägen der theologischen Kommission
zu voller kirchlicher Gemeinschaft gelangen, ohne die wesentlichen Merkmale

ihres kirchlichen Lebens aufzugeben. Es ist verständlich, dass dieser

Bericht sich ausschliesslich nur mit den für diese erste Phase der Vorbereitung

als notwendig erachteten Massnahmen befasst und deren Ziel, nämlich
die organische Verschmelzung der beiden Kirchen, die dann ohne Zweifel
auch ihrerseits noch allerhand Probleme aufwerten dürfte, nur anvisierend
erwähnt.

Wie bei allen bisherigen derartigen Unionsplänen ist auch hier der
heikelste Punkt die Frage, wie die sogenannte «Integration» der geistlichen
Ämter beider Kirchen zu vollziehen sei. Vorgeschlagen wird hier ein

Versöhnungsgottesdienst, in dem diese Integration durch die Übernahme des

historischen Episkopates und der bischöflichen Ordination der Pfarrer durch
die Methodistenkirche zu erfolgen hätte und der das allmähliche Zusammenwachsen

der beiden Kirchen durch möglichst umfassende Zusammenarbeit
und gemeinsame Beratungen einleiten würde. Umgekehrt würden aber

auch die anglikanischen Amtsträger durch akkreditierte Vertreter der
Methodistenkirche offiziell in diese aufgenommen und dadurch ermächtigt, in ihr
das Abendmahl zu empfangen und ihr Amt auszuüben. Im Mittelpunkt
eines ersten Gottesdienstes soll die Verlesung einer « Declaration of Intention»
stehen, also einer kurzen Erklärung, die sich zu dem Ziel der Einheit
bekennt. Die Aufnahme der Methodistengemeinden und Pfarrer in die Kirche



— 122 —

von England mit der anschliessenden Aufnahme der Bischöfe und anderen

Glieder der Kirche von England in die Methodistenkirche soll während eines

zweiten längeren Gottesdienstes erfolgen. Auch dieser soll, wie der erste,
gemeinsam von einem Bischof der Kirche von England und einem von der
Methodistenkirche ernannten Pfarrer geleitet werden. Der Bericht nimmt
an, dass von diesem Augenblick an beide Kirchen volle Gemeinschaft (full
communion) pflegen und ihre gesamte Tätigkeit so eng aufeinander
abstimmen, wie dies vor der Verwirklichung der vollen Union möglich ist.

Sobald wie möglich nach dem Versöhnungsgottesdienst sollen nach den

Vorschlägen der Kommission auch die ersten methodistischen Pfarrer zu
Bischöfen geweiht werden. Diese werden anschliessend, von anderen Pfarrern
assistiert, die Pfarrer der Methodistenkirche ordinieren. Zur Vereinheitlichung

der Ordinationsgottesdienste empfiehlt die Kommission beiden
Kirchen die gemeinsame Überprüfung ihrer Ordinationsformeln. Er betont,
dass damit nicht nur die Einheit der beiden Kirchen gefördert, sondern
auch ein Anlass zu Misstrauen und Kritik entfernt würde.

Der Bericht geht von der Voraussetzung aus, dass die vereinigte Kirche
in einem späteren Stadium imstande sein werde, ihre Lehre, Kirchendisziplin

und Gottesdienstformen frei zu bestimmen, ihre Amtsträger selbst
einzusetzen und Streitfälle durch ihre eigenen Gerichte regeln zu lassen,

«mit demselben Mass an Freiheit von staatlicher Gewalt, das gegenwärtig
die Kirche von Schottland geniesst». Der Bericht vermerkt, dass dies «eine

radikale Revision und die Aufhebung der Parlamentsakte bedingt, durch die

die Kirche von England gegenwärtig regiert wird».
Der erwähnte Minderheitsbericht von 4 methodistischen Kommissionsmitgliedern

richtet sich hauptsächlich gegen die Anerkennung der
anglikanischen Lehre vom historischen Episkopat.

Um diesen Bericht, der im Mai bereits den Provinzialsynoden von
Canterbury und York vorgelegt wurde und im Juli auch in der Methodistenkonferenz

erörtert werden wird, ist vom ersten Augenblick an sowohl in der
kirchlichen wie weltlichen Presse eine rege Kontroverse entstanden, die nur
das grosse Interesse widerspiegelt, das die englische Öffentlichkeit dieser

Frage von historischer Tragweite durchwegs entgegenbringtx).

6 amerikanische Kirchen im Gespräch über ihreVereinigung. Vom

19. bis 21. März 1963 fand in Oberlin (Ohio) eine «Consultation on Church
Union» statt, an der insgesamt 54 Delegierte als Vertreter der Methodistenkirche,

der Protestantisch-Bischöflichen Kirche, der Vereinigten
Presbyterianischen Kirche, der Vereinigten Kirche Christi, der Evangelischen
Vereinigten Brüderkirche und des Internationalen Konvents christlicher Kirchen
(Disciples of Christ) teilnehmen. An einer früheren ähnlichen Beratung vom

l) Church Times vom L, 8., 15., 22. und 29. März, 19. April, 10. und 17. Mai
1963; öpd. vom 1. und 8. März 1963; Living Church vom 10. März 1963.



— 123 —

April 1962 waren die letzteren beiden Kirchen noch nicht dabei. Bemerkenswert

ist, dass an der jüngsten Tagung aus dem Stadium rein theologischer
Gespräche zu eigentlichen Unionsberatungen übergegangen wurde, wobei
die Delegierten beschlossen, ihre Kirchen um die prinzipielle Vollmacht zur
Ausarbeitung eines Unionsplanes zu ersuchen, «falls und sobald die Konsultation

die Inangriffnahme einer solchen Arbeit für angemessen hält».
Der veröffentlichte Schlussbericht dieser Tagung stellt fest, dass die

Verhandlungen «einen weitgehenden Konsensus in der entscheidenden
Frage um die Autorität der Kirche ergeben» hätten und die Vertreter aller
beteiligten 6 Kirchen auf dieser Grundlage bereit seien, sich mit den Fragen
auseinanderzusetzen, welche für die kirchlichen Spaltungen verantwortlich
seien. Als derartige Hauptfragen wurden folgende drei Problemkreise
besonders hervorgehoben: a) Platz und-Autorität der ordinierten Geistlichkeit,

eingeschlossen der historische Episkopat in einer vereinigten Kirche;
b) Glaubensbekenntnisse und liturgische Praxis innerhalb der lebendigen
Tradition der Kirche und in ihrer Beziehung zur Heiligen Schrift, die wir
als zentrale und einzige Autorität unter Jesus Christus anerkennen; c) die
Lehre von den Sakramenten.

Die bisherigen Verhandlungen lassen vermuten, dass der sogenannte
«Blake-Pike-Plan», der vor einigen Jahren1) den Anstoss zu solchen

Beratungen gab, im Laufe der Zeit auch in den USA eine Vereinigte Kirche
entstehen lassen werde, die nach dem Willen ihrer Befürworter «wahrhaft
katholisch, wahrhaft reformiert und wahrhaft evangelisch» zu sein hätte.

Jedenfalls erklärten schon jetzt die an den Verhandlungen beteiligten Kirchen
der Methodisten und der Vereinigten Evangelischen Brüder, zwischen ihnen
beständen keine unüberwindlichen Schranken zu einer vollen Vereinigung,
welche unverzüglich anzustreben sei und möglichweise bereits 1968

vollzogen werden könne. Entsprechende Kommissionen zur Ausarbeitung des

Unionsplanes wurden eingesetzt2).

Plan für eine «Vereinigende Kirche in Australien». Mit einem

90seitigen Bericht legt ein Ausschuss von 21 Vertretern der presbyterianischen,

methodistischen und kongregationalistischen Kirchen Australiens
das Ergebnis seiner fünfjährigen Beratungen vor und empfiehlt darin den

Zusammenschluss dieser 3 Kirchen zu einer «Vereinigenden (uniting) Kirche
in Australien», welche rund 2 Millionen Gläubige umfassen würde. Ferner
wird u. a. die Einführung des Bischofsamtes sowie der Abschluss eines
Konkordates mit der Kirche von Südindien, die ebenfalls Bischöfe hat,
vorgeschlagen. Dieses Konkordat würde nach Auffassung der Kommission über
die blosse Zusammenarbeit zweier getrennter Kirchen hinausreichen, jedoch
nicht bis zum direkten Zusammenschluss beider Kirchen gehen. Das Kon-

1) Vgl. IKZ 1961, Heft 1, S. 58 f., IKZ 1962, Heft 1, S. 60.

2) öpd. vom 22. 2. 1963, 29. 3. 1963; Living Church vom 7. 4. 1963.



— 124 —

kordat würde die angestrebte Einheit mit den rund 3,7 Millionen Gliedern
der Kirche von England in Australien auch nicht verzögern, sondern sollte
diese vielmehr beschleunigen. Denn es wird die Hoffnung zum Ausdruck
gebracht, die geplante Annäherung an die Kirche von Südindien möchte von den

Anglikanern in Australien als Einheitswunsch verstanden und sie selber zu
einer Entscheidung über die Einheit mit der geplanten «Vereinigenden Kirche

in Australien» geführt werden 1).

Auch Wales soll eine «Vereinigte Kirche» erhalten. Das ist das Ziel
eines Planes, den vier grössere Freikirchen in Wales - Baptisten, Methodisten,

Kongregationalisten und Presbyterianer - nach vierjährigen
Verhandlungen kürzlich als Diskussionsbasis für das weitere Vorgehen
veröffentlichten. Im Bericht wird die Hoffnung ausgesprochen, eine solche zu
schaffende Vereinigte Kirche möchte als Werkzeug einer noch weitergehenden

Kirchenunion dienen. In der Tat hat der Erzbischof von Wales im

vergangenen September verlauten lassen, die Bildung einer vereinigten
Freikirche von Wales würde weitgehend den Weg für eine spätere Vereinigung
zwischen Anglikanern und Freikirchen ebnen 2).

Unionsplan für Westpakistan. Nachdem im vergangenen Januar die

(anglikanischen) Diözesen der Kirche von Indien, Pakistan, Burma undCeylon
anlässlich der Session ihres «General Council», das alle 3 Jahre zusammentritt,

die notwendige Zweidrittelsmehrheit nicht aufbrachten, die es den

Anglikanern in Nordindien und Pakistan ermöglicht hätte, der geplanten
Vereinigten Kirche in diesem Gebiete sich anzuschliessen, haben sich nun
die Diözesen von Lahore und Karachi, die ganz Westpakistan umfassen,
entschlossen, die vom erwähnten «General Council» den drei pakistanischen
Diözesen gewährte Erlaubnis zu benützen und für ihren Teil selbständig an
der geplanten Union weiter mitzuarbeiten. Ihre allfällige Eingliederung in
die geplante Vereinigte Kirche bedürfte dann allerdings trotzdem noch der
erforderlichen mehrheitlichen Zustimmung aller andern anglikanischen
Diözesen von Indien, Pakistan, Burma und Ceylon sowie auch der Genehmigung

durch das 1966 wieder zusammentretende General Council. Die rund
80 000 Anglikaner in Westpakistan, dessen Bevölkerung etwa 35 Millionen
umfasst, würden durch ihren Zusammenschluss mit der bedeutend
zahlreicheren Vereinigten Presbyterianischen, der Methodistisch-Bischöflichen
und der Vereinigten Kirche (mit presbyterianischem Gepräge) in
Nordindien und Pakistan das Risiko eingehen, die volle kirchliche Gemeinschaft
mit den andern anglikanischen Provinzen der Welt preiszugeben 3).

Neuer Unionsplan für Südindien. Die Kirche von Südindien und
fünf lutherische Kirchen in diesem Gebiet sind in Madras übereingekommen,

») Öpd. vom 29. 3. 1963; Church Times vom 22. 2. 1963 und 5. 4. 1963.
2) Church Times vom 15. 3. 1963.
3) Church Times vom 3. 5. 1963.



— 12ö —

den Zusammenschluss der beteiligten Kirchen zu einer «Vereinigten Kirche
von Südindien» vorzubereiten. Nach den Beschlüssen der zwischenkirchlichen

Kommission soll die Leitung der geplanten Unionskirche einem
einzigen Gremium, das als Versammlung, Rat oder Konvent zu bezeichnen
wäre, anvertraut werden. Die Kirche soll in vier oder mehr Synoden
aufgeteilt werden, die für die verschiedenen Sprachgebiete Südindiens
repräsentativ sind. Ausserdem ernannte die Kommission einen Ausschuss, der
die Verfassungsbestimmungen zur Frage des Episkopats ausarbeiten und
der Kommission bei ihrer nächsten Tagung im November Bericht über die
Ergebnisse seiner Arbeit vorlegen soll. Ein im Vorjahr redigiertes «Statement

of Faith» - eine Art Bekenntnisformel für die vorgeschlagene Unionskirche

- wird zurzeit von den Unionspartnern geprüft.
Während in der Kirche von Südindien seit 1947 Anglikaner, Methodisten,

Presbyterianer, Reformierte und Kongregationalisten vereinigt sind,
würden sich derselben durch die geplante Union nun noch folgende lutherische

Kirchen anschliessen: die Evangelisch-Lutherische Tamulenkirche,
die Indische Evangelisch-Lutherische Kirche, die Evangelisch-Lutherische
Andhra-Kirche und die Lutherische Arcot-Kirche l).

Der afrikanische Kontinent auch kirchlich in Bewegung Zu diesem
Eindruck gelangt der aufmerksame Beobachter, wenn er die verschiedenen

Vorgänge im afrikanisch-kirchlichen Bereich zur Kenntnis nimmt, von
denen hier nur die paar wichtigsten kurz erwähnt seien:

a) Gründung einer ständigen «Allafrikanischen Kirchen-Konferenz». Die
vom 20. bis 30. April 1963 in Kampala (Uganda) versammelten 350
Delegierten verschiedener Kirchen aus 42 afrikanischen Ländern fassten den

Beschluss, sich zu einer Art panafrikanischem Kirchenbund zusammen-
zuschliessen. Erstmals erhalten so die anglikanischen, orthodoxen und
protestantischen Kirchen Afrikas eine den ganzen Kontinent umfassende

Organisation, die als «eine Gemeinschaft für Beratung und praktische
Zusammenarbeit» auf den Gebieten der Evangelisation, wissenschaftlichen

Arbeit, Studien, Ausbildung und Einsetzung der kirchlichen Kräfte
gedacht ist. Sie ist die Frucht fünfjähriger Vorarbeiten. - Der ersten
allafrikanischen Kirchen-Konferenz wohnten ausser dem Generalsekretär des

Weltkirchenrates, Dr. W.A. Visser't Hooft (Genf), und zahlreichen
geladenen Gästen und Beobachtern aus Europa, Asien und Nordamerika auch
fünf offizielle Beobachter des Vatikans bei 2).

b) Die anglikanische Kirche in Westafrika wird selbständig. Nach 120

Jahren gänzlicher und dann teilweiser Abhängigkeit von der englischen
Mutterkirche hat die anglikanische Kirche in Westafrika, die schon seit

1951 eine eigene anglikanische Kirchenprovinz bildete, ihre völlige Unab-

x) Öpd. vom 22. 2. 1963; Church Times vom 1. 3. 1963.

2) Church Times vom 5. 4. 1963 und 3. 5. 1963.



— 126 —

hängigkeit erlangt. In den vergangenen 5 Jahren war sie in allen praktischen
Entscheidungen bereits selbständig, hatte jedoch für wichtige Angelegenheiten

immer noch die Zustimmung des Erzbischofs von Canterbury
einzuholen. Nun ist auch diese letzte Bindung dahingefallen *).

c) Anglikanische Liturgie für ganz Afrika Der Erzbischof von Uganda,
the Most Rev. Leslie Brown, der schon bei der Schaffung der Abendmahlsliturgie

der südindischen Kirche massgeblich beteiligt war, hat ein Formular
für die anglikanische Abendmahlsliturgie fertiggestellt und im Entwurf
allen afrikanischen Bischöfen zur Vernehmlassung zugestellt. Eine erste

gemeinsame Besprechung hat unmittelbar im Anschluss an die erste
allafrikanische Kirchenkonferenz stattgefunden. FallsdasFormular gutgeheissen
wird, könnte das bedeuten, dass es für ganz Afrika Verwendung finden
wird 2).

d) Kirchliche Union in Nigeria bis igóffì Dies ist das Ziel, das sich die

vom 27. bis 29. März 1963 in Lagos versammelten Delegierten der
anglikanischen, methodistischen und presbyterianischen Kirche in Nigeria
gesteckt haben. Zu dessen Erreichung soll nun zunächst der bereinigte Unionsplan

gedruckt und allen Beteiligten zur Prüfung zugestellt werden. Bis Juli
1964 sollen alle drei Kirchen dazu endgültig Stellung nehmen. Sofern
Zustimmung erfolgt, soll jede Kirche unverzüglich ihre Nominationen für die
Bischofswahl einreichen und gleichzeitig zehn Bevollmächtigte für das

Wahlkollegium ernennen, das dann die Wahl der künftigen Diözesan-
Bischöfe vorzunehmen hätte 3).

e) Unionsverhandlungen zwischen Anglikanern und Methodisten in
Südafrika. Verhandlungen mit dem Ziel des Zusammenschlusses der Kirche
der Südafrikanischen Provinz (anglikanisch) und der Methodistenkirche von
Südafrika sind in Kapstadt in die Wege geleitet worden, wie eine von
Erzbischof J. de Blank von Kapstadt und Pfr. D. J. Dugmore, Präsident der
südafrikanischen Methodistenkonferenz, gemeinsam erlassenen Erklärung
besagt. Den anlaufenden Unionsverhandlungen gingen iSmonatige
ökumenische Gespräche zwischen Vertretern beider Kirchen voraus 4). -hf-

1) Church Times vom 22. 3. 1963.
2) Church Times vom 8. 3. 1963.
») Church Times vom 11. 5. 1963.
4) Öpd. vom 8. 3. 1963; Church Times vom 15. 3. 1963.


	Kirchliche Chronik

