
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Zu J.H. Newmans patristischen Studien

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 105 —

Zu J. H. Newmans patristischen Studien

Vorbemerkung: Am Beginn meines Oxfordaufenthaltes (1955)
hatte ich eine Arbeit in Angriff genommen, die die «Patristic Studies
in the Oxford Movement» untersuchen sollte. Obwohl ich dieses
Thema dann fallen liess, um mich einer orientalistischen Arbeit
zuzuwenden, die unter dem Titel «Studies in the Ethiopie Anaphoras»
1961 bei der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin
erschienen ist, dürfte das « Fragment » meines ersten Themas von einigem
Interesse sein, da es sich mit der Stellung Newmans zum Problem der
in der patristischenWelt niedergelegten Tradition beschäftigt.

Ich will hier nicht unterlassen, dankbar des Lady Margaret
Professor of Divinity, Ganon Dr.F. L. Cross (Christ Church, Oxford), zu
gedenken, der sowohl bei der abgebrochenen ersten Arbeit als auch
bei der vollendeten zweiten das akademische Amt eines Supervisors
versah.

I. Newmans "Lectures on the Prophetical Office of the
Church" und "Lectures on the Doctrine of Justification"

Die beiden Werke Newmans1) liegen zeitlich eng beieinander, da
sich die «Lectures on the Doctrine of Justification» an die über das

«Prophetical Office of the Church» anschlössen. Zunächst sollen die
letzteren einer Betrachtung unterzogen werden, da sie für die Frage
des patristischen Einflusses auf Newman wichtig sind. Hier wurde
Newman mit dem breiten Strom der Väterüberlieferung zusammengeführt,

wobei er die zwingende Notwendigkeit einer Antwort seinerseits

fühlte. Er fand sie in dem Canon des Vinzenz von Lerin (Commonitorium

cap. II) : Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est2). Allerdings findet sich bei Newman eine

Vertauschung der beiden ersten Glieder, wenn er in der Lecture II (p. 63)

von «always, everj'where, and by all» spricht. Nachher bringt er aber
wiederum die Reihenfolge, die Vinzenz selbst eingehalten hat : «Catholicity»,

«Antiquity», «Consent of the Fathers»3). Die «Antiquity»

') John Henry Newman, Lectures on the Prophetical Office of the
Church, viewed relatively to Romanism and Popular Protestantism, London
1837 ; dsl., Lectures on the Doctrine of Justification, Third Edition, London,
Oxford and Cambridge 1874.

*)P.63.
3) Wobei hier unorörtert bleibt, inwiefern Newmans «Catholicity» ohne

weiteres mit dem «ubique» des Vinzenz gleichgesetzt werden kann.



— 106 —

wird für Newman zum grossen Leitsatz, der ihm in seinen Gedanken
immer vor Augen steht. Ein sehr eindruckvolles Beispiel für seine

Hochschätzung der «Antiquity» ist p. 160 s. gegeben, wo er sich mit
den Kollisionsmöglichkeiten auseinandersetzt ; dort stellt er folgende
Prinzipien auf:
1. «Scripture», «Antiquity» und «Catholicity» können einander nicht

(«really») widersprechen.
2. Wenn der «Moral Sense (Reason)» der Schrift widerspricht, muss

man der Schrift folgen.
3. Wenn der «Sense of Scripture interpreted by Reason» der

«Interpretation of Catholic Antiquity» widerspricht, muss man der
«Catholic Antiquity» folgen.

4. Wenn die «Praxis of the present Church» in wichtigen Belangen
der «Antiquity» widerspricht, muss man der «Antiquity» folgen;
wenn dieser Widerspruch nur in unwichtigen Belangen besteht,
muss man der «present Church» folgen.

5. Wenn die «present Church» der «private opinion» widerspricht,
muss man der «present Church» folgen.

6. Wenn trotz dieser Regeln Zweifel bestehen bleiben («Antiquity
being silent»), muss man jede Verwirrung und Unruhe («disturbance»)

vermeiden.
So wie er sich nun bemüht, der «Antiquity» zu folgen, sieht er

andrerseits die Vernachlässigung der «Antiquity» in der römischen
Kirche. In den Dekreten des Konzils von Trient sieht er - unter
Beachtung des Prinzips der «Antiquity» - «a new Creed»1); die

Bestimmungen dieses Konzils sind «ruins and perversions of the Primitive
Tradition»2). Wenn er nun auch die Tradition in einem neuen Licht
sieht3), erkennt er doch auch die schwierigen Punkte. Die Regel des

Vinzenz von Lerin ist keine mathematische, die immer und überall mit
Sicherheit zum Ergebnis führt, sondern hat einen moralischen
Charakter «moral character»). Eine Schwierigkeit entsteht ihm auch im
sechsten der 39 Artikel, wo es heisst : " Holy Scripture containeth all
things necessary to salvation." Gerade hier wird ihm die Tradition
aber zum wertvollen Zeugen, wenn sie den Umfang des bibhschen

P.222.
2) P.301.
3) P.41: "Tradition... is the mode in which a society had felt or acted

during a certain period, and it cannot be circumscribed any more than a
man's countenance and manner can be conveyed to strangers in any set of
propositions."



— 107 —

Kanons bestimmt, das in der Schrift Gesagte näher umschreibt und
erklärt. Der gefährliche Punkt liegt dort, wo sich die Tradition von
der Schrift trennt und ihre eigenen Wege geht. Für das kirchliche
Altertum stellt Newman den steten Gleichklang der Tradition mit
der Schrift fest1). Wird diese Harmonie gestört, so geht entweder die
Tradition ihre eigenen Wege oder die Schrift wird nach eigenem
Cutdünken willkürlich interpretiert. Newman führt den «Predestina-
tianism» des Augustinus als Beispiel an, wie man auch mit Argumenten

der Schrift zu falschen Schlüssen kommen kann2). Am nächsten
kommt die Auffassung Newmans der des Athanasius, auf den er sich
auch beruft3), wenn er von der Tradition als «Teaching», von der
Schrift als « Proving, Verifying» spricht. Die Tradition verkörpert die
lebendige kirchliche Praxis, das tagtägliche kirchliche Leben, dem
die Schrift als Grundlage, als Rechtfertigung zugrunde liegen muss.
Wird diese Harmonie bewahrt, dann wird man nach der Ansicht
Newmans auch im Artikel VI keinen Widerspruch zur Tradition
sehen können.

In den «Lectures on the Doctrine of Justification» beschräidvt
sich der Einfluss des patristischen Gedankengutes im wesentlichen
auf die Anlehnung des Verfassers an Augustinus. Wie Newman im
Vorwort selbst bemerkt4), ist er im ganzen Buch bestrebt, die
Argumente nicht von der « Primitive Christianity », sondern von der Schrift
zu nehmen. Dieser von ihm selbst aufgestellte Grundsatz ist tatsächlich

durch das ganze Werk hindurch wirksam geblieben.
Diese Lectures bewegen sich um das zentrale Anliegen der

Reformation, die Rechtfertigung («Justification»): Nach der
reformatorischen Lehre gehörte die ursprüngliche Heiligkeit und Gerechtigkeit

im Paradieseszustand zum Wesen der Menschennatur. Die
Paradiesessünde verdarb diese Menschennatur vollständig. Die
Rechtfertigung sieht nun die Reformation in einem äusserlichen Akt, wobei
der Sünder Christus als Heiland erkennt und an seine Rettungstat
glaubt. Auf (»rund dieses vertrauenden Glaubens erklärt Gott den

') Vgl. p. 369 ss. : "On Scripture as tho Document of Proof in the Early
Church", wo Newman zahlreiche Beispiele für die Hochschätzung der
biblischen Argumente durch die Väter anführt.

2) Weitere Beispiele p. 202 ss.: "Cyprian", "Arianism", "Purgatory
in Roman doctrine", "doctrine of the Pope's universal Bishoprick".

3) P. 369 ss.
4) P.VII: "... so too are his (tho authors) arguments, as being drawn

not from Primitive Christianity, but from Scripture."



— 108 —

Sünder für gerechtfertigt1). Allgemein wird nun im Gegensatz dazu
die römisch-katholische Rechtfertigungslehre so erklärt, dass die

Rechtfertigung in einem durch Gnade («Grace») und freie Mitwirkung

(«collaboration») mit der Gnade geschaffenen inneren Gerechtwerden

besteht.

Den Gegensatz zwischen den beiden Anschauungen versucht
Newman nun zu überbrücken, wobei er sich gegen die - nach seiner
sieht einseitige - lutherische und kalvinistische Anschauung wendet.
In der Lecture I2) betrachtet er den Glauben («Faith») als das
«Instrument of Justification», in der Lecture II3) die Liebe («Love») als

causa formalis der Rechtfertigung. In dieser Lecture II macht sich
der patristische Einfluss bemerkbar. Newman beruft sich auf Augustinus

(meistens auf De spir. et. lit.) in der Auslegung der betreffenden
Stellen der Schrift. Seine Auslegung ist ganz offensichtlich stark von
Augustinus abhängig. P. 30 beurteilt er die Lehre von der Liebe
(«Love») als Formularsache, nicht als «unsound or dangerous in itself,
but in a certain degree incomplete, - truth, but not the whole truth».
Er zitiert Tit 3, 5, wofür er zur Erläuterung Augustinus, De spir. et
lit. 56 und De pece. rem. Ill anführt: «Hoc est justitia Dei, quam
non solum docet per legis praeeeptum, verum etiam dat per Spiritum
donum» (De spir. et lit. 56). Newman meint4, Gott könne nichts

segnen, was nicht heilig ist. Wenn Gott sich mit uns versöhnt, so

annihiliert er nicht das Gesetz, sondern schafft in uns einen neuen
Willen und neue Kräfte, um das Gesetz beobachten zu können.
Diese Gedanken sind von der Augustinus-Stelle De spir. et lit. 34, 35

getragen, wo es heisst: «Lex ergo data est, ut gratia quaereretur;
gratia data est, ut lex impleretur.» Die Anführung Augustinischer
Gedanken geht noch weiter5), doch ist aus dem Gesagten bereits zu
erkennen, was Newman mit all dem sagen will : Die Rechtfertigung
ist nicht nur eine äussere Anrechnung der Verdienste Christi, sondern
eine innere Gerechtwerdung, innere Heiligung. Bezeichnend ist
dafür, was er p. 52 ss. ausführt : Der Gerechte braucht kein Gesetz, denn
er selbst ist das Gesetz. Wer das Gesetz in seinem Herzen hat, benö-

x) Vgl. Confessio Augustana art. IV: «... non propriis viribus, meritis
aut operibus, sed gratis propter Christum per fidem.»

2) P. 1-29.
3) P. 30-61.
*) P.34.
6) P. 35, 43, 45, 46, 48, 50 s., 58; vgl. besonders die Gegenüberstellung

lutherischer und augustinischer Gedanken p. 58 8.



— 109 —

tigt kein äusseres Gesetz, das ihn führt. Auch hier verweist er wieder
auf Augustinus, In Gal. II 17 (wo das Bild umgekehrt ist) : «... Nam
justo lex posita non est, id est imposita, ut supra ilium sit; in ilia est
enim potius quam sub ilia.»

Mit Augustinus ist aber der Einfluss patristischen Gedankenguts
in diesem Werk zum grössten Teil erschöpft. Newman beruft sich
später noch einmal auf das Zeugnis der «Catholic fathers», wie es
Bischof Bull gesammelt hat (in «State of Man before the Fall», p. 115)1).
Weitere Rückgriffe auf die Patristik sind für den Verlauf des Buches
nicht wesentlich2). Nur am Ende in einem Appendix3 kommt er
noch einmal auf das Väterzeugnis zurück, indem er Beispiele dafür
bringt, dass beide so entgegengesetzten Ansichten über die Rechtfertigung

in den Vätern ihre Belege finden können. P. 389 bringt er noch
mehrere Belegstellen für die Ansicht, dass die Rechtfertigung «is the
Holy Spirit himself, as substantially indwelling as the formal cause
of our being just». P. 391 ss. fügt er die Zeugnisse dreier weiterer
Väter hinzu: Cyprian, Hilarius und Johannes Chrysostomus*).
P. 396-400 kommt er auf eine von Mr.Faber («Primitive Doctrine of
Justification») als Zeugnis für die lutherische Auf fassungangeführte
Stelle des Klemens, Epist., zu sprechen die er genauer untersucht.
Newmans Erklärung dieser Textstelle mutet allerdings ziemlich
sophistisch an und klingt nicht sehr überzeugend.

II. "The Arians of the Fourth Century"

«The Arians of the Fourth Century» ist - obwohl schon 1833
erschienen - eines der bedeutendsten Werke Newmans. Er selbst
berichtet in der «Apologia pro vita sua»5) über die Entstehungsgeschichte

seiner Studie über die Arianer : Der Beginn des Werkes fiel
in die Zeit, in der er sich aus den «shadows of liberalism» zurückzuziehen

begann und sich in das Studium der Väter vertiefte. Er las sie

zuerst in chronologischer Reihenfolge, «beginning with St. Ignatius

*) P. 159.
2) P. 237 (Theodor., Adv.Gent. VIII.); p. 253 (Theodor., Adv.Gent.I);

p. 272 (Euseb., Hist. IV 7, fin.).
») P. 354 s.
4j P. 389.
6) John Henry (Cardinal) Newman, Apologia pro vita sua, London 1955,

p. 48 88.



— 110 —

and St. Justin»1). Um 1830 herum machte ihm Hugh Rose den
Vorschlag für eine «theological library »eine Geschichte der wichtigsten,
Konzilien zu schreiben. Newman stimmte zu und machte sich an das

Studium des Konzils vonNikäa. Notwendigerweise müsste er auch die
weite vornikänische Theologie mit heranziehen, besonders aber die

Entwicklung der alexandrinischenKirche. DasWerk erschien schliesslich

unter dem obengenannten Titel und umfasste 422 Seiten, wobei
die ersten 117 eine Einführung bilden.

Newman selbst kann in seiner Autobiographie nicht angeben,
seit wann er die «Antiquity » als den wahren Exponenten der christlichen

Lehre und die Basis der Church of England angesehen hat. Er
führt Bischof Bull - den er in dieser Zeit las - als eine der Quellen an,
aus denen er dieses Prinzip schöpfte.

Es ist sehr bezeichnend, dass ihn die vornikänische Kirche von
Alexandrien am meisten anzog, wenn ihn auch die Notwendigkeit
dorthin trieb. Athanasius, der sich in seinen Werken immer wieder
auf die bedeutenden christlichen Autoren derVorzeit beruft (Origenes,

Dionysius u.a.), zog Newman in seinen Bann, mehr aber noch die

Philosophie des Klemens und Origenes. Was ihn am meisten
beeindruckte, war die alexandrinische Allegorie, der Spiritualismus, die
christliche Gnosis. "I understood them to mean that the exterior
world, physical and historical, was but the outward manifestation of
realities greater than itself2)." Die Liebe und Zuneigung, die Newman
für die alexandrinische Kirche hegte, veranlasste ihn schliesslich auch
dazu, die Ursachen des Arianismus möglichst ausserhalb dieser Kirche

zu suchen.
Nachdem er die «School of Antiochia» (Paulus von Samosata,

Lucianus Presbyter) (1,1 p. 1 ss.) und die «School of Sophists»
(I, II p. 28 ss.) - wobei er auf die enge Verbindung des Arianismus
mit der bestehenden aristotelischen Schule hinweist und ein Wort des

Epiphanius (Haer. LXIX. 68, 19) anführt: Aristoteles sei der Bischof
der Arianer - ausführlich behandelt hat, wendet er sich der «Church
of Alexandria» (I, III p. 43 ss.) zu. Dass er dabei Markus als den
Gründer der Kirche von Alexandrien ansieht (p. 45), darf man wohl
nicht zu ernst nehmen, sondern muss es mehr der noch unkritischen
Haltung der ersten Hälfte des vorigen Jahrhunderts zuschreiben.

Es besteht gar kein Zweifel, dass Newman mit der Praxis der
alexandrinischen Geisteshaltung, der disciplina arcani und dem

L.c. p.48.
2) L. c. p. 49.



— Ill —

Symbolismus, aus ganzem Herzen sympathisiert1). P. 53 bezieht er
sich auf Kyrill mit der Feststellung, dass der Wein - einem Kranken
zur unrechten Zeit gereicht - nur Unheil bringen kann : Delirium für
den Kranken, einen schlechten Ruf für den Arzt. Beachtenswert ist,
dass Newman die alexandrinische Vorliebe für das Gleichnishafte
schon in den altägyptischen Hieroglyphen ausgedrückt sieht. Nach
ihm sind auch diese alten Schriftzeichen der Ausdruck der
Geisteshaltung, Geheimnisse durch Bilder und Allegorien darzustellen2).
Allerdings macht er eine vorsichtige Einschränkung für die Gültigkeit

des allegorischen Systems, die dann in Kraft treten soll, wenn es

die «primary meaning» der Schrift verdunkelt oder historische
Tatsachen abschwächen will (p. 69). In diesen Zusammenhang gehört
auch die Stellung Newmans zur Tradition, die sich hier schon so
abzeichnet, wie er sie dann in den «Lectures on the Prophetical Office of
the Church» klarer und deutlicher herausgearbeitet hat (s.o.): Die
Tradition ist eine Stärkung, Illustration der Schrift, aber ihr
«altogether subordinate» (p. 61). Er sieht aber Schrift und Tradition als

«substantially one» an, indem er die erste nichts anderes sein lässt
als die «written doctrine» gegenüber der «traditionary doctrine».

Wie schon angedeutet, besteht Newman auf dem aristotelisch-
judäisch-antiochenischen Charakter des Arianismus, der nach ihm
nur ganz zufällig in Alexandrien begonnen habe (I, V p. 144). Man
wird sich allerdings fragen, ob Newman im Recht ist. wenn er das
Bestreben des Arianismus von judaistischen Kräften getragen sieht, die
sich darum bemühten, das Ansehen Jesu Christi als wahren Sohnes

Gottes ins Wanken zu bringen. Es wird später noch zu sagen sein,
dass Newman trotz seiner - für seine Zeit ganz hervorragenden -
Kenntnis der geistesgeschichtlichen Vorgänge in der Zeit bis Nikäa
durch seine - man könnte fast sagen persönliche - Einstellung gegen
Arius und den Arianismus das positive Anliegen dieser Bewegung
übersehen hat. Die Verteidigung des stengen Monotheismus im Sinne

von Dt. 6, 4 gehörte gerade zu den Ausgangspositionen des Arianismus3).

Zunächst hat der Arianismus scharf proklamiert, «dass nur

') Vgl. Newmans Zitat p. 159 seiner Arianerstudie: «Dans scilicet par-
vulis parva, non falsa, perfectis vero grandiora mystoria, euneta autem vera,
consona et divina. »

'-) Tatsächlich war die ägyptische Hieroglyphonschrift mehr als eine
blosse Schrift. Sie war im Besitz der Priesterschaft als etwas Heiliges, nicht
jedem Zugängliches, dem besondere mystische Kräfte zugeschrieben wurden.

3) Vgl. M. Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern und
Tubingen 21954, 387.



— 112 —

der eine. ,unaussagbare" Gott im strengen Sinne Gott ist, insofern ihm
allein das „Ungewordensein" und „Ungezeugtsein" zukomme»1). Als
entschiedener Gegner der sabellianischen Vorstellung von der

Menschwerdung des einen Gottes und der nur modalen und scheinbaren

Personentrias verwarf Arius eine Menschwerdung Gottes. Dabei

stützte er sich u.a. auf die platonische und philonische Lehre, das

göttliche Sein könne mit der endlichen Welt in keine Verbindung
treten, da es für eine unmittelbare Offenbarung in Menschengestalt
viel zu erhaben sei (wenn diese angezogene Beweisstütze auch nicht
die eigentliche Triebkraft hinter der arianischen Bewegung war2).
Es ist deutlich, dass zahlreiche neuplatonische und philonische
Elemente im Arianismus eine Rolle (wenn auch nicht die ausschlaggebende)

spielten. Der Neuplatonismus hatte aber von jeher seine Heimat

in Alexandrien. Schon hier wird klar, dass Newmans Ansicht, der
Arianismus habe überhaupt nichts mit der alexandrinischen Welt und
Kirche zu tun, nicht durch die Tatsachen gestützt wird.

Als den Kern und das Hauptstück des Buches muss man wohl
die Ausführungen Newmans über die philosophisch-theologische
Terminologie vor und während der arianischen Auseinandersetzung
betrachten. So bedeutend auch der äussere, kirchengeschichtliche
Verlauf der Kontroverse ist, so kommt doch der inneren,
geistesgeschichtlichen Entwicklung die letzte und entscheidende Bedeutung
zu. Newman behandelt (II, III p. 187 ss.) die philosophisch-dogmatischen

Begriffe, die hier in Frage stehen. Und man muss sagen,
dass es eine meisterhafte Darstellung der umstrittenen Termini ist.
Zunächst untersucht er das àyévvnxov («existed from eternity»), wo
man dann eine Unterscheidung einführte : àyévrjxoç «uncreate» und
ayévvrjroç «unbegotten». Der Logos ist nach dieser Unterscheidung
âyevrjxcoç yewvxóc. Der zweite Begriff, der für die vornikäische
Theologie Probleme aufwarf, war das ävaQ%ov «uncaused or unorigi-
nated». Da einerseits der Vater allein als ävagxoc angesehen wurde,
der Sohn aber nicht verursacht sein sollte, schrieb man ihm die avao%oc.

yÉvvnoiç zu. Den breitesten Raum nimmt die Klärung des Begriffes
der ovaia ein. Hier rührt Newman an die Wurzeln der
Auseinandersetzung, da es darum ging, ob der Logos homousios, homoiusios
oder anomoios sei. Newman bemerkt hier (und nicht sehr viele haben
das sonst getan) den tiefen Unterschied zwischen der aristotelischen
Usia deutera und der göttlichen Wesenheit im christlichen Selbstver-

^A.a.O.
2) Zu dem Fragenkomplex vgl. M.Werner, a.a.O. p. 379-388.



— 113 —

ständnis, für die man seit Nikäa immer mehr die Bezeichnung Usia
(denterà) verwandte. Die aristotelischeUsia deutera ist eine abstrakte
Einheit, ein Begriff, der freilich der in den Einzeldingen enthaltenen
Natur entspricht. Aber der Form nach ist die Usia deutera nur im
Verstände. Die göttliche Usia hingegen wird nun keineswegs als etwas
Abstraktes, sondern als die Seinsfülle, das Seiende ohne jede
Beschränkung aufgefasst. Es ist beachtlich, dass Newman im Laufe
seiner Studie auf diesen letzten, entscheidenden Unterschied
zwischen der aristotelischen Usia deutera und der göttlichen Wesenheit
hingewiesen hat (II, IV p. 202).

Der vierte, bei Newman behandelte Begriff (p. 220 ss.) ôeXrjoei

yevvnêév wurde deshalb in die vornikäische Theologie eingeführt,
weil nach manchen gnostischen Systemen die Emanation aus Gott
mit Notwendigkeit erfolgen sollte, Gewisse Richtungen neigten auch
dazu, die ewige Zeugung des Logos aus dem Vater als einen Akt der
Notwendigkeit zu bezeichnen. Demgegenüber will {feX/jaet yevvnMv
die Zeugung als einen freiwilligen Akt festhalten.

Newman beschäftigt sich dann auch mit dem Xôyoç h'otâ&exoç

und dem Xôyoç iiQocpoQixôç. Den Xôyoç èvotà&eroç sah die Stoa als
innere Gedanken Gottes an, während man den Logos, der durch die
Inkarnation in die geschöpfliche Ordnung eingetreten war, als Xôyoç

JiQoçpoQixôç bezeichnete1). Obwohl auch einige frühchristliche Schriftsteller

diese Unterscheidung verwenden (Theophilus und Hippolyt),
haben sie dies nach Newman nicht im motiarchianischen Sinn
verstanden. Sie dachten sich auch den Xôyoç hotâdexoç als selbständige

Hypostase (ohne diesen Ausdruck zu verwenden). Ebensowenig
sollen sie den Xôyoç nqocpooixôç als ein Geschöpf Gottes angesehen
haben, das ihm etwa nicht wesensgleich wäre.

Schliesslich beschäftigt sich Newman noch mit dem Ausdruck
VTiôaxaatç (V', Il p. 389 ss.), wobei zu seiner Identifikation von
Hypostasis und Prosopon zu sagen ist, dass diese wohl für spätere
Zeiten gilt, nicht aber für die Zeit vor oder unmittelbar nach Nikäa.
Athanasius (p. 393) ist im Gebrauch von Hypostasis schwankend.
Einmal identifiziert er sie - Nikäa folgend - noch mit Usia (deutera),
das andere Mal verwendet er sie schon im Sinne der Usia prote, also
des konkreten Einzeldings.2)

') Vgl. E. Hammerschmidt, Die Begriffsentwicklung in der altkirchlichen
Theologie zwischen dem ersten allgemeinen Konzil von Nizäa (325) und dem
zweiten allgemeinen Konzil von Konstantinopel (381), in: Theologische
Revue 51 (1955), p. 145 f.

2) Den Vorgang selbst nannte man ngoéXevaiç oder avyxaidßaaic.

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1963 8



— 114 —

Die Schwierigkeiten in der Anwendung der griechischen
philosophischen Begriffe auf die göttliche Wesenheit betonten besonders

die Semiarianer (IV, II p. 314 ss.), die sich der grosskirchlichen
Lehre annäherten. Gegen das Homousios wendeten sie ein, dass die
Verwendung der Usia im Sinne der Usia prote zu sabellianischen
Irrtümern führen müsse, die Anwendung im Sinne von Hypostasis
aber bedeuten würde, dass man die Usia wie im Falle der geschaffenen
Dinge anwenden würde. Sie schwiegen zu der Frage, was geschähe,

wenn man Usia mit der Usia deutera gleichsetzen würde.
Newman hat das Buch, wie er selbst eingesteht, «with the

partiality of a neophyte»1) geschrieben. Für eine dogmengeschichtliche
Studie ist es zu unruhig, zu parteiisch. Newman betrachtet Arius
gleichsam als persönlichen Feind, wirft dem Arianismus vor, dass er
zum Polytheismus neige (II, V p. 248), obwohl sein Anliegen
gerade die Verteidigung des Monotheismus war. Diese Tatsachen sind
es wohl, die Newmans Buch auch den letzten Erfolg versagt haben.
Er hat nicht die notwendige Objektivität des Dogmenhistorikers
gefunden. Doch scheint der Einfluss dieser arianischen Studien für sein

späteres Leben von entscheidender Bedeutung geworden zu sein.
Die spiritualistische, allegorische Denkweise hat ihm sehr zugesagt.
Sein vorwiegend dem Übersinnlichen zugewandter Geist hat in den

Theologen der alexandrinischen Kirche Geistesverwandte gefunden.
Es ist bezeichnend, dass ihn bei der alexandrinischen Theologie
gerade die Engellehre angezogen hat2.)

1 Apologia, p. 49.
2) L.c. 49 ss.



— 115 —

Anhang

Der Brief an 67. .Forasse«

In Newmans Brief an Rev. G.Fausselt ') treten an zwei Stellen patristische
Anliegen zutage. Einmal dorh,woNewman versucht, den Ausdruck dvoiaaTYjOiov
für den Altar zu rechtfertigen : Dieser Ausdruck komme schon in den
vier Briefen des Ignatius vor (p. 39 ss.), ebenso bei Irenäus, Tertullian,
Cyprian, Origenes, Eusebius, Attianasius, Ambrosius. Gregor von Nazianz,
Optatus, Hieronymus, Chrysostomus und Augustinus (vgl. p.41). Das zweite
Mal zieht Newman dort patristische Quellen heran, wo es um die Eucharistie

geht (p.45 ss.). Pur die angeführte Schwierigkeit, dass die Profanation
des Eucharistischen Mahles durch die Korinther dafür spreche, dass sie nicht
an eine Gegenwart Christi glaubten, bringt Newman Beispiele aus zwei
Väterschriften : Cyprian, Do lapsis (p. 75 ss.) und Chrysostomus (p. 79 ss.). In diesen
Schriftstellern fände man nämlich insofern Hinweise, als sio eine Profanation
anlässlich des Eucharistischen Mahles tadeln, obwohl der Glaube an die
Gegenwart Christi feststand. Ausserdem sei kein Grund vorhanden
anzunehmen, dass der bei den Korinthern erwähnte Kelch der eucharistische
Kelch gewesen sei. Newman fügt noch einen Exkurs über die Agape (bei
Chrysostomus, p.88 s., und Tertullian, p. 89) hinzu. Diese Ausführungen
Newmans sind de-halb bedeutungsvoll, weil sie zeigen, wie sehr er den
Glauben an die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie bei den Vätern
in dieser Periode seiner theologischon Entwicklung ausgesprochen sah.

Saarbrücken. Ernst Hammerschmidt

1 A Letter to the Rev. Godfrey Faussett, D.D., Margaret Professor
Divinity, on Certain Points of Faith and Practise, Oxford 1838.


	Zu J.H. Newmans patristischen Studien

