Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Zu J.H. Newmans patristischen Studien
Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404422

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu J.H.Newmans patristischen Studien

Vorbemerkung: Am Beginn meines Oxfordaufenthaltes (1955)
hatte ich eine Arbeit in Angriff genommen, die dic « Patristic Studies
in the Oxford Movement» untersuchen sollte. Obwohl ich dieses
Thema dann fallen liess, um mich einer orientalistischen Arbeit zuzu-
wenden, die unter dem Titel «Studies in the Ethiopic Anaphoras»
1961 bei der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin er-
schienen ist, diirfte das « Fragment» meinesersten Themas von einigem
Interesse sein, da es sich mit der Stellung Newmans zum Problem der
in der patristischen Welt niedergelegten Tradition beschéftigt.

Ich will hier nicht unterlassen, dankbar des Lady Margaret Pro-
fessor of Divinity, Canon Dr.F. L.Cross (Christ Church, Oxford), zu
gedenken, der sowohl bei der abgebrochenen ersten Arbeit als auch
bei der vollendeten zweiten das akademische Amt eines Supervisors
versah.

I. Newmans “Lectures on the Prophetical Office of the
Church’’ und ¢‘Lectures on the Doctrine of Justification’’

Die beiden Werke Newmans!) liegen zeitlich eng beieinander, da
sich die «Lectures on the Doctrine of Justification» an die iiber das
«Prophetical Office of the Church» anschlossen. Zunéchst sollen die
letzteren einer Betrachtung unterzogen werden, da sie fiir die Frage
des patristischen Kinflusses auf Newman wichtig sind. Hier wurde
Newman mit dem breiten Strom der Viteriiberlieferung zusammenge-
fithrt, wobei er die zwingende Notwendigkeit einer Antwort seiner-
seits fiihlte. Er fand sie in dem Canon des Vinzenz von Lerin (Commo-
nitorium cap. I1): Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est?). Allerdings findet sich bei Newman eine Ver-
tauschung der beiden ersten Glieder, wenn er in der Lecture I1 (p. 63)
von «always, everywhere, and by all» spricht. Nachher bringt er aber
wiederum die Reihenfolge,die Vinzenz selbst eingehalten hat : «Catho-
licity», «Antiquity» «Consent of the Fathers»?3). Die «Antiquity»

1) John Henry Newman, Lectures on the Prophetical Office of the
Church, viewed relatively to Romanism and Popular Protestantism, London
1837 dsl., Lectures on the Doctrine of Justification, Third Edition, London,
Oxford and Cambridge 1874.

2y P.63.

3) Wobei hier unerértert, bleibt, inwiefern Newmans «Catholicity » ohne
weiteres mit dem «ubique» des Vinzenz gleichgesetzt werden kann.



— 106 —

wird fiir Newman zum grossen Leitsatz, der ihm in seinen Gedanken

immer vor Augen steht. Ein sehr eindruckvolles Beispiel fiir seine

Hochschétzung der «Antiquity»ist p. 160s. gegeben, wo er sich mit

den Kollisionsméglichkeiten auseinandersetzt ; dort stellt er folgende

Prinzipien auf:

1. «Scripture», «Antiquity» und «Catholicity » konnen einander nicht
(«really») widersprechen.

2. Wenn der «Moral Sense (Reason)» der Schrift widerspricht, muss
man der Schrift folgen.

3. Wenn der «Sense of Scripture interpreted by Reason» der «Inter-
pretation of Catholic Antiquity» widerspricht, muss man der «Ca-
tholic Antiquity» folgen.

4. Wenn die «Praxis of the present Church» in wichtigen Belangen
der «Antiquity» widerspricht, muss man der « Antiquity» folgen;
wenn dieser Widerspruch nur in unwichtigen Belangen besteht,
muss man der «present Church» folgen.

. Wenn die «present Church» der «private opinion» widerspricht,
muss man der «present Church» folgen.

6. Wenn trotz dieser Regeln Zweifel bestehen bleiben («Antiquity
being silent»), muss man jede Verwirrung und Unruhe («disturb-
ance») vermeiden.

So wie er sich nun bemiiht, der « Antiquity» zu folgen, sieht er
andrerseits die Vernachlissigung der «Antiquity» in der rémischen
Kirche. In den Dekreten des Konzils von Trient sieht er — unter Be-
achtung des Prinzips der « Antiquity» — «anew Creed»!); die Bestim-
mungen dieses Konzils sind «ruins and perversions of the Primitive
Tradition»?). Wenn er nun auch die Tradition in einem neuen Licht
sieht?), erkennt er doch auch die schwierigen Punkte. Die Regel des
Vinzenz von Lerin ist keine mathematische, die immer und iiberall mit
Sicherheit zum Krgebnis fithrt, sondern hat einen moralischen Cha-
rakter (¢moral character»). Eine Schwierigkeit entsteht ihm auch im
sechsten der 39 Artikel, wo es heisst: “* Holy Scripture containeth all
things necessary to salvation.” Gerade hier wird ihm die Tradition
aber zum wertvollen Zeugen, wenn sie den Umfang des biblischen

(]

1) P. 222,

%) P.301.

%) P.41: “Tradition... is the mode in which a society had felt or acted
during a certain period, and it cannot be circumscribed any more than a
man’s countenance and manner can be conveyed to strangers in any set of
propositions.”



— 107 —

Kanons bestimmt, das in der Schrift Gesagte niher umschreibt und
erklirt. Der gefihrliche Punkt liegt dort, wo sich die Tradition von
der Schrift trennt und ihre eigenen Wege geht. Iiir das kirchliche
Altertum stellt Newman den steten Gleichklang der Tradition mit
der Schrift fest!). Wird diese Harmonie gestort, so geht entweder die
Tradition ihre eigenen Wege oder die Schrift wird nach eigenem Gut-
diinken willkiirlich interpretiert. Newman fithrt den «Predestina-
tianism» des Augustinus als Beispiel an, wie man auch mit Argumen-
ten der Schrift zu falschen Schliissen kommen kann?). Am néichsten
kommt die Auffassung Newmans der des Athanasius, auf den er sich
auch beruft?®), wenn er von der Tradition als «Teaching», von der
Schrift als « Proving, Verifying» spricht. Die Tradition verkorpert die
lebendige kirchliche Praxis, das tagtigliche kirchliche Leben, dem
die Schrift als Grundlage, als Rechtfertigung zugrunde liegen muss.
Wird diese Harmonie bewahrt, dann wird man nach der Ansicht
Newmans auch im Artikel VI keinen Widerspruch zur Tradition
sehen konnen.

In den «Lectures on the Doctrine of Justification» beschrinkt
sich der Einfluss des patristischen Gedankengutes im wesentlichen
auf die Anlehnung des Verfassers an Augustinus. Wie Newman im
Vorwort selbst bemerkt?), ist er im ganzen Buch bestrebt, die Argu-
mente nicht von der « Primitive Christianity », sondern von der Schrift
zu nehmen. Dieser von ihm selbst aufgestellte Grundsatz ist tatsich-
lich durch das ganze Werk hindurch wirksam geblieben.

Diese Lectures bewegen sich um das zentrale Anliegen der Re-
formation, die Rechtfertigung («Justification»): Nach der reforma-
torischen Lehre gehorte die urspriingliche Heiligkeit und Gerechtig-
keit im Paradieseszustand zum Wesen der Menschennatur. Die Pa-
radiesessiinde verdarb diese Menschennatur vollstandig. Die Recht-
fertigung sieht nun die Reformation in einem idusserlichen Akt, wobei
der Siinder Christus als Heiland erkennt und an seine Rettungstat
glaubt. Auf Grund dieses vertrauenden Glaubens erklirt Gott den

1 Vgl. p. 369 ss.: “On Scripture as the Document of Proof in the Early
Church’’, wo Newman zahlreiche Beispiele fiir die Hochschiitzung der bib-
lischen Argumente durch die Viiter anfiihrt.

2) Woitere Beispiele p. 202 ss.: “Cyprian”, “Arianism”’, ** Purgatory
in Roman doctrine”, * doetrine of the Pope’s universal Bishoprick ™.

3) P. 369 ss.

4) P.VII: *... s0 too are his (the authors) arguments, as being drawn
not from Primitive Christianity, but from Scripture.”



— 108 —

Stinder fiir gerechtfertigt?). Allgemein wird nun im Gegensatz dazu
die romisch-katholische Rechtfertigungslehre so erklirt, dass die
Rechtfertigung in einem durch Gnade («Grace») und freie Mitwir-
kung («collaboration») mit der Gnade geschaffenen inneren Gerecht-
werden besteht.

Den Gegensatz zwischen den beiden Anschauungen versucht
Newman nun zu tiberbriicken, wobei er sich gegen die — nach seiner
sicht einseitige — lutherische und kalvinistische Anschauung wendet.
In der Lecture I2) betrachtet er den Glauben (¢Faithy) als das «In-
strument of Justification», in der Lecture 113) die Liebe («Love») als
causa formalis der Rechtfertigung. In dieser Lecture IT macht sich
der patristische Einfluss bemerkbar. Newman beruft sich auf 4wugu-
stinus (meistens auf De spir. et. lit.) in der Auslegung der betreffenden
Stellen der Schrift. Seine Auslegung ist ganz offensichtlich stark von
Augustinus abhéngig. P. 30 beurteilt er die Lehre von der Liebe
(«Love») als Formularsache, nicht als «unsound or dangerous in itself,
but in a certain degree incomplete, — truth, but not the whole truth».
Er zitiert Tit 3, 5, wofiir er zur Erlauterung Augustinus, De spir. et
lit. 56 und De pecc. rem. I 11 anfiihrt: «Hoc est justitia Dei, quam
non solum docet per legis praeceptum, verum etiam dat per Spiritum
donum» (De spir. et lit. 56). Newman meint?, Gott kénne nichts
segnen, was nicht heilig ist. Wenn Gott sich mit uns verséhnt, so
annihiliert er nicht das Gesetz, sondern schafft in uns einen neuen
Willen und neue Krifte, um das Gesetz beobachten zu konnen.
Diese Gedanken sind von der Augustinus-Stelle De spir. et lit. 34, 35
getragen, wo es heisst: «Lex ergo data est, ut gratia quaereretur;
gratia data est, ut lex impleretur.» Die Anfiihrung Augustinischer
Gedanken geht noch weiter?), doch ist aus dem Gesagten bereits zu
erkennen, was Newman mit all dem sagen will: Die Rechtfertigung
ist nicht nur eine #ussere Anrechnung der Verdienste Christi, sondern
eine innere Gerechtwerdung, innere Heiligung. Bezeichnend ist da-
fiir, was er p. 52 ss. ausfiihrt : Der Gerechte braucht kein Gesetz, denn
er selbs‘q ist das Gesetz. Wer das Gesetz in seinem Herzen hat, beno-

1) Vgl. Confessio Augustana art. IV: «... non propriis viribus, meritis

aut operibus, sed gratis propter Christum per fidem.»
2) P.1-29.
3) P.30-61.
1) P. 34.

8) P. 35, 43, 45, 46, 48, 50 s., 58; vgl. besonders die Gegeniiberstellung
lutherischer und augustinischer Gedanken p. 58 s.



- 109 —

tigt kein dusseres Gesetz, das ihn fiihrt. Auch hier verweist er wieder
auf Augustinus, In Gal. II 17 (wo das Bild umgekehrt ist): «... Nam
justo lex posita non est, id est imposita, ut supra illum sit; in illa est
enim potius quam sub illa.»

Mit Augustinus ist aber der Einfluss patristischen Gedankenguts
in diesem Werk zum grossten Teil erschopft. Newman beruft sich
spiter noch einmal auf das Zeugnis der «Catholic fathers», wie es Bi-
schof Bull gesammelt hat (in «State of Man before the Fall», p. 115)1).
Weitere Riickgriffe auf die Patristik sind fiir den Verlauf des Buches
nicht wesentlich?). Nur am Ende in einem Appendix?® kommt er
noch einmal auf das Viterzeugnis zuriick, indem er Beispiele dafiir
bringt, dass beide so entgegengesetzten Ansichten iiber die Rechtfer-
tigung in den Vitern ihre Belege finden kénnen. P. 389 bringt er noch
mehrere Belegstellen fiir die Ansicht, dass die Rechtfertigung «is the
Holy Spirit himself, as substantially indwelling as the formal cause
of our being just». P. 391 ss. fiigt er die Zeugnisse dreier weiterer
Viter hinzu: Cyprian, Hilarius und Johannes Chrysostomus?).
P. 396-400 kommt er auf eine von Mr. Faber (« Primitive Doctrine of
Justification») als Zeugnis fiir die lutherische Auffassung angefiihrte
Stelle des Klemens, Epist., zu sprechen die er genauer untersucht.
Newmans Erklirung dieser Textstelle mutet allerdings ziemlich so-
phistisch an und klingt nicht sehr iiberzeugend.

II. «“The Arians of the Fourth Century”

«The Arians of the Fourth Century» ist — obwohl schon 1833 er-
schienen — eines der bedeutendsten Werke Newmans. Er selbst be-
richtet in der «Apologia pro vita sua»®) iiber die Entstehungsge-
schichte seiner Studie tiber die Arianer: Der Beginn des Werkes fiel
in die Zeit, in der er sich aus den «shadows of liberalism» zuriickzuzie-
hen begann und sich in das Studium der Viter vertiefte. Er las sie
zuerst in chronologischer Reihenfolge, «beginning with St. Ignatius

e S e

1) P.159.

2) P. 237 (Theodor., Adv. Gent. VIIL.); p. 2563 (Theodor., Adv.Gent.I);
p. 272 (Euseb., Hist. IV 7, fin.).

3) P. 354 s.

1) P. 389.

8) John Henry (Cardinal ) Newman, Apologia pro vita sua, London 1955,

p. 48 ss.



— 110 —

and St.Justin»!). Um 1830 herum machte ihm Hugh Rose den Vor-
schlag fiir eine «theological library »eine Geschichte der wichtigsten,
Konzilien zu schreiben. Newman stimmte zu und machte sich an das
Studium des Konzils von Nikéia. Notwendigerweise musste er auch die
weite vornikénische Theologie mit heranziehen, besonders aber die
Entwicklung der alexandrinischen Kirche. DasWerk erschien schliess-
lich unter dem obengenannten Titel und umfasste 422 Seiten, wobei
die ersten 117 eine Einfithrung bilden.

Newman selbst kann in seiner Autobiographie nicht angeben,
seit wann er die ¢Antiquity» als den wahren Exponenten der christli-
chen Lehre und die Basis der Church of England angesehen hat. Er
fiihrt Bischof Bull — den er in dieser Zeit las — als eine der Quellen an,
aus denen er dieses Prinzip schopfte.

Es ist sehr bezeichnend, dass ihn die vornikinische Kirche von
Alexandrien am meisten anzog, wenn ihn auch die Notwendigkeit
dorthin trieb. Athanasius, der sich in seinen Werken immer wieder
auf die bedeutenden christlichen Autoren der Vorzeit beruft (Origenes,
Dionysius u.a.), zog Newman in seinen Bann, mehr aber noch die
Philosophie des Klemens und Origenes. Was ihn am meisten beein-
druckte, war die alexandrinische Allegorie, der Spiritualismus, die
christliche Gnosis. ‘I understood them to mean that the exterior
world, physical and historical, was but the outward manifestation of
realities greater than itself?).”” Die Liebe und Zuneigung, die Newman
fiir die alexandrinische Kirche hegte, veranlasste ihn schliesslich auch
dazu, die Ursachen des Arianismus moglichst ausserhalb dieser Kir-
che zu suchen.

Nachdem er die «School of Antiochia» ( Paulus von Samosata,
Lucianus Presbyter) (I, I = p. 1 ss.) und die «School of Sophists»
(L, IT = p. 28 ss.) — wobei er auf die enge Verbindung des Arianismus
mit der bestehenden aristotelischen Schule hinweist und ein Wort des
Epvphanius (Haer. LXIX. 68, 19) anfiihrt: Aristoteles sei der Bischof
der Arianer — ausfiihrlich behandelt hat, wendet er sich der « Church
of Alexandria» (I, III = p. 43 ss.) zu. Dass er dabei Markus als den
Griinder der Kirche von Alexandrien ansieht (p. 45), darf man wohl
nicht zu ernst nehmen, sondern muss es mehr der noch unkritischen
Haltung der ersten Hilfte des vorigen Jahrhunderts zuschreiben.

Es besteht gar kein Zweifel, dass Newman mit der Praxis der
alexandrinischen Geisteshaltung, der disciplina arcani und dem

1) L. c. p. 48.
2) L. c. p. 49.



— 111 —

Symbolismus, aus ganzem Herzen sympathisiert!). P. 53 bezieht er
sich auf K yrill mit der Feststellung, dass der Wein - einem Kranken
zur unrechten Zeit gereicht — nur Unheil bringen kann: Delirium fiir
den Kranken, einen schlechten Ruf fiir den Arzt. Beachtenswert ist,
dass Newman die alexandrinische Vorliebe fiir das (ileichnishafte
schon in den altigyptischen Hieroglyphen ausgedriickt sieht. Nach
ihm sind auch diese alten Schriftzeichen der Ausdruck der Geistes-
haltung. Geheimnisse durch Bilder und Allegorien darzustellen?).
Allerdings macht er eine vorsichtige Einschrinkung fiir die Giiltig-
keit des allegorischen Systems, die dann in Kraft treten soll, wenn es
die «primary meaning» der Schrift verdunkelt oder historische Tat-
sachen abschwichen will (p. 69). In diesen Zusammenhang gehort
auch die Stellung Newmans zur Tradition, die sich hier schon so ab-
zeichnet, wie er sie dann in den « Lectures on the Prophetical Office of
the Church» klarer und deutlicher herausgearbeitet hat (s.0.): Die
Tradition ist eine Stirkung, Illustration der Schrift, aber ihr «alto-
gether subordinate» (p. 61). KEr sieht aber Schrift und Tradition als
«substantially one» an, indem er die erste nichts anderes sein lisst
als die «written doctrine» gegeniiber der «traditionary doctrine».
Wie schon angedeutet, besteht Newman auf dem aristotelisch-
judiisch-antiochenischen Charakter des Arianismus, der nach ihm
nur ganz zufillig in Alexandrien begonnen habe (I, V — p. 144). Man
wird sich allerdings fragen, ob Newman im Recht ist, wenn er das Be-
streben des Arianismus von judaistischen Kriften getragen sieht, die
sich darum bemiihten, das Ansehen Jesu Christi als wahren Sohnes
Gottes ins Wanken zu bringen. Ks wird spéter noch zu sagen sein,
dass Newman trotz seiner — fiir seine Zeit ganz hervorragenden —
Kenntnis der geistesgeschichtlichen Vorginge in der Zeit bis Nikia
durch seine - man kénnte fast sagen persinliche — Kinstellung gegen
Arius und den Arianismus das positive Anliegen dieser Bewegung
iibersehen hat. Die Verteidigung des stengen Monotheismus im Sinne
von Dt. 6, 4 gehorte gerade zu den Ausgangspositionen des Arianis-
mus?). Zunichst hat der Arianismus scharf proklamiert, «dass nur

1) Vgl. Newmans Zitat p.159 seiner Arianerstudie: «Dans scilicet par-
vulis parva, non falsa, perfectis vero grandiora mysteria, cuncta autem vera,
consona et divina.»

) Tatsichlich war die dgyptische Hieroglyphenschrift mehr als eine
blosse Schrift. Sie war im Besitz der Priesterschaft als etwas Heiliges, nicht
jedem Zugiingliches, dem besondere mystische Kriifte zugeschrieben wurden.

3) Vgl. M. Werner, Die Iintstehung des christlichen Dogmas, Bern und
Tiubingen 21954, 387.



— 112 —

der eine ., unaussagbare‘‘ Gott im strengen Sinne Gott ist, insofernihm
allein das ,,Ungewordensein‘‘ und ,,Ungezeugtsein‘‘ zukommen»!). Als
entschiedener Gegner der sabellianischen Vorstellung von der
Menschwerdung des einen Gottes und der nur modalen und schein-
baren Personentrias verwarf Arius eine Menschwerdung Gottes. Da-
bei stiitzte er sich u.a. auf die platonische und philonische Lehre, das
gottliche Sein konne mit der endlichen Welt in keine Verbindung
treten, da es fiir eine unmittelbare Offenbarung in Menschengestalt
viel zu erhaben sei (wenn diese angezogene Beweisstiitze auch nicht
die eigentliche Triebkraft hinter der arianischen Bewegung war?2).
Es ist deutlich, dass zahlreiche neuplatonische und philonische Ele-
mente im Arianismus eine Rolle (wenn auch nicht die ausschlagge-
bende) spielten. Der Neuplatonismus hatte aber von jeher seine Hei-
mat in Alexandrien. Schon hier wird klar, dass Newmans Ansicht, der
Arianismus habe iiberhaupt nichts mit der alexandrinischen Welt und
Kirche zu tun, nicht durch die Tatsachen gestiitzt wird.

Als den Kern und das Hauptstiick des Buches muss man wohl
die Ausfiihrungen Newmans tiber die philosophisch-theologische
Terminologie vor und wiahrend der arianischen Auseinandersetzung
betrachten. So bedeutend auch der dussere, kirchengeschichtliche
Verlauf der Kontroverse ist, so kommt doch der inneren, geistesge-
schichtlichen Entwicklung die letzte und entscheidende Bedeutung
zu. Newman behandelt (IT, III = p. 187 ss.) die philosophisch-dog-
matischen Begriffe, die hier in Frage stehen. Und man muss sagen,
dass es eine meisterhafte Darstellung der umstrittenen Termini ist.
Zunichst untersucht er das dyévnrov («existed from eternity»), wo
man dann eine Unterscheidung einfiihrte: ayévros «uncreate» und
ayévmrog «unbegotteny. Der Logos ist nach dieser Unterscheidung
dyevijitws yevwnrds. Der zweite Begriff, der fir die vornikéische
Theologie Probleme aufwarf, war das dvagyov «uncaused or unorigi-
nated». Da einerseits der Vater allein als dvagyoc angesehen wurde,
der Sohn aber nicht verursacht sein sollte, schrieb man ihm die dvagyos
yévvnoug zu. Den breitesten Raum nimmt die Klirung des Begriffes
der ovoic ein. Hier riihrt Newman an die Wurzeln der Ausein-
andersetzung, da es darum ging, ob der Logos homousios, homoiusios
oder anomoios sei. Newman bemerkt hier (und nicht sehr viele haben
das sonst getan) den tiefen Unterschied zwischen der aristotelischen
Usia deutera und der gittlichen Wesenheit im christlichen Selbstver-

1) A.a.0.
%) Zu dem Fragenkomplex vgl. M. Werner, a.a.O. p. 379-388.




— 113 —

stéindnis, fiir die man seit Nikda immer mehr die Bezeichnung Usia
(deutera) verwandte. Die aristotelische Usia deutera ist eine abstrakte
Einheit, ein Begrift, der freilich der in den Einzeldingen enthaltenen
Naturentspricht. Aber der Form nach ist die Usia deutera nurim Ver-
stande. Die gottliche Usia hingegen wird nun keineswegs als etwas
Abstraktes, sondern als die Seinsfiille, das Seiende ohne jede Be-
schriinkung aufgefasst. ks ist beachtlich, dass Newman im Laufe
seiner Studie auf diesen letzten, entscheidenden Unterschied zwi-
schen der aristotelischen Usia deutera und der gittlichen Wesenheit
hingewiesen hat (11, [V = p. 202).

Der vierte, bei Newman behandelte Begriff (p. 220 ss.) dedijoe
yewmdéy wurde deshalb in die vornikiische Theologie eingefiihrt,
weil nach manchen gnostischen Systemen die Emanation aus Gott
mit Notwendigkeit erfolgen sollte. (Gewisse Richtungen neigten auch
dazu, die ewige Zeugung des Logos aus dem Vater als einen Akt der
Notwendigkeit zu bezeichnen. Demgegeniiber will #edijoer yevvydév
die Zeugung als einen freiwilligen Akt festhalten.

Newman beschiftigt sich dann auch mit dem Adyos évdeaderos
und dem Adyoc moopopixic. Den Adyog eviuadetos sah die Stoa als
innere Gedanken Gottes an, withrend man den Logos, der durch die
Inkarnation in die geschépfliche Ordnung eingetreten war, als A¢yog
moogopixos bezeichnete '). Obwohl auch einige frithchristliche Schrift-
steller diese Unterscheidung verwenden ( Theophilus und Hippolyt ),
haben sie dies nach Newman nicht im monarchianischen Sinn ver-
standen. Sie dachten sich auch den Adyoc évdudiletos als selbstiin-
dige Hypostase (ohne diesen Ausdruck zu verwenden). Ebensowenig
sollen sie den Adyos mpogopixds als ein Geschopf Gottes angesehen
haben, das ihm etwa nicht wesensgleich wiire.

Schliesslich beschiiftigt sich Newman noch mit dem Ausdruck
vndoracs (V, I = p. 389 ss.), wobei zu seiner ldentifikation von
Hypostasis und Prosopon zu sagen ist, dass diese wohl fiir spiitere
Zeiten gilt, nicht aber fiir die Zeit vor oder unmittelbar nach Nikia.
Athanasius (p. 393) ist im Gebrauch von Hypostasis schwankend.
Einmal identifiziert er sie — Nikia folgend — noch mit Usia (deutera),
das andere Mal verwendet er sie schon im Sinne der Usia prote, also
des konkreten Einzeldings.?)

1) Vgl. E. Hammerschmidt, Die Begriffsentwicklung in der altkirchlichen
Theologie zwischen dem ersten allgemeinen Konzil von Niziia (325) und dem
zweiten allgemeinen Konzil von Konstantinopel (381), in: Theologische

Revue 51 (1955), p. 145 f.
2) Den Vorgang selbst nannte man mpoéievois oder ovyxardfuocis.

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1963



— 114 —

Die Schwierigkeiten in der Anwendung der griechischen philo-
sophischen Begriffe auf die gottliche Wesenheit betonten besonders
die Semiarianer (IV, II = p. 314 ss.), die sich der grosskirchlichen
Lehre anniherten. Gegen das Homousios wendeten sie ein, dass die
Verwendung der Usia im Sinne der Usia prote zu sabellianischen
Irrtiimern fiihren miisse, die Anwendung im Sinne von Hypostasis
aber bedeuten wiirde, dass man die Usia wie im Falle der geschaffenen
Dinge anwenden wiirde. Sie schwiegen zu der Frage, was geschihe,
wenn man Usia mit der Usia deutera gleichsetzen wiirde.

Newman hat das Buch, wie er selbst eingesteht, «<with the par-
tiality of a neophyten!) geschrieben. Fiir eine dogmengeschichtliche
Studie ist es zu unruhig, zu parteiisch. Newman betrachtet Arius
gleichsam als persénlichen Feind, wirft dem Arianismus vor, dass er
zum Polytheismus neige (11, V = p. 248), obwohl sein Anliegen ge-
rade die Verteidigung des Monotheismus war. Diese Tatsachen sind
es wohl, die Newmans Buch auch den letzten Erfolg versagt haben.
Er hat nicht die notwendige Objektivitit des Dogmenhistorikers ge-
funden. Doch scheint der Einfluss dieser arianischen Studien fiir sein
spateres Leben von entscheidender Bedeutung geworden zu sein.
Die spiritualistische, allegorische Denkweise hat ihm sehr zugesagt.
Sein vorwiegend dem Ubersinnlichen zugewandter Geist hat in den
Theologen der alexandrinischen Kirche Geistesverwandte gefunden.
Es ist bezeichnend, dass ihn bei der alexandrinischen Theologie ge-
rade die Engellehre angezogen hat?2.)

1) Apologia, p. 49.
%) L.c. 49 ss.



— 115 —
Anhang

Der Brief an G. Faussett

In Newmans Brief an Rev. G. Fausselt ') treten an zwei Stellen patristische
Anliegen zutage. EEinmal dort, wo Newman versucht, den Ausdruck dvoiactrjpioy
fir den Altar zu rechtfertigen: Dieser Ausdruck komme schon in den
vier Briefen des [Ignatius vor (p. 39 ss.), ebenso bei Irendus, Tertullian,
Cyprian, Origenes, FEusebius, Athanasius, Ambrosius, Gregor von Nazianz,
Optatus, Hieronymus, Chrysostomus und Augustinus (vgl. p.41). Das zweite
Mal zieht Newman dort patristische Quellen heran, wo es um die Eucha-
ristie geht (p.45 sg.). Fiur die angefithrte Schwierigkeit, dass die Profanation
des Kucharistischen Mahles durch die Korinther dafiir spreche, dass sie nicht
an eine Gegenwart Christi glaubten, bringt Newman Beispiele aus zwei Viiter-
schriften: Cyprian, De lapsis (p. 75 ss.) und Chrysostomus (p.79 ss.). In diesen
Schriftstellern fiinde man niimlich insofern Hinweise, als sie eine Profanation
anliisslich des Kucharistischen Mahles tadeln, obwohl der Glaube an die
Gegenwart Christi feststand. Ausserdem sei kein Grund vorhanden an-
zunehmen, dass der bei den Korinthern erwihnte Kelch der eucharistische
Kelch gewesen sei. Newman fiigt noch einen Exkurs iliber die Agape (bei
Chrysostomus, p.88 s., und Tertullian, p.89) hinzu. Diese Ausfithrungen
Newmans sind de-halb bedeutungsvoll, weil sie zeigen, wie sehr er den
Glauben an die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie bei den Vitern
in dieser Periode seiner theologischen Entwicklung ausgesprochen sah.

Saarbriicken, Ernst Hammerschmaidi

1) A Letter to the Rev. Godfrey Faussett, I).D., Margaret Professor
DiVinity, on Certain Points of Faith and Practise, Oxford 1838.



	Zu J.H. Newmans patristischen Studien

