Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Dominicus Maria Varlet 1678-1742
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dominicus Maria Varlet

1678—-1742

Wenn es vielleicht wahr sein mag, dass die Kirche von Utrecht
ausserhalb ihrer eigenen Reihen nur wenig bekannt ist, so gibt es
jedoch einen Mann, auf den diese Bemerkung nicht zutrifft. Auch
wenn man nur ganz oberflichlich von ihrer Geschichte Kenntnis
nimmt, wird man bald auf seinen Namen stossen. Es ist der fran-
zosische Bischof Dominicus Maria Varlet, der Mann, der ihr in der
Stunde grosster Verlassenheit und tiefster Not zu Hilfe gekommen
ist und ihr nach einem iiber zwanzig Jahre dauernden bischofslosen
Interregnum von neuem einen Oberhirten geschenkt hat. Thm hat
somit die Utrechter Kirche die Fortsetzung ihrer bischéflichen Suk-
zession und die Wiederherstellung ihrer genuin-katholischen Kir-
chenordnung zu verdanken. Varlet selber hat diese Hilfeleistung
immer gerne einen «Samariter-Dienst» genannt und er hat ihr
diesen im Verlauf von fiinfzehn Jahren sogar viermal erwiesen?).
Er hat sich damit ein bleibendes Monument gesetzt und sich die
unausloschliche Dankbarkeit der Utrechter Kirche verdient — und
auch erworben.

Es ist daher wohl begreiflich, dass seither der Name Varlets
von seiten seiner Gegner nur mit Unwillen und einer gewissen Ab-
scheu ausgesprochen wird. Es muss zugegeben werden: von ihrem
Standpunkt aus nicht zu unrecht. Denn durch seine unerschrockene
und aufsehenerregende Tat hat er die auf die Unterwerfung der
nationalen, selbstiindigen Kirchen hinzielenden Bestrebungen der
romischen Kurie fiir immer vereitelt und die Hoffnung auf das bal-
dige Aussterben der «jansenistischen Refractarii» endgiiltig zu-
nichte gemacht. Umgekehrt haben die Utrechter ihn deswegen als
einen «von Gott gesandten Retter» begriisst und ihn, wenn nicht
wegen seiner Beredsamkeit — denn diese Begabung besass er nicht —
so doch wegen des ihm angetanen Unrechtes und seiner persénlich
erlittenen Verfolgungen, als «einen zweiten Chrysostomus» verehrt 2).

1) Varlet konsekrierte zum FErzbischof von Utrecht am 15. Oktober
1724 Cornelis Steenoven, am 30. September 1725 Cornelis Johannes Barch-
man Wuytiers, am 28. Oktober 1734 Theodorus von der Croon und am
18. Oktober 1739 Petrus Johannes Meyndaerts.

) Vgl. auch: Fisquet: La France Pontificale, Diocése de Paris. « Varlet
regardé comme un rebelle et un schismatique par les catholiques, comme un
Chrysostome par les Jansénistes».



S R

Es braucht nicht verschwiegen zu werden, dass die anfinglich
zwischen den Utrechtern und ihrem Wohltéiter bestehenden herz-
lichen Beziehungen nachher eine tiefgehende und bedauerliche
Triitbung erfahren haben. Man kennt die (iriinde. Zunichst sind es
die streng-jansenistischen «Wucher-Theorien» gewesen, die die
nach Holland gefliichteten Freunde Varlets den Utrechtern um
jeden Preis aufzwingen wollten und die zu langwierigen, uniiber-
briickbaren Konflikten gefithrt haben. Wie unberechenbar gross
der Schaden gewesen ist, ist allbekannt. Sodann war es den Hollin-
dern unmdglich, fiir die franzosische Schwarmgeisterei in bezug
auf die merkwiirdigen, sich auf dem Grab des Diakons de Péiris auf
dem Friedhof Saint Médard abspielenden Kreignisse, mit ihren
krankhaften und oft anstossigen Begleiterscheinungen des Konvul-
sionismus, Verstindnis aufzubringen. Und schliesslich sahen sie sich
auch genotigt die willkiirliche, extrem allegorisch-typologische
Schrifterklirung, mit der diese franzosischen Réfugiés ihrem Wider-
stand gegen die Bulle Unigenitus eine biblische Grundlage und
Rechtfertigung zu geben versuchten, abzuweisen.

Wie bedauerlich diese Entwicklung auch gewesen sein mag, so
hat sie die eminente Bedeutung Varlets nicht schmilern und die
Verdienstlichkeit seiner Hilfe nicht verringern kénnen. Trotz aller
berechtigten Kritik die man an seinem zweifellos zu weit gehenden
Eingreifen in die intern-kirchlichen Verhiltnisse erheben kann,
bleibt es dennoch sein unvergingliches Verdienst, dass er als ein-
ziger Bischof im ganzen katholischen Abendland den Mut aufge-
bracht hat, den Machtbestrebungen der Kurie wirkungsvoll zu
trotzen, sich der verwaisten Kirche anzunehmen, ihre Rechte zu
wahren und durch Verleihung des Bischofsamtes ihr Fortbestehen
fiir die Zukunft sicherzustellen. Mehr noch: ihm verdanken wir es,
dass die alte, episkopale Richtung innerhalb des westlichen Katholi-
zismus nicht, wie das mit so vielen anderen gleichgerichteten Be-
wegungen der Fall gewesen ist, in vergeblichen Protesten versandete,
sondern bleibende (Gestalt gewonnen hat in der kleinen Utrechter
Kirche, die dann spiiter auch ihrerseits imstande gewesen ist, den
nach dem Vatikanum im alten GGlauben verharrenden Altkatholiken
den gleichen « Samariter-Dienst» zu erweisen!).

1) Vel. auch: J. Montier: «Dissidences catholiques» in der Zeitschrift:
«L’intermédiaire des chercheurs et curieux» Mirz 1961. S, 242, « D.M. Varlet
est le pére spirituel de cette Eglise vieille catholique et ¢’est grace & lui qu’elle
a duré, car sans évéques validement consacrés elle aurait probablement
sombré dans ['oubli ... ou dans le fantaisie comme tant d’autres».



— 80 —

Trotz seiner historischen Bedeutung fiir die Kirche von Utrecht
hat es die oben erwahnte Entwicklung gewollt, dass Varlet mehr und
mehr in den Hintergrund geraten und heute eine fast unbekannte
Personlichkeit geworden ist. Es ist vielsagend, dass sich nie ein
Mitglied der Utrechter Kirche berufen gefiihlt hat, eine, sei es nur
kurze, Darstellung seines Lebens zusammenzustellen. Die heftigen
Streitigkeiten iiber den Wucher haben auch seine Gestalt «iiber-
wuchert», die Erinnerung an ihn verblasste mehr und mehr, und es
ist heute so, dass man ihn nur noch dem Namen nach kennt. Auf
romischer Seite ist es ihm nicht anders gegangen: Nachdem er auf
die Seite der «Appellanten» getreten war, hatte er auch fiir seine
Gegner jede Bedeutung verloren. So sind wir fiir sein Lebensbild
im Grunde genommen noch immer auf den kurzgefassten Nachruf
angewiesen, den die «Nouvelles Ecclésiastiques» ihm bei seinem Tod
(1742) gewidmet haben 1). Alle spiateren Nachschlagewerke gehen
darauf zuriick und es geht keines dariiber hinaus 2). Das Seminar der
«Missions Etrangeres» in Paris, mit dem Varlet von 1711 bis 1719
aufs engste verbunden gewesen ist, das ihn nach Canada ausgesandt,
dann nach Persien abgeordnet und ihn bei der Kurie wirm- stens fiir
das Bischofsamt empfohlen hatte, hat ihn nicht lange nach seiner Kon-
sekration aus den offiziellen Registern gestrichen 3). Bei Launay ),

1) Siehe: «Nouvelles ecclésiastiques» 1742 S. 105—108, 185, 188. 1731
S. 195, 1735 S. 15, 1736 S. 81, 124, 1737 S. 13.

%) Vgl. Biographie universelle (Michaud) — Biographie nouvelle — Dic-
tionnaire de Théologie catholique — Dictionnaire d’histoire et de géographie
ecclésiastique — Dictionnaire biographique du clergé canadien francais
(Allaire) — Biographie universelle (Moreri) — Grande Encyclopédie — usw.

%) «Mgr. Dominique Varlet, ayant été & cause de ses attachements avec
les Jansénistes, exclu de la Société des Missions Etrangéres, moins d'un an
aprés son sacre, nous ne possédons pas sur lui la notice biographique, consa-
crée par le «Mémorial de la Société des Missions Etrangéres» & chacun des
missionnaires fidéles & leur vocation jusqu’a la mort». Mitteilung des Archi-
vars der M.E. in Paris, le Rev. Pére Guennou, vom 13. September 1961. —
Die unrichtige Bemerkung bei Préclin-Jarry, «Les luttes politiques et doc-
trinales du XVIIe et XVIII® siécles», Seite 560, Anmerkung 2, «que Varlet
n’a pas été incorporé dans la Société des M. E. «puisque son nom ne figure pas
au Mémorial» ist damit richtiggestellt. — Die Streichung Varlets aus den
Registern hat jedoch viele Priester der M.E. nicht davon zuriickgehalten,
auch weiterhin mit Varlet in Briefverkehr zu bleiben. Die Utrechter Archive
bergen eine grosse Anzahl von Briefen von Camet (curé de Montgéron), Lai-
gneau, le Maire (in Siam), Neez (in Tonkin), Tremblay Tessier de Quéralay
(Missionsbischof von Rosalie) u.a. bis zum Jahre 1735, d.h. bis 16 Jahren
nach Varlets Konsekration.

1) Launay: Histoire générale de la Société des Missions Etrangéres,
Paris 1894, 3 Biande.



s B ess

der eine dreibiindige Geschichte iiber diese «Missions Etrangéres»
veroffentlicht hat und die Archive des Instituts uneingeschrinkt
hat beniitzen konnen, wird Varlet nirgends erwihnt. Ein «be-
redtes» Schweigen, das wohl darauf zuriickzufiihren ist, dass
Launay alles daran gelegen war, die kompromittierenden Bezie-
hungen des Seminars zum Jansenismus moglichst zu bagatellisieren
und dessen Priester von dieser «Befleckung» freizusprechen. Da
war es wohl am besten, Varlet totzuschweigen. Giraud!), in dessen
Beschreibung der Mission in Canada man Einzelheiten iiber den Auf-
enthalt Varlets in diesem Gebiet (1712-1717) erwarten wiirde, be-
schrinkt sich auf nur wenige kurze Bemerkungen.

Um so reichlicher werden wir, wenigstens fiir die Zeit nach
1719, also nachdem Varlet sich mit der Utrechter Kirche verbunden
hatte, entschidigt durch die reichhaltigen Archive des Utrechter
Metropolitan-Kapitels und die des sogenannten Amersfoorter Se-
minars 2). Zwar sind daraus schon' im 18. Jahrhundert manche
Dokumente im Druck erschienen, wie z. B. in den beiden « Apolo-
gien» Varlets 3), sowie in dem «Recueil» von Dupac de Bellegarde?),
aber sie sind bei weitem noch nicht erschopft und fiir eine Lebens-
beschreibung Varlets sind sie einfach unentbehrlich.

Es versteht sich, dass dieser Beitrag nicht den Anspruch er-
heben will, eine liickenlose Darstellung seines Lebens zu bringen.
Wir wollen einige Bausteine zusammentragen, die zum Ausgangs-

1) Giraud M.: Histoire de la Louisiane francaise, 2 Biinde.

2), Die Archive der Utrechter Kirche teilen sich in a) die des Metropoli-
tankapitels von Utrecht oder der «Oud-Bisschoppelijke Cleresie (abgekiirzt
A.0.B.C.) und b) die Amersfoorter Archive oder Archive von Port-Royal
(abgekiirzt A.P.R.). Sie sind zur Inventarisierung in das Reichsarchiv, erst
im Haag, dann in Utrecht deponiert worden, und stehen jetzt unter Verwal-
tung des Reichsarchivdirektors Dr. A.J. van de Ven. J. Bruggeman besorgte
ein « Inventar der Kapitelarchive», das 1928 im Haag in Druck erschienen ist.
Unter Leitung des Dr. van de Ven ist der Druck eines Inventars der Port-
Royal-Archive in Vorbereitung.

3) Apologie de M. I’évéque de Babilone, contenant son Appel au concil
général de la Constitution Unigenitus, et d’un prétendu acte de suspense, qui
porte le nom de M. I'Evéque d’Ispahan. Amsterdam 1724. — Und: Seconde
Apologie.

1) Dupac de Bellegarde: Recueil de divers témoignages en faveur de la
Catholicité et de la légitimité des droits du Clergé et des Chapitres, Arche-
véques et Evéques de I'Eglise catholique des Provinces-Unies, contre le
schisme introduit dans cette Kglise. . . par les maneuvres des Jésuites et de
leurs Adhérents» Utrecht 1763. Dans la 4¢ partie: Témoignages sur I'injustice
et la nullité de 'interdit de M. 'Evéque de Babylone, les motifs qui devaient
l’engager de venir aus secours de 1’Eglise de Hollande, etc.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1963



2= BD me

punkt und zur Grundlage fiir spatere Einzeluntersuchungen dien-
lich sein kénnen. Namentlich die verwickelte Geschichte der vier
von Varlet vollzogenen Bischofskonsekrationen und die Rolle, die
er und seine franzosischen Freunde dabei gespielt haben, kann nur
ganz kurz gestreift werden und soll fiir einen spéiteren Beitrag zu-
riickgestellt werden.

Nebenbei sei noch bemerkt, dass in den folgenden Seiten
" wiederholt von «Jansenismus» und «jansenistisch» die Rede sein
wird. Es eriibrigt sich zu sagen, dass wir diese theologischen Fach-
ausdriicke verstehen in dem von dem franzosischen Theologen
Fourquevaux gepriagten Sinn, wo er sagt: «Le Jansénisme est dans
la bouche des Jésuites une dénomination, qui change d’objet selon
les lieux et les personnes et dont il ne reste de fixe que 'usage qu’en
font ces Péres pour décrier ceux qui n’entrent pas dans leurs vues ou
qui sont un obstacle a leurs desseins» 1).

* *

Im Pfarrhaus der Sankt-Gertrudisgemeinde in Utrecht findet
sich ein Olgemilde, das dem Kiinstler Folkema fiir seinen bekannten
Kupferstich Varlets als Vorbild gedient hat. Man sieht darauf den
Bischof im Ornat dargestellt, gegen einen Hintergrund schwerer
Folianten an einem Tisch sitzend, auf dem ein Kruzifix steht, einen
Zettel in der Hand mit den Worten: «Apologie et Appel» 2). Mit
feiner psychologischer Einfiithlung hat de Loche 3) die Gesichtsziige

1) Jean Baptiste Raymond de Pavie de Beccarie de Fourquevaux (1693-
1767) war zuerst Offizier der Musketiere und trat nachher in den geistlichen
Stand. Aus Ehrfurcht vor dem Priestertum wollte er, nachdem er zum Ako-
lythen geweiht worden war, keine héheren Weihen mehr empfangen. Im Kampf
gegen die Bulle Unigenitus stand er entschlossen auf der Seite der vier ersten
Appellanten (de la Broue von Mirepoix, Colbert von Montpellier, de Langle
von Boulogne und Soanen von Senez.) Sein Hauptwerk «Catéchisme
historique et dogmatique» in 5 Béinden erschien 1729 und erlebte in 20 Jah-
ren achtmal eine Neuauflage. Gazier: Histoire générale du mouvement jan-
séniste (1924) urteilt: « Tous ceux qui voudront étudier sérieusement ’histoire
si complexe de ces années de troubles feront bien d’y recourir comme le fai-
saient les contemporains de Fourquevaux». o.c., Bd. II, S. 39.

%) Siehe das Bildnis bei P.J. Maan: C.J. Barchman Wuytiers. Assen
1949. S. 48. oder bei B.A. van Kleef: Geschiedenis der Oud-Katholieke
Kerk. Assen 1953. S. 111.

%) De Loche: Un missionnaire francais en Amérique au 18¢ siécle. Con-
tribution a I'établissement des Francais en Lousiane. Bulletin de la section
géographique, édité par le Comité des travaux historiques de I’Instruction
publique et des Beaux Arts. Tom 45. 1930. S. 39-60. S. 41.



meisterhaft analysiert. « Physionomie placide, sans relief, empreinte
d’une satisfaction naive, ou prédomine une bonté confiante, accusée
par I’épaisseur des levres, I’écartement des yeux moutonniers, la
carreur lourde de ses mains. Rien d’imaginatif, qui devrait — semble
t’il — répondre & la vitalité remuante, qui font supposer a priori ses
aventures. Plutét impression de force d’inertie, chez un faible par
bonté, soucieux de sa dignité, mais incapable de travestir la vérité
de fagon quelconque». Das gleiche Bild tritt uns aus seinen Briefen
entgegen. «Varlet 8’y releve sous le méme aspect d’un simple et
modeste, quelque peu timide, sans vues générales, malgré sa cul-
ture, apo6tre convaincu, fervent et passionné, d’une conscience
scrupuleuse, dépourvu de tout esprit d’initiative, et méme peu
curieux, fait surtout pour étre guidé, ce qui donne la clef de sa con-
duite dans la seconde partie de sa vie». — Wir fragen: wer ist dieser
Mann ? Was hat er aus dem Leben und was hat das Leben aus ihm
gemacht ?

Dominique Marie Varlet wurde am 15. Marz 1678 in Paris
geboren. Seine Wiege stand in dem Haus «au coin de la Rue de
Nevers, au bout du Pont-Neuf». Sein Vater gehorte einem Berufs-
kreis an, aus dem man auf den ersten Blick nicht sogleich einen zu-
kiinftigen Priester erwarten wiirde. Er war namlich Schauspieler
und trat in Paris unter dem Biithnennamen Verneuil auf !). In sei-
nem spiteren Alter wurde er — wie es die Jansenisten gerne aus-
driickten — «touché de Dieu», sagte allem eitlen Flitter Lebewohl,
um von nun an nur fiir sein Seelenheil zu leben. Er liess sich auf dem
Mont Valérien 2) eine bescheidene Wohnung bauen, wo er inmitten
der dort versammelten FEinsiedlergemeinschaft seine letzten
Lebensjahre in Askese und Gebet zubrachte. Dort starb er im Sep-
tember 1709.

Seiner Ehe sind drei Kinder entsprossen: zwei Sohne, Jean
Achille und Dominique Marie, und eine Tochter Marie Anne. Die

1) A.P.R. Nr. 3333. Additions a I'histoire de Mgr. L’Evéque de Babilone,
Supplément aux NNEE du 8 juillet 1742.

?) Le Mont Valérien, auch wegen der dort von dem Priester Hubert
Charpentier 1634 errichteten vielen Stationen des Leidensweges Christi «La
Colline du Calvaire» genannt, war gelegen bei Suresnes in der Banlieue von
Paris. Das dortige Kloster war bis zur franzosischen Revolution ein beliebter
Treffpunkt und Pilgerort einer jansenistischen Priestergemeinschaft. Auch
Kardinal de Noailles und der Diakon de Péris gingen dort in Retraite. Die
Gemeinschaft wurde — 1791 — zerstreut, von Ludwig X VIII. wieder hergestellt,
und 1830 endgiiltig aufgehoben. Im letzten Weltkrieg kam der Hiigel zu einer
traurigen Beriihmtheit durch die Hinrichtung vieler Geiseln.



Tochter verheiratete sich mit einem «procureur du chéitelety,
oder Staatsanwalt, namens Olivier, der, zur Unterscheidung von
seinem Sohn, in den Akten «Olivier 'ainé» genannt wird. Die Fa-
milie wohnte in der «Rue de la Grande Truanderie, paroisse St-
Eustache». Jean Achille wurde ebenfalls Rechtsgelehrter und be-
kleidete das Amt eines « procureur du parlement». Er trat in die Ehe
mit Mademoiselle de Valle und starb schon zehn Monate spiter
(1720). Zwei Monate nach seinem Tod wurde ihm ein Sohn geboren,
Pierre, der spiter als «huissier-priseur», d.h. als Gerichtsvollzieher
und vereideter Taxator fungierte. Seine Wohnung stand in der
«Rue des Poitevins, paroisse St-André des Arts».

Nach dem Tod ihres Gatten (1709) wohnte die Witwe Varlet
zundchst bei ihrem Sohn Dominique in Conflans, wo dieser — 1708 —
zum Pfarrer ernannt worden war. Als er - 1712 — nach Canada aus-
gesandt wurde, kehrte sie wieder in ihre Wohnung an der Rue de
Nevers zuriick, bis sie — 1716 — von einem schweren Schlaganfall
betroffen wurde, von dem sie sich nicht mehr erholte. Sie starb im
Hause Oliviers, nachdem sie die letzten vier Jahre gelihmt und
kindisch gewesen war. (1720) 1).

Der Aufenthalt auf dem Mont-Valérien ist fiir die weitere Ent-
wicklung des jungen Varlet von entscheidender Bedeutung geworden
und hat die zukiinftige Richtung seines Lebens bestimmt. Im Eltern-
haus lernte er viele augustinisch gesinnte Priester kennen, die in
ihm den Wunsch wachriefen, in den Kirchendienst zu treten.
Unter diesen verdient der Hausfreund der Familie, der Abbé Da-
guesseau, besondere Erwihnung. Er war ein Bruder des General-
Anwaltes und spiteren Reichskanzlers und von Jugend auf anti-
molinistisch gesinnt. Als die «vier Bischofe» %) sich zum Kampf

1) A.P.R. Nr. 3742. Tremblay an Varlet. Briefe vom 19. 12. 1716 und
17. 11. 1720. Tremblay war procureur du séminaire der M.E. und nahm bis
1735 die finanziellen Interessen Varlets wahr, obwohl er sich schon 1720
unter dem Druck des Seminarvorstehers, Brisacier, der Unigenitusbulle
unterwarf. Thm verdanken wir einige Angaben iiber die finanziellen Verhiilt-
nisse, unter denen Varlet lebte. Beim Tod der Mutter entstanden Uneinig-
keiten zwischen den Erben, die erst 1722 geschlichtet wurden. A.P.R.
Nr. 3742. Brief vom 3.7.1722. — Varlet kam in den Besitz eines mit einer
Hypothek belasteten Hauses in Paris sowie von einigen stidtischen Schuld-
briefen, deren Wert wegen des Bankrottes des Abenteurers John Law von
100 auf 11 herabgesunken war. Zudem hatte er die Verpflichtung, dem Sohn
seines verstorbenen Bruders ein Jahresgeld auszuzahlen. Alles in allem hatte
Varlet iiber nicht mehr als 1100 bis 1200 Franken jihrlich zu verfiigen.

?) Die vier Bischofe: Arnauld von Angers, Buzanval von Beauvais,
Caulet von Pamiers und Soanen von Senez.



gegen das Formular Alexanders VII, und zur Verteidigung der
«fiinf Thesen» riisteten, schloss er sich ihnen begeistert an, denn das
Formular hatte, nach ihm, «ebenso viele Feinde wie Leser» ). Als
darum der junge Varlet sich dazu entschloss, Priester zu werden,
kam fiir seine Ausbildung nur eine Anstalt in Betracht: das Haupt-
seminar der Oratorianer in Paris, St-Magloire, das von jeher der
ernsten (Gnadenlehre zugetan gewesen war. Bekanntlich standen
die Oratorianer und die Kreise von Port-Royal einander sehr nahe.
Schon der geistliche Fiihrer des Klosters, Saint Cyran, und der Griin-
der der franzisischen Oratorianer, de Bérulle, hatten sich einig ge-
wusst in ihrer gemeinsamen Abneigung gegen die Scholastik und
in ihrem Eifer fiir die Riickkehr zur HI. Schrift und den Kirchen-
viatern. Noch lange nach der Verwiistung von Port-Royal (1709)
blieb das Oratorium bei den Ultramontanen in Verdacht, ein Herd
und Sammelplatz der Jansenisten zu sein.

In St-Magloire lernte der junge Varlet viele Oratorianer ken-
nen. die spiter im Kampf gegen die Unigenitusbulle in den vorder-
sten Reihen standen und mit denen er sein Leben lang durch un-
verbriichliche Freundschaft verbunden geblieben ist. Es sei hier nur
erinnert an Soanen, Bischof von Senez, Boulenois 2), Jubé 2) und
den spiteren Erzbischof von Utrecht, Barchman Wuytiers.

Bei seinem Studium an der Sorbonne zeigte Varlet eine beson-
dere Vorliebe fiir orientalische Sprachen, so dass die Vermutung nahe
liegt, dass er sich schon damals mit dem Gedanken, einmal in die
Mission zu gehen, befasst hat. Aus dieser Zeit stammt die Freund-

1) Daguesseau trug auch zu den Studienkosten Varlets bei. 60 Jahre alt
wurde er kampfesmiide und unterwarf sich. Seine Schwester, Madame
Guerchois, war « janséniste convulsionnaire». Siehe: Gazier: Histoire générale
du mouvement janséniste II. S. 58 und Recueil de divers témoignages I.
S. 457.

?2) Boulenois (Decknamen: Champinot und de St-Martin), Diakon in
Paris, besorgte die Konsultationen von den Jahren 1715, 1716, 1717 und 1718
zugunsten der Utrechter Kirche und verfasste ein « Mémoire pour I'Eglise et
le Clergé d'Utrecht». Er begleitete die holliindischen Priesteramtskandidaten
durch Frankreich zu den Bischéfen, die sich bereit erklirt hatten, die Weihen
zu erteilen. Vgl. A.P.R. Nr. 3640. Brief vom 23. 10. 1722.

3) Jubé (Deckname: de la Cour), Pfarrer in Asniére, bedeutender Jan-
senist und Studienfreund Varlets. Er ist bekanntgeworden durch seine kiih-
nen, epochemachenden liturgischen Reformen (Rituel d’Asniére). Von 1733
bis 1742 wohnte er bei den Karthiusern in Schonauwen; begleitete Varlet
zur Konferenz mit dem portugiesischen Gesandten da Cunha, liberbrachte
Varlets Protestakte gegen die Wahl Akkois zum Koadjutor von Utrecht und
begleitete Varlet auf der Reise nach Zwolle.



I

schaft mit Jubé. In seinem schriftlichen Nachlass finden sich «divers
écrits sur la langue arabe, ethyopienne et hébreu» !). Auf der Reise
nach Persien befasste er sich mit dem Erlernen der armenischen
Sprache 2) und auch noch nach seiner Riickkehr lisst er sich arme-
nische Gebetbiicher und ein armenisches Brevier zuschicken 3).
Seine Pariser Freunde werden oftmals gebeten, «sur les quais» oder
in der Buchhandlung Biicher iiber die «Religio moslemica» oder
auch «veterum Persarumy» fiir ihn aufzutreiben 4). Erst nachdem der
Bruch mit Rom unheilbar geworden war — 1725 — richtete sich
sein Interesse auf die Kirchenviter, namentlich der Ostkirche. Ein
grosser Teil seiner Briefe handelt iiber den Ankauf von Werken von
Origenes, Eusebius, Athanasius, Gregorius von Nyssa, Cyrillus von
Jerusalem, Theodoretus, Chrysostomus und anderen °%). Obwohl
Varlet nicht begiitert war, sondern vielmehr in bescheidenen Ver-
hiltnissen hat leben miissen, hat er sich seine Biicher vom Munde
abgespart, weil er ohne diese nicht leben konnte. Bei seinem Tod
war seine Bibliothek der Hauptbestandteil seines Nachlasses ).

Nachdem er 1706 zum Priester geweiht und im selben Jahre
auch zum doctor Sorbonicus promoviert worden war, war er zu-
nichst zwei Jahre lang als Hilfsgeistlicher in mehreren Pariser
Gemeinden tétig. Dann folgte 1708 seine Ernennung zum Pfarrer
der Gemeinde Echarcon-Conflans, Sommerresidenz des Kardinal-
Erzbischofs de Noailles, in der Banlieue der Stadt. Diese Stelle
brachte ihm aber wenig Befriedigung. Das ungeschlachte Benehmen
und lockere Leben der Karmeliter, die Zinkereien zwischen den
Ordensgeistlichen und die Gleichgiiltigkeit seiner Parochianer waren
ihm eben so viele Griinde zum téglichen Arger und Verdruss. Darum
entschloss er sich — 1711 — von seiner Stelle zuriickzutreten, denn —
wie er sagte — «er wollte lieber Heiden bekehren, als Hirt iiber
Namenchristen sein». Er meldete sich nun bei der «Société des
Missions Etrangéres» «pour travailler aux ceuvres saintes aban-
données». ¥ e *

1) A.P.R. Nr. 3797.

2) A.P.R. Nr. 3713 Neez (Tonkin) an Varlet. Brief vom 20. 11. 1721.

3) A.P.R. Nr. 3709 Montigny (Agent der M.E. in Rom) an Varlet.
Brief vom 26. 11. 1721.

1) A.P.R. Nr. 3662 und Nr. 3663 * und Nr. 3647.

5) A.P.R. Nr. 3647. Camet an Varlet. Brief vom 30. 3. 1725.

%) « L’amour des livres est I'une de ses passions humaines. L’unique pro-
bablement, et aussi sans doute I’'unique objet de ses dépenses privées. Lors
de sa mort en Hollande, sa bibliothéque formée avec soin sera le plus clair de
sa succession». De Loche o.c. S. 44.



— 87 —

In dieser Vorliebe fiir «die verwahrlosten oder brachliegenden
Gebiete» begegnet uns ein hervorstechender Zug im Charakter
Varlets. Das Kranke zu heilen und das Verlorene zu suchen er-
schien ihm die hochste Aufgabe eines Christen, und die Gleichnisse
vom barmherzigen Samariter und vom verlorenen Sohn betrachtete
er als das Herzstiick des Evangeliums. Uberall wo ein Christ, und
besonders ein Priester, mit einer solchen Situation konfrontiert wurde,
sollte er unverziiglich helfen: alle Bedenken und Hemmungen sollten
zuriicktreten und jede Zauderei und aller Wankelmut weichen. So
schreibt er in einem Mémoire an den Dekan von Paris, Vivant:
«J’avoue que les ceuvres abandonnées m’attirent extrémement.
C’est & celles que je me suis voué; c’est le seul motif, qui m’a porté
en Amérique; c¢’est le seul qui m’a fait relever la mission des Tama-
roas, parceque personne ne voulait ou ne pouvait l'entreprendre.
Et j’ai quitté cette ceuvre sans peine aussitét que d’autres ont été
préts & la continuer. Je me souviens qu’ily a 18 ans feu M. I'Evéque
de Rosalie 1), nous exhortant & nous consacrer aux missions étran-
géres ne nous parlait ni de la Chine, ni du Tonkin, ni de Siam, mais
seulement des ceuvres abandonnées» 2). Und iiber seine in Holland
geleistete Hilfe erklirt er: «Ich habe gehandelt wie ein reicher Mann,
der einem in tiefste Not geratenen Armen ein Almosen schenkt.
Als ich die Augen richtete auf diese armen, zerstreuten und wie
hirtenlos dahinsiechenden Schafe, wurde ich von einem samari-
tanischen Erbarmen bewogen, und Gott mehr fiirchtend als die
irdischen Michte, habe ich keine Bedenken gehabt, denen, die es
am meisten brauchten, die Firmung zu erteilen» 3). - Wenn man in
diese Saiten seiner Seele griff, konnte man immer seiner Hilfe ge-
wiss sein. Nie haben die Hollinder, sei es fiir die Spendung der Fir-
mung, sei es fiir eine Priesterweihe oder eine Bischofskonsekration,
diese Saiten vergebens bespielt.

* *
*

Die «Société des Missions Etrangéres», in die Varlet 1711 auf-
genommen wurde, war eine 1664 von zwei vornehmen Geistlichen,
Pallu und de la Motte-Lambert, gegriindete Gesellschaft zur Verbrei-

1) Artus de Lionne, Missionar in Siam und China; dann Bischof von
Rosalie und Generalvikar von Su-Tschuen. t 1713 in Paris. Siehe: Launay:
o.c. I.S. 256.

2) A.P.R. Nr. 3749. Varlet an Vivant. Brief vom 25. 8. 1725.

3) Premiére Apologie. Siehe auch: W.Kemp: Kort historisch Verhael. ITI
S. 92,



— 88 —

tung der christlichen Religion unter den Heiden der alten und neuen
Welt. Ihr Arbeitsgebiet umfasste zunichst Nova Francia (Canada),
sodann — im fernen Osten — China, Cochinchina, Tonkin, Siam,
Ceylon, die Malabaren und Persien. An Feindseligkeiten, Wider-
wirtigkeiten und Misserfolgen hat es ihr vom Anbeginn an nicht
gefehlt. Im Verlauf der Zeit hat sie sich darum gendtigt gesehen,
mehrere Gebiete wieder preiszugeben. Die Widerstinde waren vieler
Art. Die religiésen Orden, die bis dahin die Missionsfelder beherrscht
hatten, sahen ihre Monopol-Stellung bedroht und waren nicht
gewillt, den «Rivalen» und «Eindringlingen» Raum zu geben, und
dies um so weniger, als diese Neulinge dazu noch aus dem Welt-
klerus kamen! Es kamen noch die endlosen Reibereien zwischen den
Nationalitéiten hinzu. Portugiesen und Italiener bildeten gewdéhnlich
eine geschlossene Front und besonders die Franzosen haben es
schwer entgelten miissen. Die Portugiesen haben ihnen iiberall
Hindernisse, wie Bedrohung mit Gefingnis, Verweigerung von
Reisepissen und den Zwang, nur mit portugiesischen Schiffen zu
reisen, bereitet. Obwohl ihr Kolonialreich infolge der Eroberungen
durch die Englinder und Hollinder schon lingst verloren gegangen
war, blieben sie dabei, die ihnen vom rémischen Stuhl, von Marti-
nus V. an bis auf Paulus V. (1616) verlichenen Vorrechte (Patronat
von Portugal) krampfhaft zu verteidigen. Auch Varlet hat von die-
sen Chikanen ein geriittetes Mass zu spiiren bekommen.

Entscheidend aber war der Umstand, dass die «Société» sich
bei ihrer Missionsarbeit von ganz anderen Prinzipien und Methoden
leiten liess, als diese bisher bei den Ordensgeistlichen iiblich gewesen
waren. Wihrend bei den Regulierten die «major gloria et potestas
ordinis» in den Vordergrund stand, jedenfalls nie aus dem Auge
verloren wurde, waren die Priester der Société immer und iiberall
bestrebt, sich so bald wie méglich unnétig zu machen. Ihr Hauptziel
war, selbstindige, nationale oder regionale Kirchen, unter einhei-
mischen Bischéfen und einem indigenen Klerus zu bilden, «telle que
les apdtres 1’établirent et telle que Rome I'a voulu toujours» !). Wo
dieses Ziel erreicht wurde, betrachtete die «Société» ihre Aufgabe
als erfiillt und zog sich zuriick. Darum auch legte sie grossen Wert
auf die Errichtung von bescheidenen Seminarien, wo die einheimi-
schen Priester zur spiteren Selbstindigkeit erzogen wurden.

* *
*

1) Siehe Launay: o.c. I. 8. 83 und 89.



— 89 —

Das Seminar der «Société» stand (und steht noch heute) in der
Rue du Bacq, au coin de la Rue de la petite Grenelle (heute Rue de
Babilone geheissen), Quartier St-Germain des Prés, paroisse
St-Sulpice. Das urspriingliche, spiter renovierte und vergrosserte
Haus ') wurde 1661 angekauft von dem Bischof von Babilon de
Sainte Thérese (weltlicher Name: Jean Duval), der dabei die Bedin-
gung stellte, dass die «Société» von nun an auch die Mission in
Persien unter ihre Hut nehmen sollte. Das Seminar konnte am
27. Oktober 1663 in Gebrauch genommen werden. Der grosse
Bossuet, 'aigle de Meaux, hielt die Einweihungspredigt. Die Anstalt
kam unter eine fiinfkopfige Verwaltung und unter Oberaufsicht des
Kardinal-Erzbischofs de Noailles. Es stand auf gutem Fuss mit den
Oratorianern. Leiter des Seminars haben wiederholt ihre «confé-
rences» in St-Magloire gehalten. In den Streitigkeiten iiber die
«chinesischen Riten» 2) hielten sie an der gesunden, ernsten Lehre
fest; sie verwarfen jeden Kompromiss und auch die Akkommoda-
tionspraxis der Jesuiten wiesen sie ab. Darum war fiir Varlet der
Schritt von seinem Pfarrhaus nach der Rue du Bacq nicht gross.

Schon ein Jahr nach seinem Eintritt in das Seminar bot sich
fiir Varlet eine Gelegenheit dar, sich einem «ceuvre abandonnée »
zu widmen. Er wurde 1712 durch die «Société» nach Canada aus-
gesandt mit dem Auftrag, in der jungen, sich noch im Aufbau be-
findlichen Mission unter den Tamaroas an der Miindung des Missi-
ssippi Ordnung zu schaffen. Uber dieses Missionsgebiet sei folgendes
bemerkt.

Aus der von franzosischen Pionieren und Kaufleuten in Canada
gegriindeten Handelsfaktorei war 1608 die Stadt Québec empor-
gewachsen, aber zu einer festeren kirchlichen Organisation kam es
erst einige Jahrzehnte spiter. Erst im Jahre 1663 griindete der
Generalvikar de Laval das Bistum Québec, das sich dann allméihlich
zum fithrenden Zentrum fiir das ganze nordamerikanische Gebiet
entwickelte. Weil de Laval mit den beiden Griindern der «Société»

1 Dll\;'al hatte dieses Haus geschenkt bekommen von Madame de Ri-
couart, geborene Dugué de Bagnols. Launay: o.c. I. 8. 75. Der Name Dugué
de Bagnols kommt auch vor unter den «Solitaires» von Port-Royal.

2) Uber die Kontroverse beziiglich der chinesischen Riten hat Varlet
sich nur selten ausgesprochen. Nur einmal wirft er den Jesuiten vor zu lehren,
«qu’il y a dans le Ciel des Saints qui n’ont jamais été membres de 'Eglise, et
qu’ainsi ils peuvent permettre aux chrétiens et méme les persuader d’honorer
le Philosophe Payen Confucius comme un Saint. Ils s’opposent & la pratique

des Reégles établies par les Saints Evéques pour éprouver les Apostats péni-
tents avant que de les reconcilier.» Varlet an Soanen. Brief vom 12. 11. 1727.



— 90 —

befreundet war und auch an die Stiftungskosten des Pariser Semi-
nars beigetragen hatte, aber vorlaufig nicht in der Lage war, ein eige-
nes Seminar in Québec zu errichten, suchte er fiir die Beschaffung
von Priestern Hilfe bei der Société. Es kam 1665 zu einer Union, bei
der Rechte und Pflichten der Beteiligten formell festgelegt wurden.
Das Seminar in Québec wurde ein Seminar im Sinn des Tridenti-
nums, d.h., es kam in kirchlichen und jurisdiktionellen Fragen unter
die direkte Oberaufsicht des Bischofs. Die materiellen Interesen
wurden ganz von der Société in Paris iibernommen. Sie verpflichtete
gich, die Gebdude in Stand zu halten, Dozenten zu liefern und den
Superior zu ernennen. Das Alleinrecht der Missionierung wurde der
Société mit «Lettres patentes» lbertragen. Im Gegensatz zu der
fur andere Missionsgebiete geltenden Regelung wurde den Priestern
der «Société» das Recht zuerkannt, eine Aussendung nach Canada
entweder abzulehnen oder anzunehmen,

Von Québec aus drang die Mission in den néichsten drei Jahr-
zehnten der Ostkiiste entlang siidwirts und hatte nun das Gebiet
der Mississippi-Miindung erreicht. Der Nachfolger de Lavals, Jean
Baptiste de la Croix-Chevrieres de St-Vallier, sandte 1699 die ersten
drei Missionare dorthin, wo sie unter den Stimmen der Tamaroas
und Kaskaskias !) einige Stationen griindeten, in der Nahe der dort
errichteten Festung St-Louis. Nach einer abenteuerlichen Reise von
mehreren Monaten erreichte Varlet am 6. Juni 1713 sein neues
Arbeitsfeld. Wie sah es aus ? Wie lebte er dort ? Was fand er vor ?
Was hatte er zu erwarten ?

* *
*

Varlet selber hat diese Fragen teilweise beantwortet in seinen
aus dieser Periode stammenden Briefen an seine Mutter und an
seinen Bruder. De Loche 2) konnte iiber diese Briefe verfiigen und
hat sie in seinem schon erwiihnten Beitrag veroffentlicht. Er hat sie
in erster Linie in Druck gegeben wegen der Bedeutung, die sie fiir
die Geographie und die Kolonisierungsversuche der Franzosen

1) In seinem Mandement vom 17. 7. 1698 begrindete de St-Vallier die
Expedition nach den Tamaroas mit den Worten: «parcequ’il était comme la
clef et le passage nécessaire pour aller aux nations plus avancées et en faciliter
I’abord».

?) De Loche: Un missionnaire frangais en Amérique. Bulletin de géo-
graphie historique et descriptive. 1930. S. 31-60. — In Paris angestellte Nach-
forschungen nach dem Ort, wo die von ihm benutzten Briefe sich jetzt be-
finden, sind leider erfolglos geblieben. '



U | -

haben, aber sie verdienen auch unsere Aufmerksamkeit um des
lebendigen Einblicks willen, den sie uns in die unbekannte Welt,
in die Varlet eintrat, bieten. Wegen des reizvollen Aromas der Briefe,
lassen wir Varlet selber zu Worte kommen.

In einem Brief an seine Mutter !) erzihlt er zunichst, dass seine
Gesundheit sich wieder gebessert hat und seine Krifte zuriickge-
kehrt sind, und fihrt dann fort: «Seit fiinf Monaten habe ich das
Fort (St-Louis) nicht verlassen, aber heute habe ich die Hl. Messe
in einem kleinen Dorf inmitten der neubekehrten Eingeborenen ge-
feiert. — Die Jagd fingt an, gut zu werden, darum fehlt es uns nicht
an Nahrung, denn man lebt hier fast ausschliesslich von der Jagd.
Man weiss hier nicht, was Rindfleisch ist. Man isst hier im Winter
viele Enten, Krickenten, Géinse, Truthiihner, Zwergtrappen und
Kraniche, die fiir die Suppe nicht zu verschméihen sind. Wir haben
soviel Wildbret und Fisch, dass wir damit 9 oder 10 Personen er-
néhren konnten, und wir sind nur zu drei. Wir haben einen Einge-
borenen als Jiger, der uns nicht viel kostet. Im Sommer ist es anders.
Dann fastet man, weil nicht gejagt oder gefischt wird. — Das Klima
ist hier ziemlich gut. Ich sehe keine Kranken, ausgenommen die
Neu-Angekommenen, die den Zoll fiir das neue Klima zu zahlen
haben. Ich habe ihn bezahlt und glaube darum, wett zu sein. Korper-
lich habe ich es nicht iibel, mais quant & 'esprit, je ne suis pas sans
douleur, de voir tant d’Ames abandonnées a leurs ténébres, faute de
missionnaires. »

Aus einem aus derselben Zeit stammenden Brief an seinen Bruder
erfahren wir etwas von den unvorstellbaren Schwierigkeiten, mit
denen die Missionare zu kimpfen hatten. Es heisst darin: «Es ist
kein Land, wo man in kurzer Zeit grosse Erfolge erreichen kann.
Man muss Sprachen lernen, fiir die keine Regel, keine Biicher und
keine Lehrer da sind, und es ist besonders miihsam, die Hl. Geheim-
nisse des Glaubens in einer so groben Sprache erkliren zu miissen.
Es gibt eine Menge derer, die stark voneinander abweichen. Man
benétigte eine grossere Zahl von Missionaren, und wir sind nur zu
drei und haben die Hinde voll zu tun mit den Franzosen, die in
zwei Behausungen untergebracht sind, eine Gruppe am Hafen, die
andere zehn Meilen landeinwiirts. — Man kann nicht behaupten, dass
das Land schon ist, denn es ist verwildert und unkultiviert. Das
Haus, in dem wir wohnen, ist vor zwei Jahren gebaut worden und

l_)—v;ijlzat an seine Mutter. Brief vom 23. 11. 1713. Aus Fort St-Louis,
bei de Loche o.c.



— 92 —

gefillt mir. Die Luft ist gut; der Sommer ist aber ausserordentlich
heiss. Schlimmer aber ist es, dass man im Sommer darauf rechnen
muss, nichts anderes als Brot zu essen, und dann muss das Mehl
erst noch aus Frankreich kommen. An Wasser fehlt es nicht. Weil
unsere Siedlung klein ist, haben wir zu wenig Abnehmer, um einen
Ochsen zu schlachten. Ubrigens wiirde man hier kein Vieh halten
konnen, denn es wiirde sich in den Wildern verlaufen. Es heisst,
dass wir ein Dutzend Stiick Hornvieh haben, aber keiner weiss, wo
sie sind. Dazu gibt es keine Milch, keine Butter, keinen Kése, und
weil es dieses Jahr auch kein Getreide gibt, auch keine Eier. — Der
Winter ist angenehm. Es gibt dann und wann einen kiihlen Tag, aber
auch solche, an denen es sehr mild ist. Schnee sieht man nie. Unser
Jéager bringt drei bis vier Monate lang viel Wildbret ein und jagt
auch auf wilde Kiihe und Hirsche. Wir wollen versuchen, einen ein-
zupodkeln. Wir essen Eichhornchen im Hithnerschmalz gebraten und
allerhand Saucen, die wir aus Bérenfett bereiten. — Wir sind hier
gut aufgehoben, haben aber keine Kirche, sondern feiern den Gottes-
dienst in einem Abteil unserer Wohnung. — Der Boden hat keinen
grossen Wert. Es wichst hier die Rebe, aber sie ist nicht kultiviert.
Vielleicht liesse sich daraus ein Wein gewinnen. Im Sommer gibt
es viele Melonen und Kiirbisse. «Ce pays n’est point tentatif, et non,
comme on croit en France, une merveille du monde» 1).

Mit letzterer Bemerkung verfolgte Varlet einen bestimmten
Zweck. Die Expedition nach dem Mississippi hatte in Frankreich
grosse materielle Erwartungen geweckt, und viele glaubten, dort
ein Schlaraffenland zu finden. Auch der Bruder Varlets war von
diesem Fieber angesteckt worden und erwog nun, dort sein Gliick
zu versuchen. Die Warnungen Varlets hielten ihn schliesslich davon
ab 2).

1) Ob man aus diesen Bemerkungen schliessen darf — wie es Giraud:
Hist. de la Louisiane francgaise I1. S. 153 tut — dass Varlet «degu par le pays»
war, ist fraglich. Zwanzig Jahre spiter (Brief von 31.12. 1733 an seine
Schwester) denkt er noch an die unter den Tamaroas verbrachte Zeit zuriick,
und schiittet, freilich in einer Stunde der Verzweiflung und Kleinmiitigkeit —
sein Herz aus in den Worten: «Je regrette encore souvent les bois de I’Amé-
rique».

2) Er schreibt seinem Bruder: «Ces sortes de voyages sont aussi dange-
reux & ceux qui cherchent ’argent, qu’ils sont salutaires & ceux qui cherchent
des &mes». — il n’y a rien & faire que pour nous, qui cherchons des infidéles
& convertir» — Il n’y a aucune fortune a faire ici. Il n’y a que de fortune a faire
que pour le ciel, car il y a bien des infidéles & gagner & Dieu, mais il faudrait
des missionnaires, et nous en manquons». De Loche.



— 93 —

Was veranlasste Varlet, nach Canada zu gehen ? In seinem oben
genannten Mémoire an Vivant !) erinnert er an seine Vorliebe fiir
die «ceuvres abandonnées» und nennt dann als einen zweiten Grund:
«parceque personne ne voulait ou ne pouvait (y aller)». Wir erinnern
daran, dass es den Priestern der Société gestattet war, eine Aus-
sendung nach Canada anzunehmen oder abzuweisen. Abgesehen von
dem seinen Mitpriestern der M. E. gemachten versteckten Vorwurf,
dass sie nicht dorthin gehen wollten, lisst sich aus diesen Worten
schliessen, dass die anfangliche Begeisterung fiir die neue Mission
unter den Tamaroas in den Kreisen des Pariser Seminars betriicht-
lich gesunken war. Auch bei Varlet kann der Enthusiasmus nicht
gross gewesen sein, um so weniger als er kein Mann war, der sich
von seinen Gefiihlen und Empfindungen hinreissen liess. Niichtern
und ohne grosse Erwartungen trat er seine Arbeit an, und mit der
selben Niichternheit legte er sie vier Jahre spiter wieder nieder.
Tatsichlich hatte die Société sich in Canada eine Aufgabe aufgebiir-
det, die ihre Krifte weit iiberstieg. Gerade die Mission an der
Mississipi-Miindung ist von Anfang an ihr Sorgenkind gewesen.
Zweimal, zuerst im Jahre 1701, dann noch einmal 1705, wurde das
Seminar in Québec durch Feuer zerstort, und der Wiederaufbau
hatte an ihre Finanzen untragbare Anforderungen gestellt. Auch
in dem Missionsgebiet ging es ihr nicht nach Herzenswunsch. Zwar
besass die Société das Alleinrecht zur Missionierung auf Grund der
ihr vom Bischof von Québec verliehenen «Lettres patentes», aber
die dort schon anwesenden Jesuiten und Karmeliter waren keines-
wegs bereit, sich darein zu fiigen. Wie iiberall beriefen sie sich auf
ihre alteren Privilegien und verweigerten dem Generalvikar,
Bergier, den Gehorsam. Trotzdem war es Bergier in hartem Kampf
endlich gelungen, die Regulierten innerhalb ihrer eigenen Grenzen
zuriickzudringen, aber nach dessen Tod und einem lingeren Inter-
regnum nahmen sie alle fritheren Stationen wieder zuriick 2). Varlet
oblag die Aufgabe, die Mission wieder herzustellen, d.h. das Allein-
recht der Société zu wahren.

Am 6. Oktober 1715 wurde er zum Generalvikar ernannt.
Damit wurde ihm die Jurisdiktion iibertragen iiber ein Gebiet, das
sich von pem Golf von Mexiko bis zu den Michigan- und Ontario-

) A.P.R. Nr. 3749. Brief vom 28. 8. 1725.

2) Schon 1703 urteilte Tremblay : «il faut mieux secouer la poussiére de
ses pieds sur les Jésuites et leur laisser ces peuples, qu'’ils ont tant d’envie de
garder». Brief vom 15. 6. 1703. Bei Giraud o.c. I, S. 311.



— 94 —

Seen erstreckte. Dass ein solch unermessliches Gebiet keine inten-
sive Bearbeitung zuliess, versteht sich. Jedoch gelang es ihm, in
ziher Beharrlichkeit und unter dauernder Feindschaft seitens der
Ordensmissionare Ordnung zu schaffen. Der Bischof von Québec
erneuerte die 1698 gegebenen «Lettres patentes», bestitigte der
Société «la possession des Tamaroas» und verbot «les missionaires
de quelque autre corps», ihr diesen Besitz streitig zu machen. Es
braucht nicht gesagt zu werden, dass Varlet sich damit die dauernde
Feindschaft des Jesuitenordens zugezogen hat. Das Ziel, das man
sich gesetzt hatte, nimlich ein Sprungbrett nach den landeinwirts
wohnenden Stémmen zu bilden, wurde iibrigens nicht erreicht. Nach
wie vor blieb diese Mission von bescheidenem Umfang ).

Im Jahre 1717 unternahm Varlet eine Reise nach Québec, um
dort Erholung zu suchen und neue Priester fiir die Mission zu werben.
Am 24. Mérz verliess er Louisiana und erst ein halbes Jahr spiter,
am 11. September, hatte er die 5500 km lange Strecke iiber den
Mississippi und die canadischen Seen zuriickgelegt und Québec
erreicht 2). Dort wurde er nach Paris zuriickberufen.

Uber die weiteren Schicksale der Mission unter den Tamaroas,
kénnen wir uns kurz fassen. Sie treten blitzartig hervor aus den
vielen Briefen, die Varlet noch in spéiteren Zeiten aus Canada emp- .
fing. Es heisst darin: «les choses de la religion vont assez mal en ce
pays-la» 3). «Die Mission im Mississippi-Gebiet wurde den Kapu-
zinern tiibertragen» %). «Die Mission wurde zwischen Karmelitern,
Kapuzinern und der M. E. geteilt»?). «Die Schulden des Seminars in

1) Auch auf gegnerischer Seite urteilte man: «Les religieux, en dépit de
leur tendance & opposer la supériorité de leurs réalisations aux modestes
résultats des prétres du Séminaire, conviennent de la fragilité des dispo-
sitions de leurs fidéles, de la nécessité de les tenir sans cesse en haleine pour
maintenir en eux un christianisme superficiel, de l'indifférence que leurs
instructions rencontrent parmi les hommes. Les croyances traditionnelles,
défendues par les ¢jongleurs» créent la principale difficulté». Giraud: o.c.
I, S. 312.

2) Der Ubergang von dem milden Sommerklima des Golfes von Mexiko
zum schneidenden Hochwinter von Canada gibt ihm die Worte in die Feder:
«Le froid est extremement rude en ce pays-ci. Il y a tout I’hiver jusqu’a 6
pieds de neige. Depuis que j’ai demeuré dans les pays chauds je suis encore
plus sensible au froid qu’en France. Mais comme je n’ai point & faire hors du
séminaire j’espére en me tenant clos et couvert ne point sentir larigueur de la
froide saison». Brief vom 16. 10. 1717 bei de Loche.

3) A.P.R. Nr. 3642. Brisacier an Varlet. Brief vom 20. 6. 1721.

1) A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Brief vom 9. 6. 1722.

5} A.P.R. Nr. 3738. Thiboult an Varlet. Brief vom 21. 10. 1722,



— O ==

Québec sind bis auf 30 000 Franken gestiegen» ). «Das ganze Bistum
Québec wird von den Jesuiten beherrscht» 2). « Bald wird auch Loui-
siana unter die Herrschaft der Jesuiten kommen» 3). «Die M. E.
wird die ganze Mississippi-Mission den Jesuiten iibertragen» 4).

* 3
*

Als Varlet nach einem einjahrigen Aufenthalt in Québec in
Begriff war, mit drei Missionaren nach Louisiana zuriickzukehren,
rief ihn die Société zuriick, weil man ihn in Persien brauchte. Auf
ihre besondere Empfehlung hin hatte Papst Clemens XI. ihn mit
Breve vom 17. September 1718 %), zum Titular-Bischof von Aska-
lon und Koadjutor des Bischofs von Babylon ¢) mit Sitz in Hama-
dan 7) ernannt. — Wir haben oben schon gesehen, dass die ersten
Beziehungen der Société mit der Mission in Persien auf eine Ab-
machung zuriickgehen, die der frithere Bischof von Babylon, Ber-
nard de Sainte Thérése, mit ihr abgeschlossen hatte, als er ihr sein
Haus verkaufte, das zum Seminar eingerichtet werden sollte. Schon
viel frither aber hatten mehrere Ordensgeistliche, Kapuziner, Jesu-
iten und Karmeliter, in diesem Gebiet unter recht schwierigen Ver-
héltnissen (grosse Entfernungen, Priestermangel, Zerstreuung der
Glaubigen, Geldnot) gearbeitet, aber zu einer strafferen kirchlichen
Zusammenfassung war es bis dahin noch nicht gekommen. In dieser
Beziehung hat der ehemalige Konsul und spitere Bischof von Cesa-
ropolis, Picquet, sich verdient gemacht 8). Im Jahre 1683 kam es
zu einem Vertrag, bei dem die Betreuung der beiden Bistiimer von
Ispahan und Babylon der Société iibertragen wurde. Zur Zeit der

1) A.P.R. 3738. Thiboult an Varlet. Brief vom 13. 10. 1723
2) A.P.R. Nr. 3701. Le Maire an Varlet. Brief vom 28, 2. 1724.
3) A.P.R. r. 3701. Le Maire an Varlet. Brief vom 15. 11. 1723.
1) A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Brief vom 21. 10. 1725.
(Québec, gegriindet 1608; von den Englindern erobert 1769, in engli-
schen Besitz gekommen 1763. — Lousiana, bis 1763 franzosisch ; dann spanisch;
1800 wiederum franzosisch; 1803 an Amerika verkauft fiir 15 Millionen Dol-
lar.)
5) Die Original-Breve in Pergament, A.P.R. Nr. 3626.
) «Babilon, seu Bagdates, in regno Persarum seu in Mesopotamiay.
7} Hamadan, das alte Ekbatana der Meder und spéter Sommerresidenz
der persischen und parthischen Kénige. Man zeigt noch heute dem Besucher
«die Griiber Esthers und Mardochais»; gelegen zwischen Bagdad und Teheran.
#) Fiir Picquet siehe: Vie de Messire Frangois Picquet, consul de France
et de Hollande, & Alepp, ensuite évéque de Césarople, prés de Bagdad.
Paris 1732. Fiir die Mission in Persien: Launay o.c. Tom I, S. 292-369 und

8. 375.



Ernennung Varlets fungierte als Bischof von Babylon Pidou de
St-Olon.

Varlet schiffte sich sofort nach Frankreich ein und kam am
29. November 1718 in Paris an, wo er im Seminar der Société Woh-
nung nahm. Véllig unbekannt mit der kirchlichen Lage in Persien,
erbat er sich durch den Agenten der M. E. in Rom, de Montigny,
Auskunft und Anweisungen. Im Auftrag des Papstes wurde ihm ge-
antwortet, dass man ihm keine besonderen Anweisungen zu geben
habe. Nur solle er sich baldméglichst konsekrieren lassen und un-
verziiglich nach seinem Bistum abreisen. Weihe und Reise sollten
unter strengem Inkognito geschehen !). Darauf wurde er am Sonn-
tag Quinquagesima, den 19. Februar 1719, in der Seminarkirche der
M. E. zum Bischof geweiht. Konsekrator war der emeritierte
Bischof von Condom, Jacques Goyon de Matignon. Als Assistenten
fungierten der Bischof von Clermont, Massillon und der Bischof von
Eumenia i. p.i. und Coadjutor von Québec, Louis Fran¢ois Duplessis
de Mornay O.F.M. 2). Am Tage der Konsekration lief beim Seminar
die Nachricht ein, dass Pidou de St-Olon — Ende 1717 — verstorben
war. Damit war Varlet Bischof von Babylon geworden.

Mit Riicksicht auf die von Varlet in Holland erteilten Bischofs-
konsekrationen, diirfte es dienlich sein, die bischofliche Linie, in der
Varlet das Verbindungsglied bildet, ein wenig riickwarts zu verfol-
gen. Ausgangspunkt soll dabei Kardinal Barberini, Neffe Urbanus’
VIII., sein.

Antonio Barberini wurde 1655 zum Bischof von Frascati er-
nannt und 1657 Erzbischof von Reims. Er wurde am 24. Oktober
1655 konsekriert durch Jean Baptiste Scannarolo, unter Assistenz
des papstlichen Hausprilaten Bottini und des emeritus-Bischofs von
Vintimille, Laurent Gavotti. Die Weihe wurde in der Kirche des
Jesuitennoviziates in Rom vollzogen.

Charles Maurice le Tellier wurde 1668 zum Bischof von Nazianze
ernannt und 1671 zum Erzbischof von Reims. Erwurde am 11. Novem-
ber 1668 konsekriert durch Antonio Barberini, unter Assistenz des
Bischofs von Orleans, Pierre de Cambout de Coislin, und des Bi-
schofs von Macon, Michel Colbert de Pouange. Ort der Weihe war
die Kirche der Sorbonne in Paris.

1) Die Kurie wiinschte das Inkognito, weil sie Varlet, nach seiner An-
kunft in Persien, einige Bischoéfe heimlich konsekrieren lassen wollte.

%) Duplessis — 1713 zum Bischof von Eumenia i.p.i. geweiht, war Coad-
jutor des Bischofs von Québec, de St-Vallier. Als dieser 1727 zurlicktrat,
folgte Duplessis ihm nach.



mes O e

Jacques Bénigne Bossuet wurde 1668 zum Bischof von Con-

dom ernannt und 1681 zum Bischof von Meaux. Er wurde am
21. September 1670 konsekriert durch Charles Maurice le Tellier,
unter Assistenz des Bischofs von Verdun, Armand de Monchy
d’Hocquincourt, und des Bischofs von Autun, Gabriél de Roquette.
Die Weihe fand statt in der Franziskanerkirche in Pontoise.
Jacques Goyon de Matignon wurde 1671 Bischof von Condom und
1673 konsekriert durch Jacques Bénigne Bossuet, unter Assistenz des
Bischofs von Arras, Guy de Séve de Rochechouart, und des Bi-
schofs von Langres, Louis Armand de Simiane des Gordes.

De Matignon konsekrierte 1719 Dominicus Maria Varlet, unter
Assistenz des Bischofs von Clermont, Massillon, und des Coadjutors
von Québec, Duplessis de Mornay. — Die Utrechter Kirche hat es sich
immer zu einer hohen Ehre gerechnet, ihre bischofliche Herkunft
auf «le grand Bossuet» zuriickfiihren zu konnen 1).

* %
*

Fiir die Reise nach Persien kamen gewohnlich drei Wege in
Betracht. Der erste, kiirzeste und darum am meisten benutzte, lief
liber die Tiirkei und die sogenannten «kleinen Tartarenreiche».
Dieser Weg war aber zurzeit infolge Kriegswirren gesperrt. Der
zweite war die «Indien-Route» um Afrika und das Kap der Guten
Hoffnung herum bis zum persischen Golf. Diese Strecke hatte den
Nachteil ihrer ausserordentlichen Linge. Sie betrug némlich
20 000 Kilometer. Der dritte fiihrte durch Russland, der zwar infolge
der Unwirtlichkeit grosser Gebiete und der Gefahr von Raubiiber-
fillen seitens der im Kuban ansissigen Kosaken viel gefiihrlicher,
aber «nur» 9000 Kilometer lang war. Reisende, die diesen letzten
Weg nahmen, reisten gewohnlich entweder iiber Land durch Polen
nach Moskau, oder auch nach einer Hafenstadt an der Ostsee,
meistens nach Liibeck, wo man auf ein Schiff nach Petersburg um-
stieg.

Es traf sich, dass zur selben Zeit ein franzosischer Konsul - le
Chevalier de Padéry — nach der persischen Provinz Shiraz ausge-
sandt wurde. Thm schloss sich Varlet gerne an. Zur besseren Wah-
rung des ihm auferlegten Inkognitos wurde beschlossen, dass er sich

1) Fir diese bischofliche « Genealogie», siehe J. Montier, dans «!’Inter-
médiaire des chercheurs et curieux». Mérznummer 1961. Spalte 242 f; und
1960. Oktobernummer, Spalten 936-943.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1963 7



e OB s

als «Sekretdr» des Konsuls ausgeben sollte. Fiir die persinliche
Sicherheit ist der Schutz Padérys zweifellos sehr niitzlich gewesen,
aber andererseits geriet er in eine Abhéingigkeit, die bald unertraglich
wurde. Das gute Verhiltnis schlug nach einigen Monaten in sein
Gegenteil um und endete schliesslich in einem férmlichen Bruch 1).

Nachdem er am vorangegangenen Tag noch die Hl. Firmung in
der Kirche St-André des Arts in Paris gespendet hatte, bestieg
Varlet am Samstag den 18. Méarz 1719 mit fast 200 Kilogramm 2)
Gepéck und von einem Priester namens Felix 3) begleitet, die Post-
kutsche nach Briissel. Uber Senlis, wo der Konsul mit seinem Se-
kretir und einem Diener einstieg, Compiegne, St- Quentin, Cambray
Valenciennes und Mons, wurde in acht Tagen dieses erste Ziel er-
reicht. Im Hause des Kanonikus der St-Gudule-Kirche und Dekans
von Tournay, Ernest Ruth d’Ans, wurde iibernachtet. Hier, wie

1) Uber das Verhiiltnis zu Padéry teilt Varlet mit: « Lorsque le temps sera
venu de nous séparer de M. Padéry nous n’en serons point affligés car depuis
Amsterdam sa compagnie nous est & charge en tout» (A.P.R. Nr. 3753,
Varlet an die M. E. 14. 6. 1719). — «La compagnie de M. Padéry nous est fort
& charge. Le désagrément croit de jour en jour et il est assez triste de voir un
homme, que l'on espérait qu’il serait notre appui, entre mille mauvaises
maniéres qu’il en faut essayer, cherche continuellement & nous charger.»
(A.P.R. Nr. 3753, Varlet an die M. E. 21. 7. 1719.) — «Nous avons toujours
beaucoup & souffrir de M. le consul. Cela croit de jour en jour. Nous le mena-
geons d’autant plus qu'’il est plus bizarre. Quelques maltraités que nous soyons
nous n’osons nous séparer de lui dans ces frontiéres ou les présents font tout
et o1 on ne fait rien sans eux.» (A.P.R. Nr. 3753. Varlet an die M. E., 12. 12.
1719.) — «M. le Chevalier nous a enpvoyé dire qu’il rompait I'ordinaire. Il
offrait de nous envoyer & manger chez nous, mais nous avons répondu que
nous le remercions et que nous ferions notre ordinaire.» (Reisejournal A.P. R.
Nr. 3753., 27. 2. 1720.) — «Sans passeport j’'ai été l'esclave de M. Padéry»
(A.P.R. Nr. 3753. Varlet an die M. E., 26. 10, 1720).

2) Wie aus dem Frachtbrief der Postkutschen-Verwaltung zu ersehen ist,
schleppte Varlet 391 Pfund Gepiick mit sich. Darin, wie aus der Rechnung
der M.E. hervorgeht, bischofliche Gewiinder, Leinen, Miintelchen, Kasel,
Leuchter, einen tragbharen Altar und dazu noch eine Menge Biicher. A.P.R.
Nr. 3643. Rechnung, 26. 2. 1722.

%) Felix, ein sonst braver Priester, ist auf der Reise von geringem Nutzen
gewesen. Auf der Hinreise war er wiederholt, auf der Riickreise dauernd
krank. Er brachte durch seine Plauderhaftiglkeit das Inkognito in Gefahr,
erst in Amsterdam, dann in Berlin, wo es sogar zu einer polizeilichen Verneh-
mung kam. Nach der Riickkehr aus Persien wurde er wieder in das Seminar
der M. E. in Paris aufgenommen. Auf eine Empfehlung seitens Varlet iiber-
trug de Noailles ihm die Pfarrstelle von St-Médard. Siehe: A.P.R. Nr. 3643,
3688, 3719. Varlet urteilte iber ihn: «C’est un bon ecclésiastique qui a beau-
coup de piété, du zéle, de I'esprit, du talent et méme de capacité, mais avec
cela je ne le crois pourtant point appellé aux missions.» A.P.R. Nr. 3753.
Varlet an die M. E., 1720.



iberall, wo man die Nacht verbrachte, suchten Padéry und sein
Begleiter eigene Quartiere. Nachdem er am Sonntag den 26. Miirz
bei den Oratorianern in Briissel die Messe gefeiert hatte, reiste er
sofort nach Antwerpen weiter, um rechtzeitig das Bortschiff nach
Holland zu erreichen. Padéry hatte nimlich auf einmal seinen
Reiseplan geindert. Urspriinglich hitte man iiber Land reisen wol-
len, aber als er horte, dass in wenigen Tagen ein hollindisches Schiff
aus Amsterdam nach Petersburg abfahren sollte, entschloss er sich,
trotz des bedeutenden Umwegs um Déinemark herum und durch
den Sund, diese Gelegenheit zu benutzen '). In Delft stieg man beim
Kapiteldekan J.C. van Erckel ab, bei dem man auch den niichsten
Tag verblieb. Dann stossen wir im Reisejournal 2) Varlets auf eine
folgenschwere Bemerkung : «Nous ne plimes pas lui refuser de donner
la Confirmation & une vingtaine de personnes tant de sa paroisse que
de celle de M. Ostrelin.» (= Oosterling) ?).

Darauf reiste er in Begleitung des Pfarrers Meganck %), der ihm
nach Delft entgegengereist war, nach Leiden, wo er beim General-
vikar Cornelis Steenoven und spiteren Erzbischof von Utrecht, ein-
kehrte. Hier hoffte Varlet die Karwoche verbringen zu koénnen, aber
als er horte, dass die Magistraten das Messelesen durch Auslinder
nicht gestatten wollten, reiste er nachts noch nach Amsterdam, wo
er am friithen Morgen des Palmsonntags, am 2. April, ankam und
beim Pfarrer Jacob Krijs Wohnung fand. Hier konnte Varlet in
Ruhe und ungestirt bis zur Abfahrt des Schiffes verbleiben. Denn
Krijs stand bei den Amsterdamer Magistraten in hohem Ansehen
und war iiber jeden Verdacht erhaben.

Jacob Krijs ist fiir die Utrechter Kirche ein hoch verdienstvoller
Mann gewesen, aber auch die Missionskreise hatten ihm viel zu ver-

1) Man sieht daraus, dass Varlet nur zufilligerweise nach Holland ge-
kommen ist. Auch an dem unliebsamen Aufenthalt in Amsterdam ist er
nicht Schuld.

2 A.P.R. Nr. 3753. «Journal de voyage a Babilone, écrit de la main de
M. de Babilone et quelques lettres, adressées & lui, qui y ont rapport. 1719/
1722, Avee brouillon de 19 pages 4° et: Liste des dépenses de ce voyage.
32 pag.

3) Varlet, lehrte die Namen von Personen und Ortschaften nur im miind-
lichen Giespriich kennen und schreibt sie phonetisch. Ostrelin = Qosterling;
' Meygh(!n — Meganck; Connisberg — Koningsbergen ; Pitreson = Pietersen;
Cronselot — Kronschloss: Véli = Vlie(reede) usw. Die Lokalisierung der
russischen Ortschaften, an denen er vorbeikam, ist dadurch nicht wenig er-
schwert.

4) {Tber Meganck: Siche TKZ 1958, 5. 209-247.



— 100 —

danken. Er war offizieller Korrespondent der « Missions Etrangéres»
in Paris, und der Vermittler fiir alle Bischiéfe der Missionen im fer-
nen Osten, die Zentral-Adresse, wo alle Briefe und Pakete aus der
ganzen Welt einliefen und von dort wieder weitergeleitet wurden.
Er wohnte am Hafenquai, hatte ungehemmten Ausblick auf den
intensiven Schiffahrtsbetrieb und war mit vielen Seeleuten be-
kannt. Als er 1724 starb, wurde sein Tod durch die ganze Mission als
ein personlicher Verlust empfunden 1).

In der Weltstadt Amsterdam konnte Varlet sein Inkognito
leicht bewahren 2). Obwohl er bestrebt war, unbekannt zu bleiben,
konnte er jedoch nicht umhin, den Kaufmann Dubois de Brigode,
der ihm beim Geldwechsel und anderen finanziellen Angelegenheiten
behilflich war, zu besuchen 2). Bei dieser Gelegenheit kam es selbst-
redend auch zu einer Begegnung mit dem bei Brigode wohnhaften
Pére Quesnel. Tavenaux 4) glaubt hier eine «crise dans la groupe
des exilés hollandais» auf die Spur gekommen zu sein. Er wirft Var-
let vor, dass er sich zum leitenden Haupt der Gruppe aufgeworfen
und sich so tolpelhaft und zudringlich benommen habe, dass es
Quesnel unertriglich geworden sei und er sich der Vormundschaft

1) Einige Urteile iiber Jacob Krijs: ¢«Je ne crois pas avoir jamais aimé
personne plus tendrement que je ’aimais, parceque je n’ai jamais trouvé de
meilleur cceur que le sien et plus chaud pour ses amis. Son amour pour I’Eglise
et en particulier pour nos missions était incomparable, et je doute que nous
trouvions dans la suite un correspondant ainsi affectionné et aussi zelé que
nous pleurons et & qui nous avons des obligations essentielles». A.P.R.
Nr. 3694. Chassaigne & Varlet. Dezember 1724. — «Toutes nos missions sen-
tons avec beaucoup de douleur la perte que nous avons faite par la mort d'un
si zelé et si fidéle correspondent.» A.P.R. Nr. 36563 Cordier (in Tonkin) an
Varlet. 25. 11. 1726. — «C’est une perte pour les missions & ne jamais pouvoir
se réparer sans une coup extraordinaire de la Providence»., A.P.R. Nr. 3701.
Le Maire (in Siam) an Varlet. 19. 12. 1726.

2) Schon der Internuntius in Briissel, Santini, musste auf eine Anweisung
geitens des Kardinal-Sekretidrs, Paulucci, er solle herausfinden, welcher Bi-
gchof fiir die Utrechter Kirche Priester geweiht habe, antworten, dass solche
Nachforschungen unmdéglich seien: «stante la prodigiosa quantitd de navi,
che sono di continuo in quei porti et la somma facilitd, che uomini di tanta
accortezza anno di star nasconti in cittd tanto popolata». Siehe P. Polman;
Romeinse Bronnen voor de kerkelijke toestand der Nederlanden onder de
apostolische Vicarissen (1702-1729) Tom IV, R.G.P. Haag, 1955. Nr. 516.

3) Dubois de Brigode, gebiirtig aus Lille, Kaufmann in Amsterdam,
wohnhaft an der Keizersgracht 160 «bei dem Griinmarkt». Sein Haus war ein
Zufluchtsort fir Quesnel und andere Refugiés. Spiiter wohnte dort auch
Varlet. Im Hause Dubois’ fand auch die Bischofsweihe Steenovens statt.

4) Tavenaux: Le Jansénisme en Lorraine. (1640-1789), Paris 1960.



— 101 —

Varlets widersetzt habe !). Tavenaux hat hier wohl den chronolo-
gischen Faden verloren. Es ist richtig, dass spater grosse Spannungen
zwischen den franzosischen Fliichtlingen aufgetreten sind, aber
daran ist weder Varlet noch Quesnel schuld gewesen. Beide Méinner
haben sich kaum gekannt und sind sich hochstens zwei- oder drei-
mal nur flichtig begegnet. Varlet hatte damals noch nicht den ge-
ringsten Anlass, sich mit Rom zu iiberwerfen und sich den in Holland
verweilenden Franzosen anzuschliessen. Varlet ist es in diesem
Augenblick nie in den Sinn gekommen, sich «comme le chef respon-
sable de la communauté» aufzuwerfen. Was sagt Varlet selber iiber
seine Begegnung mit Quesnel ? In einem Schreiben an die Société
entschuldigt er sich, dass er Brigode habe besuchen miissen. Das
sei notwendig gewesen wegen des Geldwechsels, aber er erklirt,
nicht gewusst zu haben, dass Quesnel bei ihm wohnte. «Je n’ai done
pas pu éviter de voir ce pére, mais toujours fort indifféremment et
seulement autant que la nécessité de toucher I'argent de mes lettres
de change m’a contraint de voir son héte» 2). Andererseits ist uns ein
Wort Quesnels aufbewahrt geblieben, auf das man noch sechzig
Jahre spiiter im Kreis der Utrechter gerne zuriickgriff. Bei einem
seiner Besuche soll Quesnel zu Varlet gesagt haben: «Il y a bien de
I'apparance que la portion des Catholiques & laquelle Dieu vous
destine pour exercer votre ministére est plutdt celle qui se trouve
aujourd’hui située au milieu des Provinces-Unies, que le Babylone
qui est aux environs de I’Euphrate» 3). Dass es nie eine «crise» zwi-
schen Varlet und Quesnel gegeben haben kann geht schon daraus
hervor, dass Quesnel schon Dezember 1719 — also vor der Riickkehr
Varlets aus Persien — gestorben ist.

*® %
*

Die Abfahrt des Schiffes zog sich inzwischen in die Lange und
musste wiederholt um einige Tage verschoben werden. In dieser
Zeit besuchte Varlet mehrere Gemeinden. Am 15. April ging er nach

_—_—

1) Tavenaux o.c., Pag. 540. Anmerkung 19., bemerkt: « Quesnel sup-
portait mal le controle tricassier de I'evéque de Babylone, D.M. Varlet.
Celui-ci se considérait comme le chef responsable de la communauté et pré-
tendait veiller avec un soin jaloux & toute altération des principes. Quesnel
désirait se libérer de cette tutelle.»

2) A.P.R. Nr. 3753. Varlet an M. E. Brief vom 14. 6. 1719.

3) D’Etemare Brief Nr. 1281 vom 7. 11. 1767: «on voit bien que le
P. Quesnel parlait ainsi prévoyant ce qui arriverait, et dont lui méme n’a pas
été témoin sur la terre».



— 102 —

Utrecht, wo er am Sonntag Quasimodo nach den Vespern in der
Sankt Gertrudis-Kirche beim Pfarrer Wilhelm Kemp die Firmung
spendete. Am folgenden Tag erwies er den gleichen «Samariter-
Dienst» in der Sankt Marien-Gemeinde des Pfarrers Stakenburg.
Nach Amsterdam zuriickgekehrt, firmte er am 19. April bei Pfarrer
Jacob Krijs, seinem Gastgeber, und am 20. April beim Pfarrer und
Kanoniker Dalenoort im Haag. Zur letzten Hl. Handlung waren
auch die Geistlichen von Delft, Rijswijk und Rotterdam mit einer
Anzahl Firmlingen herbeigeeilt. Als er am 21. April glaubte, nun
bald abreisen zu konnen, spendete er das Sakrament der Firmung
abermals bei Pfarrer Krijs. Wiederum wurde die Abfahrt verscho-
ben. Weil er allméhlich in der Stadt bekannt wurde, «parceque non
obstant mes précautions notre compagnie de voyage ne gardait le
secret», zog er sich einige Tage beim Bruder des Pfarrers Krijs,
in Diemen zuriick !). Am Morgen des 24. April nach Amsterdam
zuriickgekehrt, firmte er nochmals bei seinem Gastgeber 2).
Uberblicken wir die Firmungshandlungen Varlets wihrend
der drei in Holland verbrachten Wochen, so ergibt sich, dass erin den
vier bedeutendsten Stiddten diesen Liebesdienst siebenmal voll-
zogen hat. Wir wissen die genaue Zahl der Firmlinge nicht, aber es
miissen sieben- oder achthundert gewesen sein. In Amsterdam
allein sind es mehr als 600 gewesen. Wie reimt sich das mit seinem
Inkognito zusammen ? Ist das Naivitidt, Unvorsichtigkeit, oder
bose Absicht gewesen ! Gewiss kann man Varlet eine gewisse Welt-
fremdheit und Naivitit nicht absprechen, aber so naiv war er doch

1) Cornelis Krijs, Bruder des Jacob Krijs, seit 1708 Pfarrer in der nahe
bei Amsterdam gelegenen Ortschaft Diemen, 1 1720. Als der Franziskaner
Glabbais seinen Tod nach Rom meldete, meinte er der Kurie mitteilen zu
missen: «pro tali non oramus». Polman: Romeinse Bronnen IV. 8. 374,
Anmerkung 7.

%) Anlisslich der Firmungen schrieb Jacob Krijs seine « Unterrichtung
tiber die HI Firmung» Sie wurde seitdem wiederholt neu gedruckt und ist
auch heute noch, wesentlich ungeéndert, in der Utrechter Kirche in Gebrauch.
Zusammenfassend stellt sich heraus, dass Varlet die Firmung spendete: am
1. April in Delft, bei van Erckel und Qosterling; am 16. April in Utrecht bei
Kemp; am 17. April in Utrecht bei Stakenburg; am 19. April in Amsterdam
bei Krijs; am 20. April im Haag bei Dalenoort; am 21. April und am 24. April
bei Krijs in Amsterdam.

Aus dem Firmungsregister der Amsterdamer Gemeinde von Krijs geht
hervor, dass am 19. April 177 Personen gefirmt wurden (unter denen auch aus
den Gemeinden von Doncker, de Bock, v.d. Kruisen und van’t Zul); am
21. April 218 Personen (unter denen wiederum aus anderen Amsterdamer
Gemeinden); am 24. April 209 Personen. Siehe: Recueil de divers témoi-
gnages, S. 412 f.



— 103 —

auch wieder nicht. Der Schliissel zu dieser Frage liegt wohl in seiner
Liebe zu den «ceuvres abandonnées». Wie wir oben gesehen haben,
erklirte er, dass er, als er die armen, zerstreuten und wie hirtenlos
dahinsiechenden Schafe sah, von einem samaritanischen Erbarmen
ergriffen wurde, und darum glaubte, Gott mehr fiirchten zu miissen
als die irdischen Michte. Diese Annahme wird noch verstirkt, wenn
man sicht, dass Varlet wiederholte Gesuche um kleinere Hilfedienste
standhaft verweigert hat, wie z. B. die Weihe der HI. Ole. Dieser
Mangel schien ihm nicht dringlich genug zu sein. Die HI. Ole konnte
man, wie er sagte, auch in Belgien holen. Bei der Firmung aber
handelte es sich fiir ihn um eine iusserste Notlage, der er abzuhelfen
fir seine hochste PHlicht betrachtete. Samaritanische Hilfe ging ihm
iiber den kirchlichen Gehorsam.

* #
Fs

Natiirlich wurde sein Auftreten bei der Kurie alsbald bekannt.
Schon am 27. April konnte der Internuntius in Briissel, Nantini,
an den Kardinal-Sekretir Paulucci berichten, dass ein franzosischer
Bischof, vermutlich Varlet, in den Kirchen der Klerisei, bei den
Pfarrern Dalenoort, Krijs, van Stakenburg und Kemp «quasi publi-
camente» die Firmung erteilt habe. Die Offentlichkeit dieses Vor-
gehens lasse vermuten — so der Internuntius — dass Pariser Regie-
rungskreise dahinterstecken. Iir werde darum den franzisischen
Nuntius in Paris bitten, Varlet zuriickzurufen und die Weiterreise
zu verbieten 1!).

Diese Nachrichten riefen in Rom allgemeine Bestiirzung hervor,
und sofort schritt die Kurie zu den strengsten Massnahmen. An den
Administrator des Bistums Miinster sowie an den polnischen
Nuntius und den Auditeur der Nuntiatur in Warschau erging der
Befehl, (man glaubte, dass er iiber Land reisen wiirde) Varlet sofort
zu verhaften, oder. wenn dies nicht moglich sein sollte, ihm unter der
Strafe der Kxkommunikation die Fortsetzung seiner Reise zu ver-
bieten. Die Internuntiatur in Briissel wurde angewiesen, die Reise-
route Varlets herauszufinden und davon dem Auditeur in Warschau
Kenntnis zu geben 2). Mit grosser Befriedigung nahm die Kurie die
Nachricht entgegen, dass dem Pfarrer Dalenoort im Haag eine Geld-

1) Polman: Romeinse Bronnen IV, Nr.533. Santini an Paulucci.

27. 4. 1719.
2) Polman: Romeinse Bronnen IV, Nr.539. Paulucci an Santini

27.5.1719.



— 104 —

strafe von 3000 Gulden auferlegt worden sei «per aver fatto fare al
vescovo Varlet la funzione del nostro culto» 1).

Uber alle diese und noch viele andere Dinge, die sich inzwischen
in der Nuntiatur in Paris und in der Kongregation de Propaganda
Fide abgespielt hatten, blieb Varlet vorldaufig unwissend. Nichts
ahnend von dem Gewitter, das sich iiber seinem Haupt zusammen-
zog, verliess er am 25. April 1719 auf dem hollindischen Fleutschiff
«Koningsbergen» unter Kapitin Pietersen den Amsterdamer Hafen.

Hilversum. B. A. van Kleef.

1) Polman: Romeinse Bronnen IV, Nr. 542, Santini an Pauluceci
22. 6. 1719 und die Antwort vom 15. 7. 1719.



	Dominicus Maria Varlet 1678-1742

