
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Dominicus Maria Varlet 1678-1742

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 78 —

Dominicus Maria Varlet
1678-1742

Wenn es vielleicht wahr sein mag, dass die Kirche von Utrecht
ausserhalb ihrer eigenen Reihen nur wenig bekannt ist, so gibt es

jedoch einen Mann, auf den diese Bemerkung nicht zutrifft. Auch
wenn man nur ganz oberflächlich von ihrer Geschichte Kenntnis
nimmt, wird man bald auf seinen Namen stossen. Es ist der
französische Bischof Dominicus Maria Varlet, der Mann, der ihr in der
Stunde grösster Verlassenheit und tiefster Not zu Hilfe gekommen
ist und ihr nach einem über zwanzig Jahre dauernden bischofslosen

Interregnum von neuem einen Oberhirten geschenkt hat. Ihm hat
somit die Utrechter Kirche die Fortsetzung ihrer bischöflichen
Sukzession und die Wiederherstellung ihrer genuin-katholischen
Kirchenordnung zu verdanken. Varlet selber hat diese Hilfeleistung
immer gerne einen «Samariter-Dienst» genannt und er hat ihr
diesen im Verlauf von fünfzehn Jahren sogar viermal erwiesen1).
Er hat sich damit ein bleibendes Monument gesetzt und sich die
unauslöschliche Dankbarkeit der Utrechter Kirche verdient - und
auch erworben.

Es ist daher wohl begreiflich, dass seither der Name Varlets
von seiten seiner Gegner nur mit Unwillen und einer gewissen
Abscheu ausgesprochen wird. Es muss zugegeben werden: von ihrem
Standpunkt aus nicht zu unrecht. Denn durch seine unerschrockene
und aufsehenerregende Tat hat er die auf die Unterwerfung der
nationalen, selbständigen Kirchen hinzielenden Bestrebungen der
römischen Kurie für immer vereitelt und die Hoffnung auf das

baldige Aussterben der «jansenistischen Refractarii» endgültig
zunichte gemacht. Umgekehrt haben die Utrechter ihn deswegen als
einen «von Gott gesandten Retter» begrüsst und ihn, wenn nicht
wegen seiner Beredsamkeit - denn diese Begabung besass er nicht -
so doch wegen des ihm angetanen Unrechtes und seiner persönlich
erlittenen Verfolgungen, als «einen zweiten Chrysostomus» verehrt2).

1) Varlet konsekrierte zum Erzbischof von Utrecht am 15. Oktober
1724 Cornelis Steenoven, am 30. September 1725 Cornells Johannes Barch-
man Wuytiers, am 28. Oktober 1734 Theodorus von der Croon und am
18. Oktober 1739 Petrus Johannes Meyndaerts.

2) Vgl. auch: Fisquet: La France Pontificale, Diocèse de Paris. «Varlet
regardé comme un rebelle et un schismatique par les catholiques, comme un
Chrysostome par les Jansénistes».



— 79 —

Es braucht nicht verschwiegen zu werden, dass die anfänglich
zwischen den Utrechtern und ihrem Wohltäter bestehenden
herzlichen Beziehungen nachher eine tiefgehende und bedauerliche
Trübung erfahren haben. Man kennt die Gründe. Zunächst sind es

die streng-jansenistischen «Wucher-Theorien» gewesen, die die
nach Holland geflüchteten Freunde Varlets den Utrechtern um
jeden Preis aufzwingen wollten und die zu langwierigen,
unüberbrückbaren Konflikten geführt haben. Wie unberechenbar gross
der Schaden gewesen ist, ist allbekannt. Sodann war es den Holländern

unmöglich, für die französische Schwarmgeisterei in bezug
auf die merkwürdigen, sich auf dem Grab des Diakons de Paris auf
dem Friedhof Saint Médard abspielenden Ereignisse, mit ihren
krankhaften und oft anstössigen Begleiterscheinungen des

Konvulsionismus, Verständnis aufzubringen. Und schliesslich sahen sie sich
auch genötigt die willkürliche, extrem allegorisch-typologische
Schrifterklärung, mit der diese französischen Réfugiés ihrem Widerstand

gegen die Bulle Unigenitus eine biblische Grundlage und

Rechtfertigung zu geben versuchten, abzuweisen.
Wie bedauerlich diese Entwicklung auch gewesen sein mag, so

hat sie die eminente Bedeutung Varlets nicht schmälern und die
Verdienstlichkeit seiner Hilfe nicht verringern können. Trotz aller
berechtigten Kritik die man an seinem zweifellos zu weit gehenden
Eingreifen in die intern-kirchlichen Verhältnisse erheben kann,
bleibt es dennoch sein unvergängliches Verdienst, dass er als

einziger Bischof im ganzen katholischen Abendland den Mut
aufgebracht hat, den Machtbestrebungen der Kurie wirkungsvoll zu
trotzen, sich der verwaisten Kirche anzunehmen, ihre Rechte zu
wahren und durch Verleihung des Bischofsamtes ihr Fortbestehen
für die Zukunft sicherzustellen. Mehr noch: ihm verdanken wir es,
dass die alte, episkopale Richtung innerhalb des westlichen Katholizismus

nicht, wie das mit so vielen anderen gleichgerichteten
Bewegungen der Fall gewesen ist, in vergeblichen Protesten versandete,
sondern bleibende Gestalt gewonnen hat in der kleinen Utrechter
Kirche, die dann später auch ihrerseits imstande gewesen ist, den
nach dem Vatikanum im alten Glauben verharrenden Altkatholiken
den gleichen «Samariter-Dienst» zu erweisen1).

1) Vgl. auch: J. Montier: «Dissidences catholiques» in der Zeitschrift:
«L'intermédiaire des chercheurs et curieux» März 1961. S. 242. «D.M. Varlet
est le père spirituel de cette Eglise vieille catholique et c'est grâce à lui qu'elle
a duré, car sans évêques validement consacrés elle aurait probablement
sombré dans l'oubli ou dans le fantaisie comme tant d'autres».



— 80 —

Trotz seiner historischen Bedeutung für die Kirche von Utrecht
hat es die oben erwähnte Entwicklung gewollt, dass Varlet mehr und
mehr in den Hintergrund geraten und heute eine fast unbekannte
Persönlichkeit geworden ist. Es ist vielsagend, dass sich nie ein

Mitglied der Utrechter Kirche berufen gefühlt hat, eine, sei es nur
kurze, Darstellung seines Lebens zusammenzustellen. Die heftigen
Streitigkeiten über den Wucher haben auch seine Gestalt
«überwuchert», die Erinnerung an ihn verblasste mehr und mehr, und es

ist heute so, dass man ihn nur noch dem Namen nach kennt. Auf
römischer Seite ist es ihm nicht anders gegangen. Nachdem er auf
die Seite der «Appellanten» getreten war, hatte er auch für seine

Gegner jede Bedeutung verloren. So sind wir für sein Lebensbild
im Grunde genommen noch immer auf den kurzgefassten Nachruf
angewiesen, den die «Nouvelles Ecclésiastiques» ihm bei seinem Tod
(1742) gewidmet haben *). Alle späteren Nachschlagewerke gehen
darauf zurück und es geht keines darüber hinaus 2). Das Seminar der
«Missions Etrangères» in Paris, mit dem Varlet von 1711 bis 1719

aufs engste verbunden gewesen ist, das ihn nach Canada ausgesandt,
dann nach Persien abgeordnet und ihn bei der Kurie wärm- stens für
das Bischofsamt empfohlen hatte, hat ihn nicht lange nach seiner
Konsekration aus den offiziellen Registern gestrichen 3). Bei Launay4),

Siehe: «Nouvelles ecclésiastiques» 1742 S. 105—108, 185, 188. 1731
S. 195, 1735 S. 15, 1736 S. 81, 124, 1737 S. 13.

a) Vgl. Biographie universelle (Michaud) - Biographie nouvelle -
Dictionnaire de Théologie catholique - Dictionnaire d'histoire et de géographie
ecclésiastique - Dictionnaire biographique du clergé canadien français
(Allaire) - Biographie universelle (Moreri) - Grande Encyclopédie - usw.

3) «Mgr. Dominique Varlet, ayant été à cause de ses attachements avec
les Jansénistes, exclu de la Société des Missions Etrangères, moins d'un an
après son sacre, nous ne possédons pas sur lui la notice biographique, consacrée

par le «Mémorial de la Société des Missions Etrangères» à chacun des
missionnaires fidèles à leur vocation jusqu'à la mort». Mitteilung des Archivars

der M. E. in Paris, le Rev. Père Guennou, vom 13. September 1961. -
Die unrichtige Bemerkung bei Préclin-Jarry, «Les luttes politiques et
doctrinales du XVIIe et XVIIIe siècles», Seite 560, Anmerkung 2, «que Varlet
n'a pas été incorporé dans la Société des M.E. «puisque son nom ne figure pas
au Mémorial» ist damit richtiggestellt. - Die Streichung Varlets aus den
Registern hat jedoch viele Priester der M.E. nicht davon zurückgehalten,
auch weiterhin mit Varlet in Briefverkehr zu bleiben. Die Utrechter Archive
bergen eine grosse Anzahl von Briefen von Carnet (curé de Montgéron), Lai-
gneau, le Maire (in Siam), Neez (in Tonkin), Tremblay Tessier de Quéralay
(Missionsbischof von Rosalie) u.a. bis zum Jahre 1735, d.h. bis 16 Jahren
nach Varlets Konsekration.

4) Launay: Histoire générale de la Société des Missions Etrangères,
Paris 1894, 3 Bände.



— 81 —

der eine dreibändige Geschichte über diese «Missions Etrangères»
veröffentlicht hat und die Archive des Instituts uneingeschränkt
hat benützen können, wird Varlet nirgends erwähnt. Ein
«beredtes» Schweigen, das wohl darauf zurückzuführen ist, dass

Launay alles daran gelegen war, die kompromittierenden
Beziehungen des Seminars zum Jansenismus möglichst zu bagatellisieren
und dessen Priester von dieser «Befleckung» freizusprechen. Da
war es wohl am besten, Varlet totzuschweigen. Giraud1), in dessen

Beschreibung der Mission in Canada man Einzelheiten über den
Aufenthalt Varlets in diesem Gebiet (1712-1717) erwarten würde,
beschränkt sich auf nur wenige kurze Bemerkungen.

Um so reichlicher werden wir, wenigstens für die Zeit nach
1719, also nachdem Varlet sich mit der Utrechter Kirche verbunden
hatte, entschädigt durch die reichhaltigen Archive des Utrechter
Metropolitan-Kapitels und die des sogenannten Amersfoorter
Seminars 2). Zwar sind daraus schon im 18. Jahrhundert manche
Dokumente im Druck erschienen, wie z. B. in den beiden «Apologien»

Varlets 3), sowie in dem «Recueil» von Dupac de Bellegarde4),
aber sie sind bei weitem noch nicht erschöpft und für eine
Lebensbeschreibung Varlets sind sie einfach unentbehrlich.

Es versteht sich, dass dieser Beitrag nicht den Anspruch
erheben will, eine lückenlose Darstellung seines Lebens zu bringen.
Wir wollen einige Bausteine zusammentragen, die zum Ausgangs-

1) Giraud M. : Histoiro de la Louisiane française, 2 Hände.
2). Die Archive der Utrechter Kirche teilen sich in a) die des Metropoli-

tankapitels von Utrecht oder der «Oud-Bisschoppelijke Cloresie (abgekürzt
A.O.B.C.) und 6) die Amersfoorter Archive oder Archive von Port-Royal
(abgekürzt A.P.R.). Sie sind zur Inventarisierung in das Roichsarehiv, erst
im Haag, dann in Utrecht deponiert worden, und stehen jetzt unter Verwaltung

des Reichsarchivdirektors Dr. A. J. van de Ven. J.Bruggeman besorgte
ein «Inventar der Kapitelarchive», das 1928 im Haag in Druck erschienen ist.
Unter Leitung des Dr. van de Ven ist der Druck eines Inventars der Port-
Royal-Archive in Vorbereitung.

3) Apologie de M. l'évêque de Babilone, contenant son Appel au concil
général de la Constitution Unigenitus, et d'un prétendu acte de suspense, qui
porto le nom de M. l'Evoque d'Ispahan. Amsterdam 1724. - Und: Seconde
Apologie.

4) Dupac de Hellogarde: Recueil de divers témoignages en faveur de la
Catholicité et de la légitimité des droits du Clergé et des Chapitres,
Archevêques et Evoques de l'Eglise catholique des Provinces-Unies, contre le
schisme introduit dans cette Eglise. par les manœuvres des Jésuites et de
leurs Adhérents» Utrecht 1763. Dans la 4e partie: Témoignages sur l'injustice
et la nullité de l'interdit de M. l'Evêque de Babylone, les motifs qui devaient
l'engager de venir aus secours de l'Eglise de Hollande, etc.

Internat. KirclU. Zeitschrift, Heft 2,1983 tì



— 82 —

punkt und zur Grundlage für spätere Einzeluntersuchungen dienlich

sein können. Namentlich die verwickelte Geschichte der vier
von Varlet vollzogenen Bischofskonsekrationen und die Rolle, die
er und seine französischen Freunde dabei gespielt haben, kann nur
ganz kurz gestreift werden und soll für einen späteren Beitrag
zurückgestellt werden.

Nebenbei sei noch bemerkt, dass in den folgenden Seiten
wiederholt von «Jansenismus» und «jansenistisch» die Rede sein

wird. Es erübrigt sich zu sagen, dass wir diese theologischen
Fachausdrücke verstehen in dem von dem französischen Theologen
Fourquevaux geprägten Sinn, wo er sagt: «Le Jansénisme est dans
la bouche des Jésuites une dénomination, qui change d'objet selon
les heux et les personnes et dont il ne reste de fixe que l'usage qu'en
font ces Pères pour décrier ceux qui n'entrent pas dans leurs vues ou
qui sont un obstacle à leurs desseins» J).

Im Pfarrhaus der Sankt-Gertrudisgemeinde in Utrecht findet
sich ein Ölgemälde, das dem Künstler Folkema für seinen bekannten

Kupferstich Varlets als Vorbild gedient hat. Man sieht darauf den
Bischof im Ornat dargestellt, gegen einen Hintergrund schwerer
Folianten an einem Tisch sitzend, auf dem ein Kruzifix steht, einen
Zettel in der Hand mit den Worten: «Apologie et Appel» 2). Mit
feiner psychologischer Einfühlung hat de Loche 3) die Gesichtszüge

') Jean Baptiste Raymond de Pavie de Beccarie de Fourquevaux (1693-
1767) war zuerst Offizier der Musketiere und trat nachher in den geistlichen
Stand. Aus Ehrfurcht vor dem Priestertum wollte er, nachdem er zum Ako-
lythen geweihtworden war, keine höheren Weihen mehrempfangen. Im Kampf
gegen die Bulle Unigenitus stand er entschlossen auf der Seite der vier ersten
Appellanten (de la Broue von Mirepoix, Colbert von Montpellier, de Langle
von Boulogne und Soanen von Senez.) Sein Hauptwerk «Catéchisme
historique et dogmatique» in 5 Bänden erschien 1729 und erlebte in 20 Jahren

achtmal eine Neuauflage. Gazier: Histoire générale du mouvement
janséniste (1924) urteilt: «Tous ceux qui voudront étudier sérieusement l'histoire
si complexe de ces années de troubles feront bien d'y recourir comme le
faisaient les contemporains de Fourquevaux». o.e., Bd. II, S. 39.

2) Siehe das Bildnis bei P.J. Maan: C.J. Barchman Wuytiers. Assen
1949. S. 48. oder bei B.A. van Kleef: Geschiedenis der Oud-Katholieke
Kerk. Assen 1953. S. 111.

3) De Loche: Un missionnaire français en Amérique au 18e siècle.
Contribution à l'établissement des Français en Lousiane. Bulletin de la section
géographique, édité par le Comité des travaux historiques de l'Instruction
publique et des Beaux Arts. Tom 45. 1930. S. 39-60. S. 4L



— 83 —

meisterhaft analysiert. «Physionomie placide, sans relief, empreinte
d'une satisfaction naïve, où prédomine une bonté confiante, accusée

par l'épaisseur des lèvres, l'écartement des yeux moutonniers, la
carreur lourde de ses mains. Rien d'imaginatif, qui devrait - semble

t'il - répondre à la vitalité remuante, qui font supposer a priori ses

aventures. Plutôt impression de force d'inertie, chez un faible par
bonté, soucieux de sa dignité, mais incapable de travestir la vérité
de façon quelconque». Das gleiche Bild tritt uns aus seinen Briefen
entgegen. «Varlet s'y relève sous le même aspect d'un simple et
modeste, quelque peu timide, sans vues générales, malgré sa

culture, apôtre convaincu, fervent et passionné, d'une conscience

scrupuleuse, dépourvu de tout esprit d'initiative, et même peu
curieux, fait surtout pour être guidé, ce qui donne la clef de sa
conduite dans la seconde partie de sa vie». - Wir fragen: wer ist dieser
Mann Was hat er aus dem Leben und was hat das Leben aus ihm
gemacht

Dominique Marie Varlet wurde am 15. März 1678 in Paris

geboren. Seine Wiege stand in dem Haus «au coin de la Rue de

Nevers, au bout du Pont-Neuf». Sein Vater gehörte einem Berufskreis

an," aus dem man auf den ersten Blick nicht sogleich einen

zukünftigen Priester erwarten würde. Er war nämlich Schauspieler
und trat in Paris unter dem Bühnennamen Verneuil auf J). In
seinem späteren Alter wurde er - wie es die Jansenisten gerne
ausdrückten - «touché de Dieu», sagte allem eitlen Flitter Lebewohl,
um von nun an nur für sein Seelenheil zu leben. Er liess sich auf dem
Mont Valerien 2) eine bescheidene Wohnung bauen, wo er inmitten
der dort versammelten Einsiedlergemeinschaft seine letzten
Lebensjahre in Askese und Gebet zubrachte. Dort starb er im
September 1709.

Seiner Ehe sind drei Kinder entsprossen: zwei Söhne, Jean
Achille und Dominique Marie, und eine Tochter Marie Anne. Die

1) A. P. R. Nr. 3333. Additions à l'histoire de Mgr. L'Evêque de Babilone,
Supplément aux NNEE du 8 juillet 1742.

2) Le Mont Valerien, auch wegen der dort von dem Priester Hubert
Charpentier 1634 errichteten vielen Stationen des Leidensweges Christi «La
Colline du Calvaire» genannt, war gelegen bei Suresnes in der Banlieue von
Paris. Das dortige Kloster war bis zur französischen Revolution ein beliebter
Treffpunkt und Pilgerort einer jansenistischen Priestergemeinschaft. Auch
Kardinal da Noaillcs und der Diakon de Paris gingen dort in Retraite. Die
Gemeinschaft wurde - 1791 - zerstreut, von LudwigXVIII. wiederhergestellt,
und 1830 endgültig aufgehoben. Im letzten Weltkrieg kam der Hügel zu einer
traurigen Berühmtheit durch die Hinrichtung vieler Geiseln.



— 84 —

Tochter verheiratete sich mit einem «procureur du châtelet»,
oder Staatsanwalt, namens Obvier, der, zur Unterscheidung von
seinem Sohn, in den Akten «Obvier l'aine» genannt wird. Die
Familie wohnte in der «Rue de la Grande Truanderie, paroisse St-
Eustache». Jean Achille wurde ebenfalls Rechtsgelehrter und
bekleidete das Amt eines «procureur du parlement». Er trat in die Ehe
mit Mademoiselle de Valle und starb schon zehn Monate später
(1720). Zwei Monate nach seinem Tod wurde ihm ein Sohn geboren,
Pierre, der später als «huissier-priseur», d.h. als Gerichtsvollzieher
und vereideter Taxator fungierte. Seine Wohnung stand in der
«Rue des Poitevins, paroisse St-André des Arts».

Nach dem Tod ihres Gatten (1709) wohnte die Witwe Varlet
zunächst bei ihrem Sohn Dominique in Conflans, wo dieser - 1708 -
zum Pfarrer ernannt worden war. Als er - 1712 - nach Canada
ausgesandt wurde, kehrte sie wieder in ihre Wohnung an der Rue de

Nevers zurück, bis sie - 1716 - von einem schweren Schlaganfall
betroffen wurde, von dem sie sich nicht mehr erholte. Sie starb im
Hause Oliviers, nachdem sie die letzten vier Jahre gelähmt und
kindisch gewesen war. (1720) x).

Der Aufenthalt auf dem Mont-Valerien ist für die weitere
Entwicklung des jungen Varlet von entscheidender Bedeutung geworden
und hat die zukünftige Richtung seines Lebens bestimmt. Im Elternhaus

lernte er viele augustinisch gesinnte Priester kennen, die in
ihm den Wunsch wachriefen, in den Kirchendienst zu treten.
Unter diesen verdient der Hausfreund der Familie, der Abbé Da-

guesseau, besondere Erwähnung. Er war ein Bruder des General-
Anwaltes und späteren Reichskanzlers und von Jugend auf anti-
molinistisch gesinnt. Als die «vier Bischöfe» 2) sich zum Kampf

A.P.R. Nr. 3742. Tremblay an Varlet. Briefe vom 19. 12. 1716 und
17. 11. 1720. Tremblay war procureur du séminaire der M.E. und nahm bis
1735 die finanziellen Interessen Varlets wahr, obwohl er sich schon 1720
unter dem Druck des Seminarvorstehers, Brisacier, der Unigenitusbulle
unterwarf. Ihm verdanken wir einige Angaben über die finanziellen Verhältnisse,

unter denen Varlet lebte. Beim Tod der Mutter entstanden Uneinigkeiten

zwischen den Erben, die erst 1722 geschlichtet wurden. A.P.R.
Nr. 3742. Brief vom 3.7.1722. - Varlet kam in den Besitz eines mit einer
Hypothek belasteten Hauses in Paris sowie von einigen städtischen
Schuldbriefen, deren Wert wegen des Bankrottes des Abenteurers John Law von
100 auf 11 herabgesunken war. Zudem hatte er die Verpflichtung, dem Sohn
seines verstorbenen Bruders ein Jahresgeld auszuzahlen. Alles in allem hatte
Varlet über nicht mehr als 1100 bis 1200 Franken jährlich zu verfügen.

2) Die vier Bischöfe: Arnauld von Angers, Buzanval von Beauvais,
Caulet von Pamiers und Soanen von Senez.



— 85 —

gegen das Formular Alexanders VII, und zur Verteidigung der
«fünf Thesen» rüsteten, schloss er sich ihnen begeistert an, denn das
Formular hatte, nach ihm, «ebenso viele Feinde wie Leser» *). Als
darum der junge Varlet sich dazu entschloss, Priester zu werden,
kam für seine Ausbildung nur eine Anstalt in Betracht : das
Hauptseminar der Oratorianer in Paris, St-Magloire, das von jeher der
ernsten Gnadenlehre zugetan gewesen war. Bekanntlich standen
die Oratorianer und die Kreise von Port-Royal einander sehr nahe.
Schon der geistliche Führer des Klosters, Saint Cyran, und der Gründer

der französischen Oratorianer, de Beruhe, hatten sich einig ge-
wusst in ihrer gemeinsamen Abneigung gegen die Scholastik und
in ihrem Eifer für die Rückkehr zur Hl. Schrift und den Kirchenvätern.

Noch lange nach der Verwüstung von Port-Royal (1709)
blieb das Oratorium bei den Ultramontanen in Verdacht, ein Herd
und Sammelplatz der Jansenisten zu sein.

In St-Magloire lernte der junge Varlet viele Oratorianer kennen,

die später im Kampf gegen die Unigenitusbulle in den vordersten

Reihen standen und mit denen er sein Leben lang durch
unverbrüchliche Freundschaft verbunden geblieben ist. Es sei hier nur
erinnert an Soanen, Bischof von Senez, Boulenois 2), Jubé 3) und
den späteren Erzbischof von Utrecht, Barchman Wuytiers.

Bei seinem Studium an der Sorbonne zeigte Varlet eine besondere

Vorliebe für orientalische Sprachen, so dass die Vermutung nahe

liegt, dass er sich schon damals mit dem Gedanken, einmal in die
Mission zu gehen, befasst hat. Aus dieser Zeit stammt die Freund-

') Daguesseau trug auch zu den Studienkosten Varlets bei. 60 Jahre alt
wurde er kampfesmüde und unterwarf sich. Seine Schwester, Madame
Guerchois, war «janséniste convulsionnaire». Siehe: Gazier: Histoire générale
du mouvement janséniste IL S. 58 und Recueil do divers témoignages I.
S. 457.

2) Boulenois (Docknamen: Champinot und de St-Martin), Diakon in
Paris, besorgte die Konsultationen von den Jahren 1715, 1716, 1717 und 1718

zugunsten der Utrechter Kirche und verfasste ein «Memoire pour l'Eglise et
le Clergé d'Utrecht». Er begleitete die holländischen Priesteramtskandidaten
durch Frankreich zu den Bischöfen, die sich bereit erklärt hatten, die Weihen
zu erteilen. Vgl. A.P.R. Nr. 3640. Brief vom 23. 10. 1722.

3) Jubé (Deckname: de la Cour), Pfarrer in Asnière, bedeutender
Jansenist und Studienfreund Varlets. Er ist bekanntgeworden durch seine kühnen,

epochemachenden liturgischen Reformen (Rituel d'Asnière). Von 1733
bis 1742 wohnte er bei den Karthäusern in Schonauwen; begleitete Varlet
zur Konferenz mit dem portugiesischen Gesandten da Cunha, überbrachte
Varlets Protestakte gegen die Wahl Akkois zum Koadjutor von Utrecht und
begleitete Varlet auf der Reise nach Zwolle.



— 86 —

schaft mit Jubé. In seinem schriftlichen Nachlass finden sich «divers
écrits sur la langue arabe, ethyopienne et hébreu» 1). Auf der Reise
nach Persien befasste er sich mit dem Erlernen der armenischen

Sprache 2) und auch noch nach seiner Rückkehr lässt er sich
armenische Gebetbücher und ein armenisches Brevier zuschicken 3).

Seine Pariser Freunde werden oftmals gebeten, «sur les quais» oder
in der Buchhandlung Bücher über die «Religio moslemica» oder
auch «veterum Persarum» für ihn aufzutreiben 4). Erst nachdem der
Bruch mit Rom unheilbar geworden war - 1725 - richtete sich
sein Interesse auf die Kirchenväter, namentlich der Ostkirche. Ein
grosser Teil seiner Briefe handelt über den Ankauf von Werken von
Origenes, Eusebius, Athanasius, Gregorius von Nyssa, Cyrillus von
Jerusalem, Theodoretus, Chrysostomus und anderen 5). Obwohl
Varlet nicht begütert war, sondern vielmehr in bescheidenen
Verhältnissen hat leben müssen, hat er sich seine Bücher vom Munde

abgespart, weil er ohne diese nicht leben konnte. Bei seinem Tod
war seine Bibliothek der Hauptbestandteil seines Nachlasses6).

Nachdem er 1706 zum Priester geweiht und im selben Jahre
auch zum doctor Sorbonicus promoviert worden war, war er
zunächst zwei Jahre lang als Hilfsgeistlicher in mehreren Pariser
Gemeinden tätig. Dann folgte 1708 seine Ernennung zum Pfarrer
der Gemeinde Echarcon-Conflans, Sommerresidenz des Kardinal-
Erzbischofs de Noailles, in der Banlieue der Stadt. Diese Stelle
brachte ihm aber wenig Befriedigung. Das ungeschlachte Benehmen
und lockere Leben der Karmeliter, die Zänkereien zwischen den

Ordensgeistlichen und die Gleichgültigkeit seiner Parochianer waren
ihm eben so viele Gründe zum täglichen Ärger und Verdruss. Darum
entschloss er sich - 1711 - von seiner Stelle zurückzutreten, denn -
wie er sagte - «er wollte lieber Heiden bekehren, als Hirt über
Namenchristen sein». Er meldete sich nun bei der «Société des

Missions Etrangères» «pour travailler aux œuvTes saintes
abandonnées». * * *

1) A.P.R. Nr. 3797.
2) A.P.R. Nr. 3713 Neez (Tonkin) an Varlet. Brief vom 20. 11. 1721.
3) A.P.R. Nr. 3709 Montigny (Agent der M.E. in Rom) an Varlet.

Brief vom 26. 11. 1721.
4) A.P.R. Nr. 3662 und Nr. 3663 * und Nr. 3647.
5) A.P.R. Nr. 3647. Carnet an Varlet. Brief vom 30. 3. 1725?

6) «L'amour des livres est l'une de ses passions humaines. L'unique
probablement, et aussi sans doute l'unique objet de ses dépenses privées. Lors
de sa mort en Hollande, sa bibliothèque formée avec soin sera le plus clair de
sa succession». De Loche o.e. S. 44.



— 87 —

In dieser Vorliebe für «die verwahrlosten oder brachliegenden
Gebiete» begegnet uns ein hervorstechender Zug im Charakter
Varlets. Das Kranke zu heilen und das Verlorene zu suchen
erschien ihm die höchste Aufgabe eines Christen, und die Gleichnisse

vom barmherzigen Samariter und vom verlorenen Sohn betrachtete
er als das Herzstück des Evangeliums. Überall wo ein Christ, und
besonders ein Priester, mit einer solchen Situationkonfrontiert wurde,
sollte er unverzüglich helfen : alle Bedenken und Hemmungen sollten
zurücktreten und jede Zauderei und aller Wankelmut weichen. So

schreibt er in einem Mémoire an den Dekan von Paris, Vivant:
«J'avoue que les œuvres abandonnées m'attirent extrêmement.
C'est à celles que je me suis voué; c'est le seul motif, qui m'a porté
en Amérique; c'est le seul qui m'a fait relever la mission des Tama-

roas, parceque personne ne voulait ou ne pouvait l'entreprendre.
Et j'ai quitté cette œuvTe sans pehïe aussitôt que d'autres ont été

prêts à la continuer. Je me souviens qu'il y a 18 ans feu M. l'Evêque
de Rosalie x), nous exhortant à nous consacrer aux missions étrangères

ne nous parlait ni de la Chine, ni du Tonkin, ni de Siam, mais
seulement des œuvres abandonnées» 2). Und über seine in Holland
geleistete Hilfe erklärt er : «Ich habe gehandelt wie ein reicher Mann,
der einem in tiefste Not geratenen Armen ein Almosen schenkt.
Als ich die Augen richtete auf diese armen, zerstreuten und wie
hirtenlos dahinsiechenden Schafe, wurde ich von einem samari-
tanischen Erbarmen bewogen, und Gott mehr fürchtend als die
irdischen Mächte, habe ich keine Bedenken gehabt, denen, die es

am meisten brauchten, die Firmung zu erteilen» 3). - Wenn man in
diese Saiten seiner Seele griff, konnte man immer seiner Hilfe
gewiss sein. Nie haben die Holländer, sei es für die Spendung der

Firmung, sei es für eine Priesterweihe oder eine Bischofskonsekration,
diese Saiten vergebens bespielt.

Die «Société des Missions Etrangères», in die Varlet 1711

aufgenommen wurde, war eine 1664 von zwei vornehmen Geistlichen,
Pallu und de la Motte-Lambert, gegründete Gesellschaft zur Verbrei-

1) Artus de Lionne, Missionar in Siam und China; dann Bischof von
Rosalie und Generalvikar von Su-Tschuen. f 1713 in Paris. Siehe: Launay:
o.e. LS. 256.

2) A.P.R. Nr. 3749. Varlet an Vivant. Brief vom 25. 8. 1725.
3) Première Apologie. Siehe auch : W. Kemp : Kort historisch Verhael. III

S.92.



— 88 —

tung der christlichen Religion unter den Heiden der alten und neuen
Welt. Ihr Arbeitsgebiet umfasste zunächst Nova Francia (Canada),
sodann - im fernen Osten - China, Cochinchina, Tonkin, Siam,
Ceylon, die Malabaren und Persien. An Feindseligkeiten,
Widerwärtigkeiten und Misserfolgen hat es ihr vom Anbeginn an nicht
gefehlt. Im Verlauf der Zeit hat sie sich darum genötigt gesehen,
mehrere Gebiete wieder preiszugeben. Die Widerstände waren vieler
Art. Die religiösen Orden, die bis dahin die Missionsfelder beherrscht
hatten, sahen ihre Monopol-Stellung bedroht und waren nicht
gewillt, den «Rivalen» und «Eindringlingen» Raum zu geben, und
dies um so weniger, als diese Neulinge dazu noch aus dem
Weltklerus kamen Es kamen noch die endlosen Reibereien zwischen den
Nationalitäten hinzu. Portugiesen und Italiener bildeten gewöhnlich
eine geschlossene Front und besonders die Franzosen haben es

schwer entgelten müssen. Die Portugiesen haben ihnen überall
Hindernisse, wie Bedrohung mit Gefängnis, Verweigerung von
Reisepässen und den Zwang, nur mit portugiesischen Schiffen zu
reisen, bereitet. Obwohl ihr Kolonialreich infolge der Eroberungen
durch die Engländer und Holländer schon längst verloren gegangen
war, blieben sie dabei, die ihnen vom römischen Stuhl, von Marianus

V. an bis auf Paulus V. (1616) verliehenen Vorrechte (Patronat
von Portugal) krampfhaft zu verteidigen. Auch Varlet hat von diesen

Chikanen ein gerüttetes Mass zu spüren bekommen.
Entscheidend aber war der Umstand, dass die «Société» sich

bei ihrer Missionsarbeit von ganz anderen Prinzipien und Methoden
leiten liess, als diese bisher bei den Ordensgeistlichen üblich gewesen
waren. Während bei den Regulierten die «major gloria et potestas
ordinis» in den Vordergrund stand, jedenfalls nie aus dem Auge
verloren wurde, waren die Priester der Société immer und überall
bestrebt, sich so bald wie möglich unnötig zu machen. Ihr Hauptziel
war, selbständige, nationale oder regionale Kirchen, unter
einheimischen Bischöfen und einem indigenen Klerus zu bilden, «telle que
les apôtres l'établirent et telle que Rome l'a voulu toujours» x). Wo
dieses Ziel erreicht wurde, betrachtete die «Société» ihre Aufgabe
als erfüllt und zog sich zurück. Darum auch legte sie grossen Wert
auf die Errichtung von bescheidenen Seminarien, wo die einheimischen

Priester zur späteren Selbständigkeit erzogen wurden.

Siehe Launay: o.e. I. S. 83 und 89.



— 89 —

Das Seminar der «Société» stand (und steht noch heute) in der
Rue du Bacq, au coin de la Rue de la petite Grenelle (heute Rue de

Babilone geheissen), Quartier St-Germain des Prés, paroisse
St-Sulpice. Das ursprüngliche, später renovierte und vergrösserte
Haus ') wurde 1661 angekauft von dem Bischof von Babilon de
Sainte Thérèse (weltlicher Name : Jean Duval), der dabei die Bedingung

stellte, dass die «Société» von nun an auch die Mission in
Persien unter ihre Hut nehmen sollte. Das Seminar konnte am
27. Oktober 1663 in Gebrauch genommen werden. Der grosse
Bossuet, l'aigle de Meaux, hielt die Einweihungspredigt. Die Anstalt
kam unter eine fünfköpfige Verwaltung und unter Oberaufsicht des

Kardinal-Erzbischofs de Noailles. Es stand auf gutem Fuss mit den
Oratorianern. Leiter des Seminars haben wiederholt ihre
«conférences» in St-Magloire gehalten. In den Streitigkeiten über die
«chinesischen Riten» 2) hielten sie ari der gesunden, ernsten Lehre
fest ; sie verwarfen jeden Kompromiss und auch die Akkommoda-
tionspraxis der Jesuiten wiesen sie ab. Darum war für Varlet der
Schritt von seinem Pfarrhaus nach der Rue du Bacq nicht gross.

Schon ein Jahr nach seinem Eintritt in das Seminar bot sich
für Varlet eine Gelegenheit dar, sich einem «œuvre abandonnée»
zu widmen. Er wurde 1712 durch die «Société» nach Canada
ausgesandt mit dem Auftrag, in der jungen, sich noch im Aufbau
befindlichen Mission unter den Tamaroas an der Mündung des Mississippi

Ordnung zu schaffen. Über dieses Missionsgebiet sei folgendes
bemerkt.

Aus der von französischen Pionieren und Kauf leuten in Canada

gegründeten Handelsfaktorei war 1608 die Stadt Québec
emporgewachsen, aber zu einer festeren kirchlichen Organisation kam es

erst einige Jahrzehnte später. Erst im Jahre 1663 gründete der
Generalvikar de Laval das Bistum Québec, das sich dann allmählich
zum führenden Zentrum für das ganze nordamerikanische Gebiet
entwickelte. Weil de Laval mit den beiden Gründern der «Société»

') Duval hatte dieses Haus geschenkt bekommen von Madame de Ri-
couart, geborene Dugué de Bagnols. Launay: o.e. I. S. 75. Der Name Duglie
de Bagnols kommt auch vor unter den «Solitaires» von Port-Royal.

2) Über die Kontroverse bezüglich der chinesischen Riten hat Varlet
sich nur selten ausgesprochen. Nur einmal wirft er den Jesuiten vor zu lehren,
«qu'il va dans le Ciel des Saints qui n'ont jamais été membres de l'Eglise, et
qu'ainsi ils peuvent permettre aux chrétiens et même les persuader d'honorer
le Philosophe Payen Confucius comme un Saint. Ils s'opposent à la pratique
des Règles établies par les Saints Evêques pour éprouver les Apostats
pénitents avant que de les reconcilier.» Varlet an Soanen. Brief vom 12. 11. 1727.



— 90 —

befreundet war und auch an die Stiftungskosten des Pariser Seminars

beigetragen hatte, aber vorläufig nicht in der Lage war, ein eigenes

Seminar in Québec zu errichten, suchte er für die Beschaffung
von Priestern Hilfe bei der Société. Es kam 1665 zu einer Unum, bei

der Rechte und Pflichten der Beteiligten formell festgelegt wurden.
Das Seminar in Québec wurde ein Seminar im Sinn des Tridentinums,

d. h., es kam in kirchlichen und jurisdiktionellen Fragen unter
die direkte Oberaufsicht des Bischofs. Die materiellen Interesen
wurden ganz von der Société in Paris übernommen. Sie verpflichtete
sich, die Gebäude in Stand zu halten, Dozenten zu liefern und den

Superior zu ernennen. Das Alleinrecht der Missionierung wurde der
Société mit «Lettres patentes» übertragen. Im Gegensatz zu der
für andere Missionsgebiete geltenden Regelung wurde den Priestern
der «Société» das Recht zuerkannt, eine Aussendung nach Canada
entweder abzulehnen oder anzunehmen.

Von Québec aus drang die Mission in den nächsten drei
Jahrzehnten der Ostküste entlang südwärts und hatte nun das Gebiet
der Mississippi-Mündung erreicht. Der Nachfolger de Lavais, Jean

Baptiste de la Croix-Chevrières de St-Vallier, sandte 1699 die ersten
drei Missionare dorthin, wo sie unter den Stämmen der Tamaroas
und Kaskaskias x) einige Stationen gründeten, in der Nähe der dort
errichteten Festung St-Louis. Nach einer abenteuerlichen Reise von
mehreren Monaten erreichte Varlet am 6. Juni 1713 sein neues
Arbeitsfeld. Wie sah es aus Wie lebte er dort Was fand er vor
Was hatte er zu erwarten

Varlet selber hat diese Fragen teilweise beantwortet in seinen

aus dieser Periode stammenden Briefen an seine Mutter und an
seinen Bruder. De Loche 2) konnte über diese Briefe verfügen und
hat sie in seinem schon erwähnten Beitrag veröffentlicht. Er hat sie

in erster Linie in Druck gegeben wegen der Bedeutung, die sie für
die Geographie und die Kolonisierungsversuche der Franzosen

*) In seinem Mandement vom 17. 7. 1698 begründete de St-Vallier die
Expedition nach den Tamaroas mit den Worten: «parcequ'il était comme la
clef et le passage nécessaire pour aller aux nations plus avancées et en faciliter
l'abord».

2) De Loche: Un missionnaire français en Amérique. Bulletin de
géographie historique et descriptive. 1930. S. 31-60. - In Paris angestellte
Nachforschungen nach dem Ort, wo die von ihm benutzten Briefe sich jetzt
befinden, sind leider erfolglos geblieben.



— 91 —

haben, aber sie verdienen auch unsere Aufmerksamkeit um des

lebendigen Einblicks willen, den sie uns in die unbekannte Welt,
in die Varlet eintrat, bieten. Wegen des reizvollen Aromas der Briefe,
lassen wir Varlet selber zu Worte kommen.

In einem Brief an seine Mutter l) erzählt er zunächst, dass seine
Gesundheit sich wieder gebessert hat und seine Kräfte zurückgekehrt

sind, und fährt dann fort : « Seit fünf Monaten habe ich das
Fort (St-Louis) nicht verlassen, aber heute habe ich die Hl. Messe
in einem kleinen Dorf inmitten der neubekehrten Eingeborenen
gefeiert. - Die Jagd fängt an, gut zu werden, darum fehlt es uns nicht
an Nahrung, denn man lebt hier fast ausschliesslich von der Jagd.
Man weiss hier nicht, was Rindfleisch ist. Man isst hier im Winter
viele Enten, Krickenten, Gänse, Truthühner, Zwergtrappen und
Kraniche, die für die Suppe nicht zu verschmähen sind. Wir haben
soviel Wildbret und Fisch, dass wir damit 9 oder 10 Personen
ernähren könnten, und wir sind nur zu drei. Wir haben einen
Eingeborenen als Jäger, der uns nicht viel kostet. Im Sommer ist es anders.
Dann fastet man, weil nicht gejagt oder gefischt wird. - Das Klima
ist hier ziemlich gut. Ich sehe keine Kranken, ausgenommen die
Neu-Angekommenen, die den Zoll für das neue Klima zu zahlen
haben. Ich habe ihn bezahlt und glaube darum, wett zu sein. Körperlich

habe ich es nicht übel, mais quant à l'esprit, je ne suis pas sans
douleur, de voir tant d'âmes abandonnées à leurs ténèbres, faute de

missionnaires. »

Aus einem aus derselben Zeit stammenden Briefan seinen Bruder
erfahren wir etwas von den unvorstellbaren Schwierigkeiten, mit
denen die Missionare zu kämpfen hatten. Es heisst darin: «Es ist
kein Land, wo man in kurzer Zeit grosse Erfolge erreichen kann.
Man muss Sprachen lernen, für die keine Regel, keine Bücher und
keine Lehrer da sind, und es ist besonders mühsam, die Hl. Geheimnisse

des Glaubens in einer so groben Sprache erklären zu müssen.
Es gibt eine Menge derer, die stark voneinander abweichen. Man
benötigte eine grössere Zahl von Missionaren, und wir sind nur zu
drei und haben die Hände voll zu tun mit den Franzosen, die in
zwei Behausungen untergebracht sind, eine Gruppe am Hafen, die
andere zehn Meilen landeinwärts. - Man kann nicht behaupten, dass
das Land schön ist, denn es ist verwildert und unkultiviert. Das
Haus, in dem wir wohnen, ist vor zwei Jahren gebaut worden und

x) Varlet an seine Mutter. Brief vom 23. 11. 1713. Aus Fort St-Louis,
bei de Loche o.e.



— 92 —

gefällt mir. Die Luft ist gut; der Sommer ist aber ausserordentlich
heiss. Schlimmer aber ist es, dass man im Sommer darauf rechnen

muss, nichts anderes als Brot zu essen, und dann muss das Mehl
erst noch aus Frankreich kommen. An Wasser fehlt es nicht. Weil
unsere Siedlung klein ist, haben wir zu wenig Abnehmer, um einen
Ochsen zu schlachten. Übrigens würde man hier kein Vieh halten
können, denn es würde sich in den Wäldern verlaufen. Es heisst,
dass wir ein Dutzend Stück Hornvieh haben, aber keiner weiss, wo
sie sind. Dazu gibt es keine Milch, keine Butter, keinen Käse, und
weil es dieses Jahr auch kein Getreide gibt, auch keine Eier. - Der
Winter ist angenehm. Es gibt dann und wann einen kühlen Tag, aber
auch solche, an denen es sehr mild ist. Schnee sieht man nie. Unser
Jäger bringt drei bis vier Monate lang viel Wildbret ein und jagt
auch auf wilde Kühe und Hirsche. Wir wollen versuchen, einen
einzupökeln. Wir essen Eichhörnchen im Hühnerschmalz gebraten und
allerhand Saucen, die wir aus Bärenfett bereiten. - Wir sind hier
gut aufgehoben, haben aber keine Kirche, sondern feiern den Gottesdienst

in einem Abteil unserer Wohnung. - Der Boden hat keinen

grossen Wert. Es wächst hier die Rebe, aber sie ist nicht kultiviert.
Vielleicht liesse sich daraus ein Wein gewinnen. Im Sommer gibt
es viele Melonen und Kürbisse. «Ce pays n'est point tentatif, et non,
comme on croit en France, une merveille du monde» *).

Mit letzterer Bemerkung verfolgte Varlet einen bestimmten
Zweck. Die Expedition nach dem Mississippi hatte in Frankreich
grosse materielle Erwartungen geweckt, und viele glaubten, dort
ein Schlaraffenland zu finden. Auch der Bruder Varlets war von
diesem Fieber angesteckt worden und erwog nun, dort sein Glück
zu versuchen. Die Warnungen Varlets hielten ihn schliesslich davon
ab 2).

*) Ob man aus diesen Bemerkungen schliessen darf - wie es Giraud:
Hist, de la Louisiane française IL S. 153 tut - dass Varlet «déçu par le pays»
war, ist fraglich. Zwanzig Jahre später (Brief von 31. 12. 1733 an seine
Schwester) denkt er noch an die unter den Tamaroas verbrachte Zeit zurück,
und schüttet, freilich in einer Stunde der Verzweiflung und Kleinmütigkeit -
sein Herz aus in den Worten: «Je regrette encore souvent les bois de l'Amérique».

2) Er schreibt seinem Bruder: «Ces sortes de voyages sont aussi dangereux

à ceux qui cherchent l'argent, qu'ils sont salutaires à ceux qui cherchent
des âmes». - il n'y a rien à faire que pour nous, qui cherchons des infidèles
à convertir» - Il n'y a aucune fortune à faire ici. Il n'y a que de fortune à faire
que pour le ciel, car il y a bien des infidèles à gagner à Dieu, mais il faudrait
des missionnaires, et nous en manquons». De Loche.



— 93 —

Was veranlasste Varlet, nach Canada zu gehen In seinem oben

genannten Mémoire an Vivant x) erinnert er an seine Vorliebe für
die «œuvres abandonnées» und nennt dann als einen zweiten Grund :

«parceque personne ne voulait ou ne pouvait (y aller)». Wir erinnern
daran, dass es den Priestern der Société gestattet war, eine
Aussendung nach Canada anzunehmen oder abzuweisen. Abgesehen von
dem seinen Mitpriestern der M. E. gemachten versteckten Vorwurf,
dass sie nicht dorthin gehen wollten, lässt sich aus diesen Worten
schliessen, dass die anfängliche Begeisterung für die neue Mission
unter den Tamaroas in den Kreisen des Pariser Seminars beträchtlich

gesunken war. Auch bei Varlet kann der Enthusiasmus nicht
gross gewesen sein, um so weniger als er kein Mann war, der sich

von seinen Gefühlen und Empfindungen hinreissen liess. Nüchtern
und ohne grosse Erwartungen trat er seine Arbeit an, und mit der
selben Nüchternheit legte er sie vier Jahre später wieder nieder.
Tatsächlich hatte die Société sich in Canada eine Aufgabe aufgebürdet,

die ihre Kräfte weit überstieg. Gerade die Mission an der
Mississipi-Mündung ist von Anfang an ihr Sorgenkind gewesen.
Zweimal, zuerst im Jahre 1701, dann noch einmal 1705, wurde das

Seminar in Québec durch Feuer zerstört, und der Wiederaufbau
hatte an ihre Finanzen untragbare Anforderungen gestellt. Auch
in dem Missionsgebiet ging es ihr nicht nach Herzenswunsch. Zwar
besass die Société das Alleinrecht zur Missionierung auf Grund der
ihr vom Bischof von Québec verliehenen «Lettres patentes», aber
die dort schon anwesenden Jesuiten und Karmeliter waren keineswegs

bereit, sich darein zu fügen. Wie überall beriefen sie sich auf
ihre älteren Privilegien und verweigerten dem Generalvikar,
Bergier, den Gehorsam. Trotzdem war es Bergier in hartem Kampf
endlich gelungen, die Regulierten innerhalb ihrer eigenen Grenzen

zurückzudrängen, aber nach dessen Tod und einem längeren
Interregnum nahmen sie alle früheren Stationen wieder zurück 2). Varlet
oblag die Aufgabe, die Mission wieder herzustellen, d. h. das Alleinrecht

der Société zu wahren.
Am 6. Oktober 1715 wurde er zum Generalvikar ernannt.

Damit wurde ihm die Jurisdiktion übertragen über ein Gebiet, das

sich von pem Golf von Mexiko bis zu den Michigan- und Ontario-

A.P.R. Nr. 3749. Brief vom 28. 8. 1725.
2) Schon 1703 urteilte Tremblay: «il faut mieux secouer la poussière de

ses pieds sur les Jésuites et leur laisser ces peuples, qu'ils ont tant d'envie de
garder». Brief vom 15. 6. 1703. Bei Giraud o.e. I, S. 311.



— 94 —

Seen erstreckte. Dass ein solch unermessliches Gebiet keine intensive

Bearbeitung zuliess, versteht sich. Jedoch gelang es ihm, in
zäher Beharrlichkeit und unter dauernder Feindschaft seitens der
Ordensmissionare Ordnung zu schaffen. Der Bischof von Québec
erneuerte die 1698 gegebenen «Lettres patentes», bestätigte der
Société «la possession des Tamaroas» und verbot «les missionaires
de quelque autre corps», ihr diesen Besitz streitig zu machen. Es
braucht nicht gesagt zu werden, dass Varlet sich damit die dauernde
Feindschaft des Jesuitenordens zugezogen hat. Das Ziel, das man
sich gesetzt hatte, nämlich ein Sprungbrett nach den landeinwärts
wohnenden Stämmen zu bilden, wurde übrigens nicht erreicht. Nach
wie vor blieb diese Mission von bescheidenem Umfang 1).

Im Jahre 1717 unternahm Varlet eine Reise nach Québec, um
dort Erholung zu suchen und neue Priester für die Mission zu werben.
Am 24. März verliess er Louisiana und erst ein halbes Jahr später,
am 11. September, hatte er die 5500 km lange Strecke über den

Mississippi und die canadischen Seen zurückgelegt und Québec
erreicht 2). Dort wurde er nach Paris zurückberufen.

Über die weiteren Schicksale der Mission unter den Tamaroas,
können wir uns kurz fassen. Sie treten blitzartig hervor aus den
vielen Briefen, die Varlet noch in späteren Zeiten aus Canada empfing.

Es heisst darin: «les choses de la religion vont assez mal en ce

pays-là» 3). «Die Mission im Mississippi-Gebiet wurde den Kapuzinern

übertragen» 4). «Die Mission wurde zwischen Karmelitern,
Kapuzinern und der M. E. geteilt»5). «Die Schulden des Seminars in

*) Auch auf gegnerischer Seite urteilte man: «Les religieux, en dépit de
leur tendance à opposer la supériorité de leurs réalisations aux modestes
résultats des prêtres du Séminaire, conviennent de la fragilité des
dispositions de leurs fidèles, de la nécessité de les tenir sans cesse en haleine pour
maintenir en eux un christianisme superficiel, de l'indifférence que leurs
instructions rencontrent parmi les hommes. Les croyances traditionnelles,
défendues par les «jongleurs» créent la principale difficulté». Giraud: o.e.
I, S. 312.

2) Der Übergang von dem milden Sommerklima des Golfes von Mexiko
zum schneidenden Hochwinter von Canada gibt ihm die Worte in die Feder :

«Le froid est extrêmement rude en ce pays-ci. Il y a tout l'hiver jusqu'à 6

pieds de neige. Depuis que j'ai demeuré dans les pays chauds je suis encore
plus sensible au froid qu'en France. Mais comme je n'ai point à faire hors du
séminaire j'espère en me tenant clos et couvert ne point sentir la rigueur de la
froide saison». Brief vom 16. 10. 1717 bei de Loche.

3) A.P.R. Nr. 3642. Brisacier an Varlet. Brief vom 20. 6. 1721.
4) A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Brief vom 9. 6. 1722.
5) A.P.R. Nr. 3738. Thiboult an Varlet. Brief vom 21. 10. 1722.



— 95 —

Québec sind bis auf 30 000 Franken gestiegen » 1 « Das ganze Bistum
Québec wird von den Jesuiten beherrscht» 2). «Bald wird auch Louisiana

unter die Herrschaft der Jesuiten kommen» 3). «Die M. E.
wird die ganze Mississippi-Mission den Jesuiten übertragen» 4).

Als Varlet nach einem einjährigen Aufenthalt in Québec in
Begriff war, mit drei Missionaren nach Louisiana zurückzukehren,
rief ihn die Société zurück, weil man ihn in Persien brauchte. Auf
ihre besondere Empfehlung hin hatte Papst Clemens XL ihn mit
Breve vom 17. September 1718 5), zum Titular-Bischof von Aska-
lon und Koadjutor des Bischofs von Babylon 6) mit Sitz in Hama-
dan 7) ernannt. - Wir haben oben schon gesehen, dass die ersten
Beziehungen der Société mit der Mission in Persien auf eine

Abmachung zurückgehen, die der frühere Bischof von Babylon,
Bernard de Sainte Thérèse, mit ihr abgeschlossen hatte, als er ihr sein
Haus verkaufte, das zum Seminar eingerichtet werden sollte. Schon
viel früher aber hatten mehrere Ordensgeistliche, Kapuziner, Jesuiten

und Karmeliter, in diesem Gebiet unter recht schwierigen
Verhältnissen (grosse Entfernungen, Priestermangel, Zerstreuung der

Gläubigen, Geldnot) gearbeitet, aber zu einer strafferen kirchlichen
Zusammenfassung war es bis dahin noch nicht gekommen. In dieser

Beziehung hat der ehemalige Konsul und spätere Bischof von Cesa-

ropolis, Picquet, sich verdient gemacht 8). Im Jahre 1683 kam es

zu einem Vertrag, bei dem die Betreuung der beiden Bistümer von
Ispahan und Babylon der Société übertragen wurde. Zur Zeit der

») A.P.R. 3738. Thiboult an Varlet. Brief vom 13. 10. 1723
2) A.P.R. Nr. 3701. Le Maire an Varlet. Brief vom 28. 2. 1724.
3) A.P.R. r. 3701. Le Maire an Varlet. Brief vom 15. 11. 1723.
4) A.P.R. Nr. 3709. Montigny an Varlet. Brief vom 21. 10. 1725.
(Québec, gegründet 1608; von den Engländern erobert 1769, in

englischen Besitz gekommen 1763.-Lousiana, bis 1763 französisch; dann spanisch;
1800 wiederum französisch; 1803 an Amerika verkauft für 15 Millionen Dollar.)

6) Die Original-Breve in Pergament, A.P.R. Nr. 3626.
6) «Babilon, sou Bagdates, in regno Persarum seu in Mesopotamia».
') Hamadan, das alte Ekbatana der Meder und später Sommerresidenz

der persischen und parthischen Könige. Man zeigt noch heute dem Besucher
«die Gräber Esthers und Mardochais»; gelegen zwischen Bagdad und Teheran.

") Für Picquet siehe: Vie de Messire François Picquet, consul de France
et de Hollande, à Alepp, ensuite évêque de Césarople, près de Bagdad.
Paris 1732. Für die Mission in Persien: Launay o.e. Tom I, S. 292-369 und
S. 375.



— 96 —

Ernennung Varlets fungierte als Bischof von Babylon Pidou de
St-Olon.

Varlet schiffte sich sofort nach Frankreich ein und kam am
29. November 1718 in Paris an, wo er im Seminar der Société Wohnung

nahm. Völlig unbekannt mit der kirchlichen Lage in Persien,
erbat er sich durch den Agenten der M. E. in Rom, de Montigny,
Auskunft und Anweisungen. Im Auftrag des Papstes wurde ihm
geantwortet, dass man ihm keine besonderen Anweisungen zu geben
habe. Nur solle er sich baldmöglichst konsekrieren lassen und
unverzüglich nach seinem Bistum abreisen. Weihe und Reise sollten
unter strengem Inkognito geschehen x). Darauf wurde er am Sonntag

Quinquagesima, den 19. Februar 1719, in der Seminarkirche der
M. E. zum Bischof geweiht. Konsekrator war der emeritierte
Bischof von Condom, Jacques Goyon de Matignon. Als Assistenten
fungierten der Bischof von Clermont, Massillon und der Bischof von
Eumenia i. p.i. und Coadjutor von Quebec, Louis François Duplessis
de Mornay O.F.M. 2). Am Tage der Konsekration lief beim Seminar
die Nachricht ein, dass Pidou de St-Olon - Ende 1717 - verstorben
war. Damit war Varlet Bischof von Babylon geworden.

Mit Rücksicht auf die von Varlet in Holland erteilten
Bischofskonsekrationen, dürfte es dienlieh sein, die bischöfliche Linie, in der
Varlet das Verbindungsglied bildet, ein wenig rückwärts zu verfolgen.

Ausgangspunkt soll dabei Kardinal Barberini, Neffe Urbanus'
VIII., sein.

Antonio Barberini wurde 1655 zum Bischof von Frascati
ernannt und 1657 Erzbischof von Reims. Er wurde am 24. Oktober
1655 konsekriert durch Jean Baptiste Scannarolo, unter Assistenz
des päpstlichen Hausprälaten Bottini und des emeritus-Bischofs von
Vintimille, Laurent Gavotti. Die Weihe wurde in der Kirche des

Jesuitennoviziates in Rom vollzogen.
Charles Maurice le Tellier wurde 1668 zum Bischof von Nazianze

ernannt und 1671 zum Erzbischofvon Reims. Erwurde am 11. November

1668 konsekriert durch Antonio Barberini, unter Assistenz des

Bischofs von Orleans, Pierre de Cambout de Coislin, und des
Bischofs von Macon, Michel Colbert de Pouange. Ort der Weihe war
die Kirche der Sorbonne in Paris.

') Die Kurie wünschte das Inkognito, weil sie Varlet, nach seiner
Ankunft in Persien, einige Bischöfe heimlich konsekrieren lassen wollte.

2) Duplessis - 1713 zum Bischof von Eumenia i.p.i. geweiht, war Coadjutor

des Bischofs von Québec, de St-Vallier. Als dieser 1727 zurücktrat,
folgte Duplessis ihm nach.



— 97 —

Jacques Bénigne Bossuet wurde 1668 zum Bischof von Condom

ernannt und 1681 zum Bischof von Meaux. Er wurde am
21. September 1670 konsekriert durch Charles Maurice le Tellier,
unter Assistenz des Bischofs von Verdun, Armand de Monchy
d'Hocquincourt, und des Bischofs von Autun, Gabriel de Roquette.
Die Weihe fand statt in der Franziskanerkirche in Pontoise.
Jacques Goyon de Matignon wurde 1671 Bischof von Condom und
1673 konsekriert durch Jacques Bénigne Bossuet, unter Assistenz des
Bischofs von Arras, Guy de Sève de Rochechouart, und des
Bischofs von Langres, Louis Armand de Simiane des Gordes.

De Matignon konsekrierte 1719 Dominicus Maria Varlet, unter
Assistenz des Bischofs von Clermont, Massillon, und des Coadjutors
von Québec, Duplessis de Mornay. - Die Utrechter Kirche hat es sich
immer zu einer hohen Ehre gerechnet, ihre bischöfliche Herkunft
auf «le grand Bossuet» zurückführen zu können x).

Für die Reise nach Persien kamen gewöhnlich drei Wege in
Betracht. Der erste, kürzeste und darum am meisten benutzte, lief
über die Türkei und die sogenannten «kleinen Tartarenreiche».
Dieser Weg war aber zurzeit infolge Kriegswirren gesperrt. Der
zweite war die «Indien-Route» um Afrika und das Kap der Guten
Hoffnung herum bis zum persischen Golf. Diese Strecke hatte den
Nachteil ihrer ausserordentlichen Länge. Sie betrug nämlich
20 000 Kilometer. Der dritte führte durch Russland, der zwar infolge
der Unwirtlichkeit grosser Gebiete und der Gefahr von Raubüberfällen

seitens der im Kuban ansässigen Kosaken viel gefährlicher,
aber «nur» 9000 Kilometer lang war. Reisende, die diesen letzten
Weg nahmen, reisten gewöhnlich entweder über Land durch Polen
nach Moskau, oder auch nach einer Hafenstadt an der Ostsee,
meistens nach Lübeck, wo man auf ein Schiff nach Petersburg
umstieg.

Es traf sich, dass zur selben Zeit ein französischer Konsul - le
Chevalier de Padéry - nach der persischen Provinz Shiraz ausgesandt

wurde. Ihm schloss sich Varlet gerne an. Zur besseren Wahrung

des ihm auferlegten Inkognitos wurde beschlossen, dass er sich

') Für diese bischöfliche «Genealogie», siehe J. Montier, dans
«l'Intermédiaire des chercheurs et curieux». Märznummer 1961. Spalte 242 f; und
I960. Oktobernummer, Spalten 936-943.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1963 7



— 98 —

als «Sekretär» des Konsuls ausgeben sollte. Für die persönliche
Sicherheit ist der Schutz Padérys zweifellos sehr nützlich gewesen,
aber andererseits geriet er in eine Abhängigkeit, die bald unerträglich
wurde. Das gute Verhältnis schlug nach einigen Monaten in sein

Gegenteil um und endete schliesslich in einem förmlichen Bruch 1).

Nachdem er am vorangegangenen Tag noch die Hl. Firmung in
der Kirche St-André des Arts in Paris gespendet hatte, bestieg
Varlet am Samstag den 18. März 1719 mit fast 200 Kilogramm 2)

Gepäck und von einem Priester namens Felix 3) begleitet, die
Postkutsche nach Brüssel. Über Senlis, wo der Konsul mit seinem
Sekretär und einem Diener einstieg, Compiègne, St-Quentin, Cambray
Valenciennes und Mons, wurde in acht Tagen dieses erste Ziel
erreicht. Im Hause des Kanonikus der St-Gudule-Kirche und Dekans

von Tournay, Ernest Ruth d'Ans, wurde übernachtet. Hier, wie

1 Über das Verhältnis zu Padéry teilt Varlet mit : « Lorsque le temps sera
venu de nous séparer de M. Padéry nous n'en serons point affligés car depuis
Amsterdam sa compagnie nous est à charge en tout» (A.P.R. Nr. 3753,
Varlet an die M.E. 14. 6. 1719). - «La compagnie de M. Padéry nous est fort
à charge. Le désagrément croît de jour en jour et il est assez triste de voir un
homme, que l'on espérait qu'il serait notre appui, entre mille mauvaises
manières qu'il en faut essayer, cherche continuellement à nous charger.»
(A.P.R. Nr. 3753, Varlet an die M.E. 21. 7. 1719.) - «Nous avons toujours
beaucoup à souffrir de M. le consul. Cela croît de jour en jour. Nous le ménageons

d'autant plus qu'il est plus bizarre. Quelques maltraités que nous soyons
nous n'osons nous séparer de lui dans ces frontières où les présents font tout
et où on ne fait rien sans eux.» (A.P.R. Nr. 3753. Varlet an die M.E., 12. 12.

1719.) - «M. le Chevalier nous a envoyé dire qu'il rompait l'ordinaire. Il
offrait de nous envoyer à manger chez nous, mais nous avons répondu que
nous le remercions et que nous ferions notre ordinaire. » (Reisejournal A. P. R.
Nr. 3753., 27. 2. 1720.) - «Sans passeport j'ai été l'esclave de M. Padéry»
(A.P.R. Nr. 3753. Varlet an die M.E., 26. 10. 1720).

2) Wie aus dem Frachtbrief der Postkutschen-Verwaltung zu ersehen ist,
schleppte Varlet 391 Pfund Gepäck mit sich. Darin, wie aus der Rechnung
der M.E. hervorgeht, bischöfliche Gewänder, Leinen, Mäntelchen, Kasel,
Leuchter, einen tragbaren Altar und dazu noch eine Mengo Bücher. A. P. R.
Nr. 3643. Rechnung. 26. 2. 1722.

3) Felix, ein sonst braver Priester, ist auf der Reise von geringem Nutzen
gewesen. Auf der Hinreise war er wiederholt, auf der Rückreise dauernd
krank. P]r brachte durch seine Plauderhaftigkeit das Inkognito in Gefahr,
er-it in Amsterdam, dann in Berlin, wo es sogar zu einer polizeilichen Vernehmung

kam. Nach der Rückkehr aus Persien wurde er wieder in das Seminar
der M. E. in Paris aufgenommen. Auf eine Empfehlung seitens Varlet übertrug

de Noailles ihm die Pfarrstelle von St-Médard. Siehe: A.P.R. Nr. 3643,
3688, 3719. Varlet urteilte über ihn: «C'est un bon ecclésiastique qui a beaucoup

de piété, du zèle, de l'esprit, du talent et même de capacité, mais avec
cela je ne le crois pourtant point appelle aux missions.» A.P.R. Nr. 3753.
Varlet an dieM.E., 1720.



— 99 —

überall, wo man die Nacht verbrachte, suchten Padéry und sein

Begleiter eigene Quartiere. Nachdem er am Sonntag den 26. März
bei den Oratorianern in Brüssel die Messe gefeiert hatte, reiste er
sofort nach Antwerpen weiter, um rechtzeitig das Börtschiff nach
Holland zu erreichen. Padéry hatte nämlich auf einmal seinen

Reiseplan geändert. Ursprünglich hätte man über Land reisen wollen,

aber als er hörte, dass in wenigen Tagen ein holländisches Schiff
aus Amsterdam nach Petersburg abfahren sollte, entschloss er sich,
trotz des bedeutenden Umwegs um Dänemark herum und durch
den Sund, diese Gelegenheit zu benutzen l). In Delft stieg man beim

Kapiteldekan J.O. van Erckel ab, bei dem man auch den nächsten
Tag verblieb. Dann stossen wir im Reisejournal 2) Varlets auf eine

folgenschwere Bemerkung : «Nous ne pûmes pas lui refuser de donner
la Confirmation à une vingtaine de personnes tant de sa paroisse que
de celle de M. Ostrelin.» Oosterling) 3).

Darauf reiste er in Begleitung des Pfarrers Meganck 4), der ihm
nach Delft entgegengereist war, nach Leiden, wo er beim Generalvikar

Cornelis Steenoven und späteren Erzbischof von Utrecht,
einkehrte. Hier hoffte Varlet die Karwoche verbringen zu können, aber
als er hörte, dass die Magistraten das Messelesen durch Ausländer
nicht gestatten wollten, reiste er nachts noch nach Amsterdam, wo
er am frühen Morgen des Palmsonntags, am 2. April, ankam und
beim Pfarrer Jacob Krijs Wohnung fand. Hier konnte Varlet in
Ruhe und ungestört bis zur Abfahrt des Schiffes verbleiben. Denn

Krijs stand bei den Amsterdamer Magistraten in hohem Ansehen
und war über jeden Verdacht erhaben.

Jacob Krijs ist für die Utrechter Kirche ein hoch verdienstvoller
Mann gewesen, aber auch die Missionskreise hatten ihm viel zu ver-

') Man sieht daraus, dass Varlet nur zufälligerweise nach Holland
gekommen ist. Auch an dorn unliebsamen Aufenthalt in Amsterdam ist er
nicht Schuld.

2) A. I'. R. Nr. 3753. «Journal de voyage à Babilone, écrit de la main de
M. de Babilone et quelques lettres, adressées à lui, qui y ont rapport. 1719/
1722. Avec brouillon de 19 pages 4° et: Liste des dépenses de ce voyage.
32 pag.

3) Varlet lehrte die Namen von Personen und Ortschaften nur im mündlichen

Gespräch kennen und schreibt sie phonetisch. Ostrelin Oosterling;
Meyghon Meganck; Connisberg Koningsbergen; Pitreson Pietersen;
Cronselot Kronschloss; Véli Vlie(reede) usw. Die Lokalisierung der
russischen Ortschaften, an denen er vorbeikam, ist dadurch nicht wenig
erschwert.

4) Über Meganck: Siehe IKZ 1958, S. 209-247.



— 100 —

danken. Er war offizieller Korrespondent der «Missions Etrangères»
in Paris, und der Vermittler für alle Bischöfe der Missionen im
fernen Osten, die Zentral-Adresse, wo alle Briefe und Pakete aus der

ganzen Welt einhefen und von dort wieder weitergeleitet wurden.
Er wohnte am Hafenquai, hatte ungehemmten Ausblick auf den

intensiven Schiffahrtsbetrieb und war mit vielen Seeleuten
bekannt. Als er 1724 starb, wurde sein Tod durch die ganze Mission als
ein persönlicher Verlust empfunden *).

In der Weltstadt Amsterdam konnte Varlet sein Inkognito
leicht bewahren 2). Obwohl er bestrebt war, unbekannt zu bleiben,
konnte er jedoch nicht umhin, den Kaufmann Dubois de Brigode,
der ihm beim Geldwechsel und anderen finanziellen Angelegenheiten
behilflieh war, zu besuchen 3). Bei dieser Gelegenheit kam es
selbstredend auch zu einer Begegnung mit dem bei Brigode wohnhaften
Père Quesnel. Tavenaux 4) glaubt hier eine «crise dans la groupe
des exilés hollandais» auf die Spur gekommen zu sein. Er wirft Varlet

vor, dass er sich zum leitenden Haupt der Gruppe aufgeworfen
und sich so tölpelhaft und zudringlich benommen habe, dass es

Quesnel unerträglich geworden sei und er sich der Vormundschaft

*) Einige Urteile über Jacob Krijs: «Je ne crois pas avoir jamais aimé
personne plus tendrement que je l'aimais, pareeque je n'ai jamais trouvé de
meilleur cœur que le sien et plus chaud pour ses amis. Son amour pour l'Eglise
et en particulier pour nos missions était incomparable, et je doute que nous
trouvions dans la suite un correspondant ainsi affectionné et aussi zélé que
nous pleurons et à qui nous avons des obligations essentielles». A.P.R.
Nr. 3694. Chassaigne à Varlet. Dezember 1724. - «Toutes nos missions
sentons avec beaucoup de douleur la perte que nous avons faite par la mort d'un
si zélé et si fidèle correspondent. » A. P. R. Nr. 3653 Cordier (in Tonkin) an
Varlet. 25. 11. 1726. - «C'est une perte pour les missions à ne jamais pouvoir
se réparer sans une coup extraordinaire de la Providence»., A.P.R. Nr. 3701.
Le Maire (in Siam) an Varlet. 19. 12. 1726.

2) Schon der Internuntius in Brüssel, Santini, müsste auf eine Anweisung
seitens des Kardinal-Sekretärs, Paulucci, er solle herausfinden, welcher
Bischof für die Utrechter Kirche Priester geweiht habe, antworten, dass solche
Nachforschungen unmöglich seien: «stante la prodigiosa quantità de navi,
che sono di continuo in quei porti et la somma facilità, che uomini di tanta
accortezza anno di star nasconti in città tanto popolata». Siehe P. Polman;
Romeinse Bronnen voor de kerkelijke toestand der Nederlanden onder de
apostolische Vicarissen (1702-1729) Tom TV, R.G.P. Haag, 1955. Nr. 516.

3) Dubois de Brigode, gebürtig aus Lille, Kaufmann in Amsterdam,
wohnhaft an der Keizersgracht 160 «bei dem Grünmarkt». Sein Haus war ein
Zufluchtsort für Quesnel und andere Réfugiés. Später wohnte dort auch
Varlet. Im Hause Dubois' fand auch die Bischofsweihe Steenovens statt.

*) Tavenaux: Le Jansénisme en Lorraine. (1640-1789), Paris 1960.



— 101 —

Varlets widersetzt habe 1). Tavenaux hat hier wohl den chronologischen

Faden verloren. Es ist richtig, dass später grosse Spannungen
zwischen den französischen Flüchtlingen aufgetreten sind, aber
daran ist weder Varlet noch Quesnel schuld gewesen. Beide Männer
haben sich kaum gekannt und sind sich höchstens zwei- oder dreimal

nur flüchtig begegnet. Varlet hatte damals noch nicht den
geringsten Anlass, sich mit Rom zu überwerfen und sich den in Holland
verweilenden Franzosen anzuschliessen. Varlet ist es in diesem

Augenblick nie in den Sinn gekommen, sich «comme le chef responsable

de la communauté» aufzuwerfen. Was sagt Varlet selber über
seine Begegnung mit Quesnel In einem Schreiben an die Société

entschuldigt er sich, dass er Brigode habe besuchen müssen. Das
sei notwendig gewesen wegen des Geldwechsels, aber er erklärt,
nicht gewusst zu haben, dass Quesnel bei ihm wohnte. «Je n'ai donc

pas pu éviter de voir ce père, mais toujours fort indifféremment et
seulement autant que la nécessité de toucher l'argent de mes lettres
de change m'a contraint de voir son hôte»2). Andererseits ist uns ein
Wort Quesnels aufbewahrt geblieben, auf das man noch sechzig
Jahre später im Kreis der Utrechter gerne zurückgriff. Bei einem
seiner Besuche soll Quesnel zu Varlet gesagt haben: «Il y a bien de

l'apparance que la portion des Catholiques à laquelle Dieu vous
destine pour exercer votre ministère est plutôt celle qui se trouve
aujourd'hui située au milieu des Provinces-Unies, que le Babylone
qui est aux environs de l'Euphrate» 3). Dass es nie eine «crise»
zwischen Varlet und Quesnel gegeben haben kann geht schon daraus
hervor, dass Quesnel schon Dezember 1719 - also vor der Rückkehr
Varlets aus Persien - gestorben ist.

Die Abfahrt des Schiffes zog sich inzwischen in die Länge und
müsste wiederholt um einige Tage verschoben werden. In dieser
Zeit besuchte Varlet mehrere Gemeinden. Am 15. April ging er nach

') Tavenaux o.e., Pag. 540. Anmerkung 19., bemerkt: «Quesnel
supportait mal le contrôle tricassier de l'evêque de Babylone, D.M. Varlet.
Celui-ci se considérait comme le chef responsable de la communauté et
prétendait veiller avec un soin jaloux à toute altération des principes. Quesnel
désirait se libérer de cette tutelle. »

2) A.P.R. Nr. 3753. Varlet an M.E. Brief vom 14. 6. 1719.
8) D'Eternare Brief Nr. 1281 vom 7. 11. 1767: «on voit bien que le

P. Quesnel parlait ainsi prévoyant ce qui arriverait, et dont lui même n'a pas
été témoin sur la terre».



— 102 —

Utrecht, wo er am Sonntag Quasimodo nach den Vespern in der
Sankt Gertrudis-Kirche beim Pfarrer Wilhelm Kemp die Firmung
spendete. Am folgenden Tag erwies er den gleichen «Samariter-
Dienst» in der Sankt Marien-Gemeinde des Pfarrers Stakenburg.
Nach Amsterdam zurückgekehrt, firmte er am 19. April bei Pfarrer
Jacob Krijs, seinem Gastgeber, und am 20. April beim Pfarrer und
Kanoniker Dalenoort im Haag. Zur letzten Hl. Handlung waren
auch die Geistlichen von Delft, Rijswijk und Rotterdam mit einer
Anzahl Firmlingen herbeigeeilt. Als er am 21. April glaubte, nun
bald abreisen zu können, spendete er das Sakrament der Firmung
abermals bei Pfarrer Krijs. Wiederum wurde die Abfahrt verschoben.

Weil er allmählich in der Stadt bekannt wurde, «parceque non
obstant mes précautions notre compagnie de voyage ne gardait le

secret», zog er sich einige Tage beim Bruder des Pfarrers Krijs,
in Diemen zurück x). Am Morgen des 24. April nach Amsterdam
zurückgekehrt, firmte er nochmals bei seinem Gastgeber 2).

Überblicken wir die Firmungshandlungen Varlets während
der drei in Holland verbrachten Wochen, so ergibt sich, dass er in den
vier bedeutendsten Städten diesen Liebesdienst siebenmal

vollzogen hat. Wir wissen die genaue Zahl der Firmlinge nicht, aber es

müssen sieben- oder achthundert gewesen sein. In Amsterdam
allein sind es mehr als 600 gewesen. Wie reimt sich das mit seinem

Inkognito zusammen Ist das Naivität, Unvorsichtigkeit, oder
böse Absicht gewesen Gewiss kann man Varlet eine gewisse
Weltfremdheit und Naivität nicht absprechen, aber so naiv war er doch

*) Cornelis Krijs, Bruder des Jacob Krijs, seit 1708 Pfarrer in der nahe
bei Amsterdam gelegenen Ortschaft Diemen, f 1720. Als dor Franziskaner
Glabbais seinen Tod nach Rom meldete, meinte er der Kurie mitteilen zu
müssen: «pro tali non oramus». Polman: Romeinse Bronnen IV. S. 374,
Anmerkung 7.

2) Anlässlich der Firmungen schrieb Jacob Krijs seine «Unterrichtung
über die Hl. Firmung» Sie wurde seitdem wiederholt nou gedruckt und ist
auch heute noch, wesentlich ungeändert, in der Utrechter Kirche in Gebrauch.
Zusammenfassend stellt sich heraus, dass Varlet die Firmung spendete : am
1. April in Delft, bei van Erckel und Oosterling; am 16. April in Utrecht bei
Kemp; am 17. April in Utrecht bei Stakenburg; am 19. April in Amsterdam
bei Krijs; am 20. April im Haag bei Dalenoort; am 21. April und am 24. April
bei Krijs in Amsterdam.

Aus dem Firmungsregister der Amsterdamer Gemeinde von Krijs geht
hervor, dass am 19. April 177 Personen gefirmt wurden (unter denen auch aus
den Gemeinden von Doncker, de Bock, v. d. Kruisen und van't Zul) ; am
21. April 218 Personen (unter denen wiederum aus anderen Amsterdamer
Gemeinden) ; am 24. April 209 Personen. Siehe : Recueil de divers
témoignages, S. 412 f.



— 103 —

auch wieder nicht. Der Schlüssel zu dieser Frage liegt wohl in seiner
Liebe zu den «œuvres abandonnées». Wie wir oben gesehen haben,
erklärte er, dass er, als er die armen, zerstreuten und wie hirtenlos
dahinsiechenden Schafe sah, von einem samaritanischen Erbarmen
ergriffen wurde, und darum glaubte, Gott mehr fürchten zu müssen
als die irdischen Mächte. Diese Annahme wird noch verstärkt, wenn
man sieht, dass Varlet wiederholte Gesuche um kleinere Hilfsdienste
standhaft verweigert hat, wie z. B. die Weihe der Hl. Ole. Dieser

Mangel schien ihm nicht dringlich genug zu sein. Die Hl. Öle könnte
man, wie er sagte, auch in Belgien holen. Bei der Firmung aber
handelte es sich für ihn um eine äusserste Notlage, der er abzuhelfen
für seine höchste Pflicht betrachtete. Samaritanische Hilfe ging ihm
über den kirchlichen Gehorsam.

Natürlich wurde sein Auftreten bei der Kurie alsbald bekannt.
Schon am 27. April konnte der Internuntius in Brüssel, Santini,
an den Kardinal-Sekretär Paulucci berichten, dass ein französischer
Bischof, vermutlich Varlet, in den Kirchen der Klerisei, bei den

Pfarrern Dalenoort, Krijs, van Stakenburg und Kemp «quasi
pubicamente» die Firmung erteilt habe. Die Öffentlichkeit dieses

Vorgehens lasse vermuten - so der Internuntius - dass Pariser

Regierungskreise dahinterstecken. Er werde darum den französischen

Nuntius in Paris bitten, Varlet zurückzurufen und die Weiterreise
zu verbieten x).

Diese Nachrichten riefen in Rom allgemeine Bestürzung hervor,
und sofort schritt die Kurie zu den strengsten Massnahmen. An den

Administrator des Bistums Münster sowie an den polnischen
Nuntius und den Auditeur der Nuntiatur in Warschau erging der
Befelil, (man glaubte, dass er über Land reisen würde) Varlet sofort
zu verhaften, oder, wenn dies nicht möglich sein sollte, ihm unter der
Strafe der Exkommunikation die Fortsetzung seiner Reise zu
verbieten. Die internuntiatur in Brüssel wurde angewiesen, die Reiseroute

Varlets herauszufinden und davon dem Auditeur in Warschau
Kenntnis zu geben 2). Mit grosser Befriedigung nahm die Kurie die
Nachricht entgegen, dass dem Pfarrer Dalenoort im Haag eine Geld-

1) Polman: Romoinse Bronnen IV, Nr. 533. Santini an Paulucci.
27.4. 1719.

2) Polman: Romeinse Bronnen IV. Nr. 539. Paulucci an Santini
27. 5. 1719.



— 104 —

strafe von 3000 Gulden auferlegt worden sei «per aver fatto fare al
vescovo Varlet la funzione del nostro culto»*).

Über alle diese und noch viele andere Dinge, die sich inzwischen
in der Nuntiatur in Paris und in der Kongregation de Propaganda
Fide abgespielt hatten, blieb Varlet vorläufig unwissend. Nichts
ahnend von dem Gewitter, das sich über seinem Haupt zusammenzog,

verliess er am 25. April 1719 auf dem holländischen Fleutschiff
«Koningsbergen» unter Kapitän Pietersen den Amsterdamer Hafen.

Hilversum. B. A. van Kleef.

1) Polman: Romeinse Bronnen IV, Nr. 542. Santini an Paulucci
22. 6. 1719 und die Antwort vom 15. 7. 1719.


	Dominicus Maria Varlet 1678-1742

