Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Die Orthodoxie und die 6kumenische Bewegung
Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 65 —

Die Orthodoxie und die 6kumenische Bewegung ')

Die orthodoxen Kirchen gehéren nicht zu den eigentlich trei-
benden Kriften innerhalb der 6kumenischen Bewegung. Das liegt
in jhrer geschichtlichen Entwicklung und in ihrem dadurch ge-
formten Selbstverstindnisse begriindet. So scheint es niitzlich zu
sein, sich iiber einige Grundziige der orthodoxen Kirchengeschichte
klar zu werden, gerade solche, die die Orthodoxen selbst in ihren
eigenen Darstellungen meist unerwihnt lassen, und daraus Schliisse
auf die innere Veranlagung der Orthodoxen zum Gesprich mit an-
deren Konfessionen zu ziehen. Dabei sei mit einem ganz kurzen
Vergleich zwischen der ostlichen und der westlichen Kirche begon-
nen. .

Wie Marksteine durchziehen die Konzilien die Geschichte der
mittelalterlichen und der neueren abendlindischen Kirche. Sie
werden seltener, je mehr wir uns der Gegenwart niahern. Aber
gerade die letzten von ihnen, seit den Reformkonzilien des 15. Jahr-
hunderts, sind zu Wendepunkten der Entwicklung geworden. Der
abendlandische Katholizismus ist nicht der gleiche vor und nach
dem Tridentinum, vor und nach dem 1. Vaticanum; es hat den An-
schein, als ob das 2. Vaticanum eine dhnliche Bedeutung erlangen
werde. So gliedert sich die Geschichte des abendlindischen Katholi-
zismus wie von selbst in grosse Abschnitte, von denen auch die
romisch-katholische Kirchengeschichts-Forschung nicht annimmt,
dass ein jeder die geradlinige, ungebrochene Fortsetzung der vorauf-
gegangenen Epoche sei. Wenn in diesem Rahmen von der «katholi-
schen Reform» im 16. Jahrhundert, vom Einfluss der Aufklirung
auf die Kirche, vom Modernismus und seiner Uberwindung gespro-
chen wird, so spiegelt sich darin die eben erwiahnte Auffassung
wider. Diese Auffassung schliesst auch das Gefiihl der rémischen
Katholiken dafiir ein, dass ihre Kirche sich nicht in sich selbst ver-
schloss, sich vielmehr stindig mit neuen Ideen und Kriften inner-
und ausserhalb ihres eigenen Bereiches auseinanderzusetzen hatte.

Haben also auch die letzten Konzilien trotz der in den Hianden
des Papstes vereinten Machtfiille eine nicht zu iibersehende Rolle
in der abendlindischen Kirche gespielt, so ist die Entwicklung in

1) Nach einem am 23. November 1962 in der Universitit Bern gehaltenen
Vortra.g.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1963 5



e G0 s

der Ostlichen Kirche anders verlaufen. Man weiss, wie sehr die Ortho-
doxie von den Entscheidungen der Konzilien des ersten Jahrtau-
sends geprégt ist, wie hoch bei ihr die Konzilsentscheidungen bis
zum heutigen Tage gehalten werden. Die Kanones besitzen ein Ge-
wicht, das an Bibel und hl. Tradition heranreicht. Trotzdem hat die
ostliche Kirche seit weit liber tausend Jahren kein Konzil mehr
abgehalten (und kein spéteres abendlindisches Konzil als verbind-
lich anerkannt). Es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafiir, und es
wiare nach dem Selbstverstindnis der orthodoxen Kirche auch
nicht denkbar, dass dieser Verzicht auf die Abhaltung von Konzilien
eine bewusste Entscheidung der Orthodoxie gewesen wire. Denkt
man doch hier gerade in diesen Jahren daran, ein solches Konzil
einzuberufen.

Gewiss hat die orthodoxe Kirche sich nie in bewusster Reflexion
iiber dieses Phéinomen gedussert. Sie hat nie rational zu ergriinden
versucht, warum sie denn so lange auf ein Konzil verzichtet habe.
Im Unterbewusstsein mogen zwel Tatsachen auf diese ihre Hal-
tung eingewirkt haben. Einmal vielleicht der Umstand, dass ihr
eine Kirchenversammlung ohne Teilnahme der gesamten Christen-
heit, also auch des Westens, auf Jahrhunderte hinaus unmaglich
erschien. Die Orthodoxie war gewohnt, dass allgemeine Konzilien
in ihrem Bereiche und unter der Leitung oder doch Verantwortung
ihres Kaisers stattfanden; dabei war die Teilnahme des Westens
wenigstens mit einer repriisentativen Vertretung bisher selbstver-
stindlich gewesen. Wenn eine solche Anwesenheit des Westens
nicht mehr in Frage kam, so war der Zusammentritt eines Konzils
in ihrer Vorstellung auf Jahrhunderte hinaus versperrt. Die Ortho-
doxie musste also lernen, ihren Weg ohne die Beschliisse eines solchen
Gremiums zu gehen.

Stirker als diese Uberlegung mag aber — ohne dass man sich
dies rational eingestand — die Erinnerung an die Konzilien der Ver-
gangenheit mitgewirkt haben, die ja wahrend der Zeit, als sie wirk-
lich noch die ganze ostliche Kirche erfassten, keine Entscheidung
und keinen Frieden gebracht, vielmehr nur Spaltung hervorgerufen
hatten. Das Konzil von Nikaia, 325, hatte die Arianer keineswegs
ausgeschaltet; das Konzil von Ephesos, 431, hatte die Nestorianer
nicht vernichtet, und das Konzil von Chalkedon, 451, hatte die
ostliche Christenheit in zwei etwa gleich grosse Hélften gespalten.
Die Monophysiten existieren bis zum heutigen Tage, und wenn sie
heute weniger zahlreich sind als die Orthodoxen, so nur wegen der



— 87 —

gewaltigen Missionserfolge der Byzantiner unter den Slawen und
Rumiinen. Die Zahl der orthodoxen Griechen in allen ostlichen
Patriarchaten zusammen steht auch heute noch hinter derjenigen
der Monophysiten zuriick. So waren denn das 5. bis 7. Konzil als
rein orthodoxe Synoden nur noch Versammlungen der Minderheit
der morgenlindischen Christenheit; die Ausschaltung der Bilder-
feinde ist wohl weniger ihnen als vielmehr der Volksmeinung zuzu-
schreiben, die den Ikonoklasten ohne Unterlass entgegenarbeitete.

Der morgen- und der abendliandischen Kirche war es, wie jeder
monotheistischen Religion, seit ihren Anfingen selbstverstindlich,
dass es nur eine Wahrheit geben kénne. In Ost und West waren die
Menschen, wie es ihrer Natur entspricht, davon iiberzeugt, dass ihr
eigener Glaube der Wahrheit entspreche. Die eine Wahrheit ist
unteilbar. Die Tatsache, dass sich die byzantinische Reichskirche,
die in den Augen der Orthodoxie diese eine, unteilbare Wahrheit
vertrat, trotz allen kirchlichen, aber auch staatlichen Bemiihungen
nicht im ganzen byzantinischen Bereiche durchsetzen konnte, hat
die Orthodoxie bis in ihre tiefsten Grundfesten erschiittert, hat sie
zu immer neuen Versuchen aller Art, mit Giite und mit Hirte, ange-
trieben, um diese ihr selbstverstindliche Einheit wiederherzustellen,
bis der Zusammenbruch ihrer Position in Vorderasien durch den
Vorstoss der Muslime in der ersten Hilfte des 7. Jahrhunderts ihr
Jede Einwirkungsmoglichkeit in Vorderasien siidlich von Anatolien,
in Agypten und dem iibrigen Nordafrika raubte.

Die geistige Erschiitterung dieses jahrhundertelangen Ringens,
der Verlust vieler ihrer Kernprovinzen und allmihlich auch fast
aller dortigen Bewohner an den Islam, gepaart mit dem Kampfe
um die Bilderverehrung, erschipften die Krifte der Orthodoxie und
fithrten sie zu der Erkenntnis, dass die Bewahrung der offenbarten
und explizierten Wahrheit, wie sie sie besass, die Hauptaufgabe der
Orthodoxie sei. Sie ist unter der Wirkung dieser Schicksalsschlige
eine Kirche des Beharrens, des Festhaltens am Gesicherten, der
konservativen Einstellung zum Leben geworden. Sie hat sich als
Reichskirche mehr und mehr mit dem Staate verschwistert und ist,
solange der Staat grundsitzlich christlich blieb, nicht zum Gewis-
sen des Staates, nicht zu einer vom Staate, von der Welt grundsétz-
lich gesonderten Grisse geworden, wie sich das Abendland eine
christliche Kirche vorstellt und wie es die monophysitischen Kirchen
geworden sind, die gelernt hatten, sich ohne und gegen den byzan-
tinischen Staat, und damit ohne und gegen den islamischen Staat



— 68 —

zu behaupten. Hatte im Osten die Christologie in all ihren Ver-
astelungen die Gemiiter der Menschen bis ins Tiefste aufgewiihlt,
wihrend der Westen in diesen Jahrhunderten hier kaum Probleme
und vor allem keinen Anlass zu innerer Aufspaltung sah, so war um-
gekehrt das Verhiltnis von Kirche und Staat im Osten kein echtes
Problem, wihrend es neben der Frage nach dem Freien Willen und
der Préadestination fiir das Selbstverstiandnis der abendléndischen
Christenheit wohl der zentralste Punkt ist. _

Gewiss bedeutet die also entwickelte bewahrende Grundhaltung
der Orthodoxie nicht, dass es in ihr nicht auch weiterhin theologi-
sche Probleme gegeben hitte, dass nicht auch nach dem Bilderstreit
Fragen gestellt worden wiren. Man hat aber nach all den vorauf-
gegangenen Erfahrungen seither darauf verzichtet, diese Dinge
einem Konzil als dem einzigen glaubensentscheidenden Organ vor-
zulegen und dadurch neue Spaltungen zu riskieren. Man hat viel-
mehr die Loésung der Entwicklung iiberlassen und damit erreicht,
dass manche Fragen, manche Problemkreise nicht genauer definiert
wurden, vor allem aber, dass manches sich von selbst erledigte.
Dadurch ist die orthodoxe Theologie, wie innerhalb der letzten
Jahrzehnte gerade von orthodoxen Theologen wiederholt unter-
strichen wurde, in vielem ungebundener als die westliche, in vielem
also auch freier fiir das Entstehen, aber auch das Vergehen, neuer
Ansichten, fiir die Entwicklung mancher Kultformen, auch fiir die
vielfach wechselnde Auseinandersetzung mit dem Staate geblieben,
wie sie in den letzten Jahrzehnten auch fiir die Orthodoxie vielfach
notwendig wurde. Durch diesen Verzicht auf konziliare Entschei-
dungen, d. h. auf autoritative Eingriffe in die theologische Diskussion
und den Widerstreit der Meinungen, hat die Orthodoxie im letzten
Jahrtausend eine weitere innere Aufspaltung vermieden. Anders als
im Abendlande ist dem christlichen Osten (iibrigens auch den mor-
genlindischen Nationalkirchen innerhalb ihres Bereiches) ein Zer-
fall in einzelne Konfessionen erspart geblieben. Nur die russische
Synode, die glaubte, die Auseinandersetzungen zwischen den be-
harrenden Kriften und den Anhingern von Nikons Reformen 1666
nach konziliarer Manier 16sen zu konnen, hat alsbald wieder die
Erfahrung der Konzilsviter des 5. Jahrhuderts gemacht. Die Alt-
glaubigen haben sich nicht unterworfen, sondern sind als gesonderte
Konfession aus der russischen Landeskirche ausgeschieden. Seit-
dem hat man keine Entscheidung dogmatischer Fragen durch eine
Landessynode mehr versucht,



s B s

An dieser Stelle sei mir erlaubt, auf die genaue Parallele im sun-
nitischen Islam hinzuweisen, jener Hauptkonfession dieser Religion,
die sich etwa 30 Jahre nach Mohammeds Tode, 632, endgiiltig konsti-
tuiert hatte und der heute etwa 92 Prozent aller Muslime angehéren.
Diese Konfession hat kein Organ entwickelt, das zu autoritativen
Glaubensentscheidungen befihigt wire, weder eine Personlichkeit
mit dem Range eines Papstes noch allgemeine Konzilien. So unter-
blieben Eingriffe in die Dogmenbildung von oben her fast vollstindig,
mit dem gleichen Erfolg wie in der Orthodoxie. Auch der sunnitische
Islam hat seit 1300Jahren keine Aufspaltung in einzelneK onfessionen
erlebt; all die etwa 320 Millionen sunnitischer Muslime erkennen sich
gegenseitig als rechtgliubig an.

Ohne Marksteine, wie sie die Konzilien des Westens bilden, ver-
lauft die Kirchengeschichte der Orthodoxie ruhiger, aber auch gleich-
massiger und einférmiger als die Geschichte des abendlandischen
Katholizismus. Gewiss erkennt der von aussen kommende Betrach-
ter auch in ihr Stromungen und Richtungen, Perioden der Entwick-
lung und solche der Stagnation. Aber weit weniger als der romische
Katholik wird der Orthodoxe darin Wendungen und Abschnitte
seiner kirchlichen Entwicklung sehen. Thm, dem Orthodoxen, stellt
sich die eigene kirchliche Vergangenheit viel mehr dar als eine in sich
geschlossene, vom HI. Geiste geleitete, wohl auch nach menschlichen
Denkgesetzen logische, jedenfalls ungebrochene Entwicklung der
Christenheit von der apostolischen Zeit bis zum heutigen Tage. So hat
der Orthodoxe mindestens im gleichen Masse wie der Abendlinder
das Gefiihl, der echten, ungebrochenen Tradition zu folgen, wenn er
sich zu seiner Kirche bekennt. Anders als der westliche Christ sah er
liberdies seit dem Abschlusse des Bilderstreites auf Jahrhunderte
hinaus keinen Anlass, sich mit irgend einer andern Konfession oder
Weltanschauung auseinanderzusetzen. Die abendlindischen Christen
hatten sich durch ihr Gebaren wihrend der Kreuzziige so bitter mit
den Orthodoxen verfeindet, dass das Kirchenvolk in ihnen seine in-
timsten Gegner sah, mit denen eine geistliche Disputation nicht mog-
lich war; oft lehnte es sie noch heftiger ab als die Muslime. Die Russen
und iiberhaupt Ostslawen, von den Kreuzziigen unberiihrt, waren
in der Abgeschiedenheit ihres den Tataren unterstehenden Staates
unerreichbar. Die Balkanslawen waren etwas spiter unter den Tiir-
ken ebenso isoliert wie die Russen friiher, die iibrigens bisins 17. Jahr-
hundert hinein auch als selbstandige Nation keine echte Beriihrung
mit Christen anderer Konfessionen hatten.



— 70 —

Die Erfahrungen des ersten Jahrtausends, dann die Verlockung
eines Abfalls zum Islam, der im Vorderen Orient, hernach in Klein-
asien, schliesslich auf dem Balkan nicht wenige Orthodoxe erlagen,
das alles trug dazu bei, auf dem Gebiete der Religion jede laute De-
batte zu vermeiden oder doch tunlichst einzuschrinken; konnte der-
gleichen doch die Einbruchsstelle der fremden Religion, der erste
Anlass zum Abfall werden. Wiahrend im Abendlande das Gesprich
zwischen Katholiken und Protestanten beider Konfessionen nie ganz
abriss, gerade auch deshalb, weil der konfessionelle Riss hidufig mit-
ten durch eine Nation hindurchging, war im orthodoxen Bereiche ein
solches Gesprach nicht nétig, aber auch nicht mdoglich: ein Ge-
sprachspartner war nicht da, und die Monophysiten wohnten unter
den damaligen Verhiltnissen zu weit ab, um diese Rolle iibernehmen
zu konnen. Auch die Begegnung mit dem Protestantismus bedeutete
fiir die Ortodoxie nur eine Randerscheinung. Zwar hat er einige or-
thodoxe Theologen in ihren dogmatischen Anschauungen beeindruk-
ken konnen, wie den Konstantinopler Patriarchen Kyrillos Lukaris
anfangs des 17. Jahrhunderts oder Peters des Grossen theologischen
Berater Theophanes Prokopovy¢ ein Jahrhundert spiter. Aber ein
Konzil hat sich mit solchen Theologen nicht befasst, und Ubertritte
zum Protestantismus hat es unter den orthodoxen Vélkern nicht ge-
geben. Das protestantische Bekenntnis der Deutschen, Hollinder
und Skandinavier in Russland, spiter die jeweilige Konfession der
Englinder und Amerikaner hier, auf der Balkanhalbinsel oder im
Vorderen Orient galt den Orthodoxen als ein Bestandteil von deren
Nationalitit, nicht aber als Gegenstand einer religiosen Diskussion.
Man wird, aufs Ganze gesehen, wohl sagen diirfen, dass einem Ortho-
doxen das Anliegen der einzelnen protestantischen Bekenntnisse
ebenso fremd war, wie den Protestanten das Wesen der Orthodoxie,
um hier nur an Adolf von Harnacks mangelnde Einsicht in diesem
Punkte zu erinnern. Bei dieser Sachlage ruhte die Orthodoxie ohne
Anfechtungen von aussen in sich selbst. Sie iiberliess das Urteil iiber
einzelne theologische Meinungen und Deutungen nicht der abrupten
Entscheidung eines Konzils, sondern der Entwicklung einer voran-
schreitenden Zeit. Sie hatte kein Gespiir und kein Bediirfnis fir zwi-
schenchristliche Beratungen entwickelt.

Diese von aussen her kaum beeinflusste Linie der Orthodoxie
hat sich im Grunde bis zum Ende des 19. Jahrhunderts fortgesetzt.
Bis dahin hatten die Orthodoxen also auch kein Gefiihl fiir die Be-
deutung des sich allméhlich anbahnenden kumenischen Gesprichs



— 71 —

und ebenso wenig fiir eine Auseinandersetzung mit dem abendlin-
dischen Katholizismus. Auch die Verhandlungen mit den Altkatho-
liken 1874/75, in denen die Orthodoxen, besonders die Russen, als-
bald geistige Verwandte erkannten, haben lange Jahrzehnte hin-
durch keine praktischen Folgen gezeitigt. Das inderte sich erst, als die
orthodoxenTheologen in wirklich lebendige Beriihrung mit der abend-
landischen Christenheit kamen. Fiir eine Reihe von Jahrzehnten
handelte es sich dabei vor allem um die Balkan-Slawen, die Rumé-
nen und — in etwas geringerem Umfange — um die Griechen, besonders
um solche, die einen Teil ihrer Studien auf westlichen Universititen
absolviert hatten. Sie erwiesen sich als Sauerteig im Bereiche ihrer
Landeskirchen und haben die orthodoxen Kirchen, denen sie zugehor-
ten, zu Pflanzstitten theologischer Besinnung, zu Zentren theologi-
scher Forschung nach abendlindischen Methoden und mit abend-
landischer Fragestellung gemacht. An ihre Seite traten seit 1917 die
vielen, zum Teil fithrenden russischen Theologen und Philosophen, die
im Gefolge der bolschewistischen Revolution ihr Vaterland verliessen
und im Westen, besonders in Deutschland und Frankreich, spiter
auch in Kngland und den Vereinigten Staaten, ansissig wurden. War
durch die Theologie-Studenten aus den Balkangebieten vor allem
westeuropiischer Einfluss in deren Heimatkirchen gedrungen, so
wurde das abendlindische Christentum nun zum ersten Male un-
mittelbar mit voll ausgebildeten, zum Teil hervorragenden Vertre-
tern orthodoxer Gliubigkeit bekannt. Anfangs mehr auf ihre eigenen
Kreise beschrinkt und von der Hoffnung beseelt, nur fiir ein paar
Jahre bis zur ersehnten baldigen Heimkehr Glauben und Tradition
bewahren zu miissen, richteten die russischen Theologen und Philo-
sophen mit dem Ablaufe von Jahren und Jahrzehnten ohne Moglich-
keit einer Heimkehr ihr Augenmerk mehr und mehr aufihre Umwelt,
deren Sprachen sie immer besser beherrschten, deren theologische
Fragestellungen, deren kirchlich-soziales und karitatives Wirken sie
niher kennen lernten. Sie betrachteten nun die abendlindische
Christenheit, die ihnen frither oft nur als Abfall und Héresie erschienen
war, mit anderen Augen. Sie waren iiberdies in der Lage, den abend-
lindischen Christen nun Denkformen, Uberlieferungen und Hand-
lungsweise der Orthodoxen in den Sprachen und den theologischen
Denkschemata Europas, spiter auch Amerikas, darzulegen. Welches
Interesse die Orthodoxie hier im 20. Jahrhundert gefunden hat, ist
allgemein bekannt. Sie hat dabei, iiber den Bereich wissenschaftlichen
Interesses hinaus, den christlichen Kirchen auch Anregungen zu



S

geben und sie zur Uberpriifung ihrer eigenen Stellung zu veranlassen
vermocht. Das gilt fiir die protestantischen Konfessionen, gilt fiir
den Altkatholizismus ebenso wie fiir die romisch-katholische Kirche,
deren Verhialtnis zur 6stlichen Christenheit, auch zu ihren eigenen
unierten Gemeinschaften, sich infolgedessen wesentlich gewandelt
hat. Selbst das Verhéltnis von Katholiken und Protestanten ist von
der dadurch angeregten Haltung eines gegenseitigen Verstehens,
wohl auch gegenseitiger Hochachtung, nicht unberiihrt geblieben.
Erst dadurch waren die Voraussetzungen fiir eine wirkliche
Mitarbeit der Orthodoxen im Rahmen der 6kumenischen Bewegung
gegeben. Sie hat seit 1919/20 im Okumenischen Patriarchat, in der
griechischen Landeskirche, vor allem aber bei den balkanischen
Orthodoxen leidenschaftliche Befiirworter gehabt, von denen Namen
wie Stefan Cankov (Zankow) in Sofia, Prof. Hamilkar Alivisatos in
Athen, der Exarch des Okumenischen Patriarchen fiir Westeuropa,
Metropolit Germanos (Strinopulos) von Thyatira sowie Bischof
Irendus von der Batschka (in Neusatz an der Donau) genannt seien.
Freilich: Die weitaus grosste orthodoxe Kirche fehlte. Das Patriar-
chat Moskau sah sich inmitten der Glaubensbedringnis durch den
Kommunismus, inmitten der von staatlicher Seite geférderten
Bewegungen wie der «Lebendigen» und der «Ukrainischen Auto-
kephalen Kirche», sah sich endlich durch die Beschréinkungen in
seiner eigenen Organisation nicht in der Lage, an der 6kumenischen
Bewegung aktiv teilzunehmen. Nur eine Reihe von Emigranten,
darunter S.N.Bulgédkov, G.Florévskij und Leo Sander (Zander).
wirkten mit. Freilich hat man den Eindruck, dass der russischen Hei-
matkirche, die wirklich lebendige Beriihrungen mit der abendlin-
dischen Theologie nur in sehr beschrinktem Masse gehabt hatte, die
okumenische Bewegung kein inneres Anliegen war. Sie als die kon-
servativste orthodoxe Gliedkirche lebte noch inden Vorstellungen der
geistigen Selbstgeniigsamkeit, die ihr in der Zarenzeit das Geprige
verliehen hatten. Die balkanischen Kirchen hingegen und die Grie-
chen hatten nicht nur Verstindnis fiir eine christliche Zusammenar-
beit; sie wurden in steigendem Ausmasse auch das Ziel westlichen
Anniherungsstrebens, westlicher Verstindigungsbemiihungen.
Besonders aktiv waren in dieser Hinsicht die Anglikaner, denen
sehr daran lag, aus ihrer theologischen Vereinzelung herauszukommen
und sich wesensverwandten Kirchen anzunihern, auch ohne véllige
Klirung aller dogmatischen Einzelfragen, wie es dem pragmatischen
Sinne der Engléinder entsprach. Fiihrten diese Bemiihungen, nach



— 73 —

mehrmals unterbrochenen, jahrzehntelang gefithrten Verhandlungen,
1931 in Bonn zu einer Interkommunion mit der alt- bzw. christka-
tholischen Kirche, so waren auch bei den Orthodoxen Erfolge zu ver-
zeichnen. Mehrere Landeskirchen, das Okumenische und das Ale-
xandriner Patriarchat, Kypern und Ruménien erkannten zwischen
den beiden Weltkriegen die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen
an. Der 2. Weltkrieg bedeutete in dieser Entwicklung einen deutli-
chen Wendepunkt. Die Verhandlungen mit den balkanischen Or-
thodoxen und den Griechen iiber die anglikanischen Weihen ver-
sickerten allméhlich und sind schliesslich fast ganz zum Stillstand
gekommen (vgl. IKZ 1940, S. 13-20). Dagegen trat die russische
Kirche seit der Wiederzulassung des Moskauer Patriarchats 1943
mehr und mehr in den Mittelpunkt des Interesses. Abordnungen vie-
ler protestantischer Kirchen, der Anglikaner und der Altkatholiken
haben in den letzten 20 Jahren das Moskauer Patriarchat besucht,
haben die Moglichkeit eines Gedankenaustausches mit den dertigen
Theologen bekommen, ohne dass angesichts der herrschenden Re-
gierungsform die Auffassungen der Russen héitten immer deutlich
zum Ausdruck gebracht werden kénnen. Demgegeniiber tritt der
Verkehr westlicher Kirchen mit balkanischen weitgehend zuriick;
deren Moglichkeiten, Géaste von dort bei sich zu sehen, sind wesent-
lich stérker eingeschrinkt als die des Moskauer Patriarchats. Selbst
das Okumenische Patriarchat lief zeitweilig Gefahr, Moskau gegen-
iiber in die zweite Linie zu geraten. Das russische Patriarchat machte
ein gutes Jahrzehnt hindurch dem Okumenischen Patriarchen seinen
Rang streitig, hat ihn aber vor wenigen Jahren ausdriicklich aner-
kannt. Der geschickten Beharrlichkeit des jetzigen Patriarchen
Athenagoras ist es schliesslich gelungen, Konstantinopels Ansehen
wiederherzustellen, ohne dass es mit Moskau zu einer krankenden
Auseinandersetzung gekommen wire. In seinem Bereiche, auf Rho-
dos, hat Herbst 1961 die orthodoxe Vorbesprechung fiir ein Konzil
stattgefunden, das, wie wir sahen, nach weit iiber 1000 Jahren das
erste wire, iiberdies das erste rein orthodoxe Konzil iiberhaupt, unter
bewusster Ausschliessung des Westens. Das Konzil hat eine vielfil-
tige und weitgesteckte Zielsetzung bekommen. Es bleibt abzuwarten,
wann und wie es sie bewiltigen wird und wie es die Einheit der ortho-
doxen Gemeinschaft zuwahren vermag, die nun freilich auf wesentlich
festerem Grunde ruht als beim Ausgang des Streites um die Christo-
logie und die Bilderverehrung. Ein Erfolg fiir den Okumenischen
Patriarchen war es iiberdies, dass nun auch hinsichtlich der 6kume-



nischen Bewegung seine Linie einer Mitarbeit sich in Moskau durch-
gesetzt hat und dadurch der Beitritt bzw. der Wiedereintritt auch
aller orthodoxen Kirchen des sowjetischen Machtbereiches méglich
war, wie er sich im November 1961 in Neu-Delhi fiir die Patriarchate
Moskau, Bukarest, Sofia und die Metropolitie Warschau, im August
1962 durch schriftliche Abstimmung fiir die georgische Landeskirche
(und iiberdies die beiden armenischen monophysitischen Katholikate
Etschmiadzin und Sis) vollzog. (Es sei immerhin darauf aufmerksam
gemacht, wie genau sich das mit der gegenwirtigen politischen Lage
deckt: fehlen doch das serbische Patriarchat und die orthodoxen
Landeskirchen von Albanien und China).

Diese Entwicklung ist in ihren wesentlichen Ziigen bekannt.
Es bedarf wohl keines weiteren Hinweises als vielleicht des einen,
dass bei all diesen Wandlungen letztlich die westliche Christenheit
der aktive Teil war: Der Weltrat der Kirchen, die Anglikaner und
die Altkatholiken, die verschiedenen protestantischen Konfessionen
haben sich durch Reisen nach Moskau und in steigendem Masse auch
nach Konstantinopel zu Vorkdmpfern einer immer weitergehenden
Annaherung gemacht, auf die die Orthodoxen mit steigendem Ent-
gegenkommen eingegangen sind. Wer aber die orthodoxen Berichte
itber all das laufend verfolgt, hat nicht den Eindruck, dass bei
diesen Bemiihungen das Herz der Orthodoxie wirklich brenne. Man
gewinnt vielmehr die Einsicht, dass die heimliche Wunde wieder auf-
gebrochen sei, die seit dem 7. Jahrhundert tiberdeckt und verharscht
schien. Die Glaubensspaltung im Osten vor allem durch den Mono-
physitismus ist es, die offensichtlich zum echten Herzensanliegen
der Orthodoxie geworden ist. Ganz unabhingig von allen Verhand-
lungen mit dem Westen arbeitet die Orthodoxie an einer Uberwin-
dung dieses Risses. Hier ist ste der aktive Teil, hier ergreift sie die
Initiative, wihrend die Gegenseite sie gelassen an sich herankommen
lasst. Auch dieses Bestreben ist nicht ganz neu. Kurz vor dem ersten
Weltkriege hatte Russland politische, aber auch kirchliche Fiihler
nach Athiopien ausgestreckt!), und das Zusammenleben zwischen
der russischen orthodoxen und der armenisch-gregorianischen
Kirche hatte sich seit dem Anschluss Kaukasiens an Russland an-
fangs des 19. Jahrhunderts, unter dem Eindruck der Armenier-Ver-
folgungen in der Tiirkei, einigermassen schiedlich-friedlich entwik-
kelt, friedlicher eigentlich als das russische Verhiltnis zur gleich-

1) Bericht dariiber im ‘Zurnal Moskovskoj Patriarchii’, Februar 1954,
S. 61-67.



— 75—

falls orthodoxen georgischen Landeskirche, die ihre einfache Kin-
gliederung in die russische Landeskirche 1811 nie verwunden hat.
Dass ihr Anliegen und die Wiederherstellung des georgischen Ka-
tholikats 1917 berechtigt war, hat das Mokauer Patriarchat 1943
ausdriicklich zugestanden, als es die georgische Kirche als einzige
orthodoxe im Ritebunde als autonom anerkannte.

So entstand ein Verhiiltnis gegenseitiger Toleranz zwischen der
armenischen und der russischen Kirche, iibrigens auch zwischen den
Armeniern und den Russen, die ihnen als Hort gegeniiber Nachbarn
wie den Tirken und den Aserbaidschanern, in manchem auch den
Georgiern, erschienen. Die Armenier waren die einzigen Bewohner
des Vorderen Orients, die 1946-1949 und wieder seit 1960 in gros-
serer Anzahl aus Syrien und dem Libanon, aus Kypern und Agyp-
ten, auch aus den friedlichen Verhiltnissen Persiens nach Rite-Ar-
menien abgewandert sind, selbst wenn ein Teil von ihnen dabei auf
die Union mit der Kurie verzichten musste. Aber auch den Mono-
physiten Sid-Indiens hat die Orthodoxie seit 1948 immer wieder ihr
Interesse bekundet, hat Besucher hingeschickt und eingeladen:
das Patriarchat Moskau ebenso wie die griechische Landeskirche,
wihrend das serbische Patriarchat, das vor 1939 zeitweise sein
Interesse gezeigt hatte, jetzt in die zweite Linie zuriickgetreten ist
und nur zusammen mit Ruminien und Bulgarien 1956 von dort
Besuch erhielt. Die dthiopische und die koptische Kirche schicken
schon seit Jahrzehnten immer wieder Theologie-Studenten nach
Griechenland und Chalki (Tiirkei) zur Ausbildung. Beide Kirchen
haben nun auch mit dem Patriarchat Moskau engere Beziehungen
aufgenommen (Januar/Februar 1959), Geschenke von dort erhalten
und (1957) Vertreter dorthin entsandt; auch der dthiopische Kaiser
nahm wihrend seines Staatsbesuches im Ritebunde Fiithlung mit
kirchlichen Stellen auf. Von noch grosserer Bedeutung war der Be-
such des Okumenischen, spiter des Moskauer Patriarchen beim
koptischen Kyrill VI. (November 1959 bzw. November/Dezember
1960) und beim jakobitischen Patriarchen Ignaz X X XIX., Jakob I11I.
Severios; beide wurden zu Gegenbesuchen in Moskau eingeladen.
Es gehort in dieses Bild, dass auch an der Versammlung auf Rhodos
im September 1961 monophysitische Vertreter an bevorzugter
Stelle teilnehmen konnten.

Gewiss fillt dergleichen auch in den Bereich der Zusammen-
arbeit von Kirche und Staat, wie ihn das Moskauer Patriarchat
in den letzten Jahrzehnten wiederholt praktiziert hat. Bei der



griechischen Kirche spielt das Ansehen der eigenen kirchlichen Ge-
meinschaft bei diesen Bemiihungen begreiflicherweise ebenfalls
eine Rolle. Diese Entwicklung hat aber auch zu einer theologischen
Neubesinnung gefiihrt. Die Orthodoxen, vielleicht noch nicht so sehr
die Monophysiten, machen sich Gedanken dariiber, welches wohl die
Bedingungen fiir eine Wiedervereinigung sein koénnten. Freilich
kommt es dabei auch zu térichten Vorschligen wie dem des serbi-
schen Geistlichen Vinzenz Fradinski, der den Kopten gegeniiber
vor einer Einigung wieder die Parole des « Alles oder Nichts» aufstellt,
die alle Verhandlungen wihrend des 5. bis 7. Jahrhunderts zum
Scheitern gebracht hatte. Er verlangt: 1. das Bekenntnis zu Jesus
Christus als einer Person/Hypostasis, aus zwei Naturen bestehend,
die in ihm ohne Vermischung und Verwandlung, ohne Spaltung und
Trennung vorhanden seien; 2. die Ausléschung der Spuren des Mono-
physitismus aus Symbolen und liturgischen Biichern, sowie 3. die
Streichung der Namen des (Alexandriner Patriarchen) Dioskoros
(I.; 444-454), des Severus (von Antiochien; 1538) und anderer offen-
kundiger Monophysiten. Die Annahme dieser Bedingungen durch
die Monophysiten wiirde bedeuten, dass sie 1500 Jahre umsonst fiir
ihre Uberzeugung gekimpft hétten. Auch Versuche, den Unter-
schied der Meinungen des Jahres 451 zu verharmlosen und vom dog-
matischen lediglich auf das disziplinire Gebiet zu verschieben (wie
sie der bulgarische Bischof Georg von Nevrokop unternahm), sind
innerhalb der griechischen Landeskirche (Erzbischof Panteleémon)
— mit Recht — auf scharfe Ablehnung gestossen. Denn der Gegensatz
ist wirklich dogmatisch, und die Monophysiten erklaren gelassen,
man koénne nicht einfach ihre Unterwerfung fordern. So ist also mit
ihnen ebenso wenig wie mit irgend einer anderen Konfession seitens
der Orthodoxen eine Einigung zustande gekommen. Die Orthodoxen
sind immer noch so deutlich von anderen Konfessionen getrennt,
wie sie das stets waren. Trotz allem zeichnen sich praktische Fol-
gerungen da und dort schon ab. Kopten, wohl auch andere Monophy-
siten, tragen an Orten, wo nur ein orthodoxer (russischer, griechischer)
Geistlicher residiert, kaum ein Bedenken, Trauungen oder Taufen
durch ihn vornehmen zu lassen. Auch die Kirchenfiirsten selbst
stehen sich vielfach freundlich gegeniiber. Der Austausch von Be-
suchen zu Weihnachten zwischen dem orthodoxen und dem kopti-
schen Patriarchen von Alexandrien, zu andern Zeiten auch zwischen
dem orthodoxen Bischof von Axum in Athiopien und dem dorti-
gen Patriarchen, zwischen bulgarischen Hierarchen und dem ar-



I - J—

menischen Katholikos von Eé¢miadzin, sind immer hiufiger gewor-
den. 1961 hat sich der Okumenische Patriarch von Konstantinopel
sogar dazu bereit gefunden, einem Gottesdienste des neu gewihlten
armenischen Patriarchen Snork von Konstantinopel im Ornat bei-
zuwohnen und einen Gegenbesuch in gleicher Form zu empfangen:
ein Ereignis, dessen Bedeutung man erst voll wiirdigen kann, wenn
man bedenkt, dass Attila regierte, als dergleichen zum letzten Male
vorkam, und dass die armenische Kirche seit 1300 Jahren den Na-
men ihres Katholikos Esra mit nach unten gekehrtem Anfangs-
buchstaben (etwa gysra) schreibt, weil er sich in hochster Bedringnis
seines Vaterlandes, 629, dazu bereit gefunden hatte, sich mit unter-
irdischen Michten zu verbiinden, d.h. mit dem Konstantinopler Pa-
triarchen zu konzelebrieren!

So steht also auch die orthodoxe Kirche im 6kumenischen Auf-
bruch unserer Tage, gesuchter Partner des Westens ebenso wie
suchende Mutter, die um die Riickkehr ihrer seit 1500 Jahren ge-
trennten Kinder bangt!). Wie alle Kirchen, wie heutzutage auch die
rémisch-katholische Kirche, empfindet die Orthodoxie ihren augen-
blicklichen Zustand nicht mehr als schon erreichte Verwirklichung
einer Societas perfecta. Auch sie sieht sich vielmehr als «Kirche auf
dem Wege», die neue Beziehungen zu den Nachbarkirchen, die neue
Formen eines christlichen Zusammenlebens sucht, die davon Ab-
stand nimmt, in andern Konfessionen nur die Hiretiker zu sehen.
Wie jetzt wohl fast alle Kirchen der Erde, strebt sie von einer er-
neuerten geistigen Position aus der Verwirklichung des Herren-
wortes zu: va dow & xadwg fjueic (Joh.17, 11). Auch die Ortho-
doxen stellen ihr jetziges Dasein mehr als je zuvor unter die Devise,
die an einem alten Gymnasium steht:

Praesens imperfectum,
Perfectum futurum.

Hamburg. Bertold Spuler

1) Der Aufsatz von Friedrich Heyer: «Union der ,monophysitischen’
Kirchen mit der orthodoxen ?»,in «Kyrios» II/4, 1962, S. 197-208, verwen-
det keine arabisch geschriebenen Quellen und beriicksichtigt nur den ortho-
doxen Standpunkt.



	Die Orthodoxie und die ökumenische Bewegung

