
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 2

Artikel: Die Orthodoxie und die ökumenische Bewegung

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Die Orthodoxie und die ökumenische Bewegung1)

Die orthodoxen Kirchen gehören nicht zu den eigentlich
treibenden Kräften innerhalb der ökumenischen Bewegung. Das liegt
in ihrer geschichtlichen Entwicklung und in ihrem dadurch
geformten Selbstverständnisse begründet. So scheint es nützlich zu
sein, sich über einige Grundzüge der orthodoxen Kirchengeschichte
klar zu werden, gerade solche, die die Orthodoxen selbst in ihren
eigenen Darstellungen meist unerwähnt lassen, und daraus Schlüsse
auf die innere Veranlagung der Orthodoxen zum Gespräch mit
anderen Konfessionen zu ziehen. Dabei sei mit einem ganz kurzen
Vergleich zwischen der östlichen und der westlichen Kirche begonnen.

Wie Marksteine durchziehen die Konzilien die Geschichte der
mittelalterlichen und der neueren abendländischen Kirche. Sie

werden seltener, je mehr wir uns der Gegenwart nähern. Aber
gerade die letzten von ihnen, seit den Reformkonzilien des 15.

Jahrhunderts, sind zu Wendepunkten der Entwicklung geworden. Der
abendländische Katholizismus ist nicht der gleiche vor und nach
dem Tridentinum, vor und nach dem 1. Vaticanum; es hat den
Anschein, als ob das 2. Vaticanum eine ähnliche Bedeutung erlangen
werde. So gliedert sich die Geschichte des abendländischen Katholizismus

wie von selbst in grosse Abschnitte, von denen auch die
römisch-katholische Kirchengeschichts-Forschung nicht annimmt,
dass ein jeder die geradlinige, ungebrochene Fortsetzung der

voraufgegangenen Epoche sei. Wenn in diesem Rahmen von der «katholischen

Reform» im 16. Jahrhundert, vom Einfluss der Aufklärung
auf die Kirche, vom Modernismus und seiner Überwindung gesprochen

wird, so spiegelt sich darin die eben erwähnte Auffassung
wider. Diese Auffassung schhesst auch das Gefühl der römischen
Katholiken dafür ein, dass ihre Kirche sich nicht in sich selbst
verschluss, sich vielmehr ständig mit neuen Ideen und Kräften inner-
und ausserhalb ihres eigenen Bereiches auseinanderzusetzen hatte.

Haben also auch die letzten Konzilien trotz der in den Händen
des Papstes vereinten Machtfülle eine nicht zu übersehende Rolle
in der abendländischen Kirche gespielt, so ist die Entwicklung in

1) Nach einem am 23. November 1962 in der Universität Bern gehaltenen
Vortrag.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1963 5



— 66 —

der östlichen Kirche anders verlaufen. Man weiss, wie sehr die Orthodoxie

von den Entscheidungen der Konzilien des ersten Jahrtausends

geprägt ist, wie hoch bei ihr die Konzilsentscheidungen bis

zum heutigen Tage gehalten werden. Die Kanones besitzen ein
Gewicht, das an Bibel und hl. Tradition heranreicht. Trotzdem hat die
östliche Kirche seit weit über tausend Jahren kein Konzil mehr
abgehalten (und kein späteres abendländisches Konzil als verbindlich

anerkannt). Es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafür, und es
wäre nach dem Selbstverständnis der orthodoxen Kirche auch
nicht denkbar, dass dieser Verzicht auf die Abhaltung von Konzilien
eine bewusste Entscheidung der Orthodoxie gewesen wäre. Denkt
man doch hier gerade in diesen Jahren daran, ein solches Konzil
einzuberufen.

Gewiss hat die orthodoxe Kirche sich nie in bewusster Reflexion
über dieses Phänomen geäussert. Sie hat nie rational zu ergründen
versucht, warum sie denn so lange auf ein Konzil verzichtet habe.

Im Unterbewusstsein mögen zwei Tatsachen auf diese ihre
Haltung eingewirkt haben. Einmal vielleicht der Umstand, dass ihr
eine Kirchenversammlung ohne Teilnahme der gesamten Christenheit,

also auch des Westens, auf Jahrhunderte hinaus unmöglich
erschien. Die Orthodoxie war gewohnt, dass allgemeine Konzilien
in ihrem Bereiche und unter der Leitung oder doch Verantwortung
ihres Kaisers stattfanden; dabei war die Teilnahme des Westens

wenigstens mit einer repräsentativen Vertretung bisher selbstverständlich

gewesen. Wenn eine solche Anwesenheit des Westens
nicht mehr in Frage kam, so war der Zusammentritt eines Konzils
in ihrer Vorstellung auf Jahrhunderte hinaus versperrt. Die Orthodoxie

müsste also lernen, ihren Weg ohne die Beschlüsse eines solchen
Gremiums zu gehen.

Stärker als diese Überlegung mag aber - ohne dass man sich
dies rational eingestand - die Erinnerung an die Konzilien der
Vergangenheit mitgewirkt haben, die ja während der Zeit, als sie wirklich

noch die ganze östliche Kirche erfassten, keine Entscheidung
und keinen Frieden gebracht, vielmehr nur Spaltung hervorgerufen
hatten. Das Konzil von Nikaia, 325, hatte die Arianer keineswegs
ausgeschaltet; das Konzil von Ephesos, 431, hatte die Nestorianer
nicht vernichtet, und das Konzil von Chalkedon, 451, hatte die
östliche Christenheit in zwei etwa gleich grosse Hälften gespalten.
Die Monophysiten existieren bis zum heutigen Tage, und wenn sie

heute weniger zahlreich sind als die Orthodoxen, so nur wegen der



— 67 —

gewaltigen Missionserfolge der Byzantiner unter den Slawen und
Rumänen. Die Zahl der orthodoxen Griechen in allen östlichen
Patriarchaten zusammen steht auch heute noch hinter derjenigen
der Monophysiten zurück. So waren denn das 5. bis 7. Konzil als
rein orthodoxe Synoden nur noch Versammlungen der Minderheit
der morgenländischen Christenheit; die Ausschaltung der Bilderfeinde

ist wohl weniger ihnen als vielmehr der Volksmeinung
zuzuschreiben, die den Ikonoklasten ohne Unterlass entgegenarbeitete.

Der morgen- und der abendländischen Kirche war es, wie jeder
monotheistischen Religion, seit ihren Anfängen selbstverständlich,
dass es nur eine Wahrheit geben könne. In Ost und West waren die
Menschen, wie es ihrer Natur entspricht, davon überzeugt, dass ihr
eigener Glaube der Wahrheit entspreche. Die eine Wahrheit ist
unteilbar. Die Tatsache, dass sich die byzantinische Reichskirche,
die in den Augen der Orthodoxie diese eine, unteilbare Wahrheit
vertrat, trotz allen kirchlichen, aber auch staatlichen Bemühungen
nicht im ganzen byzantinischen Bereiche durchsetzen konnte, hat
die Orthodoxie bis in ihre tiefsten Grundfesten erschüttert, hat sie

zu immer neuen Versuchen aller Art, mit Güte und mit Härte,
angetrieben, um diese ihr selbstverständliche Einheit wiederherzustellen,
bis der Zusammenbruch ihrer E'osition in Vorderasien durch den
Vorstoss der Muslime in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts ihr
jede Einwirkungsmöglichkeit in Vorderasien südlich von Anatolien,
in Ägypten und dem übrigen Nordafrika raubte.

Die geistige Erschütterung dieses jahrhundertelangen Ringens,
der Verlust vieler ihrer Kernprovinzen und allmählich auch fast
aller dortigen Bewohner an den Islam, gepaart mit dem Kampfe
um die Bilderverehrung, erschöpften die Kräfte der Orthodoxie und
führten sie zu der Erkenntnis, dass die Bewahrung der offenbarten
und explizierten Wahrheit, wie sie sie besass, die Hauptaufgabe der
Orthodoxie sei. Sie ist unter der Wirkung dieser Schicksalsschläge
eine Kirche des Beharrens, des Festhaltens am Gesicherten, der
konservativen Einstellung zum Leben geworden. Sie hat sich als
Reichskirche mehr und mehr mit dem Staate verschwistert und ist,
solange der Staat grundsätzlich christlich blieb, nicht zum Gewissen

des Staates, nicht zu einer vom Staate, von der Welt grundsätzlich

gesonderten Grösse geworden, wie sich das Abendland eine

christliche Kirche vorstellt und wie es die monophysitischen Kirchen
geworden sind, die gelernt hatten, sich ohne und gegen den
byzantinischen Staat, und damit ohne und gegen den islamischen Staat



— 68 —

zu behaupten. Hatte im Osten die Christologie in all ihren
Verästelungen die Gemüter der Menschen bis ins Tiefste aufgewühlt,
während der Westen in diesen Jahrhunderten hier kaum Probleme
und vor allem keinen Anlass zu innerer Aufspaltung sah, so war
umgekehrt das Verhältnis von Kirche und Staat im Osten kein echtes

Problem, während es neben der Frage nach dem Freien Willen und
der Prädestination für das Selbstverständnis der abendländischen
Christenheit wohl der zentralste Punkt ist.

Gewiss bedeutet die also entwickelte bewahrende Grundhaltung
der Orthodoxie nicht, dass es in ihr nicht auch weiterhin theologische

Probleme gegeben hätte, dass nicht auch nach dem Bilderstreit
Fragen gestellt worden wären. Man hat aber nach all den

voraufgegangenen Erfahrungen seither darauf verzichtet, diese Dinge
einem Konzil als dem einzigen glaubensentscheidenden Organ
vorzulegen und dadurch neue Spaltungen zu riskieren. Man hat
vielmehr die Lösung der Entwicklung überlassen und damit erreicht,
dass manche Fragen, manche Problemkreise nicht genauer definiert
wurden, vor allem aber, dass manches sich von selbst erledigte.
Dadurch ist die orthodoxe Theologie, wie innerhalb der letzten
Jahrzehnte gerade von orthodoxen Theologen wiederholt
unterstrichen wurde, in vielem ungebundener als die westliche, in vielem
also auch freier für das Entstehen, aber auch das Vergehen, neuer
Ansichten, für die Entwicklung mancher Kultformen, auch für die
vielfach wechselnde Auseinandersetzung mit dem Staate geblieben,
wie sie in den letzten Jahrzehnten auch für die Orthodoxie vielfach
notwendig wurde. Durch diesen Verzicht auf konziliare Entscheidungen,

d. h. aufautoritative Eingriffe in die theologische Diskussion
und den Widerstreit der Meinungen, hat die Orthodoxie im letzten
Jahrtausend eine weitere innere Aufspaltung vermieden. Anders als

im Abendlande ist dem christlichen Osten (übrigens auch den
morgenländischen Nationalkirchen innerhalb ihres Bereiches) ein Zerfall

in einzelne Konfessionen erspart gebheben. Nur die russische
Synode, die glaubte, die Auseinandersetzungen zwischen den
beharrenden Kräften und den Anhängern von Nikons Reformen 1666

nach konziliarer Manier lösen zu können, hat alsbald wieder die

Erfahrung der Konzilsväter des 5. Jahrhuderts gemacht. Die
Altgläubigen haben sich nicht unterworfen, sondern sind als gesonderte
Konfession aus der russischen Landeskirche ausgeschieden. Seitdem

hat man keine Entscheidung dogmatischer Fragen durch eine

Landessynode mehr versucht.



— 69 —

An dieser Stelle sei mir erlaubt, auf die genaue Parallele im
sunnitischen Islam hinzuweisen, jener Hauptkonfession dieser Religion,
die sich etwa 30 Jahre nach Mohammeds Tode, 632, endgültig konstituiert

hatte und der heute etwa 92 Prozent aller Muslime angehören.
Diese Konfession hat kein Organ entwickelt, das zu autoritativen
Glaubensentscheidungen befähigt wäre, weder eine Persönlichkeit
mit dem Range eines Papstes noch allgemeine Konzilien. So
unterblieben Eingriffe in die Dogmenbildung von oben her fast vollständig,
mit dem gleichen Erfolg wie in der Orthodoxie. Auch der sunnitische
Islam hat seit 1300Jahren keineAufspaltung in einzelneKonfessionen
erlebt ; all die etwa 320 Millionen sunnitischer Muslime erkennen sich
gegenseitig als rechtgläubig an.

Ohne Marksteine, wie sie die Konzilien des Westens bilden,
verläuft die Kirchengeschichte der Orthodoxie ruhiger, aber auch gleich-
massiger und einförmiger als die Geschichte des abendländischen
Katholizismus. Gewiss erkennt der von aussen kommende Betrachter

auch in ihr Strömungen und Richtungen, Perioden der Entwicklung

und solche der Stagnation. Aber weit weniger als der römische
Katholik wird der Orthodoxe darin Wendungen und Abschnitte
seiner kirchlichen Entwicklung sehen. Ihm, dem Orthodoxen, stellt
sich die eigene kirchliche Vergangenheit viel mehr dar als eine in sich
geschlossene, vom Hl. Geiste geleitete, wohl auch nach menschlichen
Denkgesetzen logische, jedenfalls ungebrochene Entwicklung der
Christenheit von der apostolischen Zeit bis zum heutigen Tage. So hat
der Orthodoxe mindestens im gleichen Masse wie der Abendländer
das Gefühl, der echten, ungebrochenen Tradition zu folgen, wenn er
sich zu seiner Kirche bekennt. Anders als der westliche Christ sah er
überdies seit dem Abschlüsse des Bilderstreites auf Jahrhunderte
hinaus keinen Anlass, sich mit irgend einer andern Konfession oder
Weltanschauung auseinanderzusetzen. Die abendländischen Christen
hatten sich durch ihr Gebaren während der Kreuzzüge so bitter mit
den Orthodoxen verfeindet, dass das Kirchenvolk in ihnen seine
intimsten Gegner sah, mit denen eine geistliche Disputation nicht möglich

war ; oft lehnte es sie noch heftiger ab als die Muslime. Die Russen
und überhaupt Ostslawen, von den Kreuzzügen unberührt, waren
in der Abgeschiedenheit ihres den Tataren unterstehenden Staates
unerreichbar. Die Balkanslawen waren etwas später unter den Türken

ebenso isoliert wie die Russen früher, die übrigens bis ins 17.
Jahrhundert hinein auch als selbständige Nation keine echte Berührung
mit Christen anderer Konfessionen hatten.



— 70 —

Die Erfahrungen des ersten Jahrtausends, dann die Verlockung
eines Abfalls zum Islam, der im Vorderen Orient, hernach in Klein-
asien, schliesslich auf dem Balkan nicht wenige Orthodoxe erlagen,
das alles trug dazu bei, auf dem Gebiete der Religion jede laute
Debatte zu vermeiden oder doch tunlichst einzuschränken ; konnte
dergleichen doch die Einbruchsstelle der fremden Religion, der erste
Anlass zum Abfall werden. Während im Abendlande das Gespräch
zwischen Katholiken und Protestanten beider Konfessionen nie ganz
abriss, gerade auch deshalb, weil der konfessionelle Riss häufig mitten

durch eine Nation hindurchging, war im orthodoxen Bereiche ein
solches Gespräch nicht nötig, aber auch nicht möglich: ein
Gesprächspartner war nicht da, und die Monophysiten wohnten unter
den damaligen Verhältnissen zu weit ab, um diese Rolle übernehmen
zu können. Auch die Begegnung mit dem Protestantismus bedeutete
für die Ortodoxie nur eine Randerscheinung. Zwar hat er einige
orthodoxe Theologen in ihren dogmatischen Anschauungen beeindruk-
ken können, wie den Konstantinopler Patriarchen Kyrillos Lukaris
anfangs des 17. Jahrhunderts oder Peters des Grossen theologischen
Berater Theophanes Prokopovyc ein Jahrhundert später. Aber ein
Konzil hat sich mit solchen Theologen nicht befasst, und Übertritte
zum Protestantismus hat es unter den orthodoxen Völkern nicht
gegeben. Das protestantische Bekenntnis der Deutschen, Holländer
und Skandinavier in Russland, später die jeweilige Konfession der
Engländer und Amerikaner hier, auf der Balkanhalbinsel oder im
Vorderen Orient galt den Orthodoxen als ein Bestandteil von deren

Nationalität, nicht aber als Gegenstand einer religiösen Diskussion.
Man wird, aufs Ganze gesehen, wohl sagen dürfen, dass einem Orthodoxen

das Anliegen der einzelnen protestantischen Bekenntnisse
ebenso fremd war, wie den Protestanten das Wesen der Orthodoxie,
um hier nur an Adolf von Harnacks mangelnde Einsicht in diesem
Punkte zu erinnern. Bei dieser Sachlage ruhte die Orthodoxie ohne

Anfechtungen von aussen in sich selbst. Sie überliess das Urteil über
einzelne theologische Meinungen und Deutungen nicht der abrupten
Entscheidung eines Konzils, sondern der Entwicklung einer
voranschreitenden Zeit. Sie hatte kein Gespür und kein Bedürfnis für
zwischenchristliche Beratungen entwickelt.

Diese von aussen her kaum beeinflusste Linie der Orthodoxie
hat sich im Grunde bis zum Ende des 19. Jahrhunderts fortgesetzt.
Bis dahin hatten die Orthodoxen also auch kein Gefühl für die
Bedeutung des sich allmählich anbahnenden ökumenischen Gesprächs



— 71 —

und ebenso wenig für eine Auseinandersetzung mit dem abendländischen

Katholizismus. Auch die Verhandlungen mit den Altkatholiken

1874/75, in denen die Orthodoxen, besonders die Russen,
alsbald geistige Verwandte erkannten, haben lange Jahrzehnte
hindurch keine praktischen Folgen gezeitigt. Das änderte sich erst, als die

orthodoxenTheologen in wirklichlebendige Berührung mit der
abendländischen Christenheit kamen. Für eine Reihe von Jahrzehnten
handelte es sich dabei vor allem um die Balkan-Slawen, die Rumänen

und - in etwas geringerem Umfange - um die Griechen, besonders

um solche, die einen Teil ihrer Studien auf westlichen Universitäten
absolviert hatten. Sie erwiesen sich als Sauerteig im Bereiche ihrer
Landeskirchen und haben die orthodoxen Kirchen, denen sie zugehörten,

zu Pflanzstätten theologischer Besinnung, zu Zentren theologischer

Forschung nach abendländischen Methoden und mit
abendländischer Fragestellung gemacht. An ihre Seite traten seit 1917 die

vielen, zum Teil führenden russischen Theologen und Philosophen, die
im Gefolge der bolschewistischen Revolution ihr Vaterland verliessen
und im Westen, besonders in Deutschland und Frankreich, später
auch in England und den Vereinigten Staaten, ansässig wurden. War
durch die Theologie-Studenten aus den Balkangebieten vor allem
westeuropäischer Einfluss in deren Heimatkirchen gedrungen, so

wurde das abendländische Christentum nun zum ersten Male
unmittelbar mit voll ausgebildeten, zum Teil hervorragenden Vertretern

orthodoxer Gläubigkeit bekannt. Anfangs mehr auf ihre eigenen
Kreise beschränkt und von der Hoffnung beseelt, nur für ein paar
Jahre bis zur ersehnten baldigen Heimkehr Glauben und Tradition
bewahren zu müssen, richteten die russischen Theologen und
Philosophen mit dem Ablaufe von Jahren und Jahrzehnten ohne Möglichkeit

einer Heimkehr ihr Augenmerk mehr und mehr auf ihre Umwelt,
deren Sprachen sie immer besser beherrschten, deren theologische
Fragestellungen, deren kirchlich-soziales und karitatives Wirken sie

näher kennen lernten. Sie betrachteten nun die abendländische
Christenheit, die ihnen früher oft nur als Abfall und Häresie erschienen

war, mit anderen Augen. Sie waren überdies in der Lage, den
abendländischen Christen nun Denkformen, Überlieferungen und
Handlungsweise der Orthodoxen in den Sprachen und den theologischen
Denkschemata Europas, später auch Amerikas, darzulegen. Welches
Interesse die Orthodoxie hier im 20. Jahrhundert gefunden hat, ist
allgemein bekannt. Sie hat dabei, über den Bereich wissenschaftlichen
Interesses hinaus, den christlichen Kirchen auch Anregungen zu



— 72 —

geben und sie zur Überprüfung ihrer eigenen Stellung zu veranlassen
vermocht. Das gilt für die protestantischen Konfessionen, gilt für
den Altkatholizismus ebenso wie für die römisch-katholische Kirche,
deren Verhältnis zur östlichen Christenheit, auch zu ihren eigenen
unierten Gemeinschaften, sich infolgedessen wesentlich gewandelt
hat. Selbst das Verhältnis von Katholiken und Protestanten ist von
der dadurch angeregten Haltung eines gegenseitigen Verstehens,
wohl auch gegenseitiger Hochachtung, nicht unberührt geblieben.

Erst dadurch waren die Voraussetzungen für eine wirkliche
Mitarbeit der Orthodoxen im Rahmen der ökumenischen Bewegung
gegeben. Sie hat seit 1919/20 im Ökumenischen Patriarchat, in der
griechischen Landeskirche, vor allem aber bei den balkanischen
Orthodoxen leidenschaftliche Befürworter gehabt, von denen Namen
wie Stefan Cankov (Zankow) in Sofia, Prof. Hamilkar Alivisatos in
Athen, der Exarch des Ökumenischen Patriarchen für Westeuropa,
Metropolit Germanos (Strinopulos) von Thyatira sowie Bischof
Irenäus von der Batschka (in Neusatz an der Donau) genannt seien.

Freilich: Die weitaus grösste orthodoxe Kirche fehlte. Das Patriarchat

Moskau sah sich inmitten der Glaubensbedrängnis durch den

Kommunismus, inmitten der von staatlicher Seite geförderten
Bewegungen wie der «Lebendigen» und der «Ukrainischen
Autokephalen Kirche», sah sich endlich durch die Beschränkungen in
seiner eigenen Organisation nicht in der Lage, an der ökumenischen

Bewegung aktiv teilzunehmen. Nur eine Reihe von Emigranten,
darunter S.N.Bulgakov, G.Floróvskij und Leo Sander (Zander),
wirkten mit. Freilich hat man den Eindruck, dass der russischen
Heimatkirche, die wirklich lebendige Berührungen mit der abendländischen

Theologie nur in sehr beschränktem Masse gehabt hatte, die
ökumenische Bewegung kein inneres Anliegen war. Sie als die
konservativste orthodoxe Gliedkirche lebte noch inden Vorstellungen der
geistigen Selbstgenügsamkeit, die ihr in der Zarenzeit das Gepräge
verliehen hatten. Die balkanischen Kirchen hingegen und die Griechen

hatten nicht nur Verständnis für eine christliche Zusammenarbeit;

sie wurden in steigendem Ausmasse auch das Ziel westlichen
Annäherungsstrebens, westlicher Verständigungsbemühungen.

Besonders aktiv waren in dieser Hinsicht die Anglikaner, denen
sehr daran lag, aus ihrer theologischenVereinzelung herauszukommen
und sich wesensverwandten Kirchen anzunähern, auch ohne völlige
Klärung aller dogmatischen Einzelfragen, wie es dem pragmatischen
Sinne der Engländer entsprach. Führten diese Bemühungen, nach



— 73 —

mehrmals unterbrochenen, jahrzehntelang geführten Verhandlungen,
1931 in Bonn zu einer Interkommunion mit der alt- bzw.
christkatholischen Kirche, so waren auch bei den Orthodoxen Erfolge zu
verzeichnen. Mehrere Landeskirchen, das Ökumenische und das
Alexandriner Patriarchat, Kypern und Rumänien erkannten zwischen
den beiden Weltkriegen die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
an. Der 2. Weltkrieg bedeutete in dieser Entwicklung einen deutlichen

Wendepunkt. Die Verhandlungen mit den balkanischen
Orthodoxen und den Griechen über die anglikanischen Weihen
versickerten allmählich und sind schliesslich fast ganz zum Stillstand
gekommen (vgl. IKZ 1940, S. 13-20). Dagegen trat die russische
Kirche seit der Wiederzulassung des Moskauer Patriarchats 1943

mehr und mehr in den Mittelpunkt des Interesses. Abordnungen vieler

protestantischer Kirchen, der Anglikaner und der Altkatholiken
haben in den letzten 20 Jahren das Moskauer Patriarchat besucht,
haben die Möglichkeit eines Gedankenaustausches mit den dortigen
Theologen bekommen, ohne dass angesichts der herrschenden

Regierungsform die Auffassungen der Russen hätten immer deutlich
zum Ausdruck gebracht werden können. Demgegenüber tritt der
Verkehr westlicher Kirchen mit balkanischen weitgehend zurück;
deren Möglichkeiten, Gäste von dort bei sich zu sehen, sind wesentlich

stärker eingeschränkt als die des Moskauer Patriarchats. Selbst
das Ökumenische Patriarchat lief zeitweilig Gefahr, Moskau gegenüber

in die zweite Linie zu geraten. Das russische Patriarchat machte
ein gutes Jahrzehnt hindurch dem Ökumenischen Patriarchen seinen

Rang streitig, hat ihn aber vor wenigen Jahren ausdrücklich
anerkannt. Der geschickten Beharrlichkeit des jetzigen Patriarchen
Athenagoras ist es schliesslich gelungen, Konstantinopels Ansehen
wiederherzustellen, ohne dass es mit Moskau zu einer kränkenden
Auseinandersetzung gekommen wäre. In seinem Bereiche, auf Rhodos,

hat Herbst 1961 die orthodoxe Vorbesprechung für ein Konzil
stattgefunden, das, wie wir sahen, nach weit über 1000 Jahren das
erste wäre, überdies das erste rein orthodoxe Konzil überhaupt, unter
bewusster Ausschliessung des Westens. Das Konzil hat eine vielfältige

und weitgesteckte Zielsetzung bekommen. Es bleibt abzuwarten,
wann und wie es sie bewältigen wird und wie es die Einheit der orthodoxen

Gemeinschaft zuwahren vermag, die nun freilich aufwesentlich
festerem Grunde ruht als beim Ausgang des Streites um die Christo-
logie und die Bilderverehrung. Ein Erfolg für den Ökumenischen
Patriarchen war es überdies, dass nun auch hinsichtlich der ökume-



— 74 —

nischen Bewegung seine Linie einer Mitarbeit sich in Moskau
durchgesetzt hat und dadurch der Beitritt bzw. der Wiedereintritt auch
aller orthodoxen Kirchen des sowjetischen Machtbereiches möglich
war, wie er sich im November 1961 in Neu-Delhi für die Patriarchate
Moskau, Bukarest, Sofia und die Metropolitie Warschau, im August
1962 durch schriftliche Abstimmung für die georgische Landeskirche
(und überdies die beiden armenischen monophysitischen Katholikate
Etschmiadzin und Sis) vollzog. (Es sei immerhin darauf aufmerksam
gemacht, wie genau sich das mit der gegenwärtigen politischen Lage
deckt: fehlen doch das serbische Patriarchat und die orthodoxen
Landeskirchen von Albanien und China).

Diese Entwicklung ist in ihren wesentlichen Zügen bekannt.
Es bedarf wohl keines weiteren Hinweises als vielleicht des einen,
dass bei all diesen Wandlungen letztlich die westliche Christenheit
der aktive Teil war : Der Weltrat der Kirchen, die Anglikaner und
die Altkatholiken, die verschiedenen protestantischen Konfessionen
haben sich durch Reisen nach Moskau und in steigendem Masse auch
nach Konstantinopel zu Vorkämpfern einer immer weitergehenden
Annäherung gemacht, auf die die Orthodoxen mit steigendem
Entgegenkommen eingegangen sind. Wer aber die orthodoxen Berichte
über all das laufend verfolgt, hat nicht den Eindruck, dass bei
diesen Bemühungen das Herz der Orthodoxie wirklich brenne. Man
gewinnt vielmehr die Einsicht, dass die heimliche Wunde wieder
aufgebrochen sei, die seit dem 7. Jahrhundert überdeckt und verharscht
schien. Die Glaubensspaltung im Osten vor allem durch den Mono-

physitismus ist es, die offensichtlich zum echten Herzensanliegen
der Orthodoxie geworden ist. Ganz unabhängig von allen Verhandlungen

mit dem Westen arbeitet die Orthodoxie an einer Überwindung

dieses Risses. Hier ist sie der aktive Teil, hier ergreift sie die

Initiative, während die Gegenseite sie gelassen an sich herankommen
lässt. Auch dieses Bestreben ist nicht ganz neu. Kurz vor dem ersten
Weltkriege hatte Russland politische, aber auch kirchliche Fühler
nach Äthiopien ausgestreckt1), und das Zusammenleben zwischen
der russischen orthodoxen und der armenisch-gregorianischen
Kirche hatte sich seit dem Anschluss Kaukasiens an Russland
anfangs des 19. Jahrhunderts, unter dem Eindruck der Armenier-Verfolgungen

in der Türkei, einigermassen schiedlich-friedlich entwik-
kelt, friedlicher eigentlich als das russische Verhältnis zur gleich-

x) Bericht darüber im 'Zurnal Moskovskoj Patriarchìi', Februar 1954,
S. 61-67.



falls orthodoxen georgischen Landeskirche, die ihre einfache
Eingliederung in die russische Landeskirche 1811 nie verwunden hat.
Dass ihr Anliegen und die Wiederherstellung des georgischen Ka-
tholikats 1917 berechtigt war, hat das Mokauer Patriarchat 1943

ausdrücklich zugestanden, als es die georgische Kirche als einzige
orthodoxe im Rätebunde als autonom anerkannte.

So entstand ein Verhältnis gegenseitiger Toleranz zwischen der
armenischen und der russischen Kirche, übrigens auch zwischen den
Armeniern und den Russen, die ihnen als Hort gegenüber Nachbarn
wie den Türken und den Aserbaidschanern, in manchem auch den

Georgiern, erschienen. Die Armenier waren die einzigen Bewohner
des Vorderen Orients, die 1946-1949 und wieder seit 1960 in
grösserer Anzahl aus Syrien und dem Libanon, aus Kypern und Ägypten,

auch aus den friedlichen Verhältnissen Persiens nach Räte-Armenien

abgewandert sind, selbst wenn ein Teil von ihnen dabei auf
die Union mit der Kurie verzichten müsste. Aber auch den

Monophysiten Süd-Indiens hat die Orthodoxie seit 1948 immer wieder ihr
Interesse bekundet, hat Besucher hingeschickt und eingeladen:
das Patriarchat Moskau ebenso wie die griechische Landeskirche,
während das serbische Patriarchat, das vor 1939 zeitweise sein

Interesse gezeigt hatte, jetzt in die zweite Linie zurückgetreten ist
und nur zusammen mit Rumänien und Bulgarien 1956 von dort
Besuch erhielt. Die äthiopische und die koptische Kirche schicken
schon seit Jahrzehnten immer wieder Theologie-Studenten nach
Griechenland und Chalki (Türkei) zur Ausbildung. Beide Kirchen
haben nun auch mit dem Patriarchat Moskau engere Beziehungen
aufgenommen (Januar/Februar 1959), Geschenke von dort erhalten
und (1957) Vertreter dorthin entsandt; auch der äthiopische Kaiser
nahm während seines Staatsbesuches im Rätebunde Fühlung mit
kirchlichen Stellen auf. Von noch grösserer Bedeutung war der
Besuch des Ökumenischen, später des Moskauer Patriarchen beim
koptischen Kyrill VI. (November 1959 bzw. November/Dezember
1960) und beim jakobitischen Patriarchen Ignaz XXXIX., Jakob III.
Severios; beide wurden zu Gegenbesuchen in Moskau eingeladen.
Es gehört in dieses Bild, dass auch an der Versammlung auf Rhodos
im September 1961 monophysitische Vertreter an bevorzugter
Stelle teilnehmen konnten.

Gewiss fällt dergleichen auch in den Bereich der Zusammenarbeit

von Kirche und Staat, wie ihn das Moskauer Patriarchat
in den letzten Jahrzehnten wiederholt praktiziert hat. Bei der



— 76 —

griechischen Kirche spielt das Ansehen der eigenen kirchlichen
Gemeinschaft bei diesen Bemühungen begreiflicherweise ebenfalls
eine Rolle. Diese Entwicklung hat aber auch zu einer theologischen
Neubesinnung geführt. Die Orthodoxen, vielleicht noch nicht so sehr

die Monophysiten, machen sich Gedanken darüber, welches wohl die

Bedingungen für eine Wiedervereinigung sein könnten. Freilich
kommt es dabei auch zu törichten Vorschlägen wie dem des
serbischen Geistlichen Vinzenz Fradinski, der den Kopten gegenüber
vor einer Einigung wieder die Parole des «Alles oder Nichts » aufstellt,
die alle Verhandlungen während des 5. bis 7. Jahrhunderts zum
Scheitern gebracht hatte. Er verlangt : 1. das Bekenntnis zu Jesus

Christus als einer Person/Hypostasis, aus zwei Naturen bestehend,
die in ihm ohne Vermischung und Verwandlung, ohne Spaltung und
Trennung vorhanden seien ; 2. die Auslöschung der Spuren desMono-

physitismus aus Symbolen und liturgischen Büchern, sowie 3. die

Streichung der Namen des (Alexandriner Patriarchen) Dioskoros

(I. ; 444-454), des Severus (von Antiochien; f538) und anderer
offenkundiger Monophysiten. Die Annahme dieser Bedingungen durch
die Monophysiten würde bedeuten, dass sie 1500 Jahre umsonst für
ihre Überzeugung gekämpft hätten. Auch Versuche, den Unterschied

der Meinungen des Jahres 451 zu verharmlosen und vom
dogmatischen lediglich auf das disziplinare Gebiet zu verschieben (wie
sie der bulgarische Bischof Georg von Nevrokop unternahm), sind
innerhalb der griechischen Landeskirche (Erzbischof Panteleëmon)

- mit Recht - auf scharfe Ablehnung gestossen. Denn der Gegensatz
ist wirklich dogmatisch, und die Monophysiten erklären gelassen,
man könne nicht einfach ihre Unterwerfung fordern. So ist also mit
ihnen ebenso wenig wie mit irgend einer anderen Konfession seitens
der Orthodoxen eine Einigung zustande gekommen. Die Orthodoxen
sind immer noch so deutlich von anderen Konfessionen getrennt,
wie sie das stets waren. Trotz allem zeichnen sich praktische
Folgerungen da und dort schon ab. Kopten, wohl auch andere Monophysiten,

tragen an Orten, wo nur ein orthodoxer (russischer, griechischer)
Geistlicher residiert, kaum ein Bedenken, Trauungen oder Taufen
durch ihn vornehmen zu lassen. Auch die Kirchenfürsten selbst
stehen sich vielfach freundlich gegenüber. Der Austausch von
Besuchen zu Weihnachten zwischen dem orthodoxen und dem koptischen

Patriarchen von Alexandrien, zu andern Zeiten auch zwischen
dem orthodoxen Bischof von Axum in Äthiopien und dem dortigen

Patriarchen, zwischen bulgarischen Hierarchen und dem ar-



— 77 —

menischen Katholikos von Ecmiadzin, sind immer häufiger geworden.

1961 hat sich der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel
sogar dazu bereit gefunden, einem Gottesdienste des neu gewählten
armenischen Patriarchen Snork von Konstantinopel im Ornat
beizuwohnen und einen Gegenbesuch in gleicher Form zu empfangen :

ein Ereignis, dessen Bedeutung man erst voll würdigen kann, wenn
man bedenkt, dass Attila regierte, als dergleichen zum letzten Male
vorkam, und dass die armenische Kirche seit 1300 Jahren den
Namen ihres Katholikos Esra mit nach unten gekehrtem
Anfangsbuchstaben (etwa asra) schreibt, weil er sich in höchster Bedrängnis
seines Vaterlandes, 629, dazu bereit gefunden hatte, sich mit
unterirdischen Mächten zu verbünden, d.h. mit dem Konstantinopler
Patriarchen zu konzelebrieren

So steht also auch die orthodoxe Kirche im ökumenischen
Aufbruch unserer Tage, gesuchter Partner des Westens ebenso wie
suchende Mutter, die um die Rückkehr ihrer seit 1500 Jahren
getrennten Kinder bangt1). Wie alle Kirchen, wie heutzutage auch die
römisch-katholische Kirche, empfindet die Orthodoxie ihren
augenblicklichen Zustand nicht mehr als schon erreichte Verwirklichung
einer Soeietas perfecta. Auch sie sieht sich vielmehr als «Kirche auf
dem Wege», die neue Beziehungen zu den Nachbarkirchen, die neue
Formen eines christlichen Zusammenlebens sucht, die davon
Abstand nimmt, in andern Konfessionen nur die Häretiker zu sehen.

Wie jetzt wohl fast alle Kirchen der Erde, strebt sie von einer
erneuerten geistigen Position aus der Verwirklichung des Herrenwortes

zu: ha d>atv êv xa&chç r)fieïç (Joh. 17, 11). Auch die Orthodoxen

stellen ihr jetziges Dasein mehr als je zuvor unter die Devise,
die an einem alten Gymnasium steht :

Praesens imperfectum,
Perfectum futurum.

Hamburg. Bertold Spuler

l) Der Aufsatz von Friedrich Heyer: «Union der .monophysitischen'
Kirchen mit der orthodoxen ?», in «Kyrios» II/4, 1962, S. 197-208, verwendet

keine arabisch geschriebenen Quellen und berücksichtigt nur den
orthodoxen Standpunkt.


	Die Orthodoxie und die ökumenische Bewegung

