
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Neuere Forschungen über das Traditionsprinzip

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuere Forschungen über das Traditionsprinzip

Dass in der Kirche von Rom nicht nur auf dem Gebiete der

Liturgie und auch des kirchlichen Rechtes allerlei in Fluss geraten ist -
und dies seit Jahren, das dürfte weiteren Kreisen bekannt sein. Aber
auch im Zentralsten des kirchlichen Lebens, so im Sakramentalen,
erfolgt eine Neubesinnung über die Eucharistie, und auf dem Gebiet
der Dogmatik ist seit geraumer Zeit die so wichtige Frage des

Traditionsprinzips neuer Durchforschung unterzogen worden.
Die Septembernummer 1960 der «Herder Korrespondenz» be-

fasst sich mit diesem Problem neuer Deutung. In der Vierteljahresschrift

der Kontroverstheologie «Catholica» untersucht Eduard
Stakenmeier die Frage «Das Konzil yon Trient über die Tradition»
(Heft 1), und Heinrich Fries spricht sich aus über J.R. Geiselmanns
Buch «Die lebendige Überlieferung als Norm des christlichen
Glaubens». Dass mit dieser Frage der Tradition Zentralstes des kirchlichen

Lebens berührt wird, dürfte jedermann erkennen.

Wir folgen zuerst den Darlegungen aus der «Herder Korrespondenz».

Eingangs wird gesagt: «Das Konzil von Trient lehrt in seiner
vierten Sitzung, dass die Offenbarung in den Heiligen Schriften und
in ungeschriebenen apostolischen Überlieferungen enthalten ist;
ferner, dass die letzteren die gleiche Verehrung und Achtung verdienen

wie die Bibel» (S. 567).
Es ist damit die Frage gestellt, ob es zwei voneinander völlig

unabhängige Offenbarungsquellen der Heilslehre gibt oder ob die
Konzilsaussage dahin zu deuten sei, es komme dem Traditionsprinzip

im wesentlichen die Aufgabe zu, das näher zu erklären, was der
Sache nach bereits, wenn auch oft nur ansatzmässig, in der Schrift
enthalten ist. Im Entwurf des tridentinischen Konzils hiess es zuerst,
die Offenbarung sei «teils» in der Schrift, «teils» in der mündlichen
Überlieferung enthalten. Im endgültigen Text wurde dann die

Bemerkung «teils - teils» weggelassen.
Lennerz untersuchte diese Frage ein zweites Mal («Gregoria-

num», 1959, S. 624-635). Er kommt zum früher schon einmal
ausgesprochenen Ergebnis, das Konzil zu Trient lehre trotz dem Fallen-



-- 52 —

lassen der Bezeichnung «teils »eine reinliche Trennung und bestimmte
Selbständigkeit der beiden Glaubensquellen « Schrift und Tradition»,
dass es Glaubenswahrheiten geben könne, die nicht in der Schrift
enthalten seien (auch nicht andeutungsweise, rudimentär also), so
dass deren Rückführung aufdie Heilige Schrift unmöglich sei. So habe

fast die gesamte nachtridentinische Theologie die entsprechende
Aussage des Konzils verstanden, ohne dass das kirchliche Lehramt

gegen diese Auslegung eingeschritten sei. Lennerz stützt seine

Feststellungen auf die Tatsache, dass die am Konzil anwesenden päpstlichen

Legaten über die hier zur Sprache stehende Textänderung in
keiner Weise nach Rom berichtet haben, sie also auf jeden Fall als
sehr unbedeutend gehalten hätten. Ferner argumentiert er dahin, es

hätte das Konzil niemals den Verächtern der mündlichen Tradition
(Reformatoren) die Exkommunikation androhen können, wenn es

dieser nicht selber eine selbständige Bedeutung für die Definition
kirchlicher Lehre zugemessen hätte. 1st diese Beweisführung auch
weithin zwingend, so sind es aber die Beispiele nicht, die Lennerz,
seine Ausführungen untermauernd, anführt: Kommunionempfang
des Priesters, das Sakrament der Krankenölung und die Darbringung

des Messopfers für Verstorbene. Der Referent in der « Herder
Korrespondenz» weist mit Recht darauf hin, dass es sich beim
erstgenannten Beispiel doch eher um eine rein kirchendisziplinäre
Massnahme handle, während gerade die sakramentale Begründung der

Krankenölung der Schriftbegründung keineswegs entbehre (Jak. 5,

14-15), aber auch für die Darbringung des Messopfers für die
Verstorbenen zum mindesten der Versuch biblischer Begründung
gemacht werde. Eher könnte man also sagen : Die Tradition hebe

Offenbarungswahrheiten, die in der Schrift nur angedeutet, erst in ihren
Ansätzen enthalten seien, ins volle Licht des Glaubens und mache sie

dadurch der Dogmatisierung zugänglich.

Das neue Werk von Geiselmann: «Die lebendige Überlieferung
als Norm des christlichen Glaubens, dargestellt im Geiste der
Traditionslehre Joh.Ev.Kuhns» (Freiburg 1959) wendet sich entschieden

gegen die Darstellungen der Sachlage bei Lennerz.

Johann Ev. Kuhn ist dem hier vorliegenden Problem während
seines ganzen Forschens intensiv nachgegangen. Das Ergebnis seiner

Arbeit wird im genannten Artikel der «Herder Korrespondenz» mit
des Forschers eigener Aussage dahin zusammengefasst: «Dass der

Heiligen Schrift als dem Gegenstand der Erkenntnis die Tradition als



— 53 —

Auslegungs- und Erkenntnisprinzip zugeordnet wird» (S. 156 in der
Kuhnschen Abhandlung). Kuhn weist darauf hin, dass die Heilige
Schrift immer so ausgelegt werdenmuss, wie die Kirche sie verstanden
hat und versteht und die übereinstimmende Lehre der Väter sie

deutet. Darnach sei die Schrift selbst als das (»rundprinzip der
Offenbarung zu verstehen, die Tradition aber als ein erklärendes Moment.
Nach der Konzilsichre, so folgert Kuhn, müssen sich Schrift und
Tradition inhaltlich decken, so dass der Tradition selbst nur eine objektiv

auslegende Funktion zugemessen werden dürfe und nicht eine
substantiell inhaltliche Ergänzung. Wenn das Trienter Konzil sage,
die Offenbarung sei nicht in der Schrift allein, sondern auch mündlich

überliefert, so betont Kuhn aufs neue die relative Bedeutung der
Tradition. Nach Kuhn ist die Tradition nicht eine zweite Schatulle
des Glaubensschatzes, die andere Edelsteine enthalte als die Schrift.
Sie ist nach seiner Auffassung «ihnem Wesen nach Glaubensnorm
und Glaubensregel und das objektive Auslegungsprinzip der Heiligen
Schrift».

Hier dürfte es nützlich, ja notwendig sein, den geschichtlichen
Hintergrund des Konzils von Trient festzuhalten, denn das Konzil
visierte in seinen Beratungen und Beschlüssen, was von den
Reformatoren über die bekannte Formel «scriptura sola» (die Schrift allein)
ausgesagt worden war. Wir folgen hier den Ausführungen, die Eduard
Stakenmeier in Heft I der «Catholica» (1960) zur Untersuchung von
Henry Holstein unter der Überschrift «Das Konzil von Trient über
die Tradition» veröffentlicht hat.

Es geht um den theologischen Begriff der «traditio apostolica»
(apostolische Tradition). Seine geschichtliche Studie zeigt uns den

ganzen Ernst der Verhandlungen auf dem Konzil, die sehr grosse
Freiheit der Meinungsäusserungen und die teilweise anfänglich recht
bedeutsamen Unterschiede in der entsprechenden Begriffswertung.
In einem ersten Entwurf vom 11. Februar 1546 wurde der Versammlung

das Thema der Tradition vorgelegt, wobei bemerkt wurde, die
Botschaft Christi gelange auch durch die apostolischen Traditionen
zum Bewusstsein der Kirche, gleichsam als eine Art Ergänzung der
Schriften des N.T., eine These, die von den Reformatoren in verschiedenster

Form abgelehnt wurde. Kardinal Cervini sprach sich dahin
aus, es gebe drei Prinzipien und Fundamente des Glaubens:



— 54 —•

1. Die Heiligen Bücher, die aufEingebung des Heiligen Geistes

geschrieben sind.

2. Das Evangelium, das unser Herr Christus nicht geschrieben,
sondern mündlich gelehrt und in die Herzen eingepflanzt hat. Von
diesem Evangelium haben die Evangelisten nachher manches
schriftlich niedergelegt, vieles ist aber auch in den Herzen der
Menschen hinterlassen worden.

3. «Weil der Sohn Gottes nicht immer leiblich bei uns blieb,
sandte er den Heiligen Geist, der die Geheimnisse Gottes in den
Herzen der Gläubigen kundgeben, die Kirche täglich bis zur
Vollendung der Weltzeit alle Wahrheit lehren und die Wahrheit
erklären sollte, wenn im Menschengeist ein Zweifel aufstiege.»

Sehr bald kamen die Väter des Konzils aber auf die notwendige
Unterscheidung zwischen dogmatischen und zeremoniellen Traditionen
zu sprechen. Es war vor allem der Jesuit Claude Le Jay, der auf die
inhaltliche und wertmässige Verschiedenheit der Tradition aufmerksam

machte und u.a. die Ansicht aussprach: «Jene Traditionen, die

zum Glauben gehören, sind mit derselben Autorität anzunehmen,
mit der man das Evangelium annimmt, andere aber nicht so, da viele
von ihnen verändert worden sind ...» Gedacht wurde bei der letzteren
Äusserung an liturgische und kirchenrechtliche Traditionen, die einer
fortwährenden Veränderung und Anpassung an das Verständnis der
Zeit unterhegen.

In den Generalkongregationen vom 23. und 26. Februar einigte
man sich dann in der Lehre über die Tradition auf drei Punkte, die ich
hier nach der vorhegenden Fassung des erwähnten Artikels (Catholica,

1/1960, S. 41) wiedergebe:
1. Das Konzil anerkennt, dass es in der Kirche apostolische

Traditionen gibt, die heute noch Autorität und Gültigkeit haben
Durch diese Traditionen ist der Kirche die Heilsbotschaft Christi
durch Vermittlung der Apostel übergeben worden. Unter den
apostolischen Traditionen verstehen die Väter nicht jedwede bis auf die

Apostel zurückgehende Tradition, sondern nur diejenige Tradition,
welche die Offenbarung des inkarnierten Logos enthält.

2. Mit apostohschen Traditionen meinen die Väter die mündliche
Weitergabe der Lehre Christi, die in der Kirche bewahrt und
überliefert wird und gleichsam von Hand zu Hand von den Aposteln bis
auf uns gekommen ist.



— 55 —

3. Das Konzil weigert sich, einen Katalog der gültigen
Traditionen aufzustellen oder sie einzeln aufzuzählen. Es begnügt sich
damit, prinzipiell das Vorhandensein und die Autorität der apostolischen
Tradition in der Kirche festzustellen.

Bereits am 22. März 1546 wurde den Konzilsteilnehmern dann
der erste Entwurf des eigentlichen Dekrets über die Tradition vorgelegt,

der, wie oben schon dargelegt wurde, noch die Formel enthielt,
dass die Wahrheit des Evangeliums «teils» (partim) in den Schriften,
«teils» (partim) in nicht geschriebenen Traditionen enthalten sei, die
die Apostel entweder aus dem Munde Christi empfangen hätten oder
die von ihnen selbst stammten. Es war dann der Servitengeneral
Bonuccio, der das «teils - teils» zu Falle brachte, denn «alle Wahrheit
des Evangeliums sei geschrieben». Er hatte mit seinem Anliegen
Erfolg. Damit blieb es bei der Umschreibung, die Glaubenswahrheit
sei «in den Heiligen Schriften und in ungeschriebenen Traditionen»
enthalten. Stakenmeier schliesst daraus, «dass man die Offenbarungswahrheit

sowohl in der Heiligen Schrift wie in der mündlichen Tradition

als dem authentischen Zeugnis der Apostel suchen muss. Man
darf weder die eine noch die andere Offenbarungsquelle ausschliessen,

denn beide gehen auf die eine Offenbarung des Neuen Testamentes

zurück, welche die Apostel verkündet und als ihre lebendige
Botschaft der Kirche anvertraut haben, in der sie unter dem Beistand des

Heiligen Geistes bewahrt und weitergegeben wird».

Noch einige Zeit ging dann die Auseinandersetzung darüber, ob
die in der Heiligen Schrift enthaltene Tradition der mündlichen-apo-
stolischeh wertmässig gleichgesetzt werden soll und ob zwischen den
verschiedenen Traditionen (den Glauben, d.i. das Heil betreffend, die
Sittenlehre umschreibend) Unterschiede zu machen seien. Man lehnte
dies schliesslich ab, wiewohl es nicht an einflussreichen Stimmen
fehlte, die der Heiligen Schrift einen besonderen Traditionscharakter
zuweisen wollten.

Das endgültige Dekret hielt dann fest, dass «alle Bücher des

Alten und Neuen Bundes zugleich mit den Überlieferungen, die
Glaube und Sitte betreffen, mit gleicher frommer Bereitschaft und
Ehrfurcht anerkannt und verehrt werden». Damit war die reformatorische

Lehre, es sei die Heilige Schrift die einzige Quelle, durch die uns
die geoffenbarte Wahrheit zukomme, abgelehnt. In der Kirche gibt
es auch eine apostolische Tradition, die, wie die Schrift, als authentische

Quelle für die Glaubens- und Sittenlehre gilt. (Davon getrennt



— 56 —

bleiben die Traditionen, die sich auf Zeremonien, liturgische Bräuche
usw. beziehen.) Eine Unterordnung des Schriftprinzips unter die

mündliche-apostolische Tradition bleibt ausgeschlossen. Joseph
Matthias Scheeben und andere votieren eher für eine gewisse Überordnung
der Schrift, «insofern das schriftliche Depositum als die ursprüngliche

und zugleich feste und permanente Form des Wortes Gottes,
auch als Basis und Maßstab der kirchlichen Überlieferung des mündlichen

Depositums benutzt und geachtet werden kann und soll...»
Heinrich Fries geht dann anhand eines Aufsatzes «Vom Formalprinzip

des Katholizismus» - zu J.R.Geiselmann: «Die lebendige
Überlieferung als Norm des christlichen Glaubens» (siehe «Catho-
lica»,Heft 11/1960, S. H8ff.)-dersog. «Zwei-Quellen-Theorie» nach.
Er nimmt dabei vor allem Bezug auf die ausgezeichneten Ausführungen

des Tu binger Dogmatikers Kuhn, der die Überlieferung der Kirche
als das Ganze der Offenbarung in einem, Strome vergegenwärtigt sieht.
In ihr stehen Schrift und Tradition wie folgt zueinander : Die Schrift
steht als dokumentarische Bestätigung der Überlieferung gegenüber,
und zwar so, dass die Überlieferung den Schriftsinn erhellt und dass

die Schrift der Überlieferung «Halt und Zaum» gibt. Kuhn spricht
keineswegs von der Ungenügsamkeit (Insuffizienz) der Heiligen
Schrift in der Frage der Erwahrung der Heilslehre, wohl aber von
einer «relativen inhaltlichen Vollständigkeit der Schrift», und dies

insoweit, dass gewisse Inhalte der Glaubensaussagen in der Schrift
nur dem Prinzip nach, also nur andeutungsweise und nicht ausdrücklich,

keimhaft und noch nicht entfaltet, vorliegen. Diese sog. «relative
Suffizienz » der Heiligen Schrift macht die mündliche Tradition erst
recht notwendig. «Die Heilige Schrift», so heisst es bei Fries in
Anlehnung an Kuhn, «die Quelle der Wahrheit und der Offenbarung,
ist nicht zugleich auch Norm, Regel und Richterin in Sachen des

Glaubens, wie es der Protestantismus proklamiert. Der Besitz der
Schrift garantiert noch nicht (so Kuhn und Möhler) von selbst den
Besitz der göttlichen Wahrheit. Die Bibel ist keineswegs durchsichtig

und leicht verständlich und ist nicht selbst schon die Quelle ihres

richtigen Verständnisses. Die Schrift bedarf der rechten Auslegung.
Die Auslegung aber ist nicht Sache des Einzelnen, sondern des

transzendentalen Subjekts der Kirche, der der Geist verheissen ist...
In diesem und nur in diesem Sinn (gemeint ist das Wort des Irenäus :

Wo die Kirche ist, da ist auch Heiliger Geist) kann man davon reden,
dass die Überlieferung die Schrift ergänzt. Die Schrift ist nicht
unzureichend nach der inhaltlichen, sondern nach der formalen Seite hin. »



— 57 —

Wie ernst es gerade heute um die Überwindung der sog. «Zwei-
Quellen-Theorie» (Schrift und Tradition) geht, das sucht Fries durch
ein Zitat aus Gleischmanns Beitrag zur Festschrift für Otto Karrer
darzutun, wo es heisst : «Gott ist kein Installateur, der die Kirche
sozusagen mit iliesscndem Wasser ausstattet und das Wort Gottes aus
den beiden Quellen des Glaubens - Schrift und Überlieferung - wie
aus zwei Wasserhähnen mit der Etikette „kalt und warm" fliessen
lässt» (S. 143/1959).

In der 2. Auflage seiner Dogmatik umschreibt Kuhn die Tradition

mit folgenden Worten: «Die Tradition ist ihrem inneren Kern
und eigentlichen Wesen nach das objektive, vom Heiligen Geist
getragene christliche Bewusstsein der Kirche, der objektive Geist der
christlichen Wahrheit, der von den Aposteln auf die Kirche überging
und sich in der treuen Bewahrung, in,der richtigen Anwendung der
Lehrüberlieferung (der wesentlichen Wahrheit des Christentums)
und in der wahren Auslegung der Heiligen Schrift offenbart» (S. 179).
Man beachte, dass auch Kuhn den in neuerer Zeit viel verwendeten
Ausdruck «Bewusstsein der Kirche» gebraucht, der bekanntlich bei

der Definierung des Dogmas von der leiblichen Himmelfahrt Marions
entscheidend gewesen ist.

Bei Lennerz findet aber gerade diese Gleichsetzung der «mündlichen

Überlieferung der Apostel» mit der «lebendigen Überlieferung
der Kirche» Opposition. In seiner Schrift bemerkt er: « Die Traditionen

der Apostel dürfen nicht mit dem Lehramt der Kirche zusammengeworfen,

sondern müssen ebenso von ihm unterschieden werden wie
die Heilige Schrift» («Herder Korrespondenz», Sept. 1960, S. 570).

Es ist äusserst schwierig und wird irgendwie immer umstritten
sein, die Grenzen der mündlichen Überlieferung genau abzustecken,
klar zu sagen, wo rein Dogmatisches vom mehr nur Liturgischen,
Disziplinären, Sittenmässigen abzugrenzen sei. Zur Zeit der Reformation

gaben sich die katholischen Apologeten grosse Mühe, alles das
dem apostolischen Depositum zuzuweisen, was irgendwie von den
Reformatoren in Frage gestellt oder klar abgewiesen wurde. Man
wollte vom eigentlichen Gehalt der Kirche so viel als möglich unter
den bergenden Schutz des Dogmas stellen, unangetastet belassen.
Rahn und vor allem Congar wagen dennoch eine Umschreibung. Con-

gar erklärt: «Unter „Tradition" verstehen sie (gemeint sind die
Kirchenväter) die christologische Auslegung des A.T. und das kirchliche

Verständnis des zentralen Mysteriums von Christus und der



— 58 —

Kirche gemäss dem Zeugnis der Schrift. Wenn sie von „apostolischen
Traditionen" sprechen, haben sie vor allem die allgemeinen und auf
den Ursprung der Kirche zurückreichenden liturgisch-disziplinären
Bräuche im Auge.» Congars Umschreibung der Wahrheits-Offenbarung

geht schliesslich so weit, dass er sagen kann: «Die Heiligen
Schriften sind die genügende und vollkommene Denkschrift davon
(nämlich vom Offenbarungsinhalt eines Dogmas). Die Tradition ist
nicht, abseits von ihnen, eine zweite Quelle, aus der ein Teil der
Glaubenswahrheiten käme, der in ihnen nicht enthalten ist, sondern
eine andere, komplementäre Weise, diese Wahrheit mitzuteilen.»
Congar ist der gewissen Überzeugung, dass den Vätern die Schrift
materiell durchaus genügte, um den Wahrheitsgehalt eines Dogmas
zu erweisen, ohne dass damit die apostolische Tradition in Abrede
oder Unwirksamkeit gestellt worden wäre.

Aus diesen Darlegungen dürfte ersichtlich werden, wie sehr heute
in der Kirche von Rom zentralste Dinge neu durchdacht werden, sei

es, um sie klarer dem Gesamtaufbau der Kirche einzugliedern, sei es,

um dadurch das Gespräch mit Andersgläubigen zu intensivieren und
verheissungsvoller zu gestalten.

Aus dieser inneren, geistigen und theologischen Lebendigkeit
auf der Ebene des ökumenischen Gespräches darf sicher geschlossen
werden, dass den kirchlichen Vertretern Roms viel daran gelegen ist,
zu den einstigen Ausgangspunkten der reformatorischen Situation
zurückzukehren, unbefangen und befreit von der damaligen gespannten

Lage die Dinge so objektiv als möglich zu sehen, um so das gegenseitige

Gespräch zu vertiefen. Nicht vergessen werden darf natürlich
die Tatsache, dass es sich bei den hier angeführten Aussagen bedeutender

theologischer Lehrer um persönliche Stellungnahmen handelt, freilich

ausgegeben in bewusster Verantwortung ihrer Kirche gegenüber.
Letztentscheidungen stehen seit dem Vatikanischen Konzil von
1870 dem Oberhirten der Kirche, dem Papste, zu, selbst dann, wenn
beispielsweise auf dem Kirchenkonzil zu Rom in aller Freiheit die
Meinungen der Teilnehmer eruiert werden. Wenn unsere Väter des

Altkatholizismus einst befürchteten, es möchte durch das
Unfehlbarkeitsdogma die «Freiheit der Forschung» weitgehend eingeengt
werden, so zeigt das Gesicht der römisch-katholischen Theologie
heute in allen Belangen so ziemlich das Gegenteil, eine Lebendigkeit

und eine Freude, heikelste und zentralste Fragen problemhaft
anzupacken, sie möglichst unabhängig neu zu durchdenken.



— 59 —

Darüber kann man sich nur neidlos freuen. Daraus könnten auch
die Anderskonfessionellen lernen, hier und dort durch alle
jahrhundertealten Voreingenommenheiten hindurch aufdas Wesentliche
vorzustossen, wohl wissend, dass uns allen Grenzen der Erkenntnis
gesteckt sind und bleiben.

Stellen wir hier ergänzend den altkatholischen Standort in der
Bewertung von «Schrift und Tradition» fest, so möchte ich die
Formulierung wiedergeben, die ich in meinem Referat vom 4. Nov. 1957

in der ökumenischen Kommission des zürcherischen Kirchenrates
gegeben habe, die auf Untersuchungen beruhen, wie sie Bischof
Dr.Urs Küry in der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» (Heft
1/1952) veröffentlicht hat; mitberücksichtigt sind auch die Arbeiten
von Prof.Dr.Ernst Gaugier «Das Wort und die Kirche im Neuen
Testament» (IKZ 1939, Heft I), von Prof.Dr. Arnold Gilg «Zum alt-
kirchlichen Traditionsgedanken» (iKZ 1938/IV), von Erzbischof
Dr. Andreas Rinkel «Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen

Kirche unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter
Konvention» (IKZ 1938/IV) und weitere altkatholische Stimmen zu
diesem Problem, die seither an altkatholischen, internationalen
Studientagungen und Kongressen erfolgt sind:

1. Wer Schrift sagt, der sagt auch Tradition, und dies in jenem
engsten Sinn der beiden Begriffe verstanden, für jenen Zeitraum
gesehen, da mündliche und schriftliche Weitergabe sowohl der
Botschaft Jesu Christi wie der apostolischen Verkündigung nebeneinander

einhergehen, einander aufs stärkste berühren, bis sich dann gegen
Ende des ersten Jahrhunderts die Schrift des Neuen Testamentes als

ein Ganzes gestaltete und die Kirche noch später den «Kanon der
Heiligen Schriften» ein für allemal festlegte.

2. Neben dieser sich zur Schrift verdichtenden Tradition
eigentlichster Art geht und wirkt das weiter, was ich Tradition im weiteren
Sinn des Wortes nennen möchte. Es ist dies die mündliche und schriftliche

Weitergabe und innere Entfaltung sowohl der Botschaft Christi
wie der Verkündigung der apostolischen Lehre durch die Apostelschüler,

eine umfassende gemeindlich-kirchliche Literatur (Schriften
der Väter, der Bischöfe, Liturgien usw.). Diese weitergehende
Tradition wirkt in letztlich nicht genau kontrollierbarer Weise bei der
Entwicklung der kirchlichen Ämter, der Sakramente, der Bekenntnisse,

der lehrmässig äusserst wichtigen Liturgien und schliesslich
bei der später erfolgten Fixierung des Kanons Heiliger Schriften
entscheidend mit.



— 60 —

3. Dieser weitergehenden Tradition (sie umfasst nach altkatho-
lischem Verständnis die Zeit der noch ungeteilten katholischen
Kirche) wohnt normierende, erhellende Funktion bezüglich der rechten

Auslegung der Heiligen Schrift inne, nicht aber konstitutive
Kraft.

4. Ihr steht als erste und entscheidende Grösse die Schrift als solche

gegenüber. Wenn in der Bonner Unionskonferenz vom Jahre 1874

der Tradition eine autoritative Bedeutung zugesprochen wird, so ist
dies keinesfalls im Sinne des Tridentinums zu verstehen oder gar der
vatikanischen Erklärung päpstlicher Entscheidung ex cathedra, ex
sese. Autoritativ meint hier die Tatsache, dass eine rechte Erklärung
der Heiligen Schrift mit Zuhilfenahme des consensus ecclesiae

(Zustimmung, Übereinstimmung der Kirche im Sinne des bekannten
Wortes eines Vinzenz von Lerin: «Das halten wir fest, was überall,
was immer, was von allen geglaubt worden ist ; dies ist nämlich wahrhaft

und wirklich katholisch»), auch der wissenschaftlichen
Forschung, die beide auf die weitergehende Tradition zurückgreifen
sollen, erfolgen muss und also nicht in die Hand eines einzelnen gelegt
gehöre.

5. Trägerin der Tradition im engern und weitern Sinn des Wortes
ist die Kirche als solche. Wesentlichen Anteil daran nimmt das
dreifache Amt des Episkopats, Presbyterats und des Diakonats. Im
besonderen trifft dies für den Episkopat zu, der weithin Garant der
echten Tradition ist, sofern dieses Amt in der successio apostolica
steht und verbleibt.

6. Das Wort Gottes, wie es sich uns in der tradierten Botschaft
Christi und der Apostel heute darbietet, bleibt die geschichtswirkende
und kirchenbegründende Kraftder Kirche. Das heisst, diese, die Kirche,
bleibt solchem Wort Gottes untersteht. Mit andern Worten: wie die
Tradition der Schrift zugeordnet bleiben muss, so auch die Kirche.

Zürich Max Heinz


	Neuere Forschungen über das Traditionsprinzip

