Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Neuere Forschungen Uber das Traditionsprinzip
Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neuere Forschungen iiber das Traditionsprinzip

Dass in der Kirche von Rom nicht nur auf dem Gebiete der Li-
turgie und auch des kirchlichen Rechtes allerlei in Fluss geraten ist—
und dies seit Jahren, das diirfte weiteren Kreisen bekannt sein. Aber
auch im Zentralsten des kirchlichen Lebens, so im Sakramentalen,
erfolgt eine Neubesinnung iiber die Eucharistie, und auf dem Gebiet
der Dogmatik ist seit geraumer Zeit die so wichtige Frage des T'rads-
tionsprinzips neuer Durchforschung unterzogen worden.

Die Septembernummer 1960 der «Herder Korrespondenz» be-
fasst sich mit diesem Problem neuer Deutung. In der Vierteljahres-
schrift der Kontroverstheologie «Catholica» untersucht Eduard
Stakenmeier die Frage «Das Konzil yon Trient iiber die Tradition»
(Heft 1), und Heinrich F'ries spricht sich aus iiber J. R. Geiselmanns
Buch «Die lebendige Uberlieferung als Norm des christlichen Glau-
bens». Dass mit dieser Frage der T'radition Zentralstes des kirchli-
chen Lebens beriihrt wird, diirfte jedermann erkennen.

Wir folgen zuerst den Darlegungen aus der «Herder Korrespon-
denz».

Eingangs wird gesagt: «Das Konzil von Trient lehrt in seiner
vierten Sitzung, dass die Offenbarung in den Heiligen Schriften wnd
in ungeschriebenen apostolischen Uberlieferungen enthalten ist;
ferner, dass die letzteren die gleiche Verehrung und Achtung verdie-
nen wie die Bibel» (S. 567).

Es ist damit die Frage gestellt, ob es zwei voneinander véllig
unabhiingige Offenbarungsquellen der Heilslehre gibt oder ob die
Konzilsaussage dahin zu deuten sei, es komme dem Traditionsprin-
zip im wesentlichen die Aufgabe zu, das niher zu erkliren, was der
Sache nach bereits, wenn auch oft nur ansatzméssig, in der Schrift
enthalten ist. Im Entwurf des tridentinischen Konzils hiess es zuerst,
die Offenbarung sei «teils» in der Schrift, «teils» in der miindlichen
Uberh‘eferung enthalten. Im endgiiltigen Text wurde dann die Be-
merkung «teils — teils» weggelassen.

Lennerz untersuchte diese Frage ein zweites Mal («Gregoria-
numy», 1959, S. 624-635). Er kommt zum frither schon einmal ausge-
sprochenen Ergebnis, das Konzil zu Trient lehre trotz dem Fallen-



lassen der Bezeichnung «teils» eine reinliche Trennung und bestimmte
Selbstindigkeit der beiden Glaubensquellen « Schrift und Tradition»,
dass es Glaubenswahrheiten geben konne, die nicht in der Schrift
enthalten seien (auch nicht andeutungsweise, rudimentir also), so
dass deren Riickfiihrung auf die Heilige Schrift unmoglich sei. So habe
fast die gesamte nachtridentinische Theologie die entsprechende
Aussage des Konzils verstanden, ohne dass das kirchliche Lehramt
gegen diese Auslegung eingeschritten sei. Lennerz stiitzt seine Fest-
stellungen auf die Tatsache, dass die am Konzil anwesenden pipst-
lichen Legaten iiber die hier zur Sprache stehende Textinderung in
keiner Weise nach Rom berichtet haben, sie also auf jeden Fall als
sehr unbedeutend gehalten hitten. Ferner argumentiert er dahin, es
hitte das Konzil niemals den Verichtern der miindlichen Tradition
(Reformatoren) die Exkommunikation androhen kénnen, wenn es
dieser nicht selber eine selbstiandige Bedeutung fiir die Definition
kirchlicher Lehre zugemessen hiitte. Ist diese Beweisfiihrung auch
weithin zwingend, so sind es aber die Beispiele nicht, die Lennerz,
seine Ausfiihrungen untermauernd, anfiihrt: Kommunionempfang
des Priesters, das Sakrament der Krankenolung und die Darbrin-
gung des Messopfers fiir Verstorbene. Der Referent in der «Herder
Korrespondenz» weist mit Recht darauf hin, dass es sich beim erst-
genannten Beispiel doch eher um eine rein kirchendisziplinire Mass-
nahme handle, wiithrend gerade die sakramentale Begriindung der
Krankenslung der Schriftbegriindung keineswegs entbehre (Jak. 5,
14-15), aber auch fiir die Darbringung des Messopfers fiir die Ver-
storbenen zum mindesten der Versuch biblischer Begriindung ge-
macht werde. Eher konnte man also sagen : Die Tradition hebe Offen-
barungswahrheiten, die in der Schrift nur angedeutet, erst in ihren
Ansitzen enthalten seien, ins volle Licht des Glaubens und mache sie
dadurch der Dogmatisierung zuginglich.

Das neue Werk von Geiselmann: «Die lebendige Uberlieferung
als Norm des christlichen Glaubens, dargestellt im Geiste der Tra-
ditionslehre Joh. Ev.Kuhns» (Freiburg 1959) wendet sich entschie-
den gegen die Darstellungen der Sachlage bei Lennerz.

Johann Ev. Kuhn ist dem hier vorliegenden Problem wihrend
seines ganzen Forschens intensiv nachgegangen. Das Ergebnis seiner
Arbeit wird im genannten Artikel der « Herder Korrespondenz» mit
des Forschers eigener Aussage dahin zusammengefasst: «Dass der
Heiligen Schrift als dem Gegenstand der Erkenntnis die Tradition als



|
ot
2
|

Auslegungs- und Erkenntnisprinzip zugeordnet wird» (S. 156 in der
Kuhnschen Abhandlung). Kuhn weist darauf hin, dass die Heilige
Schrift immer so ausgelegt werdenmuss, wie die Kirche sie verstanden
hat und versteht und die iibereinstimmende Lehre der Viter sie
deutet. Darnach sei die Schrift selbst als das Grundprinzip der Offen-
barung zu verstehen, die Tradition aber als ein erklirendes Moment.
Nach der Konzilslehre, so folgert Kuhn, miissen sich Schrift und Tra-
dition inhaltlich decken, so dass der Tradition selbst nur eine objek-
tiv auslegende Funktion zugemessen werden diirfe und nicht eine
substantiell inhaltliche Ergiinzung. Wenn das Trienter Konzil sage,
die Offenbarung sei nicht in der Schrift allein, sondern auch miind-
lich iiberliefert, so betont Kuhn aufs neue die relative Bedeutung der
Tradition. Nach Kuhn ist die Tradition nicht eine zweite Schatulle
des Gilaubensschatzes, die andere Kdelsteine enthalte als die Schrift.
Sie ist nach seiner Auffassung «ihrem Wesen nach Glaubensnorm
und Glaubensregel und das objektive Auslegungsprinzip der Heiligen
Schrifty.

Hier durfte es niitzlich, ja notwendig sein, den geschichtlichen
Hintergrund des Konzils von Trient festzuhalten, denn das Konzil
visierte in seinen Beratungen und Beschliissen, was von den Refor-
matoren iiber die bekannte Formel «scriptura sola» (die Sehrift allein)
ausgesagt worden war. Wir folgen hier den Ausfithrungen, die Eduard
Stakenmeier in Heft I der «Catholica» (1960) zur Untersuchung von
Henry Holstein unter der Uberschrift «Das Konzil von Trient iiber
die Tradition» veroffentlicht hat.

Es geht um den theologischen Begriff der «traditio apostolica»
(apostolische Tradition). Seine geschichtliche Studie zeigt uns den
ganzen Ernst der Verhandlungen auf dem Konzil, die sehr grosse
Freiheit der Meinungsiusserungen und die teilweise anfiinglich recht
bedeutsamen Unterschiede in der entsprechenden Begriffswertung.
In einem ersten Entwurf vom 11. Februar 1546 wurde der Versamm-
lung das Thema der T'radition vorgelegt, wobei bemerkt wurde, die
Botschaft Christi gelange auch durch die apostolischen Traditionen
zum Bewusstsein der Kirche, gleichsam als eine Art Erginzung der
Schriften des N.T'., eine These, die von den Reformatoren in verschie-
denster Form abgelehnt wurde. Kardinal Cervini sprach sich dahin
aus, es gebe drei Prinzipien und Fundamente des Glaubens:



—_ 54—

1. Die Heiligen Biicher, die auf Eingebung des Heiligen Geistes
geschrieben sind.

2. Das Evangelium, das unser Herr Christus nicht geschrieben,
sondern miindlich gelehrt und in die Herzen eingepflanzt hat. Von
diesem Evangelium haben die Evangelisten nachher manches
schriftlich niedergelegt, vieles ist aber auch in den Herzen der
Menschen hinterlassen worden.

3. «Weil der Sohn Gottes nicht immer leiblich bei uns blieb,
sandte er den Heiligen Geist, der die Geheimnisse Gottes in den
Herzen der Glaubigen kundgeben, die Kirche téaglich bis zur Voll-
endung der Weltzeit alle Wahrheit lehren und die Wahrheit er-
kliren sollte, wenn im Menschengeist ein Zweifel aufstiege. »

Sehr bald kamen die Viter des Konzils aber auf die notwendige
Unterscheidung zwischen dogmatischen und zeremoniellen Traditionen
zu sprechen. Es war vor allem der Jesuit Claude Le Jay, der auf die
inhaltliche und wertmissige Verschiedenheit der Tradition aufmerk-
sam machte und u.a. die Ansicht aussprach: «Jene Traditionen, die
zum Glauben gehoren, sind mit derselben Autoritit anzunehmen,
mit der man das Evangelium annimmt, andere aber nicht so, da viele
von ihnen verdndert worden sind ...» Gedacht wurde bei der letzteren
Ausserung an liturgische und kirchenrechtliche Traditionen, die einer
fortwihrenden Verdnderung und Anpassung an das Verstindnis der
Zeit unterliegen.

In den Generalkongregationen vom 23. und 26.Februar einigte
man sich dann in der Lehre iiber die Tradition auf drei Punkte, die ich
hier nach der vorliegenden Fassung des erwiihnten Artikels (Catho-
lica, I/1960, S. 41) wiedergebe:

1. Das Konzil anerkennt, dass es in der Kirche apostolische
Traditionen gibt, die heute noch Autoritit und Giiltigkeit haben ...
Durch diese Traditionen ist der Kirche die Heilsbotschaft Christi
durch Vermittlung der Apostel iibergeben worden. Unter den apo-
stolischen Traditionen verstehen die Viiter nicht jedwede bis auf die
Apostel zuriickgehende Tradition, sondern nur diejenige Tradition,
welche die Offenbarung des inkarnierten Logos enthilt.

2. Mit apostolischen Traditionen meinen die Viter die miindliche
Weitergabe der Lehre Christi, die in der Kirche bewahrt und iiber-
liefert wird und gleichsam von Hand zu Hand von den Aposteln bis
auf uns gekommen ist.



3. Das Konzil weigert sich, einen Katalog der giiltigen Tradi-
tionen aufzustellen oder sie einzeln aufzuzihlen. Es begniigt sich da-
mit, prinzipiell das Vorhandensein und die Autoritit der apostolischen
Tradition in der Kirche festzustellen.

Bereits am 22.Mérz 1546 wurde den Konzilsteilnehmern dann
der erste Entwurf des eigentlichen Dekrets tiber die Tradition vorge-
legt, der, wie oben schon dargelegt wurde, noch die Formel enthielt,
dass die Wahrheit des Evangeliums «teils» (partim) in den Schriften,
«teils» (partim) in nicht geschriebenen Traditionen enthalten sei, die
die Apostel entweder aus dem Munde Christi empfangen héitten oder
die von ihnen selbst stammten. Es war dann der Servitengeneral
Bonuccio, der das «teils — teils» zu Falle brachte, denn «alle Wahrheit
des Evangeliums sei geschrieben». Er hatte mit seinem Anliegen
Erfolg. Damit blieb es bei der Umschreibung, die Glaubenswahrheit
sei «in den Heiligen Schriften und in ungeschriebenen Traditionen»
enthalten. Stakenmeier schliesst daraus, «dass man die Offenbarungs-
wahrheit sowohl in der Heiligen Schrift wie in der miindlichen Tradi-
tion als dem authentischen Zeugnis der Apostel suchen muss. Man
darf weder die eine noch die andere Offenbarungsquelle ausschliessen,
denn beide gehen auf die eine Offenbarung des Neuen Testamentes
zuriick, welche die Apostel verkiindet und als ihre lebendige Bot-
schaft der Kirche anvertraut haben, in der sie unter dem Beistand des
Heiligen Geistes bewahrt und weitergegeben wird».

Noch einige Zeit ging dann die Auseinandersetzung dariiber, ob
die in der Heiligen Schrift enthaltene Tradition der miindlichen-apo-
stolischen wertmiissig gleichgesetzt werden soll und ob zwischen den
verschiedenen Traditionen (den Glauben, d.i. das Heil betreffend, die
Sittenlehre umschreibend) Unterschiede zu machen seien. Man lehnte
dies schliesslich ab, wiewohl es nicht an einflussreichen Stimmen
fehlte, die der Heiligen Schrift einen besonderen Traditionscharakter
zuweisen wollten.

Das endgiiltige Dekret hielt dann fest, dass «alle Biicher des
Alten und Neuen Bundes zugleich mit den Uberlieferungen, die
Glaube und Sitte betreffen, mit gleicher frommer Bereitschaft und
Ehrfurcht anerkannt und verehrt werden». Damit war die reformato-
rische Lehre, es sei die Heilige Schrift die einzige Quelle, durch die uns
die geoffenbarte Wahrheit zukomme, abgelehnt. In der Kirche gibt
es auch eine apostolische Tradition, die, wie die Schrift, als authenti-
sche Quelle fiir die Glaubens- und Sittenlehre gilt. (Davon getrennt



— 86 —

bleiben die Traditionen, die sich auf Zeremonien, liturgische Brauche
usw. beziehen.) Eine Unterordnung des Schriftprinzips unter die
miindliche-apostolische Tradition bleibt ausgeschlossen. Joseph Mat-
thias Scheeben und andere votieren eher fiir eine gewisse Uberordnung
der Schrift, «insofern das schriftliche Depositum als die urspriing-
liche und zugleich feste und permanente Form des Wortes (lottes,
auch als Basis und MaBstab der kirchlichen Uberlieferung des miind-
lichen Depositums benutzt und geachtet werden kann und soll ...»
Heinrich Fries geht dann anhand eines Aufsatzes «Vom TFormal-
prinzip des Katholizismus» — zu J.R. Geiselmann: «Die lebendige
Uberlieferung als Norm des christlichen Glaubens» (siehe «Catho-
lica», Heft 11/1960, S. 118 ff.) - der sog. «Zwei-Quellen-Theorie» nach.
Er nimmt dabei vor allem Bezug auf die ausgezeichneten Ausfithrun-
gen des Tiibinger Dogmatikers Kuhn, der die Uberlieferuny der Kirche
als das Ganze der Offenbarung in einem Strome vergegenwirtigt sicht.
In ihr stehen Schrift und Tradition wie folgt zueinander: Die Schrift
steht als dokumentarische Bestitigung der Uberlieferung gegeniiber,
und zwar so, dass die Uberlieferung den Schriftsinn erhellt und dass
die Schrift der Uberlieferung «Halt und Zaum» gibt. Kuhn spricht
keineswegs von der Ungeniigsamkeit (Insuffizienz) der Heiligen
Schrift in der Frage der Erwahrung der Heilslehre, wohl aber von
einer «relativen inhaltlichen Vollstindigkeit der Schrift», und dies
insoweit, dass gewisse Inhalte der Glaubensaussagen in der Schrift
nur dem Prinzip nach, also nur andeutungsweise und nicht ausdriick-
lich, keimhaft und noch nicht entfaltet, vorliegen. Diese sog. «relative
Suffizienz» der Heiligen Schrift macht die miindliche Tradition erst
recht notwendig. «Die Heilige Schrift», so heisst es bei Fries in An-
lehnung an Kuhn, «die Quelle der Wahrheit und der Offenbarung,
ist nicht zugleich auch Norm, Regel und Richterin in Sachen des
Glaubens, wie es der Protestantismus proklamiert. Der Besitz der
Schrift garantiert noch nicht (so Kuhn und Méhler) von selbst den
Besitz der gottlichen Wahrheit. Die Bibel ist keineswegs durchsich-
tig und leicht verstandlich und ist nicht selbst schon die Quelle ihres
richtigen Verstindnisses. Die Schrift bedarf der rechten Auslegung.
Die Auslegung aber ist nicht Sache des Einzelnen, ... sondern des
transzendentalen Subjekts der Kirche, der der Geist verheissen ist ...
In diesem und nur in diesem Sinn (gemeint ist das Wort des Irenius:
Wo die Kirche ist, da ist auch Heiliger Geist) kann man davon reden,
dass die Uberlieferung die Schrift ergiinzt. Die Schrift ist nicht unzu-
reichend nach der tnhaltlichen, sondern nach der formalen Seite hin.»



Wie ernst es gerade heute um die Uberwindung der sog. «Zwei-
Quellen-Theorie» (Schrift und Tradition) geht, das sucht Fries durch
ein Zitat aus (leischmanns Beitrag zur Festschrift fiir Otto Karrer
darzutun, wo es heisst: «Gott ist kein Installateur, der die Kirche so-
zusagen mit fliessendem Wasser ausstattet und das Wort Gottes aus
den beiden Quellen des Glaubens - Schrift und Uberlieferung — wie
aus zwel Wasserhiihnen mit der Etikette , kalt und warm* fliessen
Lissty (8. 143/1959).

In der 2. Auflage seiner Dogmatik umschreibt Kuhn die Tradi-
tion mit folgenden Worten: «Die Tradition ist ihrem inneren Kern
und cigentlichen Wesen nach das objektive, vom Heiligen Cieist ge-
tragene christliche Bewusstsein der Kirche, der objektive Geist der
christlichen Wahrheit, der von den Aposteln auf die Kirche iiberging
und sich in der treuen Bewahrung, in der richtigen Anwendung der
Lehriiberlieferung (der wesentlichen Wahrheit des Christentums)
und in der wahren Auslegung der Heiligen Schrift offenbart» (S. 179).
Man beachte, dass auch Kuhn den in neuerer Zeit viel verwendeten
Ausdruck «Bewusstsein der Kirche» gebraucht, der bekanntlich bei
der Definierung des Dogmas von der leiblichen Himmelfahrt Mariens
entscheidend gewesen ist.

Bei Lennerz findet aber gerade diese Gileichsetzung der «miind-
lichen Uberlieferung der Apostel» mit der «lebendigen Uberlieferung
der Kirche» Opposition. In seiner Schrift bemerkt er: «Die Traditio-
nen der Apostel diirfen nicht mit dem Lehramt der Kirche zusammen-
geworfen, sondern miissen ebenso von ihm unterschieden werden wie
die Heilige Schrift» (« Herder Korrespondenz», Sept. 1960, S. 570).

Es ist dusserst schwierig und wird irgendwie immer umstritten
sein, die Urenzen der miindlichen Uberlieferung genau abzustecken,
klar zu sagen, wo rein Dogmatisches vom mehr nur Liturgischen,
Diszipliniiren, Sittenmiissigen abzugrenzen sei. Zur Zeit der Reforma-
tion gaben sich die katholischen Apologeten grosse Miihe, alles das
dem apostolischen Depositum zuzuweisen, was irgendwie von den
Reformatoren in Frage gestellt oder klar abgewiesen wurde. Man
wollte vom eigentlichen Gehalt der Kirche so viel als moglich unter
den bergenden Schutz des Dogmas stellen, unangetastet belassen.
Rahn und vor allem Congar wagen dennoch eine Umschreibung. Con-
gar erklirt: «Unter ,/Tradition** verstehen sie (gemeint sind die
Kirchenviiter) die christologische Auslegung des A.T. und das kirch-
liche Verstiindnis des zentralen Mysteriums von Christus und der



Kirche gemiss dem Zeugnis der Schrift. Wenn sie von ,,apostolischen
Traditionen‘‘ sprechen, haben sie vor allem die allgemeinen und auf
den Ursprung der Kirche zuriickreichenden liturgisch-diszipliniren
Briauche im Auge.» Congars Umschreibung der Wahrheits-Offen-
barung geht schliesslich so weit, dass er sagen kann: «Die Heiligen
Schriften sind die geniigende und vollkommene Denkschrift davon
(ndmlich vom Offenbarungsinhalt eines Dogmas). Die Tradition ist
nicht, abseits von ihnen, eine zweite Quelle, aus der ein Teil der
Glaubenswahrheiten kime, der in ihnen nicht enthalten ist, sondern
eine andere, komplementire Weise, diese Wahrheit mitzuteilen.»
Congar ist der gewissen Uberzeugung, dass den Vétern die Schrift
materiell durchaus geniigte, um den Wahrheitsgehalt eines Dogmas
zu erweisen, ohne dass damit die apostolische Tradition in Abrede
oder Unwirksamkeit gestellt worden wire.

Aus diesen Darlegungen diirfte ersichtlich werden, wie sehr heute
in der Kirche von Rom zentralste Dinge neu durchdacht werden, sei
es, um sie klarer dem Gesamtaufbau der Kirche einzugliedern, sei es,
um dadurch das Gesprach mit Andersgliubigen zu intensivieren und
verheissungsvoller zu gestalten.

Aus dieser inneren, geistigen und theologischen Lebendigkeit
auf der Ebene des 6kumenischen Gespriches darf sicher geschlossen
werden, dass den kirchlichen Vertretern Roms viel daran gelegen ist,
zu den einstigen Ausgangspunkten der reformatorischen Situation
zuriickzukehren, unbefangen und befreit von der damaligen gespann-
ten Lage die Dinge so objektiv als moglich zu sehen, um so das gegen-
seitige Gesprich zu vertiefen. Nicht vergessen werden darf natiirlich
dieTatsache, dass es sich bei den hier angefiihrten Aussagen bedeuten-
dertheologischer Lehrer um persénliche Stellungnahmen handelt, frei-
lich ausgegeben in bewusster Verantwortung ihrer Kirche gegeniiber.
Letztentscheidungen stehen seit dem Vatikanischen Konzil von
1870 dem Oberhirten der Kirche, dem Papste, zu, selbst dann, wenn
beispielsweise auf dem Kirchenkonzil zu Rom in aller Freiheit die
Meinungen der Teilnehmer eruiert werden. Wenn unsere Viiter des
Altkatholizismus einst befiirchteten, es mochte durch das Unfehl-
barkeitsdogma die «Freiheit der Forschung» weitgehend eingeengt
werden, so zeigt das Gesicht der romisch-katholischen Theologie
heute in allen Belangen so ziemlich das Gegenteil, eine Lebendig-
keit und eine Freude, heikelste und zentralste Fragen problemhaft
anzupacken, sie moglichst unabhéngig neu zu durchdenken.



Dariiber kann man sich nur neidlos freuen. Daraus konnten auch
die Anderskonfessionellen lernen, hier und dort durch alle jahrhun-
dertealten Voreingenommenheiten hindurch auf das Wesentliche vor-
zustossen, wohl wissend, dass uns allen Grenzen der Erkenntnis ge-
steckt sind und bleiben.

Stellen wir hier ergénzend den altkatholischen Standort in der
Bewertung von «Schrift und T'radition» fest, so mochte ich die For-
mulierung wiedergeben, die ich in meinem Referat vom 4. Nov. 1957
in der 6kumenischen Kommission des ziircherischen Kirchenrates
gegeben habe, die auf Untersuchungen beruhen, wie sie Bischof
Dr.Urs Kiiry in der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» (Heft
1/1952) veroffentlicht hat; mitberiicksichtigt sind auch die Arbeiten
von Prof. Dr.Ernst Gaugler «Das Wort und die Kirche im Neuen
Testament» (IKZ 1939, Heft I), von Prof. Dr. Arnold Gilg «Zum alt-
kirchlichen Traditionsgedanken» (’[KZ 1938/1V), von Erzbischof
Dr. Andreas Rinkel «Wort Gottes und Tradition in der altkatholi-
schen Kirche unter besonderer Beriicksichtigung der Utrechter Kon-
vention» (IKZ 1938/IV) und weitere altkatholische Stimmen zu
diesem Problem, die seither an altkatholischen, internationalen
Studientagungen und Kongressen erfolgt sind :

1. Wer Schrift sagt, der sagt auch Tradition, und dies in jenem
engsten Sinn der beiden Begriffe verstanden, fiir jenen Zeitraum ge-
sehen, da miindliche und schriftliche Weitergabe sowohl der Bot-
schaft Jesu Christi wie der apostolischen Verkiindigung nebeneinan-
der einhergehen, einander aufs stirkste beriihren, bis sich dann gegen
Ende des ersten Jahrhunderts die Schrift des Neuen Testamentes als
ein Ganzes gestaltete und die Kirche noch spiter den «Kanon der
Heiligen Schriften» ein fiir allemal festlegte.

2. Neben dieser sich zur Schrift verdichtenden Tradition eigent-
lichster Art geht und wirkt das weiter, was ich Tradition im weiteren
Sinn des Wortes nennen mochte. Es ist dies die miindliche und schrift-
liche Weitergabe und innere Entfaltung sowohl der Botschaft Christi
wie der Verkiindigung der apostolischen Lehre durch die Apostel-
schiiler, eine umfassende gemeindlich-kirchliche Literatur (Schriften
der Viter, der Bischofe, Liturgien usw.). Diese weitergehende Tra-
dition wirkt in letztlich nicht genau kontrollierbarer Weise bei der
Entwicklung der kirchlichen Amter, der Sakramente, der Bekennt-
nisse, der lehrmiéssig dusserst wichtigen Liturgien und schliesslich
bei der spiter erfolgten Fixierung des Kanons Heiliger Schriften
entscheidend mit.



— 60 —

3. Dieser weitergehenden Tradition (sie umfasst nach altkatho-
lischem Verstindnis die Zeit der noch ungeteilten katholischen
Kirche) wohnt normierende, erhellende Funktion beziiglich der rech-
ten Auslegung der Heiligen Schrift inne, nicht aber konstitutive
Kraft.

4. Ihr steht als erste und entscheidende Grosse die Schrift als solche
gegenitber. Wenn in der Bonner Unionskonferenz vom Jahre 1874
der Tradition eine autoritative Bedeutung zugesprochen wird, so ist
dies keinesfalls im Sinne des Tridentinums zu verstehen oder gar der
vatikanischen Erklarung papstlicher Entscheidung ex cathedra, ex
sese. Autoritativ meint hier die Tatsache, dass eine rechte Erklirung
der Heiligen Schrift mit Zuhilfenahme des consensus ecclesiae (Zu-
stimmung, Ubereinstimmung der Kirche im Sinne des bekannten
Wortes eines Vinzenz von Lerin: «Das halten wir fest, was tiberall,
was immer, was von allen geglaubt worden ist ; dies ist ndmlich wahr-
haft und wirklich katholisch»), auch der wissenschaftlichen For-
schung, die beide auf die weitergehende Tradition zuriickgreifen sol-
len, erfolgen muss und also nicht in die Hand eines einzelnen gelegt
gehore.

5. Tragerin der Tradition im engern und weitern Sinn des Wortes
w8t die Kirche als solche. Wesentlichen Anteil daran nimmt das drei-
fache Amt des Episkopats, Presbyterats und des Diakonats. Im be-
sonderen trifft dies fiir den Episkopat zu, der weithin Garant der
echten Tradition ist, sofern dieses Amt in der successio apostolica
steht und verbleibt.

6. Das Wort Gottes, wie es sich uns in der tradierten Botschaft
Christi und der Apostel heute darbietet, bleibt die geschichtswirkende
und kirchenbegriindende Kraft der Kirche. Dasheisst, diese, die Kirche,
bleibt solchem Wort Gottes unterstellt. Mit andern Worten : wie die
Tradition der Schrift zugeordnet bleiben muss, so auch die Kirche.

Zurich Max Heinz



	Neuere Forschungen über das Traditionsprinzip

