
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 40 —

Bemerkungen und Erwägungen
zu den altkatholischen Liturgien

(Fortsetzimg)

Das Vaterunser

Die Stellung des Vaterunsers in unmittelbarem Anschluss an
die Schlussdoxologie des Kanons ist eine Eigenart der römischen
Messe, die bekanntlich auf Gregor den Grossen zurückzuführen ist.
In den meisten alten Liturgien folgt es auf die Brotbrechung und
steht so deutlich innerhalb des Kommunionsteiles, wie noch heute
z. B. in der ambrosianischen Messe. In der byzantinischen Liturgie
dagegen geht es wie in der römischen der Brechung voraus, ist aber

vom Abschluss des Kanons durch eine Ektenie getrennt und wird
nicht vom Priester, sondern vom Volke bzw. einem Vorbeter
(Anagnosten) gesprochen. Die altkatholischen Liturgien haben mit
Ausnahme von D21), worüber später noch zu sprechen sein wird,
die Reihenfolge des MR 2) bewahrt: Schlussdoxologie des Kanons -
Vaterunser mit Präambel - Embolismus (soweit vorhanden) -
Brotbrechung - Friedensgruss. Das Vaterunser nimmt so eine
Mittelstellung zwischen dem Konsekrationsteil und dem Kommunionsteil
der Messe ein, indem einerseits die Bitten des erstem ihre letzte Be-

siegelung durch das Gebet des Herrn erhalten, andrerseits aber vor
allem mit der schon von Tertullian im eucharistischen Sinne
verstandenen vierten Bitte auf die folgende Kommunion hingeblickt
wird.

Das Vaterunser ist in allen von uns untersuchten Liturgien dem
Zelebranten zugewiesen und wird im gesungenen Amt je nachdem
im feierlichen oder im ferialen Gesangstone vorgetragen. Uneinheitlich

ist aber die Behandlung der letzten Bitte. In N und S wird sie

wie im MR von der Gemeinde gesprochen bzw. gesungen. In Th
und D dagegen ist sie dem Zelebranten überlassen, und das Volk
antwortet bloss mit Amen. Dadurch wird die Anteilnahme der
Gemeinde am Vaterunser beträchtlich abgeschwächt, während sie sonst
gerade durch die Übernahme der letzten Bitte besonders deutlich
bezeugt, dass sie das ganze Gebet zu dem ihren macht.

Man kann hier die Frage aufwerfen, ob es nicht richtiger wäre,
das ganze Vaterunser durch die Gemeinde sprechen zu lassen. So

') Zu den hier verwendeten Abkürzungen s. IKZ 1960, 95.
2) Missale Romanum.



— 41 —

geschieht es z.B. in der gegenwärtigen Liturgie der Kirche von
England, wo die Rubrik zum Vaterunser lautet: Then shall the Priest

say the Lord's Prayer, the people repeating after him every Petition.
Seit der Revision von 1552 wird es hier erst nach dem Abschluss
der Kommunionspendung gesprochen. Das erste Book of Common

Prayer von 1549 hatte es noch an der gleichen Stelle wie das MR
vom Priester sprechen und vom Volke mit der siebenten Bitte ab-
schliessen lassen. Neuestens hat das gemeinsame Sprechen des

Vaterunsers auch in die römische Messe Eingang gefunden, zuerst
im Rahmen der Karfreitagsliturgie nach dem Ordo Hebdomadae
Sanctae Instauratus von 1955, und dann durch die Instruktion der
Ritenkongregation vom 3. September 1958 allgemein für die
gesprochene Messe, während für die Missa cantata der bisherige Modus
beibehalten ist, was von N.M.DenisrBouletx) une situation assez

confuse genannt wird. Es ist auch zu bedenken, ob nicht gerade das

Gebet des Herrn der Gefahr der Abnützung durch ein häufiges
gemeinsames Sprechen besonders ausgesetzt ist. Auf alle Fälle
empfiehlt es sich, im gesungenen Amt bei der gesanglichen Rezitation
durch den Zelebranten zu bleiben, die ja gerade die besondere Würde
des Vaterunsers hervorheben will. Wenn die Präfation feierlich gesungen

wird, so ist das gleiche für das Gebet des Herrn sicher angemessen.
Was den Wortlaut des Vaterunsers betrifft, so finden wir in

N 60 eine Abweichung vom bisherigen Text der zweiten Bitte. Lautete

diese in den früheren Ausgaben von N : Uw rijk toekome, so heisst
es jetzt : Uw koninkrijk kome. Dabei wurde offenbar das toekome als
wörtliche Übersetzung des lateinischen adveniat, wie es zum Teil
auch im Deutschen üblich ist (so hatte z.B. die erste, noch inoffizielle
Ausgabe von S 1879 : Zukomme dein Reich), als veraltet empfunden,
während koninkrijk das griechische basitela genauer wiedergeben soll.

In den deutschen Fassungen des Vaterunsers begegnen uns
Differenzen in der Anrede und in der fünften Bitte. Wenn wir den
Wortlaut von Th, D und S mit dem Text des Matthäusevangeliums
und der Didache vergleichen, so ergibt sich folgendes Bild:
Th : in den Himmeln - unsere Schulden
D : im Himmel unsere Schuld
S: im Himmel unsere Schulden
Mt: (6, 9) en tois ouranois - (v. 11) ta opheilêmata hêmôn
Did: (8, 2) en tô ouranô tên opheilên hêmôn

') In: A. G.Martimort, L'Eglise en Prière. Introduction à la Liturgie.
Tournai 1961 (S. 415).



— 42 —

Es zeigt sich, dass nur Th mit den beiden Pluralen genau dem
Matthäus-Text entspricht (in der dritten Bitte hat auch Matthäus
den Singular hôs en ouranô). Auch der Paralleltext bei Lukas (11, 4)

hat in der fünften Bitte einen Plural : tas hamartias hêmôn. D und S

mit ihren Singulären (S nur in der Anrede) dagegen folgen dem Text
der Didache, was aber kaum bewusst geschehen ist; als S erschien

(1880), war jedenfalls der griechische Text der Didache noch gar
nicht bekannt, da er ja erst 1883 durch Metropolit Bryennios
veröffentlicht worden ist.

In keiner der altkatholischen Liturgien erscheint die Doxologie
nach dem Vaterunser, wie sie alle orientalischen Liturgien mit
Ausnahme der äthiopischen, aber auch schon die Didache kennen. In
der Chrysostomus-Liturgie wird sie nicht von dem Anagnosten
gesprochen, der das Vaterunser selbst spricht, sondern vom Priester
beigefügt. Aus den griechischen Liturgien ist sie dann in manche,
vor allem jüngere Handschriften des Neuen Testaments eingedrungen

und von da auch in die Druckausgaben der Reformationszeit.
In der Absicht, den vollen biblischen Wortlaut gegenüber einer
vermeintlichen Verkürzung auf katholischer Seite herzustellen, wurde
die Doxologie in den reformierten kirchlichen Gebrauch
übernommen und kam von da her auch in das Book of Common Prayer
von 1552 (die erste Ausgabe von 1549 hatte sie noch nicht). Ihr
Fehlen in der römischen und in den altkatholischen Liturgien
bedeutet also keine Verkürzung des biblischen Wortlautes, denn die
ältesten Handschriften kennen sie noch nicht. Die Doxologie ist
vielmehr zunächst ein liturgischer Zusatz der Ostkirche.

Embolismus und Brotbrechung

In der römischen Messe folgt unmittelbar auf die letzte
Vaterunser-Bitte ein Gebet, das man gewöhnlich als Embolismus
(Einschaltung) bezeichnet. Mit seinen Anfangsworten Libera nos ...ab
omnibus molis gibt es sich als eine Wiederaufnahme und
Weiterführung der letzten Bitte zu erkennen. Nach einer Anrufung der
Heiligen, von denen Maria, Petrus, Paulus und Andreas namentlich
erwähnt sind, mündet es aus in eine Bitte um den Frieden. Ähnliche
Gebete an dieser Stelle finden sich in allen alten Liturgien des

Westens und Ostens mit Ausnahme der byzantinischen. Von den
altkatholischen Liturgien haben aber nur N, Th 2 und D 2 den Embolismus

beibehalten.



— 43 —

In N ist der lateinische Text wörtlich wiedergegeben, nur dass

semper vor Virgine nicht übersetzt ist. Das ist schon im Confiteor
und auch sonst überall der Fall, wo semper Virgo vorkommt. Gewiss
besteht hier, wie auch im Deutschen, die sprachliche Schwierigkeit,
mit dem Substantiv maagd (bzw. Jungfrau) ein Adverb zu
verbinden, weshalb z.B. die Übersetzungen von Schott und Bomm sich
damit helfen, dass sie ein Adjektiv einschieben («die allzeit reine

Jungfrau»). Wenn man aber in N diesen Ausweg nicht gewählt hat,
so vielleicht doch auch deshalb, weil man nicht über die Aussage
des Credo hinausgehen wollte, das zwar wohl von der Virgo Maria
spricht, nicht aber von der semper Virgo. In den deutschen Fassungen
des Embolismus (in Th 2 und D 2) ist die Bitte um die Fürsprache
der Heiligen überhaupt weggelassen. Sie ist offenbar auch in der
römischen Messe erst später eingefügt worden, denn das Leonia-
nische Sakramental1 kennt einen Text des Embolismus ohne

Erwähnung der Heiligen 1).

Die Brotbrechung ist durch die Rubriken des MR so geordnet,
dass die beiden Brechungen während der Schlussdoxologie des
Embolismus erfolgen und die kleine Partikel, nachdem man mit ihr
beim Friedensgruss drei Kreuzzeichen über dem Kelche gemacht
hat, unter dem Gebet Haec commixtio in den Kelch gegeben wird.
Dieser Modus war in N beibehalten, aber ohne besonderes Mischungsgebet,

das übrigens in keiner der altkatholischen Messordnungen
vorhanden ist. Im Misboek von 1960 ist aber eine Änderung
vorgenommen worden, indem die Rubrik über die Versenkung der
Partikel nun vor dem Friedensgruss steht und die drei Kreuzzeichen bei
diesem wegfallen. Auch Th 2 folgt der römischen Ordnung, bestimmt
aber, dass der Zelebrant die Partikel während des Friedensgrusses in
den Kelch fallen lässt; das Mischungsgebet fehlt ja auch hier. Da
S weder Embolismus noch Mischungsgebet kennt, so verschiebt sich
hier die Brechung, zugleich mit der Mischung, auf den Friedensgruss.

Th 1 und D 1 weisen ein besonderes Wort zur Brotbrechung auf,
unter dem auch die Mischung geschieht:

Das Lamm, das da starb, er (der Priester) bricht die Hostie
in zwei Teile, und uns versöhnet hat mit Gott durch sein Blut,
hier lässt er ein Teilchen der Hostie in den Kelch fallen, ist würdig,
zu nehmen Kraft und Reichtum, und Weisheit und Stärke, und
Ehre und Preis und Lob.

l) Siehe L.C.Mohlberg, Sacramentanum Veronense. Rom 1956 (S.64,
Nr. 483).



— 44 —

Das Wort ist eine Erweiterung von Off 5, 12 (vgl. Eph 1, 7).
Es weist bereits auf den folgenden Agnus-Gesang hin, während
dessen ja ursprünglich die Brotbrechung vorgenommen worden war.
Auch in der Chrysostomus-Liturgie zeigt das Brechungswort des

Priesters auf das Lamm Gottes hin :

Gebrochen und verteilt wird das Lamm Gottes, das, obwohl
gebrochen, doch nicht zerteilt ist; das, obwohl immer verspeist,
doch nicht aufgezehrt wird; das aber die heiligt, die seiner
teilhaftig werden.

Zu vergleichen ist auch die anglikanische Messe von 1549, wo
der Priester nach Vaterunser und Friedensgruss spricht:

Christ our Pascali Ïambe is offred up for us, once for al, when
he bare our sinnes on hys body upon the crosse, for he is the very
lambe of God, that taketh away the sinnes of the worlde : wher-
fore let us kepe a ioyfull and holy feast with the Lorde x).

Eine Brechung des Brotes ist hier schon nicht mehr vorgesehen,
und von 1552 an, da das Vaterunser hinter die Kommunion verlegt
ist, verschwindet auch der obige Passus aus der englischen Liturgie.

In D 2, wo der ganze Teil zwischen der Schlussdoxologie des

Kanons und dem Kommunionempfang neu geordnet ist, finden wir
diese Reihenfolge :

1. Brotbrechung und Mischung, unmittelbar auf den Schluss
des Kanons folgend, unter dem Gesang des Agnus Dei.

2. Der Friedensgruss, gegen die Gemeinde gewendet.
3. Der Friedenskuss, nur im feierlichen Hochamt.
4. Das Vaterunser, bis auf das Amen der Gemeinde vom Priester

gesungen.
5. Der Embolismus, im Wortlaut von Th 2 etwas abweichend.

Eine eingehende Begründung für diese Umstellungen hat Kurt
Pursch in seiner Abhandlung «Das Opfermahl und die Neuordnung
seiner GestaltJ)» gegeben. Es sind bei diesem sehr beachtenswerten
Versuch einer Neugestaltung vor allem zwei Momente
hervorzuheben. Erstens soll das Vaterunser, hinter die Anordnung Gregors

d. Gr. zurückgreifend, wieder in engern Zusammenhang mit
dem Kommunionempfang treten und so deutlicher als eucharisti-
sches Tischgebet in Erscheinung treten. Demgegenüber darf immerhin

bemerkt werden, dass es auch seinen guten Sinn hat, das Vater-

*) Text nach: The Liturgy in English, ed. by Bernard Wigan. London
1962 (S. 20, Nr. 32).



— 45 —

unser - wie oben gesagt - sowohl rückwärts mit dem Kanon als auch
vorwärts mit der Kommunion in Verbindung zu bringen.

Das zweite Anliegen besteht darin, den Gesang des Agnus Dei
wieder zum Begleitgesang der Brotbrechung zu machen, zum Con-

fractorium, wie die Mailänder Liturgie den entsprechenden, dort aber
wechselnden Gesang benennt. Dabei darf aber nicht vergessen werden,

dass der Brechungsakt vor der Einführung der kleinen
Einzelhostien beträchtlich mehr Zeit in Anspruch nahm. Heute aber ergibt
sich eine Disproportion zwischen dem kurzen Moment der Brechung
und der Länge des Agnus-Gesangs.

Wir möchten aber auch die Frage stellen, ob es nicht gegenüber
unseren heutigen Gemeinden und Gläubigen wichtig wäre, den Akt
der Brotbrechung deutlicher ans Licht zu stellen und ihn nicht ge-
wissermassen im Schatten des Agmis-Gesanges verschwinden zu
lassen. Gewiss ist es richtig, dass die Brechung der Brote für die

Kommunionspendung zunächst eine praktische Notwendigkeit war.
Aber es bleibt doch zu beachten, dass das «Brechen» in allen
Einsetzungsberichten hervorgehoben wird und schon aus diesem Grunde
der Gemeinde sichtbar gemacht werden sollte. Da heute eine
praktische Notwendigkeit zum Brechen der Hostien nicht mehr besteht,
so rückt dafür die symbolische Bedeutung des Brotbrechens um so

mehr in den Vordergrund. Die Beziehung auf den Opfertod Jesu
kommt schon in der weitverbreiteten Lesart zu 1 Kor. 11, 24 zum
Ausdruck: «Dies ist mein Leib, der für euch gebrochen wird.» Sie

erscheint auch in liturgischem Gebrauch z.B. in der Chrysostomus -

Liturgie. Diesem Anliegen einer Sichtbarmachung des Brechungsmomentes

scheint uns nun gerade das von Thürlings eingesetzte
Brechungswort mit seinem Hinweis auf das geopferte Gotteslamm
in glücklicher Weise zu entsprechen.

Sollte aber eine solche Sichtbarmachung der Brechung nicht
schon innerhalb des Einsetzungsberichtes stattfinden Wir sind doch
gewohnt, dort die einzelnen Handlungen Jesu durch illustrierende
Gesten nachzubilden. Zu den Worten «(welcher) Brot nahm» ergreift
der Zelebrant die Hostie ; zu «seine Augen gen Himmel erhob» richtet
er den Blick nach oben2); zu «dir Dank sagte» neigt er das Haupt;

1) IKZ 46, 1956 (S. 214-226).
2) Diese Worte haben allerdings in den biblischen Einsetzungsberichten

keine Stütze ; sie sind vielmehr eine liturgische Beifügung, in Anlehnung an
die Einleitung des hohepriesterlichen Gebets (Joh. 17, 1; ähnlich auch bei
der Speisung der Fünftausend, Matth. 14, 19 und Parali.).



— 46 —

zu «es segnete» macht er das Kreuzzeichen über der Hostie. In der
Tat kennen manche mittelalterlichen Riten auch eine Andeutung
des Brechens zu «fregit». In abgeschwächter Form findet sich dieser
Brauch noch im heutigen Messritus der beschuhten Karmeliter J).

Wir glauben aber nicht, mit Wickham Legg 2) annehmen zu
können, dass an dieser Stelle ursprünglich eine wirkliche Brechung
vollzogen worden sei. Denn alle diese illustrierenden Handlungen
sind spätere Einführungen. Die wirkliche Vergegenwärtigung der
einzelnen Handlungen Jesu beim letzten Abendmahle geschieht nicht
im engen Rahmen des Einsetzungsberichtes; sonst müsste ja auch
die Kommunionspendung bei den Worten «und seinen Jüngern gab»
erfolgen, was praktisch unmöglich ist. Jene begleitenden Gesten haben
eben nur illustrierenden, nicht aber vergegenwärtigenden Charakter.

Tatsächlich vollzieht sich die Vergegenwärtigung durch den

ganzen eucharistischen Teil der Messe hindurch: das «Brot nahm»
wird gegenwärtig gemacht bei der Zurüstung der Gaben im Offer-

torium; das «Dank sagte» (eucharistêsas) und «es segnete» (eulo-
gêsas) geschieht durch das eucharistische Gebet (inkl. Präfation),
das als Ganzes eucharistia und eulogia ist. Auf dieses folgt dann, ganz
an ihrem Ort, die Vergegenwärtigung des «brach» in der Brechung
der Hostie und darauf die des «seinen Jüngern gab» in der
Kommunionspendung. Die Brechung erfolgt also an dieser Stelle nicht bloss,
weil sie einst für die folgende Austeilung des Abendmahles praktisch
notwendig war, sondern auch entsprechend der Reihenfolge der
Handlungen im Einsetzungsbericht.

Es zeigt sich bei dem Suchen nach einer Neuordnung der Partie
um Vaterunser, Brotbrechung und Friedensgruss mit einiger
Deutlichkeit, wie problematisch der Versuch einer Wiederherstellung
älterer liturgischer Gestaltungen bleiben muss, wenn gewisse
Voraussetzungen doch einfach anders geworden sind. So schiene uns die
Verbindung der Brotbrechung mit dem Agnus-Gesang nur dann
völlig sinnreich zu sein, wenn wir auch die kleinen Kommunionhostien

aufgäben und die alte Weise des Brechens wieder einführten.
Man stelle sich aber vor, wieviel Zeit es in Anspruch nehmen würde,
wenn die Brote für hundert und mehr Kommunikanten gebrochen -
wirklich gebrochen und nicht etwa mit dem Messer zerschnitten -
werden müssten

*) S. dazu Archdale A.King, Liturgies of the Religious Orders. London
1955 (S. 308-310).

2) W.Legg, Tracts on the Mass (zitiert bei King a.a.O.).



— 47 —

Der Friedensgruss

Im Zusammenhang mit der Brotbrechung hatten wir schon
mehrmals vom Friedensgruss zu sprechen. Wir wollen uns jetzt noch
im besondern mit ihm befassen.

Seinem Wortlaut nach ist der Friedensgruss eine Erweiterung des

bischöflichen Crusses Pax vobis vor der Kollekte, wie ihn das Caere-
moniale Episcoporum im Pontifikalamt an Tagen mit Gloria statt
des gewöhnlichen Dominus vobiscum vorschreibt. Seiner Funktion
nach ist der Friedensgruss ursprünglich die Einladung zum Frie-
denskuss, von dem er aber durch spätere Verschiebungen getrennt
worden ist. Mit Ausnahme des levitierten Hochamtes ist er jedoch
auch im römischen Ritus allgemein zum Ersatz des letztern
geworden.

Der deutsche Wortlaut ist in Th und D : «Der Friede des Herrn
sei all(e)zeit mit euch.» Weniger gut ist die schweizerische Fassung:
«Des Herren Friede sei und bleib bei euch.» Gegenüber der Antwort
«Und mit deinem Geiste» tritt ein Wechsel der Präposition ein, der
die Entsprechung von Gruss und Antwort beeinträchtigt. Überdies

ergibt das «bleib bei euch» eine etwas unangenehme Kakophonie.

Statt der üblichen Antwort «Und mit deinem Geiste» hat Th 1 :

«Friede mit uns allen. » Hier scheint sich Thürlings an das eirênê pasi
der byzantinischen Liturgie anzulehnen, das dort nach der Doxologie

des Vaterunsers als Gruss des Priesters (mit der Antwort kai
tó pneumati sou) erscheint, aber auch sonst die übliche Grussformel
des Zelebranten an Stelle des römischen Dominus vobiscum ist.

Neu ist in D 1 und D 2 die Anordnung, dass der Friedensgruss
zur Gemeinde gewendet und mit ausgebreiteten Händen zu singen
sei. Das lässt sich sicher gut begründen, widerspricht aber der
allgemeinen Regel, class der Zelebrant dem Altare zugewendet bleibe,
solange sich die konsekrierten Elemente auf ihm befinden.

D 2 sucht dem Friedenskuss wenigstens im feierlichen Hochamt

wieder Eingang zu verschaffen, und zwar in der ursprünglichen

Verbindung mit dem Friedensgruss. Wie wir schon oben
festgestellt haben, stehen hier beide zwischen der unter dem Agnus-
Gesang erfolgenden Brotbrechung und dem Vaterunser. Durch diese

Umstellung ist zwar erreicht, dass Friedensgruss und -kuss direkt
aufeinander folgen, was auch das einzig Richtige ist. Andrerseits
ergibt sich aber der Nachteil, dass nun der Friedenskuss durch Vaterunser

und Embolismus zu stark von der Kommunion getrennt ist.



— 48 —•

Man erkennt hier aufs neue, wie schwierig es ist, durch derartige
Umstellungen eine im Laufe der Zeit herausgebildete Ordnung, auch
wenn diese an sich nicht in allem glücklich ist, zu verbessern. Es
wäre vielleicht doch besser gewesen, Vaterunser und Embolismus an
ihrem Platze zu belassen, so dass der Friedenskuss unmittelbar zur
Kommunion überleiten könnte.

Der „Friedenskreis"

Um Friedensgruss und -kuss hat sich in der römischen Messe

mit der Zeit eine Folge von Texten herausgebildet, die alle durch
das Wort «Friede» miteinander verbunden sind und die wir
deshalb den Friedenskreis nennen möchten. Es sind folgende Stücke :

1. Der Schluss des Embolismus mit der Bitte «da propitius pa-
cem in diebus nostris».

2. Der Gruss «Pax Domini sit semper vobiscum».

3. Der Schluss der dritten Agnus-Strophe «dona nobis pacem».

4. Das erste Gebet nach dem Agnus «Domine Jesu Christe, qui
dixisti Apostolis tuis: Pacem relinquo vobis &c». Es bildet nach der

heutigen Ordnung der römischen Messe die unmittelbare Einleitung
zum Friedenskuss und entfällt deshalb im Requiem, da in diesem
die Pax nicht gegeben wird.

Gewiss ist dieser Zusammenhang ein sekundärer, der sich als

spätere Schichtung über einem andern, ursprünglichen Zusammenhang

gebildet hat. Er ist auch im gesungenen Amt weniger deutlich
erkennbar als in der gesprochenen Messe, da Embolismus und
Friedensgebet leise gesprochen werden und letzteres zudem unter dem

Agnus-Gesang verschwindet. In den altkatholischen Messordnungen
erscheint die Textfolge des Friedenskreises freilich nur in Th 2 und N
vollständig erhalten, während in S der Embolismus, in D 2 das

Friedensgebet fehlt, in Th 1 und D 1 sogar alle beide.

In der praktischen Gestaltung dürfte es sich empfehlen,
zwischen dem gesungenen Amt und der bloss gesprochenen Messe zu
unterscheiden, indem man dort mehr den ursprünglichen Zusammenhang

und hier mehr den sekundären des Friedenskreises zur
Geltung kommen lässt. Dies kann dadurch geschehen, dass der
Zelebrant das Friedensgebet im ersten Falle während des Agnus-Gesanges
leise spricht und damit zurücktreten lässt, im zweiten Falle aber
nach dem gesprochenen Agnus ebenfalls laut spricht.



— 49 —

Das Agnus Dei

Der Text des Agnus folgt überall dem MR, auch darin, dass die
dritte Strophe mit der Friedensbitte abschliesst.
N: Lam Gods dat wegneemt de zonden der wereld, ontferm U

onzer. - geef ons de vrede.
Th: 0 du Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Sünden der Welt,

erbarme dich unser. - schenke uns den Frieden.
S : 0 du Lamm Gottes, das du hinwegnimmst die Sünden der Welt,

erbarme dich unser. - schenke uns den Frieden.
D: Lamm Gottes, Du nimmst hinweg die Sünden der Welt, er¬

barme dich unser! - schenke uns den Frieden.
Im einzelnen ist zu den verschiedenen deutschen Fassungen

folgendes zu bemerken. Diejenige von Th klingt zwar etwas weniger
schwerfällig als die von S ; aber die 3*Person des Verbums («das

hinwegnimmt») ist grammatisch falsch, da auf den Vokativ des Anfangs
nur die 2. Person folgen kann. 1) löst den Relativsatz in einen Hauptsatz

auf, was man vielleicht als «besser Deutsch» bezeichnen möchte.
Es ist aber hier auf die Kritik dieses Verfahrens (das auch in der
Übersetzung der Orationen angewendet wird) in E. J.Lengelings
übrigens sehr eingehender und anerkennender Besprechung des

neuen deutschen Altarbuches1) hinzuweisen, der die «sinnverschie-
bende Auflösung in nebengeordnete Sätze» beanstandet. Dadurch
wird nämlich das logische Verhältnis der einzelnen Satzteile
zueinander gestört. Der Relativsatz will nicht eine selbständige Aussage

machen, sondern die Begründung für die folgende Bitte geben.
Das heisst im Falle des Agnus-Textes : «Weil du die Sünden
hinwegnimmst, darum können wir erwarten und bitten, dass du dich unser
erbarmest. » Diese Relation kommt aber bei der Nebenordnung der
Satzteile nicht mehr zum Ausdruck.

Wie wir bereits erwähnt haben, war das Agnus ursprünglich
der Begleitgesang zur Brechung der Brote. Es wurde anfänglich vom
Volke nach einer einfachen psalmodischen Weise gesungen, wie wir
eine solche noch heute im Requiem haben (auch in der 18. Messe des

römischen Kyriales « In Feriis Adventus et Quadragesimae»). Später
wurde es vom Chor übernommen, und die Gesangsweisen wurden
immer reicher und anspruchsvoller. Nie aber war es ein Gesang des

Zelebranten, der ja mit der Brotbrechung beschäftigt war. Nur in der
Missa leeta übernahm er dann das Sprechen des Agnus, da es sonst

*) In: Liturgisches Jahrbuch, 10. Jahr, Münster 1960 (S.246-250).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 19(13 4



— 50 —

überhaupt ausgefallen wäre. Hier war nicht mit einer grösseren Zahl
von Kommunikanten zu rechnen, und die Einführung der kleinen
Hostien machte die Brechung für die Kommunionspendung vollends

überflüssig. Noch später ist der Usus, dass der Zelebrant auch dann
die Gesangstexte leise spricht, wenn sie vom Chore vorgetragen werden.

Diese unnötige Verdoppelung ist denn heute auch in der
römischkatholischen Kirche weder im Abbau begriffen.

Da das Agnus immer Gemeinde- oder Chorgesang war,
empfiehlt es sich nicht, seinen Vortrag auf Priester und Gemeinde
aufzuteilen, etwa in der Weise, dass letztere nur «erbarme dich unser»
(bzw. «schenke uns den Frieden») singt. Erst recht falsch ist es, wenn
der Priester zuerst das ganze Agnus laut spricht und es nachher noch
durch Chor oder Gemeinde singen lässt. Das Sprechen des Agnus
durch den Zelebranten ist ja nur Ersatz für das Singen, und es hat
keinen Sinn, das Ursprüngliche und dessen Ersatz nebeneinander zu
haben. Im gesungenen Amt soll daher das Agnus sofort nach dem

Friedensgruss gesungen werden; es soll dann freilich auch wirklich
ein Agnus-Gesang sein und nicht irgendein Lied! Während des

Gesangs braucht der Zelebrant aber auch nicht den Agnus-Text leise zu
sprechen, sondern er kann gleich mit den Gebeten vor der
Kommunion beginnen, die nicht Gemeindegebete sind, sondern seiner

persönlichen Vorbereitung dienen.
Was die Aufteilung des Agnus-Gesanges betrifft, so gibt das

Graduale Romanum dafür folgende zwei Möglichkeiten an :

1. Ein oder mehrere Vorsänger singen jeweilen die Anfangsworte

«Agnus Dei», und der Gesamtchor fährt fort: «qui tollis &c.»
2. Die erste Strophe wird von der einen Chorhälfte, die zweite

von der anderen gesungen ; die dritte Strophe wieder von der ersten
Hälfte, aber die Schlussworte «dona nobis pacem» vom Gesamtchor.

Für die Requiemsmessen haben auch die altkatholischen Liturgien

den Ersatz von «miserere nobis» durch «dona eis requiem»
(«schenke ihnen Ruhe») übernommen. Für den erweiterten Schluss
der dritten Strophe finden sich folgende Übersetzungsvarianten :

MR : dona eis requiem sempiternam.
N : geef hun rust in eeuwigheid.
Th: schenke ihnen Ruhe, ewge Ruhe.
D: schenke ihnen ewige Ruhe.
S: gib den Entschlafenen Friede und ewige Ruhe.

Bern. Albert Emil Rüthy


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

