Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 53 (1963)

Heft: 1

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 40 —

Bemerkungen und Erwigungen

zu den altkatholischen Liturgien
(Fortsetzung)

Das Vaterunser

Die Stellung des Vaterunsers in unmittelbarem Anschluss an
die Schlussdoxologie des Kanons ist eine Eigenart der romischen
Messe, die bekanntlich auf Gregor den Grossen zuriickzufiihren ist.
In den meisten alten Liturgien folgt es auf die Brotbrechung und
steht so deutlich innerhalb des Kommunionsteiles, wie noch heute
z. B. in der ambrosianischen Messe. In der byzantinischen Liturgie
dagegen geht es wie in der romischen der Brechung voraus, ist aber
vom Abschluss des Kanons durch eine Ektenie getrennt und wird
nicht vom Priester, sondern vom Volke bzw. einem Vorbeter
(Anagnosten) gesprochen. Die altkatholischen Liturgien haben mit
Ausnahme von D 2 1), woriiber spater noch zu sprechen sein wird,
die Reihenfolge des MR 2) bewahrt: Schlussdoxologie des Kanons —
Vaterunser mit Praambel — Embolismus (soweit vorhanden) — Brot-
brechung — Friedensgruss. Das Vaterunser nimmt so eine Mittel-
stellung zwischen dem Konsekrationsteil und dem Kommunionsteil
der Messe ein, indem einerseits die Bitten des erstern ihre letzte Be-
siegelung durch das Gebet des Herrn erhalten, andrerseits aber vor
allem mit der schon von Tertullian im eucharistischen Sinne ver-
standenen vierten Bitte auf die folgende Kommunion hingeblickt
wird.

Das Vaterunser ist in allen von uns untersuchten Liturgien dem
Zelebranten zugewiesen und wird im gesungenen Amt je nachdem
im feierlichen oder im ferialen Gesangstone vorgetragen. Uneinheit-
lich ist aber die Behandlung der letzten Bitte. In N und S wird sie
wie im MR von der Gemeinde gesprochen bzw. gesungen. In Th
und D dagegen ist sie dem Zelebranten iiberlassen, und das Volk
antwortet bloss mit Amen. Dadurch wird die Anteilnahme der Ge-
meinde am Vaterunser betrichtlich abgeschwicht, wihrend sie sonst
gerade durch die Ubernahme der letzten Bitte besonders deutlich
bezeugt, dass sie das ganze Gebet zu dem ihren macht.

Man kann hier die Frage aufwerfen, ob es nicht richtiger wire,
das ganze Vaterunser durch die Gemeinde sprechen zu lassen. So

1) Zu den hier verwendeten Abkiirzungen s. IKZ 1960, 95.
?) = Missale Romanum.



— 41 —

geschieht es z. B. in der gegenwiirtigen Liturgie der Kirche von Eng-
land, wo die Rubrik zum Vaterunser lautet: Then shall the Priest
say the Lord’s Prayer, the people repeating after him every Petition.
Seit, der Revision von 1552 wird es hier erst nach dem Abschluss
der Kommunionspendung gesprochen. Das erste Book of Common
Prayer von 1549 hatte es noch an der gleichen Stelle wie das MR
vom Priester sprechen und vom Volke mit der siebenten Bitte ab-
schliessen lassen. Neuestens hat das gemeinsame Sprechen des
Vaterunsers auch in die romische Messe Eingang gefunden, zuerst
im Rahmen der Karfreitagsliturgie nach dem Ordo Hebdomadae
Sanctae Instawratus von 1955, und dann durch die Instruktion der
Ritenkongregation vom 3.September 1958 allgemein fiir die ge-
sprochene Messe, wihrend fiir die Missa cantata der bisherige Modus
beibehalten ist, was von N.M.Denis-Boulet 1) une situation assez
confuse genannt wird. Es ist auch zu bedenken, ob nicht gerade das
Gebet des Herrn der Gefahr der Abniitzung durch ein hiufiges ge-
meinsames Sprechen besonders ausgesetzt ist. Auf alle Fille emp-
fiehlt es sich, im gesungenen Amt bei der gesanglichen Rezitation
durch den Zelebranten zu bleiben, die ja gerade die besondere Wiirde
des Vaterunsers hervorheben will. Wenn die Prifation feierlich gesun-
gen wird, soist das gleiche fiir das Gebet des Herrn sicher angemessen.

Was den Wortlaut des Vaterunsers betrifft, so finden wir in
N 60 eine Abweichung vom bisherigen Text der zweiten Bitte. Lau-
tete diese in den fritheren Ausgaben von N : Uw rijk toekome, so heisst
es jetzt: Uw koninkrijk kome. Dabei wurde offenbar das toekome als
wortliche Ubersetzung des lateinischen adveniat, wie es zum Teil
auch im Deutschen iiblich ist (so hatte z. B. die erste, noch inoffizielle
Ausgabe von S 1879 : Zukomme dein Reich), als veraltet empfunden,
wihrend koninkrijk das griechische basileia genauer wiedergeben soll.

In den deutschen Fassungen des Vaterunsers begegnen uns
Differenzen in der Anrede und in der fiinften Bitte. Wenn wir den
Wortlaut von Th, D und S mit dem Text des Matthiusevangeliums
und der Didache vergleichen, so ergibt sich folgendes Bild:

Th;: inden Himmeln - unsere Schulden

D: im Himmel ~ unsere Schuld

S: im Himmel - unsere Schulden

Mt: (6,9) en tois ouranois — (v. 11) ta opheilémata hémén
Did: (8, 2) en tb ourand - tén opheilén hémon

1) In: A. G.Martimort, L’Eglise en Priére. Introduction & la Liturgie.
Tournai 1961 (S.415).



— 42

Es zeigt sich, dass nur Th mit den beiden Pluralen genau dem
Matthius-Text entspricht (in der dritten Bitte hat auch Matthius
den Singular Ads en ourand). Auch der Paralleltext bei Lukas (11, 4)
hat in der fiinften Bitte einen Plural: tas hamartias hémdn. D und S
mit ihren Singularen (S nur in der Anrede) dagegen folgen dem Text
der Didache, was aber kaum bewusst geschehen ist; als S erschien
(1880), war jedenfalls der griechische Text der Didache noch gar
nicht bekannt, da er ja erst 1883 durch Metropolit Bryennios ver-
offentlicht worden ist.

In keiner der altkatholischen Liturgien erscheint die Doxologie
nach dem Vaterunser, wie sie alle orientalischen Liturgien mit Aus-
nahme der édthiopischen, aber auch schon die Didache kennen. In
der Chrysostomus-Liturgie wird sie nicht von dem Anagnosten ge-
sprochen, der das Vaterunser selbst spricht, sondern vom Priester
beigefiigt. Aus den griechischen Liturgien ist sie dann in manche,
vor allem jiingere Handschriften des Neuen Testaments eingedrun-
gen und von da auch in die Druckausgaben der Reformationszeit.
In der Absicht, den vollen biblischen Wortlaut gegeniiber einer ver-
meintlichen Verkiirzung auf katholischer Seite herzustellen, wurde
die Doxologie in den reformierten kirchlichen Gebrauch iiber-
nommen und kam von da her auch in das Book of Common Prayer
von 1552 (die erste Ausgabe von 1549 hatte sie noch nicht). Thr
Fehlen in der réomischen und in den altkatholischen Liturgien be-
deutet also keine Verkiirzung des biblischen Wortlautes, denn die
altesten Handschriften kennen sie noch nicht. Die Doxologie ist viel-
mehr zunichst ein liturgischer Zusatz der Ostkirche.

Embolismus und Brotbrechung

In der romischen Messe folgt unmittelbar auf die letzte Vater-
unser-Bitte ein Gebet, das man gewohnlich als Embolismus (Ein-
schaltung) bezeichnet. Mit seinen Anfangsworten Libera nos ... ab
omnibus malis gibt es sich als eine Wiederaufnahme und Weiter-
fithrung der letzten Bitte zu erkennen. Nach einer Anrufung der
Heiligen, von denen Maria, Petrus, Paulus und Andreas namentlich
erwihnt sind, miindet es aus in eine Bitte um den Frieden. Ahnliche
Gebete an dieser Stelle finden sich in allen alten Liturgien des
Westens und Ostens mit Ausnahme der byzantinischen. Von den alt-
katholischen Liturgien haben aber nur N, Th 2 und D 2 den Embo-
lismus beibehalten.



— 43 —

In N ist der lateinische Text wortlich wiedergegeben, nur dass
semper vor Virgine nicht iibersetzt ist. Das ist schon im Confiteor
und auch sonst iiberall der Iall, wo semper Virgo vorkommt. Gewiss
besteht hier, wie auch im Deutschen, die sprachliche Schwierigkeit,
mit dem Substantiv maagd (bzw. Jungfrau) ein Adverb zu ver-
binden, weshalb z. B. die Ubersetzungen von Schott und Bomm sich
damit helfen, dass sie ein Adjektiv einschieben («die allzeit reine
Jungfrau»). Wenn man aber in N diesen Ausweg nicht gewiihlt hat,
so vielleicht doch auch deshalb, weil man nicht iiber die Aussage
des Credo hinausgehen wollte, das zwar wohl von der Virgo Maria
spricht, nicht aber von der semper Virgo. In den deutschen Fassungen
des Embolismus (in Th 2 und D 2) ist die Bitte um die Fiirsprache
der Heiligen tberhaupt weggelassen. Sie ist offenbar auch in der
romischen Messe erst spiter eingefiigt worden, denn das Leonia-
nische Sakramentar kennt einen Text des Embolismus ohne Er-
wahnung der Heiligen 1).

Die Brotbrechung ist durch die Rubriken des MR so geordnet,
dass die beiden Brechungen wihrend der Schlussdoxologie des Em-
bolismus erfolgen und die kleine Partikel, nachdem man mit ihr
beim Friedensgruss drei Kreuzzeichen iiber dem Kelche gemacht
hat, unter dem Gebet Haec commixtio in den Kelch gegeben wird.
Dieser Modus war in N beibehalten, aber ohne besonderes Mischungs-
gebet, das iibrigens in keiner der altkatholischen Messordnungen
vorhanden ist. Im Misboek von 1960 ist aber eine Anderung vor-
genommen worden, indem die Rubrik iiber die Versenkung der Par-
tikel nun vor dem Friedensgruss steht und die drei Kreuzzeichen bei
diesem wegfallen. Auch Th 2 folgt der rémischen Ordnung, bestimmt
aber, dass der Zelebrant die Partikel wiithrend des Friedensgrusses in
den Kelch fallen lisst; das Mischungsgebet fehlt ja auch hier. Da
S weder Embolismus noch Mischungsgebet kennt, so verschiebt sich
hier die Brechung, zugleich mit der Mischung, auf den Friedensgruss.

Th 1 und D 1 weisen ein besonderes Wort zur Brotbrechung auf,
unter dem auch die Mischung geschieht:

Das Lamm, das da starb, er (der Priester) bricht die Hostie

w zwer Teile, und uns versbhnet hat mit (lott durch sein Blut,

hier liisst er ein Teilchen der Hostie in den Kelch fallen, ist wiirdig,

zu nehmen Kraft und Reichtum, und Weisheit und Stirke, und
Ehre und Preis und Lob.

1) Siehe L.C.Mohlberg, Sacramentarium Veronense. Rom 1956 (S. 64,
Nr, 483)



Y

Das Wort ist eine Erweiterung von Off 5, 12 (vgl. Eph 1, 7).
Es weist bereits auf den folgenden Agnus-Gesang hin, wihrend
dessen ja urspriinglich die Brotbrechung vorgenommen worden war.
Auch in der Chrysostomus-Liturgie zeigt das Brechungswort des
Priesters auf das Lamm Gottes hin:

Gebrochen und verteilt wird das Lamm Gottes, das, obwohl
gebrochen, doch nicht zerteilt ist; das, obwohl immer verspeist,
doch nicht aufgezehrt wird; das aber die heiligt, die seiner teil-
haftig werden.

Zu vergleichen ist auch die anglikanische Messe von 1549, wo
der Priester nach Vaterunser und Friedensgruss spricht:

Christ our Pascall lambe is offred up for us, once for al, when
he bare our sinnes on hys body upon the crosse, for he is the very
lambe of God, that taketh away the sinnes of the worlde: wher-
fore let us kepe a ioyfull and holy feast with the Lorde !).

Eine Brechung des Brotes ist hier schon nicht mehr vorgesehen,
und von 1552 an, da das Vaterunser hinter die Kommunion verlegt
ist, verschwindet auch der obige Passus aus der englischen Liturgie.

In D 2, wo der ganze Teil zwischen der Schlussdoxologie des
Kanons und dem Kommunionempfang neu geordnet ist, finden wir
diese Reihenfolge:

1. Brotbrechung und Mischung, unmittelbar auf den Schluss
des Kanons folgend, unter dem Gesang des Agnus Dei.

2. Der Friedensgruss, gegen die Gemeinde gewendet.

3. Der Friedenskuss, nur im feierlichen Hochamt.

4. Das Vaterunser, bis auf das Amen der Gemeinde vom Priester
gesungen.

5. Der Embolismus, im Wortlaut von Th 2 etwas abweichend.

Eine eingehende Begriindung fiir diese Umstellungen hat Kurt
Pursch in seiner Abhandlung «Das Opfermahl und die Neuordnung
seiner Gestalt )» gegeben. Es sind bei diesem sehr beachtenswerten
Versuch einer Neugestaltung vor allem zwei Momente hervor-
zuheben. Erstens soll das Vaterunser, hinter die Anordnung Gre-
gors d.Gr. zuriickgreifend, wieder in engern Zusammenhang mit
dem Kommunionempfang treten und so deutlicher als eucharisti-
sches Tischgebet in Erscheinung treten. Demgegeniiber darf immer-
hin bemerkt werden, dass es auch seinen guten Sinn hat, das Vater-

“1“) TexE nach: The Liturgy in English, ed. by Bernard Wigan. London
1962 (S.20, Nr.32).



unser — wie oben gesagt — sowohl riickwirts mit dem Kanon als auch
vorwirts mit der Kommunion in Verbindung zu bringen.

Das zweite Anliegen besteht darin, den Gesang des Agnus Dei
wieder zum Begleitgesang der Brotbrechung zu machen, zum Con-
fractorium, wie die Mailinder Liturgie den entsprechenden, dort aber
wechselnden Gesang benennt. Dabei darf aber nicht vergessen wer-
den, dass der Brechungsakt vor der Einfiihrung der kleinen Einzel-
hostien betriachtlich mehr Zeit in Anspruch nahm. Heute aber ergibt
sich eine Disproportion zwischen dem kurzen Moment der Brechung
und der Linge des Agnus-Gesangs.

Wir mochten aber auch die Frage stellen, ob es nicht gegeniiber
unseren heutigen Gemeinden und Gliubigen wichtig wire, den Akt
der Brotbrechung deutlicher ans Licht zu stellen und ihn nicht ge-
wissermassen im Schatten des Agnus-Gesanges verschwinden zu
lassen. Gewiss ist es richtig, dass die Brechung der Brote fiir die
Kommunionspendung zunichst eine praktische Notwendigkeit war.
Aber es bleibt doch zu beachten, dass das « Brechen» in allen Ein-
setzungsberichten hervorgehoben wird und schon aus diesem Grunde
der Gemeinde sichtbar gemacht werden sollte. Da heute eine prak-
tische Notwendigkeit zum Brechen der Hostien nicht mehr besteht,
so riickt dafiir die symbolische Bedeutung des Brotbrechens um so
mehr in den Vordergrund. Die Beziehung auf den Opfertod Jesu
kommt schon in der weitverbreiteten Lesart zu 1 Kor. 11, 24 zum
Ausdruck: «Dies ist mein Leib, der fiir euch gebrochen wird.» Sie er-
scheint auch in liturgischem Gebrauch z.B. in der Chrysostomus-
Liturgie. Diesem Anliegen einer Sichtbarmachung des Brechungs-
momentes scheint uns nun gerade das von Thiirlings eingesetzte
Brechungswort mit seinem Hinweis auf das geopferte Gotteslamm
in gliicklicher Weise zu entsprechen.

Sollte aber eine solche Sichtbarmachung der Brechung nicht
schon innerhalb des Einsetzungsberichtes stattfinden? Wir sind doch
gewohnt, dort die einzelnen Handlungen Jesu durch illustrierende
Gesten nachzubilden. Zu den Worten «(welcher) Brot nahm» ergreift
der Zelebrant die Hostie; zu «seine Augen gen Himmel erhob» richtet
er den Blick nach oben 2); zu «dir Dank sagte» neigt er das Haupt;

1) IKZ 46, 1956 (S. 214-226).

2) Diese Worte haben allerdings in den biblischen Einsetzungsberichten
keine Stiitze; sie sind vielmehr eine liturgische Beifiigung, in Anlehnung an
die Einleitung des hohepriesterlichen Gebets (Joh.17, 1; ahnlich auch bei
der Speisung der Fiinftausend, Matth. 14, 19 und Parall.).



s A8 e

zu «es segnete» macht er das Kreuzzeichen iiber der Hostie. In der
Tat kennen manche mittelalterlichen Riten auch eine Andeutung
des Brechens zu «fregit». In abgeschwichter Form findet sich dieser
Brauch noch im heutigen Messritus der beschuhten Karmeliter 1).

Wir glauben aber nicht, mit Wickham Legg %) annehmen zu
konnen, dass an dieser Stelle urspriinglich eine wirkliche Brechung
vollzogen worden sei. Denn alle diese illustrierenden Handlungen
sind spétere Einfiihrungen. Die wirkliche Vergegenwirtigung der
einzelnen Handlungen Jesu beim letzten Abendmahle geschieht nicht
im engen Rahmen des Einsetzungsberichtes; sonst miisste ja auch
die Kommunionspendung bei den Worten «und seinen Jiingern gab»
erfolgen, was praktisch unmaoglich ist. Jene begleitenden Gesten haben
eben nur illustrierenden, nicht aber vergegenwiirtigenden Charakter.

Tatsdchlich vollzieht sich die Vergegenwirtigung durch den
ganzen eucharistischen Teil der Messe hindurch: das « Brot nahm»
wird gegenwiirtig gemacht bei der Zuristung der Gaben im Offer-
torium; das «Dank sagte» (eucharistésas) und «es segnete» (eulo-
gésas) geschieht durch das eucharistische Gebet (inkl. Prifation),
das als Ganzes eucharistia und eulogia ist. Auf dieses folgt dann, ganz
an ihrem Ort, die Vergegenwirtigung des «brach» in der Brechung
der Hostie und darauf die des ¢seinen Jiingern gab» in der Kommu-
nionspendung. Die Brechung erfolgt also an dieser Stelle nicht bloss,
weil sie einst fiir die folgende Austeilung des Abendmahles praktisch
notwendig war, sondern auch entsprechend der Reihenfolge der
Handlungen im Einsetzungsbericht.

Es zeigt sich bei dem Suchen nach einer Neuordnung der Partie
um Vaterunser, Brotbrechung und Friedensgruss mit einiger Deut-
lichkeit, wie problematisch der Versuch einer Wiederherstellung
alterer liturgischer Gestaltungen bleiben muss, wenn gewisse Voraus-
setzungen doch einfach anders geworden sind. So schiene uns die
Verbindung der Brotbrechung mit dem Agnus-Gesang nur dann
vollig sinnreich zu sein, wenn wir auch die kleinen Kommunion-
hostien aufgéiben und die alte Weise des Brechens wieder einfiihrten.
Man stelle sich aber vor, wieviel Zeit es in Anspruch nehmen wiirde,
wenn die Brote fiir hundert und mehr Kommunikanten gebrochen —
wirklich gebrochen und nicht etwa mit dem Messer zerschnitten —
werden miissten ! '

" .1-) S. dazu Archdale A.King, Liturgies of the Religious Orders. London

1955 (S. 308-310).
2) W. Legg, Tracts on the Mass (zitiert bei King a.a.O.).



— 47 —

Der Friedensgruss

Im Zusammenhang mit der Brotbrechung hatten wir schon
mehrmals vom Friedensgruss zu sprechen. Wir wollen uns jetzt noch
im besondern mit ihm befassen.

Seinem Wortlaut nach ist der Friedensgruss eine Erweiterung des
bischiflichen Grusses Pax vobis vor der Kollekte, wie ihn das Caere-
moniale Episcoporum im Pontifikalamt an Tagen mit Gloria statt
des gewohnlichen Dominus vobiscum vorschreibt. Seiner Funktion
nach ist der Friedensgruss urspriinglich die Einladung zum Frie-
denskuss, von dem er aber durch spiitere Verschiebungen getrennt
worden ist. Mit Ausnahme des levitierten Hochamtes ist er jedoch
auch im romischen Ritus allgemein zum Ersatz des letztern ge-
worden.

Der deutsche Wortlaut ist in Th und D: «Der Friede des Herrn
sei all(e)zeit mit euch.» Weniger gut ist die schweizerische Fassung:
«Des Herren Friede sei und bleib bei euch.» Gegeniiber der Antwort
«Und mit deinem Geiste» tritt ein Wechsel der Priposition ein, der
die Entsprechung von Gruss und Antwort beeintrichtigt. Uberdies
ergibt das «bleib bei euch» eine etwas unangenehme Kakophonie.

Statt der iiblichen Antwort «Und mit deinem Geiste» hat Th 1:
«Friede mit uns allen.» Hier scheint sich Thiirlings an das exréné pasi
der byzantinischen Liturgie anzulehnen, das dort nach der Doxo-
logie des Vaterunsers als Gruss des Priesters (mit der Antwort kai
t6 pneumati sou) erscheint, aber auch sonst die {ibliche Grussformel
des Zelebranten an Stelle des romischen Dominus vobiscum ist.

Neu ist in D 1 und D 2 die Anordnung, dass der Friedensgruss
zur (Gemeinde gewendet und mit ausgebreiteten Hinden zu singen
sei. Das lisst sich sicher gut begriinden, widerspricht aber der all-
gemeinen Regel, dass der Zelebrant dem Altare zugewendet bleibe,
solange sich die konsekrierten Elemente auf ihm befinden.

D 2 sucht dem Friedenskuss wenigstens im feierlichen Hoch-
amt wieder Eingang zu verschaffen, und zwar in der urspriing-
lichen Verbindung mit dem Friedensgruss. Wie wir schon oben fest-
gestellt haben, stehen hier beide zwischen der unter dem Agnus-
Gesang erfolgenden Brotbrechung und dem Vaterunser. Durch diese
Umstellung ist zwar erreicht, dass Friedensgruss und -kuss direkt,
aufeinander folgen, was auch das einzig Richtige ist. Andrerseits
ergibt sich aber der Nachteil, dass nun der Iriedenskuss durch Vater-
unser und Embolismus zu stark von der Kommunion getrennt ist.



== AR ==

Man erkennt hier aufs neue, wie schwierig es ist, durch derartige
Umnstellungen eine im Laufe der Zeit herausgebildete Ordnung, auch
wenn diese an sich nicht in allem gliicklich ist, zu verbessern. Es
wiire vielleicht doch besser gewesen, Vaterunser und Embolismus an
ihrem Platze zu belassen, so dass der Friedenskuss unmittelbar zur
Kommunion iiberleiten konnte.

Der ,,Friedenskreis¢

Um Friedensgruss und -kuss hat sich in der rémischen Messe
mit der Zeit eine Folge von Texten herausgebildet, die alle durch
das Wort «Friede» miteinander verbunden sind und die wir des-
halb den Friedenskreis nennen méchten. Es sind folgende Stiicke:

1. Der Schluss des Embolismus mit der Bitte «da propitius pa-
cem in diebus nostris».

2. Der Gruss « Paxz Domini sit semper vobiscum».
3. Der Schluss der dritten Agnus-Strophe «dona nobis pacem».

4. Das erste Gebet nach dem Agnus «Domine Jesu Christe, qui
dixisti Apostolis tuis: Pacem relinquo vobis &c». Es bildet nach der
heutigen Ordnung der romischen Messe die unmittelbare Einleitung
zum Friedenskuss und entféllt deshalb im Requiem, da in diesem
die Pax nicht gegeben wird.

Gewiss ist dieser Zusammenhang ein sekundérer, der sich als
spitere Schichtung iiber einem andern, urspriinglichen Zusammen-
hang gebildet hat. Er ist auch im gesungenen Amt weniger deutlich
erkennbar als in der gesprochenen Messe, da Embolismus und Frie-
densgebet leise gesprochen werden und letzteres zudem unter dem
Agnus-Gesang verschwindet. In den altkatholischen Messordnungen
erscheint die Textfolge des Friedenskreises freilich nur in Th 2 und N
vollstdndig erhalten, wihrend in S der Embolismus, in D 2 das Frie-
densgebet fehlt, in Th 1 und D 1 sogar alle beide.

In der praktischen Gestaltung diirfte es sich empfehlen, zwi-
schen dem gesungenen Amt und der bloss gesprochenen Messe zu
unterscheiden, indem man dort mehr den urspriinglichen Zusammen-
hang und hier mehr den sekundiren des Friedenskreises zur Gel-
tung kommen lésst. Dies kann dadurch geschehen, dass der Zele-
brant das Friedensgebet im ersten Falle wihrend des Agnus-Gesanges
leise spricht und damit zuriicktreten lisst, im zweiten Falle aber
nach dem gesprochenen Agnus ebenfalls laut spricht.



— 49

Das Agnus Dei

Der Text des Agnus folgt iiberall dem MR, auch darin, dass die
dritte Strophe mit der Friedensbitte abschliesst.

N: Lam Gods dat wegneemt de zonden der wereld, ontferm U
onzer. — geef ons de vrede.

Th: O du Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Stinden der Welt,
erbarme dich unser. — schenke uns den Frieden.

S: O du Lamm Gottes, das du hinwegnimmst die Siinden der Welt,
erbarme dich unser. — schenke uns den Frieden.

D: Lamm Gottes, Du nimmst hinweg die Siinden der Welt, er-
barme dich unser! — schenke uns den Irieden.

Im einzelnen ist zu den verschiedenen deutschen Fassungen fol-
gendes zu bemerken. Diejenige von Th klingt zwar etwas weniger
schwerfillig als die von N; aber die 3. Person des Verbums («das hin-
wegnimmt») ist grammatisch falsch, da auf den Vokativ des Anfangs
nur die 2. Person folgen kann. D 16st den Relativsatz in einen Haupt-
satz auf, was man vielleicht als «besser Deutsch» bezeichnen machte.
Es ist aber hier auf die Kritik dieses Verfahrens (das auch in der
Ubersetzung der Orationen angewendet wird) in E.J. Lengelings
iibrigens sehr eingehender und anerkennender Besprechung des
neuen deutschen Altarbuches!) hinzuweisen, der die «sinnverschie-
bende Auflosung in nebengeordnete Sitze» beanstandet. Dadurch
wird nimlich das logische Verhiltnis der einzelnen Natzteile zu-
einander gestort. Der Relativsatz will nicht eine selbstiindige Aus-
sage machen, sondern die Begriindung fiir die folgende Bitte geben.
Das heisst im Falle des Agnus-Textes: « Weil du die Siinden hinweg-
nimmst, darum koénnen wir erwarten und bitten, dass du dich unser
erbarmest.» Diese Relation kommt aber bei der Nebenordnung der
Satzteile nicht mehr zum Ausdruck.

Wie wir bereits erwihnt haben, war das Agnus urspriinglich
der Begleitgesang zur Brechung der Brote. Es wurde anfinglich vom
Volke nach einer einfachen psalmodischen Weise gesungen, wie wir
eine solche noch heute im Requiem haben (auch in der 18. Messe des
romischen Kyriales «In Feriis Adventus et Quadragesimae»). Spiter
wurde es vom Chor iibernommen, und die (iesangsweisen wurden
immer reicher und anspruchsvoller. Nie aber war es ein Gesang des
Zelebranten, der ja mit der Brotbrechung beschiftigt war. Nur in der
Missa lecta iibernahm er dann das Sprechen des Agnus, da es sonst

1) In: Liturgisches Jahrbuch, 10.Jahr, Minster 1960 (S.246-250).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1963 4



iiberhaupt ausgefallen ware. Hier war nicht mit einer grisseren Zahl
von Kommunikanten zu rechnen, und die Einfiihrung der kleinen
Hostien machte die Brechung fiir die Kommunionspendung vollends
iiberfliissig. Noch spater ist der Usus, dass der Zelebrant auch dann
die Gesangstexte leise spricht, wenn sie vom Chore vorgetragen wer-
den. Diese unnétige Verdoppelung ist denn heute auch in der rémisch-
katholischen Kirche wieder im Abbau begriffen.

Da das Agnus immer Gemeinde- oder Chorgesang war, emp-
fiehlt es sich nicht, seinen Vortrag auf Priester und Gemeinde auf-
zuteilen, etwa in der Weise, dass letztere nur «erbarme dich unser»
(bzw. «schenke uns den Frieden») singt. Erst recht falsch ist es, wenn
der Priester zuerst das ganze Agnus laut spricht und es nachher noch
durch Chor oder Gemeinde singen lisst. Das Sprechen des Agnus
durch den Zelebranten ist ja nur Ersatz fiir das Singen, und es hat
keinen Sinn, das Urspriingliche und dessen Ersatz nebeneinander zu
haben. Im gesungenen Amt soll daher das Agnus sofort nach dem
Friedensgruss gesungen werden; es soll dann freilich auch wirklich
ein Agnus-Gesang sein und nicht irgendein Lied! Wihrend des Ge-
sangs braucht der Zelebrant aber auch nicht den Agnus-Text leise zu
sprechen, sondern er kann gleich mit den Gebeten vor der Kom-
munion beginnen, die nicht Gemeindegebete sind, sondern seiner
personlichen Vorbereitung dienen.

Was die Aufteilung des Agnus-Gesanges betrifft, so gibt das
Graduale Romanum dafiir folgende zwei Moglichkeiten an:

1. Ein oder mehrere Vorsinger singen jeweilen die Anfangs-
worte «Agnus Dei», und der Gesamtchor fihrt fort: «qui tollis &ec.»
2. Die erste Strophe wird von der einen Chorhilfte, die zweite
von der anderen gesungen ; die dritte Strophe wieder von der ersten
Hilfte, aber die Schlussworte «dona nobis pacem» vom Gesamtchor.

Fiir die Requiemsmessen haben auch die altkatholischen Litur-
gien den Ersatz von «miserere nobis» durch «dona eis requiem»
(¢schenke ihnen Ruhe») iibernommen. Fiir den erweiterten Schluss
der dritten Strophe finden sich folgende Ubersetzungsvarianten :
MR: dona eis requiem sempiternam.

N: geef hun rust in eeuwigheid.

Th: schenke ihnen Ruhe, ewge Ruhe.

D: schenke ihnen ewige Rubhe.

S: gib den Entschlafenen Friede und ewige Ruhe.

Bern. Albert Emil Riuthy



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

