
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 213 —

Kirchliche Chronik

Altkatholische Delegation besucht den Ökumenischen Patriarchen.

Vom 28. März bis 4. April statteten Erzbischof Dr. A. Rinkel (Utrecht)
und Bischof Dr. U. Küry (Bern) in Begleitung von Prof. Dr.P.J. Maan
(Utrecht) dem orthodoxen Patriarchen Athenagoras I. von Konstantinopel einen

offiziellen Besuch ab, in dessen Verlauf auch eine Aussprache mit der orthodoxen

Kommission für pan-christliche Fragen stattfand und die theologische

Hochschule auf Chalki besichtigt wurde. Noch im Laufe dieses Jahres
soll eine gemischte Kommission gebildet werden, welche die Vorarbeiten

zur Herstellung der vollen kirchlichen Gemeinschaft zwischen orthodoxen
und altkatholischen Kirchen an die Hand nehmen wird 1).

Bischofsweihe in Portugal. Am 24. Juni 1962 wurde in der Kathedralkirche

St. Paulus zu Lissabon Dr. Luis Cesar Rodrigues Pereira zum neuen
Bischofder Lusitanischen Kirche (Igreja Lusitana Catolica Apostolica Evangelica)

konsekriert. Konsekrator war der anglikanische Missionsbischof Egmont
Machado Krischke von Südbrasilien, der assistiert wurde durch Erzbischof
Dr. A. Rinkel (Utrecht) und Bischof P.J.Jans (Amersfoort) als Vertreter der
altkatholischen Kirchen, sowie durch den anglikanischen Bischof Stephen
Bayne, den Bischof der Spanischen Bischöflichen Reformierten Kirche Santos

Molina und den zurückgetretenen Vorgänger des neugeweihten Bischofs,
Antonio F. Fiandor. Die Erzbischöfe von Canterbury und York Hessen sich durch
Prebendary C. L. Gage-Brown (London) offiziell vertreten 2). Es geschah ohne

Zweifel im Blick auf dieses wichtige Ereignis, dass die Synode der Lusitanischen

Kirche am Allerheiligentag 1961 beschlossen hat, einen «OffenenBrief
an die Erzbischöfe und Bischöfe der Anglikanischen und Altkatholischen
Kirchen» zu richten, dessen hauptsächlichster Inhalt hier wiedergegeben sei3):

Der historische Ursprung der Lusitanischen Kirche

«Im 19.Jahrhundert, als der Papst seine Ansprüche auf universale Jurisdiktion
und Unfehlbarkeit definieren lassen wollte, als der geistliche Despotismus der
ultramontanen Hierachie für diejenigen, deren Geist von den Ideen des Liberalismus
genährt war, immer unerträglicher wurde, als die Exzesse der volkstümlichen
Marienfrömmigkeit in der Christenheit römischer Obödienz die Rechte offizieller Lehre zu
gewinnen begannen, als der ganze ideologische, politische und kirchliche Komplex, der
die altkatholische Bewegung Europas hervorrief, sich in Portugal bemerkbar machte,
bildete sich die Lusitanische Kirche.

Diese Kirche entstand nicht plötzlich ex abrupto, sondern ist das Resultat des

nationalen Klimas, in dem es neben Leuten wie dem grossen Historiker und Denker
Alexandre Herculano, der mit von Döllinger korrespondierte, und Bischof Alves Mar-

*) Altkatholischer Internationaler Informationsdienst (AKID) vom 25. April 1962,
De Oud Katholiek vom 21. April 1962, Christkatholisches Kirchenblatt vom 12. Mai
1962.

2) AKID vom 15. Juni 1962, Church Times vom 29. Juni 1962.
3) AKID vom 15. Juni 1962.



— 214 —

tins andere Persönlichkeiten gab, die, unzufrieden mit dem marianischen Papismus,
rund um einige Priester, die sich ebenfalls von Rom getrennt hatten, kleine und
zerstreute Gemeinden bildeten, da sie bei den Missionen der ausländischen protestantischen

Konfessionen keinen befriedigenden Zufluchtsort für ihre Seelen fanden.
Im Jahre 1880 vereinigten sich diese zerstreuten Gemeinden und bildeten die

Lusitanische Katholische Apostolische Evangelische Kirche.
Unsere Vorfahren im vergangenen Jahrhundert wollten nicht eine neue Kirche in

Portugal gründen. Das zeigen uns gut ihre damaligen Erklärungen und vor allem die
Bezeichnung, die sie für ihre Gemeinschaft wählten. Im Vorwort des Allgemeinen
Gebetbuches von 1882 schrieben sie :, Wir beanspruchen nicht, eine neue Religion zu gründen;

wir wollen nur die christliche Religion von der weltlichen Verderbnis reinigen,
die Freiheiten der ursprünglichen Lusitanischen Kirche - die so lange Zeit dem fremden

Joche Roms unterworfen war - zurückgewinnen und in diesem ganzen Land eine
Lehre verbreiten, die katholisch und apostolisch ist, in einer portugiesischen und nicht
römischen Kirche. '

Das Wort ,lusitanisch' bezieht sich auf Lusitanien, die römische Provinz, die
später zum Teil das Königreich Portugal bilden sollte. Es wurde gewählt, um
auszudrücken, dass die neue Gemeinschaft beanspruchte, das alte Christentum wiederherzustellen,

indem sie festhielt am Bekenntnis des Glaubens der ursprünglichen Kirche.
Die Lusitanische Kirche kann nicht getrennt werden vom europäischen

Altkatholizismus, mit welchem sie in den ersten Jahren in Verbindung stand. Der anglikanische

Einfluss, unter dem die Kirche später stand, hat ihre ursprüngliche Natur nicht
zerstört, wenn er ihr auch Kennzeichen gegeben hat, die sie heute sichtbar von den
Kirchen der Utrechter Union unterscheiden. »

Liturgie und Organisation der Lusitanischen Kirche

«Die ersten von Rom getrennten Gemeinden gebrauchten eine portugiesische
Übersetzung des anglikanischen Allgemeinen Gebetbuches. Diese Tatsache hinter-
liess unauswischbare Spuren. Aber 1882 gaben unsere Vorfahren ihre Zustimmung zu
einer eigenen Liturgie. Im Gegensatz zu den Altkatholiken Mitteleuropas begnügten
sie sich nicht damit, eine einfache Übersetzung der Riten der römischen Kirche in die
Landessprache herzustellen. (Im Bezug auf die Alt-Katholiken Mitteleuropas liegt hier
ein kleiner Irrtum vor, da höchstens die polnischen und mit Einschränkung die
niederländischen sich mit einer blossen Übersetzung der römischen Riten begnügten. AKID.)
Die Männer, die das portugiesische Allgemeine Gebetbuch zusammenstellten,
bemühten sich nach ihren eigenen Worten, ihr Werk den Bräuchen der ursprünglichen
apostolischen Kirche anzupassen ', und fühlten sich verpflichtet, das Missale von Braga
als die nationale Quelle für dieses Werk zu betrachten.

Was die innere Disziplin der Lusitanischen Kirche betrifft, scheint es uns
genügend, daraufhinzuweisen, dass die Kirche als ein Bistum organisiert ist. Die Organe
der allgemeinen Kirchenleitung sind der Bischof, die Synode und die Ständige
Kommission der Synode. Die Synode wird durch den Bischof präsidiert und setzt sich aus
allen Priestern und Laienvertretern der Kirchgemeinden zusammen. Damit eine
Synodeentscheidung zustande kommt, muss sie vom Haus der Laien und vom Haus der
Kleriker angenommen und vom Bischof gebilligt werden. Der Bischof widmet sich
der geistlichen Leitung der Kirche; die Verwaltung wird durch die Ständige Kommission

besorgt, die sich aus drei Klerikern und drei Laien unter dem Vorsitz des Bischofs
zusammensetzt. Der Bischof wird durch drei Sekretäre unterstützt, je einen für die
inneren, die äusseren und die finanziellen Angelegenheiten. An der Spitze jeder
Pfarrgemeinde steht der Priester, der durch den Bischof ernannt wird und von ihm versetzt
werden kann.

Bis jetzt gab es einen aus Bischöfen der (anglikanischen) Kirche von Irland gebildeten

Provisorischen Bischofsrat. Nach einem im vergangenen Jahrhundert geschlossenen

Abkommen zwischen der Kirche von Irland und der Lusitanischen Kirche hat
diese bei Sedisvakanz die bischöflichen Dienste irischer Bischöfe in Anspruch nehmen
dürfen unter der Bedingung, ihre grundlegenden disziplinaren und liturgischen
Regeln nicht zu ändern, es sei denn mit Zustimmung jenes Bischofsrates. Wir sind stolz,
behaupten zu dürfen, dass die irischen Bischöfe sich nie auf diese Klausel berufen
mussten. >>



— 215 —

Die Stellung der Lusitanischen Kirche
zum portugiesischen Staat und zu anderen Kirchen

«Man will gewöhnlich wissen, welches der Grad der politischen Freiheit der
Lusitanischen Kirche ist. Wir können sagen, dass die von Rom getrennten
Kirchen die Freiheit haben, ihre Kirchen für den Gottesdienst geöffnet zu halten, ihren
Kindern Religionsunterricht erteilen zu lassen und sie vom offiziellen Religionsunterricht

zu befreien. Ihre Geistlichen können in der Öffentlichkeit in der traditionellen
geistlichen Kleidung auftreten. Die nichtrömischen Christen können in eigenen
Buchhandlungen Bücher ihrer Religion ausstellen, ihre Presse besitzen und frei zirkulieren
lassen ohne Intervention der offiziellen Zensur.

Die Anglikanische Kirchengemeinschaft war eine Quelle der Inspiration und der
Bildung für die einander folgenden Generationen der Lusitanischen Kirche. Sie war
auch die Hauptstütze auf dem Gebiet bischöflicher Dienstleistungen. Aber es besteht
keinerlei Bindung jurisdiktioneller Art zwischen dieser (der Lusitanischen) Kirche und
irgendeiner der Provinzen oder Kirchen, die jene Gemeinschaft bilden. Wie wir schon
betonten, wurde von beiden Seiten immer die grösste Sorgfalt darauf verwandt,
klarzumachen, dass jede Handlung eines anglikanischen Bischofs im Gebiet der
Lusitanischen Kirche nicht auf Grund seiner bischöflichen Jurisdiktion geschah, sondern
eine durch die christliche Liebe gebotene und im Fall der Notwendigkeit von der freien
Leitung der Lusitanischen Kirche erbetene individuelle Dienstleistung war.

Historische Umstände haben es bisher nicht leicht gemacht, engere Beziehungen
zwischen der Lusitanischen Kirche und der Altkatholischen Kirchengemeinschaft zu
entwickeln. Doch ein gereifteres prinzipielles Bewusstsein und der Imperativ des
ökumenischen Geistes lassen uns den Wunsch aussprechen, mit dieser Gemeinschaft alle
diejenigen Beziehungen herzustellen, die logischerweise aus der Gleichheit des

Ursprungs und der Gemeinschaft des Glaubens, die wir mit ihr haben, hervorgehen können.

Vor allem wünschen wir mit dem Stuhl von Utrecht ein Konkordat über die volle
kirchliche Gemeinschaft abzuschliessen. Nach unserer Meinung könnte das Bonner
Abkommen (zwischen der Altkatholischen und Anglikanischen Kirche) als Vorbild
eines solchen Konkordates dienen.

Über die Römisch-Katholische Kirche, deren Haltung in Beziehung zu anderen
christlichen Gemeinschaften gut bekannt ist, wollen wir sagen, dass unsere Sendung
traditionellerweise nicht den negativen Charakter des Anti-Römischen trägt, sondern
aus der Sorge ausgeübt wurde, Seelen für Christus zu gewinnen, ohne schon christliche
Gewissen zu beunruhigen oder berechtigte Empfindungen zu verletzen. Das bedeutet
jedoch nicht, dass die Lusitanische Kirche jenen .Protest' aufgegeben hätte, der sie im
vergangenen Jahrhundert entstehen liess und noch heute ihre Existenz rechtfertigt. >

Seither hat die Synode der Lusitanischen Kirche die Protestantisch-Bischöfliche

Kirche der USA wissen lassen, dass sie das im Vorjahr durch deren

Generalsynode 1) genehmigte Angebot der vollen kirchlichen Gemeinschaft

ratifiziert habe 2).

Neues Gebet- und Gesangbuch der Altkatholischen Kirche in
Österreich. Im Frühjahr 1962 sind nach jahrelangen Vorarbeiten das neue
Gebetbuch «Unser Beten» und das neue «Gesangbuch der Altkatholischen
Kirche Österreichs» erschienen. «Unser Beten» enthält ausser den Texten
für «das Heilige Amt der Gemeinde» und den «Kindergottesdienst», welche

bereits vor 10 Jahren als teilweise Neuschöpfungen herausgegeben worden

waren, nunmehr auch die Glaubensbekenntnisse, Morgen- und Abendandachten,

ferner Gebete für den gesamten Bereich des kirchlichen
Gemeinschaftslebens wie auch für die Bedürfnisse und Anliegen des Einzelnen, dar-

') Vgl. IKZ Heft 1, 1962, S. 60.
2) Living Church vom 21. Jan. 1962.



— 216 —

unter eine ganze Reihe altkirchlicher Gebete. Das Gebetbuch enthält eine
«Kurze Einführung in das Wesen der altkatholischen Gottesdienstfeier,
insbesondere des ,Heiligen Amtes der Gemeinde'» sowie «Erläuterungen der

fremdsprachlichen Begriffe». Das Gesangsbuch ist gegliedert in sechs Teile
(Weihnachtsfestkreis, Osterfestkreis, Besondere Zeiten, Lieder für die
Jugend, Kanons, Das Heilige Amt der Gemeinde), von denen der letzte reiches

liturgisches Liedgut enthält (u.a. mehrere Choralmessen, Sequenzen,
altkirchliche Hymnen)1).

Altkatholischer Bischof besucht den Erzbischof von Canterbury.
Vom 6. bis 12. Juli 1962 weilte Bischof J. J. Demmel (Bonn) als Gast des Primas
der Anglikanischen Kirchen, Dr. Michael Ramsey, in England. In Canterbury
zelebrierte er in der Krypta der dortigen Kathedrale die deutsche altkatholische

Messe und war anschliessend Gast im St. Augustine's College. Während
des Aufenthaltes im Lambeth Palace London, der Residenz des anglikanischen
Gastgebers, traf der deutsche Bischof auch mit Weihbischof Dr. Craske, dem

Verantwortlichen für die anglikanische Priesterausbildung, zusammen und
wurde vom Bischof von London, Dr. Stopford, empfangen. Ferner stattete er
der anglikanischen Benediktinerabtei Burnham, Nashdom Abbey, sowie

einem kontemplativen Frauenkonvent kurze Besuche ab 2).

Philippinisch-Amerikanisches Konkordat in Kraft. Am 10. und 11.

Februar 1962 fanden in Manila die Feierlichkeiten zur Inkraftsetzung des

Abkommens über die volle kirchliche Gemeinschaft zwischen der Protestantisch-
Bischöflichen Kirche der USA und der Unabhängigen Kirche der Philippinen

statt, an welchen aus Amerika der präsidierende Bischof Lichtenberger
mit zwei weiteren Bischöfen teilnahm. Bei dieser Gelegenheit wurde der
Dekan des St. Andrew's Theological Seminary in Manila, Very Rev. Wayland
S.Mandell, als Verbindungsmann zwischen beiden Kirchen ernannt 3).

Anglikanische Konferenz in Berchtesgaden. Vom 19. bis 23. März
1962 fand hier eine Tagung für Geistliche und Lektoren (Lay Readers) der
Protestantisch-Bischöflichen Kirche in Europa statt, an der als Gäste auch

anglikanische und altkatholische Geistliche teilnahmen. Während Bischof
Emrich (Michigan, USA) seine täglichen Betrachtungen unter das Thema
«Das Wesen der Kirche und ihre Sendung» stellte, sprach Bischof Stephen
Bayne, der Exekutiv-Beauftragte der anglikanischen Kirchengemeinschaft,
im Kreise der Geistlichen über «Erweiterte Gemeinschaft unter bischöflichen
Kirchen» und «Totale Mission der Kirche», was beide Male zu lebhaften
Diskussionen aktueller Gegenwartsfragen führte 4).

x) AKID vom i.Juli 1962.
2) AKID vom 15. Aug. 1962.
3) Church Times vom 23. Febr. 1962, Living Church vom 4. März 1962, AKID

vom 25. April 1962.
4) Living Church vom 8. April 1962, AKID vom 25. April 1962.



— 217 —

ILAFO undCCQE treffen sich erneut1). Mitte Juni 1962 trafen sich in
Mirfield (England) je 15 römische und nicht-römische katholische Geistliche
als Vertreter der ILAFO (International League for Apostolic Faith and
Order) und der CCQE (Conférence Catholique pour les Questions Ecuméniques)
zum zweitenmal zu theologischen Gesprächen, in deren Verlauf die 3 Themen
«Die Einheit der Kirche und die Einheit des Menschen», «Die Zwölfe in der
Bibel» und «Der Apostolat der Zwölfe und der Apostolat der Laien» in
Vorträgen und Diskussionen behandelt wurden. Der anglikanische Bischof von
Wakefield und der römisch-katholische Bischof von Leeds beehrten die

Tagung mit ihrem Besuch 2).

Erzbischof von Canterbury besucht Orthodoxe Patriarchen.
Anfangs Mai begab sich the Most Rev. Michael Ramsey, Primas der Anglikanischen

Kirchengemeinschaft, nach Konstantinopel zum offiziellen Besuch

des Ökumenischen Patriarchen Athenagoras I. und anschliessend nach Athen,
wo er ebenfalls den dortigen Patriarchen besuchte und in der Universität einen

Vortrag über «Konstantinopel und Canterbury» hielt 3). Ende Juli 1962 begab
sich Erzbischof Ramsey nach Moskau, wo er während 4 Tagen Gast des

Patriarchen Alexis von Russland war. Die nach Abschluss des Besuches

veröffentlichte gemeinsame Erklärung stellt u.a. fest, «dass das Streben der
Anglikaner nach einer Annäherung ihrer Kirche an die Orthodoxe Kirche einem
herzlichen Verstehen und der brüderlichen Unterstützung von sehen der
Russisch-Orthodoxen Kirche begegnete. Die Teilnehmer an den Gesprächen
möchten empfehlen, dass Austauschbesuche von Theologen, Priestern und
Studenten der beiden Kirchen vereinbart werden, wodurch viel Gutes getan
würde. Dies würde zur Förderung der gegenseitigen Kenntnis und eines

besseren Verstehens der beiden Kirchen helfen... Die Gesprächspartner
wünschen ebenso, dass die Einheit zwischen der gesamten Orthodoxen Kirche und
allen Anglikanischen Kirchen gefördert werden sollte, und sprechen daher

den besonderen Wunsch aus, dass die gemischte pan-orthodoxe und pan-an-
glikanische theologische Kommission eingesetzt werde und dass alle Orthodoxen

und Anglikanischen Kirchen darin vertreten sein sollten» (die Bildung
einer solchen orthodox-anglikanischen Unionskommission wurde im Verlauf
der Gespräche in Konstantinopel zwischen Patriarch Athenagoras I. und
Erzbischof Ramsey in Aussicht genommen) 4).

300 Jahre Book ofCommon Prayer. Am 29. Mai 1962 fand in der
St.Paul's-Kathedrale London im Beisein der Königin von England, des

Premierministers und hoher Vertreter des Staates und anderer Kirchen ein Fest-

•) Vgl. IKZ Heft 2, i960.
2) Church Times vom 29. Juni 1962, AKID vom 25. April 1962.
3) Church Times vom 9.März und 11.Mai 1962, AKID vom I.Juni 1962.
4) Church Times vom 3. und 10. Aug. 1962, AKID vom 15. Aug. 1962.



— 218 —

gottesdienst zur Erinnerung an die vor 300 Jahren erfolgte Einführung des

«Allgemeinen Gebetbuches der Kirche von England» statt.
In diesem Zusammenhang ist es von besonderem Interesse zu erfahren,

dass die Erzbischöfe von Canterbury und York kürzlich an rund 1000
Mitglieder des englischen Parlamentes (Ober- und Unterhaus) ein gemeinsames
persönliches Schreiben sandten, worin sie die Empfänger aufzuklären suchen
über die Notwendigkeit einer Gebetbuch-Revision, wie sie tatsächlich seit

geraumer Zeit in England vorbereitet wird. Bekanntlich wurde 1928 ein
damals vorgelegter Entwurf vom englischen Parlament in letzter Instanz - wie es
das immer noch bestehende Gesetz für die Kirche von England als Staatskirche

vorschreibt - abgelehnt. Mit diesem Zirkularschreiben wollen die beiden

Erzbischöfe offensichtlich einem neuerlichen derartigen Vorfall vorbeugen.

Vorgesehen ist, eine entsprechende Gebetbuch-Vorlage gegen Ende 1963
dem Parlament einzureichen *).

Nicht-römische Beobachter am II.Vatikanischen Konzil. Nachdem
der Vatikan durch persönliche Fühlungnahme vorgängig sich bei den
verschiedenen nicht-römischen Kirchen vergewissert hatte, dass eine allfällige
Einladung zur Entsendung offizieller Beobachter an das kommende IL
Vatikanische Konzil angenommen würde, sind diese Einladungen nun inzwischen
auch ergangen und teilweise bereits mit der Ernennung der entsprechenden
Vertreter (z.B. der drei für die Anglikanische Kirchengemeinschaft) positiv
beantwortet worden. Auch die Altkatholischen Kirchen werden sich durch
einen Beobachter, Kanonikus Prof. Dr. P. J. Maan (Utrecht), auf diesem

Konzil vertreten lassen 2).

Die Unionsgespräche der Anglikaner gehen weiter. Vom 10. bis 13.

Juli 1962 trafen sich in Durham Vertreter der Anglikanischen Kirche von
England und der (presbyterianischen) Kirche von Schottland, wobei
allerdings auch englische Presbyterianer und schottische Anglikaner zugegen
waren. Diese theologischen Gespräche hatten verschiedene Fragen nach der Einheit

im innern Leben der Kirche wie ihrer Sendung in der Welt zum Gegenstand,

doch führten sie zu keinem nennenswerten Fortschritt. Immerhin
wurde beschlossen, diese Gespräche fortzuführen, wobei dies allerdings in
einem bedeutend kleineren Kreis (in Durham waren rund 50 Teilnehmer)
geschehen soll, nämlich mit je 6 Theologen 3).

In den USA trafen sich 40 Vertreter der 4 grössten nicht-römischen
Kirchen (Methodisten mit 9,8 Millionen Mitgliedern, Protestantisch-Bischöfliche

Kirche mit 3,5 Millionen, Vereinigte Presbyterianische Kirche mit

x) Church Times vom i.Juni 1962, AKID vom 15. Juni 1962, Church Times vom
13.Juli 1962.

2) Church Times vom 6. und 13. Juli 1962, AKID vom 15. Aug. i962,DeOudKa-
tholiek vom 11. und 25. Aug. 1962.

3) Church Times vom 25.Mai und 20. Juli 1962.



— 219 —

3,3 Millionen und Vereinigte Kirche Christi mit 2,2 Millionen) zum ersten

Gespräch über die Möglichkeit einer kommenden Vereinigung dieser 4
Kirchen, wozu der seinerzeitige sogenannte «Blake-Pike-Plan» i9601) angeregt
hatte. Fürs erste wurde auf eine Erörterung der bestehenden Differenzen
verzichtet. Vielmehr wurde versucht, gewisse Fragen herauszustellen, die der
weiteren Untersuchung und Erklärung bedürfen. Die Hauptdifferenzen sollen

auf folgenden vier Gebieten zu finden sein : Die historische Grundlage des

christlichen Amtes gemäss der Heiligen Schrift und dem Vorbild der frühen
Kirche - Ursprung, Verwendung und Rang der Glaubensbekenntnisse und
Bekenntnisschriften - die Neufestsetzung einer Theologie der Liturgie - die

Beziehung zwischen Wort und Sakrament.
Für die Fortsetzung dieser Gespräche im März 1963 sollen inzwischen

drei weitere amerikanische Kirchen um Mitarbeit gebeten werden, nämlich
die Jünger Christi (Disciples of Christ), die Evangelische Vereinigte Brüderkirche

und die Polnische Nationale Katholische Kirche 2). - hf -

x) Vgl. IKZ Heft 1 1961, Seiten 58-61.
2) Church Times vom 27. April 1962, öpd vom 19. April 1962.


	Kirchliche Chronik

