Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 3

Artikel: Konstantinopel und Canterbury
Autor: Ramsey, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 199 —

Konstantinopel und Canterbury

Vorbemerkung der Redaktion: Wir freuen uns, den Vortrag, den der
HH. Erzbischof von Canterbury, Dr. Michael Ramsey, am 7.Mai dieses Jah-
res an der Universitit zu Athen gehalten hat, mit Genehmigung des Ver-
fassers in deutscher Ubersetzung wiedergeben zu diirfen. Die Ubersetzung
wurde besorgt durch Vikar Hans Gerny.

Ich erachte es als besondere Ehre, Gast der Universitit Athen
zu sein und als Wissenschafter zu Thnen als Wissenschaften sprechen
zu diirfen. Wie so manche englische Wissenschafter stehe ich Athen
gegeniiber in tiefer und beinahe lebenslinglicher Schuld. Von grie-
chischer Zunge lernte ich die Schénheit von Worten und die Bedeu-
tung klaren Denkens lieben. Ich erinnere mich, dass mir als Knabe
das Wort eines englischen Historikers des letzten Jahrhunderts, Sir
Henry Maine, gesagt wurde: «Ausser den blinden Kraften der Natur
bewegt sich nichts in der Welt, das nicht griechischen Ursprungs
wiire.» Und trotzdem dieses Wort offensichtlich eine Ubertreibung
ist, so zeigt seine Existenz doch, wie gross der Einfluss Griechenlands
auf unsere englische Kultur gewesen ist.

Heute abend jedoch spreche ich auch als Theologe zu Theo-
logen, als Anglikaner zu Gliedern der Heiligen Orthodoxen Kirche.
In meiner eigenen Kirche halten wir in erster Linie an den heiligen
Schriften als oberstem MaBstab fiir die Lehre fest, und wir glauben,
dass nichts als heilsnotwendig gelehrt werden kann, ausser was aus
diesen Schriften bewiesen werden kann. In der Heiligen Orthodoxen
Kirche ist es nicht weniger deutlich, dass an den heiligen Schriften
festgehalten wird, denn wer studierte oder erklirte die Schriften
mit mehr Sorgfalt als die Viiter der Kirche ? Aber auch an den Viitern
selbst haltet Thr fest, da Ihr ja die heiligen Schriften nicht von der
heiligen Tradition trennt. Wer die Heilige Orthodoxe Kirche von
aussen sieht, fiihlt, dass die alten Viter in Euch noch lebendig sind.
Sie sind immer noch Eure Lehrer, die Euch die Schriften und Ge-
heimnisse des (ilaubens entfalten; und obwohl Ihr durch alle Zeiten
hindurch bis in die Gegenwart Eure Theologen habt, so beugen diese
vor der alten Tradition ihr Haupt und lassen die Viter durch sich
sprechen. ' :

Meine eigene Kirche hat ihre eigene Geschichte, welche so selt-
sam verschieden von der Euren ist; und diese Verschiedenheiten
sind, ich zweifle nicht daran, fiir Sie so offensichtlich wie fiir mich.
Auch jetzt steht meine Kirche bei den Vitern in sehr grosser Schuld,



— 200 —

und so mochte ich im ersten Teil meines Vortrages dariiber sprechen,
welchen Platz die Viter in unserer eigenen anglikanischen Theologie
einnehmen.

Gestatten Sie mir, dass ich Sie an unsere Geschichte erinnere.
Die Kirche von England war und ist ein Teil der westlichen Christen-
heit. Teils gegriindet durch keltische Missionare aus Irland und
Schottland, teils durch lateinische Missionare aus Gallien, war sie
zusammen mit dem iibrigen Westen in friihen Jahrhunderten ein
nicht zu unterschitzender Teil der einen, ungeteilten Kirche. Wir
lieben es, daran zu erinnern, dass einer der grossen Erzbischofe von
Canterbury ein byzantinischer Grieche war, der seine Bildung in den
Schulen von Athen genossen hatte. Es ist dies Theodor von Tarsus,
der den Thron von Canterbury von 668-693 inne hatte. Auch dann
waren natiirlich die dominierenden Einfliisse westliche. Nach dem
grossen Schisma von 1054 war unsere englische Kirche allen Einfliis-
sen der westlichen pépstlichen Kirche, mit welcher sie verbunden
war, unterworfen. Wie verschieden war das von Eurer Kirche von
Griechenland! Und welche Verschiedenheit zur griechischen Kirche
bedeutete es zudem, dass unsere Kirche von England im 16. Jahr-
hundert die einschneidende Erfahrung der Reformation machte!
Aber wenn unsere Kirche auch durch die Reformation hindurch ging,
so blieb sie doch dieselbe Kirche. Wir halten daran fest, dass ihre
Identitat und Kontinuitit bestehen blieb. Sie blieb immer, so glau-
ben wir, die Kirche des heiligen Augustin und des heiligen Theodor
von Tarsus; sie blieb auch dann im Besitz der Schriften, der Glau-
bensbekenntnisse, der Sakramente, des Geheimnisses des dreifachen
apostolischen Amtes, des alten Glaubens. Aber trotzdem sie dieselbe
Kirche blieb, so war sie doch eine Kirche, die reformiert worden war.
Ihre Kommunion mit dem pépstlichen Sitz war fortan gebrochen.

Wihrend im Osten die heilige Tradition in ihrem Wesen dieselbe
geblieben war, so war die Tradition im Westen im Mittelalter durch
das Heranwachsen mancher falscher Traditionen erginzt worden.
Es ist ein Teil der geschichtlichen Erfahrung unserer Kirche, dass
gegen falsche «Traditionen» Widerstand geleistet werden musste;
und wenn diese «Traditionen» hartnickig festsitzen, so muss dieser
Widerstand heftig sein. Ich bitte Sie, diese Tatsache von unserer
geschichtlichen Erfahrung her zu verstehen. Weil es z.B. sehr falsche
Auffassungen iiber das Fegfeuer, die Verstorbenen und die Heiligen
gab, bestand bei gewissen Reformern die Tendenz, die Bedeutung
der Gemeinschaft der Heiligen zu unterschitzen. Weil sehr falsche



— 201 —

Auffassungen iiber das Messopfer bestanden, war es natiirlich schwer,
auf den ersten Griff eine ausgeglichene Konzeption des eucharisti-
schen Opfers zu finden. Aber die Reformation liess die falschen «Tra-
ditionen» fallen; und sie tat das, indem sie die Vorrangstellung der
Heiligen Schrift geltend machte. Neben der Verwerfung der papstli-
chen Autoritit war diese Wiederentdeckung der Heiligen Schrift in
unserer englischen Reformation die hichste Tat. Die Bibel wurde
ins Englische iibersetzt : sie wurde dem Volk in die Héinde gegeben.
Sie wurde die Fiihrerin zum wahren und urtiimlichen Glauben.

Wie sollen die heiligen Schriften jetzt ausgelegt werden ? Dies
ist eine Frage, der die Theologie nicht ausweichen kann. Es ist un-
moglich, sie in einem Vakuum auszulegen. Es ist moglich, sie im
Licht der Kontroverse einer bestimmten Zeit oder im Licht einer
bestimmten Lehre, wie etwa der Rechtfertigung oder der Pridestina-
tion, auszulegen. Aber von den frithen Regierungsjahren der Konigin
Elisabeth an und in zunehmendem Masse unter den folgenden Regie-
rungen konnen wir bei den Theologen unserer eben reformierten
Kirche von England ein Insistieren auf dem Studium der alten Viter
als Fiithrer zum Versténdnis der Heiligen Schrift im Kontext mit der
alten Kirche feststellen.

Erzbischof Parker von Canterbury machte es bei der Besichti-
gung seiner Kathedrale zum Gegenstand einer Nachfrage, «ob in
dieser Kirche eine Bibliothek sei und ob darin die Werke Augustins,
des Basilius, des Gregor von Nazianz, des Hieronymus, des Ambro-
sius und des Chrysostomus seien». Im Kanon iiber die Predigt, wel-
cher im Jahre 1571 herausgekommen war, werden die Prediger aufge-
fordert, nur das zu predigen, was in den heiligen Schriften zu finden
ist und «was die katholischen Viter und alten Bischofe aus ihr ge-
sammelt haben». Eine typisch anglikanische Feststellung iiber die
respektiven Rollen von Schrift und Vitern ist diejenige von Francis
White, der nacheinander Bischof von Carlisle, Norwich und Ely war:
«Die heilige Schrift ist der Brunnen und die lebendige Quelle, die in
aller Geniige und im Uberfluss das reine Wasser des Lebens und was
immer notig ist, das Volk Gottes zum Heile verstindig zu machen,
enthiilt. Das iibereinstimmende und einmiitige Zeugnis der wahren
Kirche Christi in den iltesten Zeiten ist canalis, ein fithrendes Rohr,
welches das in den heiligen Schriften enthaltene himmlische Wasser
ableitet und zu den folgenden Generationen fiihrt. Das erstere, also
die Schriften, ist die souveriine Autoritit und so fiir sich selbst jeder
Aufnahme wiirdig. Das letztere, also die Stimme und das Zeugnis



— 202 —

der Urkirche, ist ein dienender und untergeordneter MaBstab und
ein Fiihrer, der uns im rechten Verstindnis der Schriften bewahren
und leiten soll!).»

Wir kénnen eine Entwicklung feststellen an der Art, wie sich
die anglikanischen Theologen der Regierungszeit der Konigin Elisa-
beth und wie sich die der folgenden Regierungen an den Vitern in-
teressieren. In der fritheren Phase war es das Anliegen, die Viiter als
Beweis fiir den urspriinglichen Glauben zu verwenden, zu beweisen,
dass einige spétere romische Lehren im Altertum unbekannt waren.
In der spidteren Phase tendierten die anglikanischen Theologen
darauf, die Viater nicht nur als Beweis dafiir zu gebrauchen, was die
Lehren urspriinglich waren und nicht waren, sondern sie auch als
Mittel fiir ihr eigenes theologisches Denken und ihre Auslegung zu
verwenden. Dies war charakteristisch fiir die Theologen unter
Charles I. und Charles I1., welche unter uns allgemein als die «karo-
linischen Theologen» bekannt sind. Bei ihnen sehen wir, wie die Be-
rufung auf Schrift und Urkirche, welche die Reformatoren vorgenom-
men hatten, mit Reife, Tiefe und Ausgeglichenheit fortgesetzt wird.
Ihr Gebrauch der Viter fiihrte sie besonders in zwei Richtungen.

1. Sie wurden davor bewahrt, sich ausschliesslich mit Dingen zu
beschéftigen, welche zu den Anliegen geworden waren, die die kon-
tinentalen Reformatoren génzlich in Anspruch genommen hatten,
nimlich Rechtfertigung und Préidestination. An Stelle dessen wur-
den sie vom Verhiiltnis zu den Vitern beeinflusst, fiir welche die
zentrale Lehre das Dogma von der Inkarnation des Wortes, von
der Person Jesu Christi, Gott und Mensch, war. Wie fiir das nizé-
nische Zeitalter, so wurde fiir die karolinischen Theologen die In-
karnation des Sohnes Gottes das Herz und das Zentrum der Theo-
logie. So war das Lehren der Theologen der karolinischen Periode,
wie etwa Lancelot Andrewes und Jeremy Taylors, was das Lehren
eines Richard Hooker in der vorhergehenden Periode gewesen war.
Derart war auch das Lehren der grossen Theologen in den folgenden
Jahrhunderten: William Law und Waterland (so verschieden sie
waren) im 18.Jahrhundert; Pusey, Maurice und Westcott (so ver-
schieden sie waren)im 19. Jahrhundert ; Gore und Temple im 20.Jahr-
hundert. Bei allen diesen Theologen stand die Inkarnation an zentra-
ler Stelle, und jeder von ihnen stand bei den Viitern in stéindiger und

tiefer Schuld.

1) Francis White: ,,A Treatise of the Sabbath Day” (1635), p.11.



— 203 —

2. Die zweite Tendenz, die aus ihrem Gebrauch der Viter folgte,
war diese: Weil sie bei den Vitern den Gegensatz von griechischer
und lateinischer Theologie gefunden hatten, wurden sie vor west-
licher Enge bewahrt, und sie wurden sich bewusst, dass gerade wie
die alte, ungeteilte Kirche Osten und Westen umfasst hatte, so die
zeitgenossische katholische Kirche ohne die wenig bekannte ortho-
doxe Kirche des Ostens, wie auch ohne die bekannten Kirchen des
Westens, die lateinische, die reformierte und die anglikanische, un-
vollstindig war. Seither beginnt im Herzen der anglikanischen Theo-
logie ein Sehnen nach dem Osten. Ich zitiere Lancelot Andrewes,
zuerst Bischof von Ely und spiter von Winchester, dessen preces
privatae ein klassisches Werk anglikanischer Frommigkeit sind. Er
betete:

«Fiir die katholische Kirche, ihre Entwicklung und ihr Wachs-

tum ; fiir die Ostliche, ihre Befreiung und Einheit; fiir die west-

liche, ihre Wiederherstellung und ihren Frieden; fiir die britische,
die Zuwendung dessen, was sie notig hat, und die Stirkung des-
sen, was in ihr vorhanden ist.»

Auf diesen beiden Wegen half den Theologen unserer englischen
Kirche der Gebrauch der Viter, in Tiefe, Weite und Ausgeglichen-
heit die Auffagssung von der Berufung auf Schrift und Urkirche fest-
zuhalten, welche unsere Reformer begriindet hatten. Diese Auf-
fassung war folgende: nicht nur dass die Kirche von England auf
die ungeteilte Kirche zuriickschaute als Fiihrerin oder Muster, son-
dern dass die Kirche von England beanspruchte, mit der ungeteilten
Kirche in aktueller Kontinuitét eine zu sein. Wenn unsere Theologen
die orthodoxe Kirche des Ostens den Anspruch erheben sahen, die
wahre Kirche der heiligen Apostel zu sein, die Kirche des heiligen
Athanasius und des heiligen Chrysostomus, so glaubten sie, dass sie
das nicht weniger fiir ihre eigene Kirche von England beanspruchen
konnten. '

Sie wissen ohne Zweifel, dass es in unserer Kirche eine grosse
Vielfalt theologischer Typen und geistlicher Ansichten gab, und ich
bin sicher, dass Sie verstehen werden, wie unsere Geschichte diese
erklirt. Es gab diejenigen, die mit ausschliesslicher Betonung bei
den Vermichtnissen verweilen, welche die Reformation unmittelbar
brachte: dem Supremat der Heiligen Schrift und der Lehre, dass die
Erlésung unverdiente Gabe Gottes ist und dass sie durch menschliche
Verdienste nicht erworben werden kann. Es gab diejenigen, die spe-
ziell an den intellektuellen Gaben des Heiligen Geistes festhalten



— 204 —

und die es lieben, den christlichen Glauben mit der zeitgenossischen
Kultur zu verkniipfen. Es gab diejenigen, die vor allem an der Kon-
tinuitét der Kirche mit der ungeteilten Kirche festhalten. Pragma-
" tismus ist eine allgemein englische Tendenz; oft gaben sich denn
auch die Glieder unserer Kirche den dringenden Aufgaben christlicher
Pflicht hin, ohne dass sie ein niheres Interesse fiir Theologie gehabt
hitten ; sie fanden ihre Inspiration in der Jiingerschaft Christi. Jene
Schule in unserer Kirche, welche «evangelikal» genannt wird, ist
vor allem gekennzeichnet durch den Gebrauch der Bibel, durch
Dankbarkeit gegeniiber unserem Herrn fiir seinen stellvertretenden
Tod, durch die Kraft des Heiligen Geistes in der persénlichen Uber-
zeugung und durch den Drang, in eifriger Missionsarbeit Seelen fiir
Christus zu gewinnen.

Trotzdem haben die Verschiedenheiten unserer Meinungen die
feste und gewisse Tatsache nie verfialschen konnen, dass sich das
geheimnisvolle Leben géttlicher Gnade und der urspriingliche, ortho-
doxe Glaube fortsetzten. Die Mysterien der heiligen Taufe, der Fir-
mung (welche bei uns nicht eine Salbung mit Ol ist, sondern eine
Handauflegung als Zeichen geistiger Olung), der Busse, der Priester-
weihe, der heiligen Eucharistie, der Ehe und der Versehung der
Kranken (durch Olung oder durch Handauflegung) bestehen fort.
Die Liturgie vereinigt Himmel und Erde, weil der einmal gekreu-
zigte, auferstandene und verherrlichte Christus gegenwirtig ist. Die
apostolische Sukzession der Bischofe, Priester und Diakone ist ge-
wahrt und fortgefiihrt, und wir machen keine Pline einer kirchlichen
Einigung ohne sie. Wir sprechen die alten Glaubensbekenntnisse in
Anbetung des dreieinigen Gottes. Und Gott gab in unserer Kirche
geistliche Gaben, die {iber unser Verdienst hinausgehen. Diese Gaben
fanden sich nicht nur im Leben christlicher Familien, Viter, Miitter
und Kinder, sondern es fanden sich auch Gaben monchischer Beru-
fung mit Ménchen, Nonnen und Laienbriidern, die in Armut, Keusch-
heit und Gehorsam Gott dienen, nicht nur in Werktéatigkeit, sondern,
wie die Monche des Berges Athos, auch in Gebet und Kontemplation.
Stéarker als die Stimmen der Kontroverse oder als die menschlichen
Mingel der Kirche war diese Kontinuitit des Lebens, des mystischen
und des sakramentalen. Ist nicht gerade das das Wesen der «heiligen
Tradition» ?

Ich erwéhne einen weiteren Aspekt der Kirche von England, der
besonders der modernen Phase ihrer Geschichte angehort. Er ist ein
weiteres Beispiel fiir den Einfluss der griechischen Viter. Die grossten



— 206 —

unserer modernen anglikanischen Theologen, wie etwa Bischof West-
cott von Durham, Bischof Gore von Oxford, Erzbischof Temple von
Canterbury, machten die Inkarnation zum Zentrum ihres Lehrens. Im
besonderen aber beniitzten sie die Lehre vom Logos, um zu zeigen, dass
alles das, was in Philosophie, Wissenschaft und Zivilisation gut und
wahr ist, durch den gottlichen Logos bewirkt wird, der in aller Welt
als das Licht, das jeden Menschen erleuchtet, am Werk ist. Im letzten
Jahrhundert war die Kirche im Westen in die Probleme verwickelt,
welche durch das moderne, naturwissenschaftliche Forschen hervor-
gebracht worden waren. Da war die von Biologen gelehrte Evolu-
tionstheorie. Da war der Beginn des historischen Kritizismus und
verbunden damit des Kritizismus an der Heiligen Schrift. Da war
der Beginn neuer Formen der wissenschaftlichen Kultur. Inmitten
dieser wissenschaftlichen Revolution hatte die Kirche eine dornen-
volle Aufgabe, und ich glaube, dass dieser Konflikt im Westen akuter
verspiirt wurde als im Osten. Was konnte die Kirche tun ? Es bestand
die Moglichkeit, zu versuchen, den Glauben als etwas in einer Arche
Geborgenes zu verteidigen und alle Wissenschaft und Philosophie
ausserhalb der Kirche als Feindin zu betrachten. Das war die Methode
Tertullians. Aber es war auch moglich, die Logoslehre anzurufen,
mit, besonderer Berufung auf den heiligen Irenius, aber auch auf die
Haltung und Stimmung, welche sich besonders beim heiligen Kle-
mens von Alexandria findet. Das war die Methode, welcher einige
bedeutende anglikanische Theologen folgten, so etwa Bischof
Charles Gore, als sie den neuen wissenschaftlichen Entdeckungen
gegeniiberstanden. Indem sie die Logoslehre verwendeten, war es
ihnen moglich, zu zeigen, dass die modernen wissenschaftlichen
Forschungen nicht als Feind zu betrachten sind, sondern dass in
ihnen der gottliche Logos wirkt, der immer in der Welt ist. Solches
war die Aufgabe, welche einige moderne anglikanische Theologen
in Angriff nahmen. Thre Arbeit konnte fremdartig und modern aus-
sehen, und sie konnte zweifellos Fehler begehen ; aber sie ist in ihrem
Herzen orthodox, patristisch und griechischen Geistes. Es ist das
Werk eines heiligen Klemens in der modernen Welt, gerade wie die
das Werk eines heiligen Chrysostomus in der modernen Welt tun,
welche das Unrecht zwischen Klassen und Rassen anprangern.

So ist uns Anglikanern in der modernen Zeit die Schuld gegen-
iiber Giriechenland nicht weniger gegenwirtig als in élteren Zeiten.
Ist es iiberraschend, um ein Wort des Apostels Paulus zu iibernehmen,
dass wir uns nach Euch sehnen im Herzen Jesu Christi ?

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1962, 14



— 206 —

Ich komme nun zu unseren Aufgaben der Einheit. Nach Jahr-
hunderten der Trennung fliesst im Christentum der Strom der Zeit,
wenn auch langsam, in Richtung der Einigung und nicht davon weg.
Da ein Mensch sich nicht der eigenen Haut entledigen oder das Aus-
sehen eines anderen borgen kann, so ist es unvermeidlich, dass ich
das Geschehen als Anglikaner sehe. Aber das Erbe der Geschichte
veranlasst uns als Anglikaner, in viele Richtungen zu blicken, weil
viele Krifte auf unsere Geschichte gewirkt haben. Wir erinnern uns
natiirlich, dass von der Kirche von England her die weitverzweigte
Familie der Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft auf jedem
Kontinent ausging, Kirchen, die in Canterbury ein undefiniertes,
jetzt aber sehr reales Symbol ihrer Einheit sehen.

Wir sehen die Kirche von Rom. Wir verwerfen den Anspruch,
dass die romische Gemeinschaft allein die ganze katholische Kirche
der Welt ist, denn wir kénnen die Anspriiche der orthodoxen Kirche,
bevor wir von uns selbst und auch von andern sprechen, nicht ver-
neinen. Wir verwerfen die Annahme eines neuen Dogmas als de fide"
und als fiir den Glaubigen bindend. Aber auf tieferer Ebene konnen
wir vom Leben und vom geistlichen Lehren romischer Katholiken
lernen. Wir mochten danach streben, im Gebetsleben von der hei-
ligen Theresa, vom heiligen Johannes vom Kreuz und vielen andern
zu lernen und von der Aufopferung und der Liebe romisch-katholi-
scher Missionare. Wenn wir auch in der lateinischen, scholastischen
Theologie weniger zu Hause sind, so fithlen wir die Verwandtschaft
zur patristischen Linie in der romischen Theologie und im innern
Leben der Liturgie. Wir danken Gott fiir das neuliche Erwachen der
Liebe und der Freundschaft, welche durch Seine Heiligkeit den
Papst begiinstigt wurden. Wir beten, dass das bevorstehende vati-
kanische Konzil der Liebe und der Wahrheit dienen moge. Wir er-
warten natiirlich nicht, dass das Konzil die Dogmen der romischen
Kirche verindern wird. Doch beten wir dafiir, dass in Proportion
und Perspektive diejenigen Dogmen hervortreten mogen, welche
auch die unsrigen sind und welche den Frieden herstellen, welchen
das Christentum den Michten des Unglaubens entgegenstellt.

Wir sehen die nicht-bischoflichen, die protestantischen Gemein-
schaften, nicht zuletzt diejenigen, welche mit uns Gaben gemeinsam
haben, welche die Reformation fiir uns neu entdeckte, wie etwa die
offene Bibel. Die Einheit, die wir zu Gottes guter Zeit mit ihnen
haben werden, wird kommen durch unsere Demut zusammen mit
den vor Gottes Angesicht unverdienten Gnadengaben, die uns zuteil



— 207 —

werden. Diese Gnadengaben werden das Mysterium (ich gebrauche
das Wort der griechischen Theologie) des Amtes einschliessen, wel-
ches uns von der alten Kirche her iiberbracht ist. In Sidindien
geschah ein wunderbarer Akt der Einigung, und es wurden manche
verschiedene Gnadengaben hineingebracht, damit sie sich ver-
einigten mit denen, welche die anglikanische Kirche von der unge-
teilten Kirche her in Verwaltung gehalten hat. Das zeigt, was unter
Gottes Hand moglich ist. Es wiire voreilig, von den Diskussionen zu
sprechen, welche die Kirche von England gerade mit den Methodisten
in England fithrt. Die Methodisten, eine Bewegung der Spiritualitit
und der Mission, ins Leben gerufen durch die Verkiindigung von
John Wesley, spalteten sich ab, als im 18.Jahrhundert die Kirche
von England kalt und formal war. Es ist ein grosses Sehnen nach
Einheit, denn es war eine traurige Trennung. In unserem Bemiihen
um Einheit mit den nicht-bischoflichen, protestantischen Gemein-
schaften haben wir die Anerkennung der gottlichen Gnade, die sich
in ihnen mit Wahrhaftigkeit manifestiert, mit dem zu verbinden,
was wir empfangen haben, als die, welche eine Autoritiit haben, nicht
nur eine anglikanische, sondern eine katholische. Wir haben Akte
der Okonomie (um den orthodoxen Ausdruck zu verwenden) zu
vollbringen, ohne dass wir aber die Prinzipien verdunkeln, zu denen
wir stehen.

In Athen allerdings sollte ich vor allem von den Beziehungen
der anglikanischen Kirche zur Heiligen Orthodoxen Kirche sprechen.
Viele Herzen waren durch die grosse Konferenz im September 1961
auf Rhodos bewegt, als der Westen sah, wie die Orthodoxie ihre
eigene Einheit wieder behauptete und zu ihr zuriickkehrte, um der
Welt wie ein mit Wein erfrischter Riese neu entgegenzutreten. Das
erfreute manches Herz. Solches tat auch der Eintritt weiterer Teile
der Heiligen Orthodoxen Kirche, einschliesslich der russischen
Kirche, in den Weltrat der Kirchen, im November 1961 in Neu-Delhi,
und die lebhafte Beteiligung der Orthodoxen daselbst.

Ich habe geniigend iiber unsere anglikanische Geschichte ge-
sprochen, um erkliren zu kénnen, warum die Anglikaner Gefiihle
der Sympathie fiir die Orthodoxen haben. Da ist unsere Schuld ge-
geniiber der griechischen Theologie, half uns doch die griechische
Theologie, die Bedeutung unserer Position und unserer Berufung zu
entdecken. Diese Schuld bestand, bevor es nur den kleinsten per-
sonlichen Kontakt zwischen unseren Kirchen gab. Nun ist der per-
sonliche Kontakt hiufig geworden, und wir sind dazu gelangt,



— 208 —

orthodoxe Theologie kennen zu lernen, nicht als eine Sammlung
von Biichern, sondern wie sie lebt in lebendigen Menschen und in
der heiligen Liturgie. Diese Liturgie vermittelt uns die Glorie der
Auferstehung. Wenn wir im Westen darauf tendieren, die Liturgie
als ewigen Abstieg des Herrn des Himmels in seiner Herabkunft zur
Erde zu denken, damit er unserer Seelen Speise sei, so finden wir im
Osten, dass die Liturgie im Himmel, wo Christus ist, lebt und sich be-
wegtund dass die Kirchemit ihm zum Himmel erhoben wird. So macht
uns denn auch die Liturgie des heiligen Chrysostomus die Gemein-
schaft der Heiligen lebendig. Wir Anglikaner, die wirim Westen durch
die Erfahrung extremer Verderbnis und heftigster Reaktion hindurch
gegangen sind, z6gern in der Frage der Heiligenverehrung, welche den
Anschein erwecken konnte, dass sie die einzigartige Ehre des Sohnes
Gottes, des alleinigen Mittlers und Erlosers, beeintrichtigen kénnte.
Aber die 6stliche Darstellung der Gemeinschaft der Heiligen zeigt die
Heiligen nicht als individuelle Mittler, sondern mit uns und allen
Abgestorbenen als Glieder in der einen Familie Gottes, und es ist
Christi eigene Ehre, der sich in den Heiligen spiegelt, und sie zu ehren
bedeutet vor allem ihn ehren. Wir sehen Eure Kirche als die Kirche
der Auferstehung, die Kirche der Gemeinschaft der Heiligen.
Wenn wir uns fiir Euch interessieren, so habt Ihr in der Tat Euer
Interesse fiir uns gezeigt. Genau vor 41 Jahren, 1920, veroffentlichte
der Okumenische Patriarch sein Enzyklisches Rundschreiben «An
alle Kirchen Christi, wo immer sie sein mogen». Wenn wir es jetzt
wiederlesen, so bemerken wir den Realismus und die prophetische
Schau, die darin zu finden ist. Drei Jahre spéter, 1923, erkléirte der
Okumenische Patriarch, dass die anglikanischen Weihen, im Sinne
der Giiltigkeit der Weihen von Rom und der Kirche von Armenien,
giiltig seien. Dankbar fiir die Erklédrung stellen wir noch jetzt fest — was
einige nur langsam realisierten —, dass die Giiltigkeit der Weihen, im
Vergleich zu der Verstindigung iiber den orthodoxen Glauben eine
vollkommen zweitrangige Rolle spielt. Zwei Jahre spiter, 1925,
wohnte eine bemerkenswerte Delegation orthodoxer Prillaten der
Erinnerungsfeier fiir das Konzil von Nizéia in London bei. Fiinf Jahre
danach, 1930, trafen sich in London die anglikanische und orthodoxe
theologische Kommission. Ihr Bericht, der 1931 herauskam, ist eine
feine Analyse der theologischen Entscheidungen. 1935 kam die Kon-
ferenz in Bukarest zwischen der Kirche von England und der Kirche
von Ruménien, gefolgt von ihrem wertvollen Bericht. Der Krieg zer-
storte diese wachsenden Beziehungen und machte Kontakte un-



— 209 —

moglich. Nach dem Krieg fand 1956 in Moskau die Konferenz statt,
an der ich die Ehre hatte, die anglikanische Delegation in der Dis-
kussion mit den Vertretern des Patriarchen von Ganz Russland zu
leiten. Heute bin ich, wie mein Vorginger 1960, auf dem Heimweg
von einem Besuch beim Okumenischen Patriarchen, von dem ich die
gnidige Gastfreundschaft empfangen durfte.

Giestatten Sie mir, dass ich einige Uberlegungen unterbreite, die
mir in unserer kommenden theologischen Aufgabe wichtig erschei-
nen; ich vergesse dabei nicht, dass die theologische Aufgabe mit dem
Werk der praktischen Beziehungen und Spiritualitit verbunden sein
muss.

1. Ich stehe dafiir ein, dass wir in allen unseren Diskussionen den
durch historische Umstéinde bedingten Unterschieden, welche un-
sere theologische Ausdrucksweise bedingen, Rechnung tragen. Neh-
men Sie z. B. die Frage der Filioque-Klausel, welche der Westen in das
nizino-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis aufnahm. Un-
ausweichlicherweise weist die orthodoxe Kirche die Aufnahme einer
Klausel in das Credo zuriick. Aber lassen Sie uns erkliren, dass,
wenn wir im Westen filioque sagen, wir nicht die Absicht haben, zu
behaupten, dass es mehr als eine aitia oder pégé (ich verwende die
griechischen Ausdriicke)in der Gottheit gibt und dass das filioque nur
dazu da war, das homoousion in den Kontroversen des Westens zu
verteidigen, welche Ihr im Osten nicht durchmachen musstet. Neh-
men Sie auch einige Aussagen in unseren neununddreissig Artikeln:
Diese Aussagen resultieren aus der Notwendigkeit, gewisse verderb-
liche Doktrinen abzulehnen, welche es im Osten nicht gab. Um ge-
genseitiges Verstindnis finden zu konnen, ist es notig, die histori-
schen Umstinde zu priifen.

2. Die Frage der Heiligen Schrift und der heiligen Tradition
wird in unseren Diskussionen immer deutlicher sichtbar. Ich glaube,
dass die heilige Tradition in unserer Kirche am Leben ist: denn was
ist die heilige Tradition anderes als der unaufhérliche Strom gott-
lichen Lebens, welches das wahre Leben des Fleisch gewordenen
Gottes und des Heiligen Geistes in der Kirche ist ? Dieses gittliche
Leben ist in den Schriften, in der Verkiindigung des Evangeliums, in
den Sakramenten, im Leben der Christen, in der Gemeinschaft der
Heiligen enthalten. So ist sie heilige Tradition. In der anglikanischen
Theologie sprechen wir nicht so deutlich davon, wie Thr es tut. Aber sie
ist da, mit uns und in uns. Wir stellen es der Heiligen Schrift als ober-
stes Recht anheim, zu iiberwachen und zu priifen, was eigentlich zur



— 210 —

heiligen Tradition gehért und was nicht. Hier ist vielleicht ein Weg,
auf dem wir dem gegenseitigen Verstehen niher kommen,

3. Wir Anglikaner stellen fest, dass Ihr Orthodoxe die Ortho-
doxie als etwas Einheitliches und Unteilbares anseht, eine unteilbare
Fiille des Glaubens, des Gottesdienstes und der Gebriuche. Sie ist
wie ein schones Bild. Wenn nur ein kleines Fleckchen auf das Bild
geworfen wird oder ihm eine kleine Verletzung zugefiigt wird, so ist
das ganze Bild verdorben. Ich vermute, dass das wahrscheinlich die
grosste aller Schwierigkeiten in einigen unserer theologischen Dis-
kussionen sein wird. Sie betrifft die Natur der Orthodoxie und den
Weg, sie anzunehmen. Hier, glaube ich, miissen wir dem Gedanken
Raum geben iiber die Beziehung der Kirche als ewige und der Kirche,
wie siein der Bewegung der Geschichte Gestalt angenommen hat, und
ebenso dem Gedanken tiber die Beziehung zwischen der gottlichen
Wahrheit und den Worten, in denen diese gottliche Wahrheit Gestalt
angenommen hat. Diese zweite Frage ist nicht eine neue, die durch
moderne Wiinsche nach Mangel an Genauigkeit entstanden ist: es
ist eine alte Frage, um die sich schon mehrere Viter bemiihten. Ich
zitiere Worte des hl. Hilarius: « Wir sind gezwungen, das zu versu-
chen, was unerreichbar ist, zu klettern, wohin wir nicht gelangen
kénnen, zu sagen, was wir nicht ausdriicken kénnen. An Stelle der
blossen Anbetung im Glauben sind wir gezwungen, die tiefen Dinge
der Religion den Gefahren des menschlichen Ausdrucks anzuver-
trauen 1).»

Ich steuere bescheiden diese wenigen Uberlegungen fiir die Zu-
kunft unserer theologischen Aufgabe bei, einer Aufgabe, zu welcher
Theologen, orthodoxe und anglikanische, miteinander berufen sind.
Es ist eine Aufgabe, die nicht nur auf den Beziehungen unseren Kir-
chen lastet, sondern auf dem allgemeinen Problem der christlichen
Einheit; denn was konnte die weitere Wirkung einer wachsenden
Einheit zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens nicht alles
bedeuten ? Theologische Arbeit, Gebet, Liturgie, Freundschaft und
gemeinsames Handeln, um der Not der Welt zu begegnen, alles das
ist ein Teil auf dem Weg zur Einheit. Die heilige Tradition ist der le-
bendiges Fleisch gewordene Gott, der Leben und Bewegung schaftt
im ganzen christlichen Leben.

Wahrend wir tiber die Theologie und das kirchliche Leben von
Konstantinopel und Canterbury und auch von Rom diskutieren, ist

1) Hilarius von Poitiers: «De Trinitate» II. 2. 4.



— 211 —

um uns die moderne Welt mit ihrer grauenvollen Ablehnung der
gottlichen Wahrheit und Gleichgiiltigkeit ihr gegeniiber. Die Auf-
gabe der Einheit ist untrennbar damit verbunden, dass wir das Evan-
gelium Gottes den Volkern bringen. Nicht weniger wichtig ist es
fiir die Kirche, der modernen naturwissenschaftlichen Kultur zu be-
gegnen und hinauszugehen und denen zu helfen, welche in Ungliick
und Not sind.

1. Daist die Gegenwart einer modernen, naturwissenschaftlichen
und technologischen Kultur, welche so verschieden ist von der ilteren
Kultur von Athen oder auch von Oxford und Cambridge. Kann un-
sere Theologie diese naturwissenschaftliche Kultur ignorieren ? Ich
kann mir Theologien denken, deren Natur es wiire, zu sagen: «Ja, wir
konnen sie ignoriereny». Aber das ist nicht die Natur griechischer oder
anglikanischer Theologie, wo immer griechischer Geist seinen Einfluss
ausgeiibt hat. Der gottliche Logos, der in der ganzen Welt wirkt, der
Urheber aller Wahrheit, der Inspirator allen wahren Wissens, wirkt
auch in den naturwissenschaftlichen Methoden unserer Zeit. Wenn
wir uns scheuen, das zu sagen, so laufen wir Gefahr, gegeniiber dem
Lehren unserer Viiter im Unrecht zu sein. Wenn wir das sagen, so
werden die Theologen nicht nur untereinander im ékumenischen Aus-
tausch, sondern mit allen akademischen Disziplinen, nicht zuletzt
mit denen, die dusserst modern scheinen, im Gesprich bleiben. Der
Theologe wird am besten lehren, wenn er bereit ist zu lernen und auf-
zunehmen, wo immer die géttliche Weisheit der Lehrer ist.

2. Da ist das Elend der Volker, hervorgebracht durch Armut und
Hunger und die Not der Rassen, verschuldet durch den Mangel an
Briiderlichkeit unter ihnen. Hier konnen wir abermals auf die pro-
phetischen Worte des heiligen Chrysostomus héren, dass es miissig ist,
zur Eucharistie an den Altar zu kommen, wenn wir nicht hinaus-
gehen, um den Altar zu finden, der mit dem armen Bruder identisch
ist: «Diesen Altar kannst du iiberall sehen, liegend auf Strassen und
Marktplitzen, und auf ihm kannst du zu jeder Stunde opfern. Wenn
du einen armen Bruder siehst, so denke daran, dass du einen Altar
betrachtest 1).» Der heilige Chrysostomus kannte die Reichsten und
die Armsten in seiner Stadt. Heute gibt es relativ wohlhabende
Linder, und es gibt Linder tiefster Armut. Die Hilfe an Heimatlosen
und Fliichtlingen ist ein bedeutendes Teil unseres Suchens nach der
Einheit in Christus.

1) Chrysostomus: Homilie XX iiber 1.Kor.



— 212 —

Um dessen willen wird die Kirche Gottes hinausgehen, um zu
lernen und um zu gebrauchen, was immer die géttliche Weisheit in
der modernen Welt enthiillt, aber auch um dem grauenhaften Elend
zu begegnen, das es in der Welt gibt. Sie kann das mit Uberzeugung
tun, denn sie kennt die Wahrheit iiber die Welt und die Wahrheit
iiber sich selbst. Die Welt ist ein Ort, wo Christus durch seinen Tod
und seine Auferstehung einen kosmischen Sieg errungen hat. Sie ist
bereits in seinen Hinden, und alle seine unsichtbare Macht zieht sie
in die Einheit: Das ist der orthodoxe Glaube an den siegreichen
Christus, wie ihn die Viter und die Liturgie bezeugen. Die Kirche ist
ein Leib, in dem inmitten seiner vielen siindigen und fehlbaren Glie-
der Christus gegenwiirtig ist, als der Kirche inneres Leben; und der
irdische Teil der Kirche ist immer eins mit der Kirche im Paradies und
im Himmel.

Canterbury. Erzbischof Dr. Michael Ramsey



	Konstantinopel und Canterbury

