
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 3

Artikel: Konstantinopel und Canterbury

Autor: Ramsey, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 199 —

Konstantinopel und Canterbury

Vorbemerkung der Redaktion: Wir freuen uns, den Vortrag, den der
HH. Erzbischof von Canterbury, Dr. Michael Ramsey, am 7. Mai dieses Jahres

an der Universität zu Athen gehalten hat, mit Genehmigung des
Verfassers in deutscher Übersetzung wiedergeben zu dürfen. Die Übersetzung
wurde besorgt durch Vikar Hans Gerny.

Ich erachte es als besondere Ehre, Gast der Universität Athen
zu sein und als Wissenschafter zu Ihnen als Wissenschaften sprechen
zu dürfen. Wie so manche englische Wissenschafter stehe ich Athen
gegenüber in tiefer und beinahe lebenslänglicher Schuld. Von
griechischer Zunge lernte ich die Schönheit von Worten und die Bedeutung

klaren Denkens lieben. Ich erinnere mich, dass mir als Knabe
das Wort eines englischen Historikers des letzten Jahrhunderts, Sir

Henry Maine, gesagt wurde : «Ausser den blinden Kräften der Natur
bewegt sich nichts in der Welt, das nicht griechischen Ursprungs
wäre.» Und trotzdem dieses Wort offensichtlich eine Übertreibung
ist, so zeigt seine Existenz doch, wie gross der Einfluss Griechenlands
auf unsere englische Kultur gewesen ist.

Heute abend jedoch spreche ich auch als Theologe zu
Theologen, als Anglikaner zu Gliedern der Heiligen Orthodoxen Kirche.
In meiner eigenen Kirche halten wir in erster Linie an den heiligen
Schriften als oberstem Maßstab für die Lehre fest, und wir glauben,
dass nichts als heilsnotwendig gelehrt werden kann, ausser was aus
diesen Schriften bewiesen werden kann. In der Heiligen Orthodoxen
Kirche ist es nicht weniger deutlich, dass an den heiligen Schriften
festgehalten wird, denn wer studierte oder erklärte die Schriften
mit mehr Sorgfalt als die Väter der Kirche Aber auch an den Vätern
selbst haltet Ihr fest, da Ihr ja die heiligen Schriften nicht von der

heiligen Tradition trennt. Wer die Heilige Orthodoxe Kirche von
aussen sieht, fühlt, dass die alten Väter in Euch noch lebendig sind.
Sie sind immer noch Eure Lehrer, die Euch die Schriften und
Geheimnisse des Glaubens entfalten ; und obwohl Ihr durch alle Zeiten
hindurch bis in die Gegenwart Eure Theologen habt, so beugen diese

vor der alten Tradition ihr Haupt und lassen die Väter durch sich

sprechen.
Meine eigene Kirche hat ihre eigene Geschichte, welche so seltsam

verschieden von der Euren ist; und diese Verschiedenheiten

sind, ich zweifle nicht daran, für Sie so offensichtlich wie für mich.

Auch jetzt steht meine Kirche bei den Vätern in sehr grosser Schuld,



— 200 —

und so möchte ich im ersten Teil meines Vortrages darüber sprechen,
welchen Platz die Väter in unserer eigenen anglikanischen Theologie
einnehmen.

Gestatten Sie mir, dass ich Sie an unsere Geschichte erinnere.
Die Kirche von England war und ist ein Teil der westlichen Christenheit.

Teils gegründet durch keltische Missionare aus Irland und
Schottland, teils durch lateinische Missionare aus Gallien, war sie

zusammen mit dem übrigen Westen in frühen Jahrhunderten ein
nicht zu unterschätzender Teil der einen, ungeteilten Kirche. Wir
heben es, daran zu erinnern, dass einer der grossen Erzbischöfe von
Canterbury ein byzantinischer Grieche war, der seine Bildung in den
Schulen von Athen genossen hatte. Es ist dies Theodor von Tarsus,
der den Thron von Canterbury von 668-693 inne hatte. Auch dann
waren natürlich die dominierenden Einflüsse westliche. Nach dem

grossen Schisma von 1054 war unsere englische Kirche allen Einflüssen

der westlichen päpstlichen Kirche, mit welcher sie verbunden

war, unterworfen. Wie verschieden war das von Eurer Kirche von
Griechenland Und welche Verschiedenheit zur griechischen Kirche
bedeutete es zudem, dass unsere Kirche von England im 16.

Jahrhundert die einschneidende Erfahrung der Reformation machte!
Aber wenn unsere Kirche auch durch die Reformation hindurch ging,
so blieb sie doch dieselbe Kirche. Wir halten daran fest, dass ihre
Identität und Kontinuität bestehen blieb. Sie blieb immer, so glauben

wir, die Kirche des heiligen Augustin und des heiligen Theodor
von Tarsus ; sie blieb auch dann im Besitz der Schriften, der
Glaubensbekenntnisse, der Sakramente, des Geheimnisses des dreifachen
apostolischen Amtes, des alten Glaubens. Aber trotzdem sie dieselbe
Kirche blieb, so war sie doch eine Kirche, die reformiert worden war.
Ihre Kommunion mit dem päpstlichen Sitz war fortan gebrochen.

Während im Osten die heilige Tradition in ihrem Wesen dieselbe

geblieben war, so war die Tradition im Westen im Mittelalter durch
das Heranwachsen mancher falscher Traditionen ergänzt worden.
Es ist ein Teil der geschichtlichen Erfahrung unserer Kirche, dass

gegen falsche «Traditionen» Widerstand geleistet werden müsste;
und wenn diese «Traditionen» hartnäckig festsitzen, so muss dieser
Widerstand heftig sein. Ich bitte Sie, diese Tatsache von unserer
geschichtlichen Erfahrung her zu verstehen. Weil es z.B. sehr falsche
Auffassungen über das Fegfeuer, die Verstorbenen und die Heiligen
gab, bestand bei gewissen Reformern die Tendenz, die Bedeutung
der Gemeinschaft der Heiligen zu unterschätzen. Weil sehr falsche



— 201 —

Auffassungen über das Messopfer bestanden, war es natürlich schwer,
auf den ersten Griff eine ausgeglichene Konzeption des eucharisti-
schen Opfers zu finden. Aber die Reformation liess die falschen
«Traditionen» fallen; und sie tat das, indem sie die Vorrangstellung der

Heiligen Schrift geltend machte. Neben der Verwerfung der päpstlichen

Autorität war diese Wiederentdeckung der Heiligen Schrift in
unserer englischen Reformation die höchste Tat. Die Bibel wurde
ins Englische übersetzt : sie wurde dem Volk in die Hände gegeben.
Sie wurde die Führerin zum wahren und urtümlichen Glauben.

Wie sollen die heiligen Schriften jetzt ausgelegt werden 1 Dies
ist eine Frage, der die Theologie nicht ausweichen kann. Es ist
unmöglich, sie in einem Vakuum auszulegen. Es ist möglich, sie im
Licht der Kontroverse einer bestimmten Zeit oder im Licht einer
bestimmten Lehre, wie etwa der Rechtfertigung oder der Prädestination,

auszulegen. Aber von den frühen Regierungsjähren der Königin
Elisabeth an und in zunehmendem Masse unter den folgenden
Regierungen können wir bei den Theologen unserer eben reformierten
Kirche von England ein Insistieren auf dem Studium der alten Väter
als Führer zum Verständnis der Heiligen Schrift im Kontext mit der
alten Kirche feststellen.

Erzbischof Parker von Canterbury machte es bei der Besichtigung

seiner Kathedrale zum Gegenstand einer Nachfrage, «ob in
dieser Kirche eine Bibliothek sei und ob darin die Werke Augustins,
des Basilius, des Gregor von Nazianz, des Hieronymus, des Ambro-
sius und des Chrysostomus seien». Im Kanon über die Predigt,
welcher im Jahre 1571 herausgekommen war, werden die Prediger
aufgefordert, nur das zu predigen, was in den heiligen Schriften zu finden
ist und «was die katholischen Väter und alten Bischöfe aus ihr
gesammelt haben». Eine typisch anglikanische Feststellung über die

respektiven Rollen von Schrift und Vätern ist diejenige von Francis

White, der nacheinander Bischof von Carlisle, Norwich und Ely war :

«Die heilige Schrift ist der Brunnen und die lebendige Quelle, die in
aller Genüge und im Überfluss das reine Wasser des Lebens und was
immer nötig ist, das Volk Gottes zum Heile verständig zu machen,

enthält. Das übereinstimmende und einmütige Zeugnis der wahren

Kirche Christi in den ältesten Zeiten ist canalis, ein führendes Rohr,
welches das in den heiligen Schriften enthaltene himmlische Wasser

ableitet und zu den folgenden Generationen führt. Das erstere, also

die Schriften, ist die souveräne Autorität und so für sich selbst jeder
Aufnahme würdig. Das letztere, also die Stimme und das Zeugnis



— 202 —

der Urkirche, ist ein dienender und untergeordneter Maßstab und
ein Führer, der uns im rechten Verständnis der Schriften bewahren
und leiten soll1).»

Wir können eine Entwicklung feststellen an der Art, wie sich
die anglikanischen Theologen der Regierungszeit der Königin Elisabeth

und wie sich die der folgenden Regierungen an den Vätern
interessieren. In der früheren Phase war es das Anliegen, die Väter als
Beweis für den ursprünglichen Glauben zu verwenden, zu beweisen,
dass einige spätere römische Lehren im Altertum unbekannt waren.
In der späteren Phase tendierten die anglikanischen Theologen
darauf, die Väter nicht nur als Beweis dafür zu gebrauchen, was die
Lehren ursprünglich waren und nicht waren, sondern sie auch als

Mittel für ihr eigenes theologisches Denken und ihre Auslegung zu
verwenden. Dies war charakteristisch für die Theologen unter
Charles I. und Charles IL, welche unter uns allgemein als die
«karolinischen Theologen» bekannt sind. Bei ihnen sehen wir, wie die
Berufung auf Schrift und Urkirche, welche die Reformatoren vorgenommen

hatten, mit Reife, Tiefe und Ausgeglichenheit fortgesetzt wird.
Ihr Gebrauch der Väter führte sie besonders in zwei Richtungen.

1. Sie wurden davor bewahrt, sich ausschliesslich mit Dingen zu
beschäftigen, welche zu den Anliegen geworden waren, die die
kontinentalen Reformatoren gänzlich in Anspruch genommen hatten,
nämlich Rechtfertigung und Prädestination. An Stelle dessen wurden

sie vom Verhältnis zu den Vätern beeinflusst, für welche die
zentrale Lehre das Dogma von der Inkarnation des Wortes, von
der Person Jesu Christi, Gott und Mensch, war. Wie für das nizä-
nische Zeitalter, so wurde für die karolinischen Theologen die
Inkarnation des Sohnes Gottes das Herz und das Zentrum der Theologie.

So war das Lehren der Theologen der karolinischen Periode,
wie etwa Lancelot Andrewes und Jeremy Taylors, was das Lehren
eines Richard Hooker in der vorhergehenden Periode gewesen war.
Derart war auch das Lehren der grossen Theologen in den folgenden
Jahrhunderten: William Law und Waterland (so verschieden sie

waren) im 18. Jahrhundert; Pusey, Maurice und Westcott (so
verschieden sie waren) im 19. Jahrhundert ; Gore und Temple im 20.
Jahrhundert. Bei allen diesen Theologen stand die Inkarnation an zentraler

Stelle, und jeder von ihnen stand bei den Vätern in ständiger und
tiefer Schuld.

ï) Francis White: „A Treatise of the Sabbath Day" (1635), p. 11.



— 203 —

2. Die zweite Tendenz, die aus ihrem Gebrauch der Väter folgte,
war diese : Weil sie bei den Vätern den Gegensatz von griechischer
und lateinischer Theologie gefunden hatten, wurden sie vor
westlicher Enge bewahrt, und sie wurden sich bewusst, dass gerade wie
die alte, ungeteilte Kirche Osten und Westen umfasst hatte, so die

zeitgenössische katholische Kirche ohne die wenig bekannte orthodoxe

Kirche des Ostens, wie auch ohne die bekannten Kirchen des

Westens, die lateinische, die reformierte und die anglikanische,
unvollständig war. Seither beginnt im Herzen der anglikanischen Theologie

ein Sehnen nach dem Osten. Ich zitiere Lancelot Andrewes,
zuerst Bischof von Ely und später von Winchester, dessen preces
privatae ein klassisches Werk anglikanischer Frömmigkeit sind. Er
betete :

«Für die katholische Kirche, ihre Entwicklung und ihr Wachstum

; für die östliche, ihre Befreiung und Einheit ; für die westliche,

ihre Wiederherstellung und ihren Frieden ; für die britische,
die Zuwendung dessen, was sie nötig hat, und die Stärkung dessen,

was in ihr vorhanden ist. »

Auf diesen beiden Wegen half den Theologen unserer englischen
Kirche der Gebrauch der Väter, in Tiefe, Weite und Ausgeglichenheit

die Auffassung von der Berufung auf Schrift und Urkirche
festzuhalten, welche unsere Reformer begründet hatten. Diese
Auffassung war folgende: nicht nur dass die Kirche von England auf
die ungeteilte Kirche zurückschaute als Führerin oder Muster,
sondern dass die Kirche von England beanspruchte, mit der ungeteilten
Kirche in aktueller Kontinuität eine zu sein. Wenn unsere Theologen
die orthodoxe Kirche des Ostens den Anspruch erheben sahen, die
wahre Kirche der heiligen Apostel zu sein, die Kirche des heiligen
Athanasius und des heiligen Chrysostomus, so glaubten sie, dass sie

das nicht weniger für ihre eigene Kirche von England beanspruchen
könnten.

Sie wissen ohne Zweifel, dass es in unserer Kirche eine grosse
Vielfalt theologischer Typen und geistlicher Ansichten gab, und ich
bin sicher, dass Sie verstehen werden, wie unsere Geschichte diese

erklärt. Es gab diejenigen, die mit ausschliesslicher Betonung bei

den Vermächtnissen verweilen, welche die Reformation unmittelbar
brachte : dem Supremat der Heiligen Schrift und der Lehre, dass die

Erlösung unverdiente Gabe Gottes ist und dass sie durch menschliche

Verdienste nicht erworben werden kann. Es gab diejenigen, die
speziell an den intellektuellen Gaben des Heiligen Geistes festhalten



— 204 —

und die es heben, den christlichen Glauben mit der zeitgenössischen
Kultur zu verknüpfen. Es gab diejenigen, die vor allem an der
Kontinuität der Kirche mit der ungeteilten Kirche festhalten. Pragmatismus

ist eine allgemein englische Tendenz ; oft gaben sich denn
auch die Glieder unserer Kirche den dringenden Aufgaben christlicher
Pflicht hin, ohne dass sie ein näheres Interesse für Theologie gehabt
hätten; sie fanden ihre Inspiration in der Jüngerschaft Christi. Jene
Schule in unserer Kirche, welche «evangelikal» genannt wird, ist
vor allem gekennzeichnet durch den Gebrauch der Bibel, durch
Dankbarkeit gegenüber unserem Herrn für seinen stellvertretenden
Tod, durch die Kraft des Heiligen Geistes in der persönlichen
Überzeugung und durch den Drang, in eifriger Missionsarbeit Seelen für
Christus zu gewinnen.

Trotzdem haben die Verschiedenheiten unserer Meinungen die
feste und gewisse Tatsache nie verfälschen können, dass sich das

geheimnisvolle Leben göttlicher Gnade und der ursprüngliche, orthodoxe

Glaube fortsetzten. Die Mysterien der heiligen Taufe, der

Firmung (welche bei uns nicht eine Salbung mit Öl ist, sondern eine

Handauflegung als Zeichen geistiger Ölung), der Busse, der Priesterweihe,

der heiligen Eucharistie, der Ehe und der Versehung der
Kranken (durch Ölung oder durch Handauflegung) bestehen fort.
Die Liturgie vereinigt Himmel und Erde, weil der einmal gekreuzigte,

auferstandene und verherrlichte Christus gegenwärtig ist. Die
apostolische Sukzession der Bischöfe, Priester und Diakone ist
gewahrt und fortgeführt, und wir machen keine Pläne einer kirchlichen
Einigung ohne sie. Wir sprechen die alten Glaubensbekenntnisse in
Anbetung des dreieinigen Gottes. Und Gott gab in unserer Kirche
geistliche Gaben, die über unser Verdienst hinausgehen. Diese Gaben
fanden sich nicht nur im Leben christlicher Familien, Väter, Mütter
und Kinder, sondern es fanden sich auch Gaben mönchischer Berufung

mit Mönchen, Nonnen und Laienbrüdern, die in Armut, Keuschheit

und Gehorsam Gott dienen, nicht nur in Werktätigkeit, sondern,
wie die Mönche des Berges Athos, auch in Gebet und Kontemplation.
Stärker als die Stimmen der Kontroverse oder als die menschlichen
Mängel der Kirche war diese Kontinuität des Lebens, des mystischen
und des sakramentalen. Ist nicht gerade das das Wesen der «heiligen
Tradition»

Ich erwähne einen weiteren Aspekt der Kirche von England, der
besonders der modernen Phase ihrer Geschichte angehört. Er ist ein
weiteres Beispiel für den Einfluss der griechischen Väter. Die grössten



— 205 —

unserer modernen anglikanischen Theologen, wie etwa Bischof West-
cott von Durham, Bischof Gore von Oxford, Erzbischof Temple von
Canterbury, machten die Inkarnation zum Zentrum ihres Lehrens. Im
besonderen aber benützten sie dieLehre vom Logos, um zu zeigen, dass

alles das, was in Philosophie, Wissenschaft und Zivilisation gut und
wahr ist, durch den göttlichen Logos bewirkt wird, der in aller Welt
als das Licht, das jeden Menschen erleuchtet, am Werk ist. Im letzten
Jahrhundert war die Kirche im Westen in die Probleme verwickelt,
welche durch das moderne, naturwissenschaftliche Forschen
hervorgebracht worden waren. Da war die von Biologen gelehrte
Evolutionstheorie. Da war der Beginn des historischen Kritizismus und
verbunden damit des Kritizismus an der Heiligen Schrift. Da war
der Beginn neuer Formen der wissenschaftlichen Kultur. Inmitten
dieser wissenschaftlichen Revolution hatte die Kirche eine dornenvolle

Aufgabe, und ich glaube, dass dieser Konflikt im Westen akuter
verspürt wurde als im Osten. Was konnte die Kirche tun Es bestand
die Möglichkeit, zu versuchen, den Glauben als etwas in einer Arche
Geborgenes zu verteidigen und alle Wissenschaft und Philosophie
ausserhalb der Kirche als Feindin zu betrachten. Das war die Methode
Tertullians. Aber es war auch möglich, die Logoslehre anzurufen,
mit besonderer Berufung auf den heiligen Irenäus, aber auch auf die

Haltung und Stimmung, welche sich besonders beim heiligen Kle-
mens von Alexandria findet. Das war die Methode, welcher einige
bedeutende anglikanische Theologen folgten, so etwa Bischof
Charles Gore, als sie den neuen wissenschaftlichen Entdeckungen
gegenüberstanden. Indem sie die Logoslehre verwendeten, war es

ihnen möglich, zu zeigen, dass die modernen wissenschaftlichen

Forschungen nicht als Feind zu betrachten sind, sondern dass in
ihnen der göttliche Logos wirkt, der immer in der Welt ist. Solches

war die Aufgabe, welche einige moderne anglikanische Theologen
in Angriff nahmen. Ihre Arbeit konnte fremdartig und modern
aussehen, und sie konnte zweifellos Fehler begehen ; aber sie ist in ihrem
Herzen orthodox, patristisch und griechischen Geistes. Es ist das

Werk eines heiligen Klemens in der modernen Welt, gerade wie die
das Werk eines heiligen Chrysostomus in der modernen Welt tun,
welche das Unrecht zwischen Klassen und Rassen anprangern.

So ist uns Anglikanern in der modernen Zeit die Schuld gegenüber

Griechenland nicht weniger gegenwärtig als in älteren Zeiten.

Ist es überraschend, um ein Wort des Apostels Paulus zu übernehmen,
dass wir uns nach Euch sehnen im Herzen Jesu Christi

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3,1962. 14



— 206 —

Ich komme nun zu unseren Aufgaben der Einheit. Nach
Jahrhunderten der Trennung fliesst im Christentum der Strom der Zeit,
wenn auch langsam, in Richtung der Einigung und nicht davon weg.
Da ein Mensch sich nicht der eigenen Haut entledigen oder das
Aussehen eines anderen borgen kann, so ist es unvermeidlich, dass ich
das Geschehen als Anglikaner sehe. Aber das Erbe der Geschichte
veranlasst uns als Anglikaner, in viele Richtungen zu blicken, weil
viele Kräfte auf unsere Geschichte gewirkt haben. Wir erinnern uns
natürlich, dass von der Kirche von England her die weitverzweigte
Familie der Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft auf jedem
Kontinent ausging, Kirchen, die in Canterbury ein Undefiniertes,
jetzt aber sehr reales Symbol ihrer Einheit sehen.

Wir sehen die Kirche von Rom. Wir verwerfen den Anspruch,
dass die römische Gemeinschaft allein die ganze katholische Kirche
der Welt ist, denn wir können die Ansprüche der orthodoxen Kirche,
bevor wir von uns selbst und auch von andern sprechen, nicht
verneinen. Wir verwerfen die Annahme eines neuen Dogmas als de fide
und als für den Gläubigen bindend. Aber auf tieferer Ebene können
wir vom Leben und vom geistlichen Lehren römischer Katholiken
lernen. Wir möchten danach streben, im Gebetsleben von der
heiligen Theresa, vom heiligen Johannes vom Kreuz und vielen andern
zu lernen und von der Aufopferung und der Liebe römisch-katholischer

Missionare. Wenn wir auch in der lateinischen, scholastischen

Theologie weniger zu Hause sind, so fühlen wir die Verwandtschaft
zur patristischen Linie in der römischen Theologie und im innern
Leben der Liturgie. Wir danken Gott für das neuliche Erwachen der
Liebe und der Freundschaft, welche durch Seine Heiligkeit den

Papst begünstigt wurden. Wir beten, dass das bevorstehende
vatikanische Konzil der Liebe und der Wahrheit dienen möge. Wir
erwarten natürlich nicht, dass das Konzil die Dogmen der römischen
Kirche verändern wird. Doch beten wir dafür, dass in Proportion
und Perspektive diejenigen Dogmen hervortreten mögen, welche
auch die unsrigen sind und welche den Frieden herstellen, welchen
das Christentum den Mächten des Unglaubens entgegenstellt.

Wir sehen die nicht-bischöflichen, die protestantischen
Gemeinschaften, nicht zuletzt diejenigen, welche mit uns Gaben gemeinsam
haben, welche die Reformation für uns neu entdeckte, wie etwa die
offene Bibel. Die Einheit, die wir zu Gottes guter Zeit mit ihnen
haben werden, wird kommen durch unsere Demut zusammen mit
den vor Gottes Angesicht unverdienten Gnadengaben, die uns zuteil



— 207 —

werden. Diese Gnadengaben werden das Mysterium (ich gebrauche
das Wort der griechischen Theologie) des Amtes einschliessen,
welches uns von der alten Kirche her überbracht ist. In Südindien
geschah ein wunderbarer Akt der Einigung, und es wurden manche
verschiedene Gnadengaben hineingebracht, damit sie sich

vereinigten mit denen, welche die anglikanische Kirche von der
ungeteilten Kirche her in Verwaltung gehalten hat. Das zeigt, was unter
Gottes Hand möglich ist. Es wäre voreilig, von den Diskussionen zu
sprechen, welche die Kirche von England gerade mit den Methodisten
in England führt. Die Methodisten, eine Bewegung der Spiritualität
und der Mission, ins Leben gerufen durch die Verkündigung von
John Wesley, spalteten sich ab, als im 18. Jahrhundert die Kirche
von England kalt und formal war. Es ist ein grosses Sehnen nach

Einheit, denn es war eine traurige Trennung. In unserem Bemühen

um Einheit mit den nicht-bischöflichen, protestantischen
Gemeinschaften haben wir die Anerkennung der göttlichen Gnade, die sich

in ihnen mit Wahrhaftigkeit manifestiert, mit dem zu verbinden,
was wir empfangen haben, als die, welche eine Autorität haben, nicht
nur eine anglikanische, sondern eine katholische. Wir haben Akte
der Ökonomie (um den orthodoxen Ausdruck zu verwenden) zu

vollbringen, ohne dass wir aber die Prinzipien verdunkeln, zu denen

wir stehen.

In Athen allerdings sollte ich vor allem von den Beziehungen
der anglikanischen Kirche zur Heiligen Orthodoxen Kirche sprechen.
Viele Herzen waren durch die grosse Konferenz im September 1961

auf Rhodos bewegt, als der Westen sah, wie die Orthodoxie ihre
eigene Einheit wieder behauptete und zu ihr zurückkehrte, um der

Welt wie ein mit Wein erfrischter Riese neu entgegenzutreten. Das

erfreute manches Herz. Solches tat auch der Eintritt weiterer Teile

der Heiligen Orthodoxen Kirche, einschliesslich der russischen

Kirche, in den Weltrat der Kirchen, im November 1961 in Neu-Delhi,
und die lebhafte Beteiligung der Orthodoxen daselbst.

Ich habe genügend über unsere anglikanische Geschichte

gesprochen, um erklären zu können, warum die Anglikaner Gefühle

der Sympathie für die Orthodoxen haben. Da ist unsere Schuld

gegenüber der griechischen Theologie, half uns doch die griechische

Theologie, die Bedeutung unserer Position und unserer Berufung zu

entdecken. Diese Schuld bestand, bevor es nur den kleinsten
persönlichen Kontakt zwischen unseren Kirchen gab. Nun ist der

persönliche Kontakt häufig geworden, und wir sind dazu gelangt,



— 208 —

orthodoxe Theologie kennen zu lernen, nicht als eine Sammlung
von Büchern, sondern wie sie lebt in lebendigen Menschen und in
der heiligen Liturgie. Diese Liturgie vermittelt uns die Glorie der
Auferstehung. Wenn wir im Westen darauf tendieren, die Liturgie
als ewigen Abstieg des Herrn des Himmels in seiner Herabkunft zur
Erde zu denken, damit er unserer Seelen Speise sei, so finden wir im
Osten, dass die Liturgie im Himmel, wo Christus ist, lebt und sich
bewegt und dass die Kirchemit ihm zum Himmel erhoben wird. So macht
uns denn auch die Liturgie des heiligen Chrysostomus die Gemeinschaft

der Heiligen lebendig. Wir Anglikaner, die wir im Westen durch
die Erfahrung extremer Verderbnis und heftigster Reaktion hindurch
gegangen sind, zögern in der Frage der HeiligenVerehrung, welche den
Anschein erwecken könnte, dass sie die einzigartige Ehre des Sohnes

Gottes, des alleinigen Mittlers und Erlösers, beeinträchtigen könnte.
Aber die östliche Darstellung der Gemeinschaft der Heiligen zeigt die

Heiligen nicht als individuelle Mittler, sondern mit uns und allen
Abgestorbenen als Glieder in der einen Familie Gottes, und es ist
Christi eigene Ehre, der sich in den Heiligen spiegelt, und sie zu ehren
bedeutet vor allem ihn ehren. Wir sehen Eure Kirche als die Kirche
der Auferstehung, die Kirche der Gemeinschaft der Heiligen.

Wenn wir uns für Euch interessieren, so habt Ihr in der Tat Euer
Interesse für uns gezeigt. Genau vor 41 Jahren, 1920, veröffentlichte
der Ökumenische Patriarch sein Enzyklisches Rundschreiben «An
alle Kirchen Christi, wo immer sie sein mögen». Wenn wir es jetzt
wiederlesen, so bemerken wir den Realismus und die prophetische
Schau, die darin zu finden ist. Drei Jahre später, 1923, erklärte der
Ökumenische Patriarch, dass die anglikanischen Weihen, im Sinne
der Gültigkeit der Weihen von Rom und der Kirche von Armenien,
gültig seien. Dankbar für die Erklärung stellen wir noch jetzt fest-was
einige nur langsam realisierten -, dass die Gültigkeit der Weihen, im
Vergleich zu der Verständigung über den orthodoxen Glauben eine
vollkommen zweitrangige Rolle spielt. Zwei Jahre später, 1925,
wohnte eine bemerkenswerte Delegation orthodoxer Prälaten der
Erinnerungsfeier für das Konzil von Nizäa in London bei. Fünf Jahre
danach, 1930, trafen sich in London die anglikanische und orthodoxe
theologische Kommission. Ihr Bericht, der 1931 herauskam, ist eine
feine Analyse der theologischen Entscheidungen. 1935 kam die
Konferenz in Bukarest zwischen der Kirche von England und der Kirche
von Rumänien, gefolgt von ihrem wertvollen Bericht. Der Krieg
zerstörte diese wachsenden Beziehungen und machte Kontakte un-



— 209 —

möglich. Nach dem Krieg fand 1956 in Moskau die Konferenz statt,
an der ich die Ehre hatte, die anglikanische Delegation in der
Diskussion mit den Vertretern des Patriarchen von Ganz Russland zu
leiten. Heute bin ich, wie mein Vorgänger I960, auf dem Heimweg
von einem Besuch beim Ökumenischen Patriarchen, von dem ich die
gnädige Gastfreundschaft empfangen durfte.

Gestatten Sie mir, dass ich einige Überlegungen unterbreite, die
mir in unserer kommenden theologischen Aufgabe wichtig erscheinen

; ich vergesse dabei nicht, dass die theologische Aufgabe mit dem
Werk der praktischen Beziehungen und Spiritualität verbunden sein

muss.
1. Ich stehe dafür ein, dass wir in allen unseren Diskussionen den

durch historische Umstände bedingten Unterschieden, welche
unsere theologische Ausdrucksweise bedingen, Rechnung tragen. Nehmen

Sie z. B. die Frage der Filioque-Klausel, welche der Westen in das

nizäno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis aufnahm.
Unausweichlicherweise weist die orthodoxe Kirche die Aufnahme einer
Klausel in das Credo zurück. Aber lassen Sie uns erklären, dass,

wenn wir im Westen filioque sagen, wir nicht die Absicht haben, zu
behaupten, dass es mehr als eine aitia oder pégé (ich verwende die

griechischen Ausdrücke) in der Gottheit gibt und dass das filioque nur
dazu da war, das homoousion in den Kontroversen des Westens zu
verteidigen, welche Ihr im Osten nicht durchmachen musstet. Nehmen

Sie auch einige Aussagen in unseren neununddreissig Artikeln :

Diese Aussagen resultieren aus der Notwendigkeit, gewisse verderbliche

Doktrinen abzulehnen, welche es im Osten nicht gab. Um
gegenseitiges Verständnis finden zu können, ist es nötig, die historischen

Umstände zu prüfen.
2. Die Frage der Heiligen Schrift und der heiligen Tradition

wird in unseren Diskussionen immer deutlicher sichtbar. Ich glaube,
dass die heilige Tradition in unserer Kirche am Leben ist : denn was
ist die heilige Tradition anderes als der unaufhörliche Strom
göttlichen Lebens, welches das wahre Leben des Fleisch gewordenen
Gottes und des Heiligen Geistes in der Kirche ist Dieses göttliche
Leben ist in den Schriften, in der Verkündigung des Evangeliums, in
den Sakramenten, im Leben der Christen, in der Gemeinschaft der

Heiligen enthalten. So ist sie heilige Tradition. In der anglikanischen

Theologie sprechen wir nicht so deutlich davon, wie Ihr es tut. Aber sie

ist da, mit uns und in uns. Wir stellen es der Heiligen Schrift als oberstes

Recht anheim, zu überwachen und zu prüfen, was eigentlich zur



— 210 —

heiligen Tradition gehört und was nicht. Hier ist vielleicht ein Weg,
auf dem wir dem gegenseitigen Verstehen näher kommen.

3. Wir Anglikaner stellen fest, dass Ihr Orthodoxe die Orthodoxie

als etwas Einheitliches und Unteilbares anseht, eine unteilbare
Fülle des Glaubens, des Gottesdienstes und der Gebräuche. Sie ist
wie ein schönes Bild. Wenn nur ein kleines Fleckchen auf das Bild
geworfen wird oder ihm eine kleine Verletzung zugefügt wird, so ist
das ganze Bild verdorben. Ich vermute, dass das wahrscheinlich die
grösste aller Schwierigkeiten in einigen unserer theologischen
Diskussionen sein wird. Sie betrifft die Natur der Orthodoxie und den

Weg, sie anzunehmen. Hier, glaube ich, müssen wir dem Gedanken
Raum geben über die Beziehung der Kirche als ewige und der Kirche,
wie sie in der Bewegung der Geschichte Gestalt angenommen hat, und
ebenso dem Gedanken über die Beziehung zwischen der göttlichen
Wahrheit und den Worten, in denen diese göttliche Wahrheit Gestalt

angenommen hat. Diese zweite Frage ist nicht eine neue, die durch
moderne Wünsche nach Mangel an Genauigkeit entstanden ist : es

ist eine alte Frage, um die sich schon mehrere Väter bemühten. Ich
zitiere Worte des hl. Hilarius: «Wir sind gezwungen, das zu versuchen,

was unerreichbar ist, zu klettern, wohin wir nicht gelangen
können, zu sagen, was wir nicht ausdrücken können. An Stelle der
blossen Anbetung im Glauben sind wir gezwungen, die tiefen Dinge
der Religion den Gefahren des menschlichen Ausdrucks
anzuvertrauen1).»

Ich steuere bescheiden diese wenigen Überlegungen für die
Zukunft unserer theologischen Aufgabe bei, einer Aufgabe, zu welcher
Theologen, orthodoxe und anglikanische, miteinander berufen sind.
Es ist eine Aufgabe, die nicht nur auf den Beziehungen unseren
Kirchen lastet, sondern auf dem allgemeinen Problem der christlichen
Einheit; denn was könnte die weitere Wirkung einer wachsenden
Einheit zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens nicht alles
bedeuten Theologische Arbeit, Gebet, Liturgie, Freundschaft und
gemeinsames Handeln, um der Not der Welt zu begegnen, alles das

ist ein Teil auf dem Weg zur Einheit. Die heilige Tradition ist der
lebendiges Fleisch gewordene Gott, der Leben und Bewegung schafft
im ganzen christlichen Leben.

Während wir über die Theologie und das kirchliche Leben von
Konstantinopel und Canterbury und auch von Rom diskutieren, ist

]) Hilarius von Poitiers: «De Trinitate» IL 2. 4.



— 211 —

um uns die moderne Welt mit ihrer grauenvollen Ablehnung der

göttlichen Wahrheit und Gleichgültigkeit ihr gegenüber. Die
Aufgabe der Einheit ist untrennbar damit verbunden, dass wir das

Evangelium Gottes den Völkern bringen. Nicht weniger wichtig ist es

für die Kirche, der modernen naturwissenschaftlichen Kultur zu

begegnen und hinauszugehen und denen zu helfen, welche in Unglück
und Not sind.

1. Da ist die Gegenwart einer modernen, naturwissenschaftlichen
und technologischen Kultur, welche so verschieden ist von der älteren
Kultur von Athen oder auch von Oxford und Cambridge. Kann
unsere Theologie diese naturwissenschaftliche Kultur ignorieren Ich
kann mir Theologien denken, deren Natur es wäre, zu sagen : « Ja, wir
können sie ignorieren». Aber das ist nicht die Natur griechischer oder

anglikanischer Theologie, wo immer griechischer Geist seinen Einfluss
ausgeübt hat. Der göttliche Logos, der in der ganzen Welt wirkt, der
Urheber aller Wahrheit, der Inspirator allen wahren Wissens, wirkt
auch in den naturwissenschaftlichen Methoden unserer Zeit. Wenn
wir uns scheuen, das zu sagen, so laufen wir Gefahr, gegenüber dem
Lehren unserer Väter im Unrecht zu sein. Wenn wir das sagen, so

werden die Theologen nicht nur untereinander im ökumenischen
Austausch, sondern mit allen akademischen Disziplinen, nicht zuletzt
mit denen, die äusserst modern scheinen, im Gespräch bleiben. Der
Theologe wird am besten lehren, wenn er bereit ist zu lernen und
aufzunehmen, wo immer die göttliche Weisheit der Lehrer ist.

2. Da ist das Elend der Völker, hervorgebracht durch Armut und
Hunger und die Not der Rassen, verschuldet durch den Mangel an
Brüderlichkeit unter ihnen. Hier können wir abermals auf die
prophetischen Worte des heiligen Chrysostomus hören, dass es müssig ist,
zur Eucharistie an den Altar zu kommen, wenn wir nicht hinausgehen,

um den Altar zu finden, der mit dem armen Bruder identisch
ist: «Diesen Altar kannst du überall sehen, liegend auf Strassen und

Marktplätzen, und auf ihm kannst du zu jeder Stunde opfern. Wenn
du einen armen Bruder siehst, so denke daran, dass du einen Altar
betrachtestx).» Der heilige Chrysostomus kannte die Reichsten und
die Ärmsten in seiner Stadt. Heute gibt es relativ wohlhabende

Länder, und es gibt Länder tiefster Armut. Die Hilfe an Heimatlosen
und Flüchtlingen ist ein bedeutendes Teil unseres Suchens nach der

Einheit in Christus.

') Chrysostomus: Homilie XX über I.Kor.



— 212 —

Um dessen willen wird die Kirche Gottes hinausgehen, um zu
lernen und um zu gebrauchen, was immer die göttliche Weisheit in
der modernen Welt enthüllt, aber auch um dem grauenhaften Elend
zu begegnen, das es in der Welt gibt. Sie kann das mit Überzeugung
tun, denn sie kennt die Wahrheit über die Welt und die Wahrheit
über sich selbst. Die Welt ist ein Ort, wo Christus durch seinen Tod
und seine Auferstehung einen kosmischen Sieg errungen hat. Sie ist
bereits in seinen Händen, und alle seine unsichtbare Macht zieht sie

in die Einheit: Das ist der orthodoxe Glaube an den siegreichen
Christus, wie ihn die Väter und die Liturgie bezeugen. Die Kirche ist
ein Leib, in dem inmitten seiner vielen sündigen und fehlbaren Glieder

Christus gegenwärtig ist, als der Kirche inneres Leben ; und der
irdische Teil der Kirche ist immer eins mit der Kirche im Paradies und
im Himmel.

Canterbury. Erzbischof Dr. Michael Ramsey


	Konstantinopel und Canterbury

