Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 4

Artikel: VIIl. Internationale altkatholische Theologenwoche in Bonn, 24.-29.
September 1962

Autor: Heese, Ernst-Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— .268 —

VIIL. Internationale altkatholische
Theologenwoche in Bonn, 24.-29. September 1962

Die VIII. Internationale altkatholische Theologenwoche fand
vom 24. bis 29. September 1962 in Bonn statt. Ort der Tagung war das
altkatholische Studentenheim «Déllingerhaus» an der Baumschul-
allee. Die tidglichen Gottesdienste (HIl. Amt und Tagzeitengebet)
wurden in der Seminarkapelle St. Johannes gehalten. Am Mittwoch,
dem 26. September, feierten die Konferenzteilnehmer zusammen mit
Mitgliedern der Gemeinde Bonn eine Abendmesse in der Pfarrkirche
St.Cyprian, woran sich ein vom Bonner Kirchenvorstand gegebenes
Essen in den Réumen der «Lese» schloss. Am Donnerstagnachmittag
wurde eine Fahrt nach Krefeld veranstaltet, wo man das altkatho-
lische Altersheim « Dreikonigenhaus» und die Einrichtungen des Alt-
katholischen Internationalen Informationsdienstes (AKID) besich-
tigte.

An der VIII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche
nahmen teil : aus den Niederlanden: Mgr. P.J. Jans, Bischof von De-
venter, und sieben Geistliche ; aus der Schweiz : Bischof Dr. Urs Kiiry
und drei Geistliche ; aus Osterreich : ein Geistlicher, und aus Deutsch-
land : Bischof Johannes Josef Demmel und zehn Geistliche. Géaste an
der Konferenz waren Professor Erdelyan von der Orthodoxen Theo-
logischen Fakultit in Belgrad und ein im Déllingerhaus wohnender
junger Priester der Protestantisch-Bischoflichen Kirche der USA.

Das Bonner Studentenheim bzw. das damit verbundene Bischof-
liche Seminarkonvikt der altkatholischen Kirche Deutschlands sah
bereits zum drittenmal eine Konferenz altkatholischer Theologen aus
verschiedenen européischen Lindern in seinen Riumen. Jedoch seit
dem Umbau und der grossziigigen Erweiterung des Hauses in den
Jahren 1960/61 war diese Konferenz die erste Gelegenheit, bei der
sich das Dollingerhaus einer grosseren internationalen altkatholischen
- Offentlichkeit vorstellen konnte. Darauf wies in seiner Begriissungs-
ansprache der Leiter des Hauses, Professor Kiippers.

Die Leitung der Tagung wurde einmiitig Pfarrer Hans Frei iiber-
tragen. Das Hauptthema bildete die Frage der Rechifertigung, die in
drei Referaten behandelt wurde.

Das erste Hauptreferat hielt Professor Dr. Kurt Stalder, Bern,
unter dem Titel:



— 269 —
Rechtfertigung und Heiligung bei Luther

Es folgt die in Thesen angegebene Zusammenfassung des Refe-
rates, die vom Vortragenden besorgt worden ist.

1. In seiner Lehre von der Rechtfertigung sucht Luther auf die Frage,
wie der Mensch im Leben und im Jingsten Gericht vor Gott bestehen konne,
die Antwort des Evangeliums zu geben.

2. Wie es um den auf sich selbst und auf sein Tun gestellten Menschen
vor Gott bestellt ist, wird durch den Tod Jesu Christi und durch die gottliche
Forderung, das Gesetz im weitesten Sinn, offenbart: der Mensch ist in all
seinem Tun, auch in seinen guten Werken, nicht nur ungentigend, sondern als
gottwidrig erkannt und der ewigen Verdammnis verfallen. Diese Sicht ist nicht
in irgendeiner pessimistischen Beurteilung des Menschen begrindet, sondern
im Ernstnehmen der gottlichen Forderung und des Kreuzes Christi.

3. An diesem Urteil vermag kein einziges menschliches Werk, auch wenn
es unter dem Beistand des Heiligen Geistes vollbracht wurde, irgend etwas zu
iindern. Einzig und allein Gott selbst vermag hier eine Anderung herbei-
zufithren. Und Gott hat das getan, indem er seinen Sohn fiir uns dahingab.
Indem Jesus Christus sich fiir unsere Siinden opfert, gibt er Gott den Gehor-
sam und die Ehre, die ihm gebiihrt, tut er Gott fiir uns Geniige. Und indem
Gott dieses Werk Christi fiir uns gelten lisst, es fiir uns in Rechnung stellt
(imputiert), ist uns vergeben, sind wir ihm angenehm, vor ihm gerecht gewor-
den. Jesus Christus und sein Werk ist also unsere Rechtfertigung. Das ist die
objektive Seite der Rechtfertigung. Die Rechtfertigung ist folglich ein richter-
liches Urteil Gottes, das er auf Grund des Werkes Christi, allein in Anerken-
nung dieses Werkes, also ohne unser Zutun, iiber uns und fiir uns fillt.

4. Das gottliche Rechtfertigungsurteil trigt also in keiner Weise den
Charakter eines «Als-ob», eines Willkiiraktes. Da Christus wirklich fur den
Menschen genug getan hat, ist der Mensch wirklich vor Gott rein und gerecht,
gsonst musste Gott sich selbst desavouieren und dem Werk seines Sohnes die
Anerkennung versagen.

5. Indem allein Jesus Christus unsere Rechtfertigung und Gerechtigkeit
ist, bleibt unsere Gerechtigkeit immer ausser uns. Sie bleibt uns aber nicht
fern, sie erreicht uns in der Verkiindigung des Evangeliums und im Empfang
der Sakramente und kann von uns in der Kraft des Heiligen Geistes im Glau-
ben ergriffen werden, so dass wir, uns im Glauben an Jesus Christus haltend,
in der Vergebung leben und im Gericht bestehen kénnen.

6. Da allein solcher Glaube die dem Werk Christi entsprechende Antwort
des Menschen ist, kann die Heilige Schrift sagen, dass wir durch den Glauben,
aus dem Glauben, auf Grund des Glaubens gerechtfertigt wiirden. Der Satz
von der « Rechtfertigung allein aus Glauben» besagt also:

a) Die Rechtfertigung geschieht allein in Jesus Christus und kann darum
allein im Glauben entsprechend bejaht und ergriffen werden.

b) Die Rechtfertigung ist in keiner Weise auch noch, zusitzlich zu Jesus
Christus, in einem menschlichen Werk begriindet, ob es dem Glauben
vorausgehe oder ihm nachfolge.

¢) Da der Glaube allein von Jesus Christus kommt und nichts ist als ein
Festhalten an Jesus Christus, wird in solchem Glauben Gott in Jesus
Christus geehrt. Dies anerkennt Gott in der Annahme des Glaubens.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1062, 18



— 270 —

Der Satz von der Rechtfertigung allein aus Glauben, bedeutet folglich
nicht, dass der Glaube das einzige zur Rechtfertigung erforderliche mensch-
liche Werk sei. Als menschliches Werk ist auch der Glaube der Rechtfertigung
und Vergebung bediirftig. Rechtfertigend ist der Glaube also nicht wegen des
innern Wertes der Gléubigkeit, sondern ausschliesslich darum, weil und sofern
in ihm Jesus Christus ergriffen wird, und weil Gott in der Anerkennung des
Glaubens das Werk seines Sohnes anerkennt. Auch der Glaube als Tat oder
Haltung des Menschen triigt nichts zur Rechtfertigung bei.

7. Jesus Christus ist also nicht nur Anlags oder Ermdglichung, sondern
dauernd einziger Ort, Grund und Inhalt unserer Rechtfertigung und Gerech-
tigkeit. Die gratia gratum faciens ist darum nichts anderes als auch wieder
Jesus Christus, die Anrechnung seines Werkes zu unserer Vergebung, die Hin-
gabe seines Werkes an uns durch Verkiindigung und Sakrament sowie die Gabe
des Glaubens und ihre Bewahrung im Heiligen Geist. Es gibt darum keine
durch menschliche Bemiithung herbeizufiihrende Disposition zur Rechtferti-
gung, nicht einmal unter dem Beistand einer gratia praeveniens; denn die
Rechtfertigung ist in Jesus Christus. Es gibt aber auch keine solche Disposition
fiir den rechtfertigenden Glauben ; denn der Glaube wird allein vom Heiligen
Geist durch die Verkiindigung geweckt, das Evangelium aber ist dem natiir-
lichen Menschen schlechthin unzugénglich. Es gibt nicht einmal eine negative
Disposition fiir den Glauben. Die Verurteilung des Gesetzes treibt zwar zu
Christus und zum Glauben. Aber auch diese Verurteilung wird nur im Heiligen
Geist anerkannt; der natiirliche Mensch lehnt sie ab. Erst recht ist die gratia
gratum faciens keine dem Menschen inhéirierende virtus; denn allein Jesus
Christus ist unsere Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit des Gerechtfertigten ist
immer extra nos.

8. Der Gerechtfertigte ist darum immer justus simul ac peccator. Er ist
justus in Christus und im Glauben. In sich selber, in seiner Beschaffenheit und
in seinem Tun bleibt er peccator. Die Erbsiinde ist ihm zwar vergeben, aber
die concupiscentia bleibt. Und die concupiscentia ist kein blosser fomes, dessen
Neigungen erst durch unsere Zustimmung zur actualen Siinde wiirden. Die
siindliche Neigung ist selber schon im vollen Umfang und im vollen Ernst
Stinde. Darum sind auch die Heiligen, wie sie stiindig selber bezeugen, voller
Siinde. Es gibt in dieser Zeit kein menschliches Werk, das véllig ohne Einfluss
der concupiscentia bliebe, concupiscentia im weitesten Sinn verstanden. Dar-
um ist zu sagen, dass selbst die opera bona sanctorum peccata mortalia seien.
Der Gerechtfertigte bleibt nur justus, indem er sich in sténdigem Kampf mit
der Anfechtung, die ihm durch das géttliche Gebot einerseits und seine Kon-
kupiszenz andererseits bereitet wird, glaubend an seiner ihm in Christus ge-
wirkten justitia festhélt.

9. Kraft dieser justitia in Christus kann der Glaube mitten in aller An-
fechtung immer nur heilsgewisser Glaube sein. Ein Glaube, der nicht in dieser
Weise heilsgewisser Glaube ist, ist gar kein wirklicher Glaube, sondern nur
Glaube der Damonen und Verhéhnung Jesu Christi.

10. Dass auch die opera bona der Heiligen peccata mortalia sind, heisst
aber nicht, dass es keine guten Werke geben konne oder gar sollte. Ganz im
Gegenteil ; denn die guten Werke sind von Gott gefordert, und es gibt auch gar
keinen wirklichen Glauben, der nicht gute Werke tun wollte. Der recht-
fertigende Glaube ist ja der in Liebe téiitige Glaube. Der Glaube wird durch den
in uns ausgegossenen Heiligen Geist geweckt. Und dieser Heilige Geist be-
kimpft in uns die Begierden der Konkupiszenz, dass wir ihnen nicht zustim-
men und nicht sie, sondern den Willen Gottes vollziehen. So kommt in uns ein



— 271 —

Anfang des Gutwerdens unserer selbst in Gang, der freilich erst in der Auf-
erstehung zur Vollendung kommt. So ist die Rechtfertigung nie ohne Heiligung.
Und gegen die Heuchler, die sich auf ihre Gliubigkeit verlassen wollen, ist dies
mit Gewalt zu predigen. Als solche gute Werke kommen aber keine selbst-
gewiihlten frommen Werke in Betracht, sondern allein die von Gott in seinen
Geboten geforderten Taten.

11. Aber auch diese auf Antrieb des Geistes gewirkten Werke sind nicht
durch sich selbst Gott wohlgefillig. Auch sie sind durch Einfliisse der Kon-
kupiszenz verunreinigt. Gott wohlgefillig sind sie nur durch Jesus Christus,
indem Gott das Siindige an ihnen um seines Sohnes willen vergibt. Und voll-
ends tragen diese Werke nichts zur Rechtfertigung bei. Sie sind vielmehr {iber-
haupt nur auf Grund der Rechtfertigung maoglich.

12. Nach der scholastischen Lehre ist die Rechtfertigung ein Prozess:
Der Rechtfertigungsvorgang beseitigt einerseits die Erbsiinde bis auf den
fomes, der selber nicht Siinde ist, und andererseits giesst er die iibernatiir-
lichen Tugenden ein, die es dem Gerechtfertigten erméglichen, meritorische
Akte zu setzen. Und auf Grund dieser Verdienste erfolgt dann im giinstigen
Fall die Rettung im Endgericht. — In der Sicht bedeutet diese Lehre Rettung
aus Werken, auch wenn diese Werke unter dem Einfluss der iibernatiirlichen
Gnade gewirkt werden. Sollte die Rettung im Endgericht auf Grund irgend-
welcher Werke erfolgen, giibe es gar keine Rettung, sondern nur Verdammnis.
Rettung im Endgericht gibt es nur kraft der Gerechtigkeit Christi, die unsere
Siinden deckt und so auch unsere Werke reinigt. Die Rechtfertigung in Jesus
Christus schafft also nicht nur die Méglichkeit fiir Werke, die im Endgericht
geniigen, sie schliesst vielmehr bereits die endgerichtliche Rettung ein, sie ist
die Rettung auch in diesem eschatologischen Sinn. In diesem Zusammenhang
ist der Glaube die Erwartung der endgerichtlichen Rettung um Christi willen.
Darum ist dieser Glaube schon jetzt willig zu zuversichtlichem Gehorsam,
dessen Werke im Gericht bestehen sollen wie der Gerechtfertigte selbst.

Das zweite Hauptreferat wurde von Professor Dr. Werner Kup
pers, Bonn, gehalten und war {iberschrieben:

Rechtfertigung und Heiligung
nach der Lehre des Konzils von Trient

Auch hier folgt eine vom Referenten besorgte Zusammenfassung
des Vortrages.

Einleitung :

Die 16 Lehrkapitel und 33 Kanones der VI. Session des Trienter Konzils
vom 13. Januar 1547 stellen die erste systematische Ausserung des kirchlichen
Lehramtes in der Frage der Rechtfertigung dar, herausgefordert durch das
Umsichgreifen der Reformation. '

Fiir die altkatholische Theologie ist eine eingehende und verbindliche
Stellungnahme dazu im Sinne der Utrechter Erklirung vom 24.September
1889 bisher nicht erfolgt.

Die Antwort des Konzils erfolgte, nachdem die Wege des Religions-
gespriiches und anderer Formen direkter Auseinandersetzung seit dem Regens-



— 272 —

burger Interim von 1541 sich als erfolglos erwiesen hatten, ohne direkte Teil-
nahme der Protestanten in einem relativ begrenzten, fiir die katholische Kirche
nur bedingt reprisentativen, konziliaren Kreis. Die iiber ein halbes Jahr hin-
aus sich hinziehende Verhandlung des Problems ging jedoch, besonders durch
die Zusammenwirkung des Konzilslegaten Cervino mit Hieronymus Seripando,
dem General der Augustiner-Eremiten, weit tiber die blosse Negation der Irr-
lehre hinaus und schuf Raum fiir eine katholische Lehrentfaltung in der
Kirche.

Hauptteil :
1. Die Abwehr der Héresie:

Die Rechtfertigung wird gesehen in drei Stadien des « Processus justifica-
tionis», dargestellt am Modellfall eines Nichtchristen, der als Erwachsener sich
bekehrt und getauft wird :

@) Vorbereitung durch die im Glauben ohne verdienstliche Werke aber mit
freier Willensentscheidung empfangene «gratia gratis data» als Zurech-
nung des Kreuzesopfers Christi; im Empfang des Sakramentes der Taufe;

b) Erhaltung und zunehmende Entfaltung des durch die Taufe erlangten
Gnadenstandes der eingegossenen Gnade in guten Werken, die kraft der
Gemeinschaft der Glieder mit Christus als dem Haupt der Kirche als
merita de condigno die ewige Seligkeit des Gerechtfertigten erschliessen
(«verdienen»);

¢) und schliesslich die Wiederherstellung des durch die Todsilinde verlorenen
Gnadenstandes durch die sakramentale Busse, wobei jedoch der tiber-
naturliche Glaube ohne die ihn belebende Liebe im Stande der Todsiinde
erhalten bleiben kann, wihrend andererseits im Gnadenstand die per-
sonlich-subjektive Sicherheit des Heilsbesitzes einen hohen Grad mora-
lischer Gewissheit, jedoch nicht die objektive Sicherheit einer Offen-
barungswahrheit erreichen kann.

Es bleibt zu fragen, inwieweit die Anathematismen des Dekretes Tiefe
und Gehalt der reformatorischen Rechtfertigungslehre tatsichlich treffen und
in welchem Masse das Dekret, in Schrift und Tradition begriindete vollgiiltige
katholische Lehre ist.

2. Die Bedeutung der innerkatholischen Auseinandersetzungen.

Der theologische Gehalt des Rechtfertigungsdekretes von Trient kann
nur dann voll erschlossen werden, wenn die in ihm sich abzeichnenden inner-
katholischen Auseinandersetzungen und Spannungen bertcksichtigt werden.
Dabei handelt es sich in erster Linie um die thomistische und skotistische
Schultradition, withrend die nominalistischen Lehren in Trient fast ganz
zuriicktreten. Zu diesen mittelalterlichen Schultraditionen kommt als wesent-
liches und belebendes Moment eine biblisch-patristische Richtung hinzu, die
von ihren Gegnern zwar gelegentlich als prolutherisch angeklagt wird, in ihren
Hauptvertretern jedoch vor allem von Augustin bestimmt ist. Diese Richtung
hat wesentlich mitgeholfen, im Dekret fiir die Weite und Tiefe wahrhaft katho-
lischer Lehre Raum zu schaffen und trotz aller zeitbedingter Einengungen zu
bewahren. Nicht zuletzt die spiteren innerkatholischen Auseinandersetzungen
um den Augustinismus zeigen, dass Trient selbst die von Luther aufgeworfene
Frage nicht abschliessend l6sen konnte. Um so dringlicher erscheint deshalb
gerade auch gegeniiber dem Trienter Rechtfertigungsdekret die Durch-
fiithrung des theologischen Programms der Utrechter Erklirung.



Dag dritte Hauptreferat stammte von Bischof P.J. Jans, Amers-
foort, und war

Eine altkatholische Stellungnahme
zu der Lehre von Rechtfertigung und Heiligung

(Fir die Inhaltsangabe dieses Referates zeichnet der Bericht-
erstatter verantwortlich.)

1. Die Moglichkeit der Rettung des stindigen Menschen beruht einzig und
allein auf der gottlichen Gnadeninitiative. Dartiber sind sich die Theologen
auf katholischer wie auf protestantischer Seite einig, nicht jedoch tiber ihren
Fortgang und ihre Konsequenzen im Bereich des menschlichen Seins. Das
Dilemma ist beschlossen in der Frage: Wird vom Menschen im Prozess der
Rechtfertigung ein eigenes Sein oder Tun verlangt ?

2. Es besteht die Gefahr, auch den Glauben in bezug auf die Recht-
fertigung als ein gutes « Werk» aufzufassen. Demgegeniiber betonen die Ver-
treter der dialektischen Theologie die « Leerheit» des Glaubens. Der Inhalt des
Glaubens ist von Gott gesetzt, nicht vom Menschen. —"Die klassische reforma-
torische Lehre sieht den Glauben als das Werkzeug, durch das der Mensch
Gottes Gerechtigkeit erlangt.

3. In altkatholischer Sicht lisst sich zu der Beziehung zwischen Glaube
und Rechtfertigung sagen: Der Glaube griindet sich auf das Offenbarungs-
zeugnis Gottes. Er ist Kenntnisnahme sowohl als Vertrauen und Zuversicht.
Gott selber muss uns durch den Heiligen Geist zu diesem Glauben veranlassen.
Dieser Glaube ist aber an sich nicht véllig hinreichend fiir die Seligkeit. Jedoch
ist der Glaube fiir Gott die einzig annehmbare Beschaffenheit, um uns recht-
fertigen zu koénnen.

4. Nach dem Zeugnis des N'T hat die Rechtfertigung forensischen Charak-
ter. Ks geht um ein Gerechterkliren des Siinders, um ein Nichtanrechnen der
Siinde und um ein Anrechnen der Gerechtigkeit Christi. Zugleich geht es aber
nicht nur um ein Nichtzurechnen der Siinden, sondern um wirkliche «remissio
peccatorum». Gott tut wahrhaft, was Er sagt.

5. Unlosbar verbunden mit der Rechtfertigung ist die Heiligung. Beide
lassen sich voneinander unterscheiden, sind aber nicht voneinander zu trennen.
Gottes Gerechtsprechung ist zugleich Gerechtmachung. Die Rechtfertigung
stellt sich dar als eine Tat Gottes, die prinzipiell momentan ist und die Sou-
veriinitit des Handelns Gottes nicht beeintriichtigt. Dagegen ist die Heiligung
wie ein langdauernder Prozess zu verstehen («semper iustificamur»). Der
(Glaube muss tiatig werden in der Liebe (Gal. 5, 6). Hierbei ist der Glaube das
rezeptive Medium unserer Heiligung und als solches zugleich eine wirksame
Kraft.

6. Die Bibel reisst Gottes Handeln in der Rechtfertigung und des Men-
schen Handeln in der Heiligung nicht auseinander. Gottes Ziel mit dem Men-
schen bleibt die absolute Heiligkeit. Wir werden nicht nur errettet von der
Strafe der Siinde, sondern von der Siinde selber. Durch den Heiligen Geist
erhalten wir Anteil an der vollkommenen Natur Christi, deren Kennzeichen
Gehorsam war. Gute Werke bewirken nicht eine Selbstrechtfertigung des Men-
schen, sind aber die Konsequenz des Glaubens und der Teilhabe an Christi
Sein. Die Lehre von den opera supererogatoria sowie die Lehre vom Verdienst
ex condigno oder ex congruo ist als unbiblicch abzuweisen.



— 274 —

7. Rechtfertigung und Heiligung diirfen nicht nur hinsichtlich des ein-
zelnen Menschen durchdacht werden, sie haben einen tiberindividuellen Cha-
rakter und sind kollektiv ekklesiologisch ausgerichtet. Die Christen sind als
ekklesia die Fortsetzung des heiligen Gottesvolkes des Alten Bundes.

Es ist nicht Aufgabe des Berichterstatters, nun in extenso die
in der Diskussion gedusserten Meinungen wiederzugeben. Alle drei
Hauptreferate haben jedenfalls der Aussprache eine Fiille von An-
regungen und Stoff gegeben. Es wurde anerkannt, dass das Triden-
tinum sich der durch die Reformation aufgeworfenen Problematik
stellen wollte, dass aber seine Stellungnahme unvollstiindig bleiben
musste. So wurde es dem Anliegen Luthers, der hier eher als Prophet
denn als Dogmatiker gesprochen hat, nicht gerecht. Auf den iiber-
steigerten Individualismus der Reformatoren antwortete das Konzil
ebenso verengend. Es lasst sehr den eschatologischen Aspekt in dieser
Frage vermissen. Andererseits muss festgehalten werden, dass das
Tridentinum in dieser Sache etwas zu sagen versuchte: wenn auch
die Terminologie der Lehrdefinitionen als inadéquat bezeichnet wer-
den muss, so ist die Grundtendenz von Trient in dieser Frage zu be-
jahen und festzuhalten, namlich das nachdriickliche Pochen auf die
objektive Realitat des Heilsvorganges. Die Tat Gottes und die Tat
des Menschen sind zu unterscheiden, aber nicht zu scheiden. Letzt-
lich bricht hier das Problem « Gnade und Freiheit» auf.

Neben den drei Vortrigen, die sich mit dem Hauptthema der
Tagung befassten, wurde noch eine Reihe anderer Fragen behandelt.
Pfarrer H. Aldenhoven, Wallbach, referierte tiber « Unsere Beziehun-
gen zur Orthodoxie — status quaestionisy.

Der Referent gab zunichst einen Uberblick iiber die Geschichte
der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen. Er unterstrich dabei die
Wichtigkeit der personlichen Kontakte, die besonders in den letzten
Jahren auch durch Besuche altkatholischer Bischife und Theologen
bei orthodoxen Hierarchen gelegt worden sind. Der status quaestionis
lasst sich so skizzieren : im Prinzip sind sich Altkatholiken und Ortho-
doxe einig. Aber nach orthodoxer Auffassung bediirfen noch einige
Punkte der Abklirung. Dazu gehoren: die Lehre von der Kirche,
Fragen hinsichtlich einiger Sakramente (Eucharistie, Busse, Weihen),
das Verhiltnis von Schrift und Tradition, die altkatholische Auf-
fassung von der Heiligen-, Bilder- und Reliquienverehrung und ver-
schiedene kanonische Fragen (z.B. beziiglich der Ehe der Kleriker).
Eine der schwierigsten Fragen ist fiir die Orthodoxen die seit 1931
zwischen den Altkatholiken und Anglikanern bestehende Interkom-



— 275 —

munion. In dieser Frage konnen wohl gerade die Altkatholiken den
Orthodoxen zu einem besseren Verstindnis verhelfen. Uberhaupt ist
eine bessere und genauere gegenseitige Kenntnis anzustreben. — Das
Referat von Pfr. Aldenhoven soll vervielfiltigt und den Geistlichen
zugestellt werden.

Professor Dr.W.Kiippers, Bonn, leitete die Aussprache iiber

Die gemeinsame altkatholische Aufgabe im Anschluss
an Neu-Delhi und praktische Vorschliige zu ihrer Erfiillung
ein.

Der Referent erinnerte daran, dass sich die altkatholische Kirche
von Anfang ihrer 6kumenischen Verpflichtung bewusst gewesen sei.
Trotzdem kann die tatsichliche Beteiligung an der 6kumenischen
Aufgabe nicht als geniigend und befriedigend bezeichnet werden.
Gerade in diesem Zeitpunkt, da die 6kumenische Bewegung offen-
sichtlich einen Einschnitt in ihrer bisherigen Geschichte erreicht
habe, die jungen Kirchen mit ihren Problemen, die romisch-katho-
lische Kirche und auch die grossen Weltreligionen zunehmend in das
Interesse der Okumenischen Arbeit geraten, sei die altkatholische
Stimme nicht iiberfliissig geworden, sondern es gelte, sie gerade jetzt
kriiftig zu Gehor zu bringen. Der Referent schlug im Interesse einer
Intensivierung der altkatholischen Mitarbeit an der ékumenischen
Bewegung vor: die altkatholischen Delegierten an den Tagungen des
Weltkirchenrates sollten vorher miteinander Fiihlung nehmen und
womoglich einen gemeinsamen Standpunkt festlegen ; die Delegierten
mogen ihr Mandat bis zur jeweils niichsten Tagung des Okumenischen
Rates behalten und in der Zwischenzeit wahrnehmen; die tatsich-
liche Zusammenarbeit «in oecumenicis», soweit die einzelnen alt-
katholischen Kirchen betroffen sind, sei Sache des Episkopates; die
altkatholischen Kirchen sollten sich in irgendeiner Form am Bau des
neuen Verwaltungsgebiudes des Okumenischen Rates in Genf be-
teiligen.

In der Aussprache wurde darauf hingewiesen, dass die letzte For-
derung des Referenten von einzelnen altkatholischen Kirchen bereits
erfiillt worden sei. Kine stindige Reprisentation durch einen haupt-
amtlichen Vertreter bei der Zentrale in Genf sei aus finanziellen Griin-
den wohl nicht zu verwirklichen. Jedoch sei ein gezielter altkatho-



— 276 —

lischer Beitrag im 6kumenischen Gespriach durchaus notwendig. Des-
halb regte die Konferenz die Schaffung 6kumenischer Kommissionen
in allen altkatholischen Kirchen an. Die Vorsitzenden dieser Kom-
missionen sollten einer internationalen Kommission angehoren. Auf
diese Weise konnte die gemeinsame altkatholische Aufgabe besser
wahrgenommen werden.

Die Berichte der natvonalen liturgischen Kommissionen beschlos-
sen den Reigen der Vortrige. _

Pfarrer de Rijk, Ijmuiden, berichtete iiber die Arbeit der Ru-
brikenkommigsion in der altkatholischen Kirche der Niederlande,
die alle Rubriken fiir die Feier der Messe, der Vesper, der Sakramente
und der wichtigsten Sakramentalien auszuarbeiten hat. Gegenwiirtig
beschéftige sich der Ausschuss mit den Gottesdiensten der Karwoche.

Pfarrer lic. theol. Pursch, Bonn, schilderte sodann die Bemiihun-
gen um die Belebung des Tagzeitengebetes in der Bonner Gemeinde
und im Déllingerhaus. Er wies beziiglich des neuen deutschen Altar-
buches darauf hin, dass vor allem die Frage des Opfercharakters der
Messe Anlass zu Meinungsverschiedenheiten im Klerus sei.

Erginzend berichteten Vertreter der Schweiz und Osterreichs
iiber Erreichtes und Erstrebtes in der Frage der Neuordnung der
Liturgie in den betreffenden Kirchen.

Abschliessend wurde iiber die Fortsetzung der Arbeit beschlos-
sen : Die neunte Theologenwoche soll im Jahre 1963 in Holland statt-
finden, sofern nicht eine anglikanisch-altkatholische Tagung gehalten
werden wird. In diesem Fall wiirde man erst wieder im Jahre 1964
zusammenkommen. Als Themen wurden vorgeschlagen « Gnade und
Freiheit», welches Thema womoglich mehr dogmengeschichtlich ent-
wickelt werden konnte, und die Frage der «Apostolischen Sukzes-
sion». Vor allem will man in Zukunft wieder eine volle Woche zu-
sammensein.

Konstanz
Hrnst-Wilhelm Heese



	VIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in Bonn, 24.-29. September 1962

