
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 4

Artikel: VIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in Bonn, 24.-29.
September 1962

Autor: Heese, Ernst-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 268 —

Vili. Internationale altkatholische
Theologenwoche in Bonn, 24.-29. September 1962

Die Vili. Internationale altkatholische Theologenwoche fand
vom 24. bis 29. September 1962 in Bonn statt. Ort der Tagung war das
altkatholische Studentenheim «Döllingerhaus» an der Baumschulallee.

Die täglichen Gottesdienste (Hl. Amt und Tagzeitengebet)
wurden in der Seminarkapelle St. Johannes gehalten. Am Mittwoch,
dem 26. September, feierten die Konferenzteilnehmer zusammen mit
Mitgliedern der Gemeinde Bonn eine Abendmesse in der Pfarrkirche
St. Cyprian, woran sich ein vom Bonner Kirchenvorstand gegebenes
Essen in den Räumen der «Lese» schloss. Am Donnerstagnachmittag
wurde eine Fahrt nach Krefeld veranstaltet, wo man das altkatholische

Altersheim «Dreikönigenhaus» und die Einrichtungen des
Altkatholischen Internationalen Informationsdienstes (AKID) besichtigte.

An der VIII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche
nahmen teil : aus den Niederlanden : Mgr. P. J. Jans, Bischof von
Deventer, und sieben Geistliche; aus der Schweiz : BischofDr. Urs Küry
und drei Geistliche ; aus Österreich : ein Geistlicher, und aus Deutschland:

Bischof Johannes Josef Demmel und zehn Geistliche. Gäste an
der Konferenz waren Professor Erdelyan von der Orthodoxen
Theologischen Fakultät in Belgrad und ein im Döllingerhaus wohnender
junger Priester der Protestantisch-Bischöflichen Kirche der USA.

Das Bonner Studentenheim bzw. das damit verbundene Bischöfliche

Seminarkonvikt der altkatholischen Kirche Deutschlands sah

bereits zum drittenmal eine Konferenz altkatholischer Theologen aus
verschiedenen europäischen Ländern in seinen Räumen. Jedoch seit
dem Umbau und der grosszügigen Erweiterung des Hauses in den
Jahren 1960/61 war diese Konferenz die erste Gelegenheit, bei der
sich das Döllingerhaus einer grösseren internationalen altkatholischen
Öffentlichkeit vorstellen konnte. Darauf wies in seiner Begrüssungs-
ansprache der Leiter des Hauses, Professor Küppers.

Die Leitung der Tagung wurde einmütig Pfarrer Hans Frei
übertragen. Das Hauptthema bildete die Frage der Rechtfertigung, die in
drei Referaten behandelt wurde.

Das erste Hauptreferat hielt Professor Dr. Kurt Stalder, Bern,
unter dem Titel:



— 269 —

Rechtfertigung und Heiligung bei Luther

Es folgt die in Thesen angegebene Zusammenfassung des

Referates, die vom Vortragenden besorgt worden ist.

1. In soiner Lehre von der Rechtfertigung sucht Luther auf die Frage,
wie der Mensch im Leben und im Jüngsten Gericht vor Gott bestehen könne,
die Antwort des Evangeliums zu geben.

2. Wie es um den auf sich selbst und auf sein Tun gestellten Menschen
vor Gott bestellt ist, wird durch den Tod Jesu Christi und durch die göttliche
Forderung, das Gesetz im weitesten Sinn, offenbart: der Mensch ist in all
seinem Tun, auch in seinen guten Werken, nicht nur ungenügend, sondern als
gottwidrig erkannt und der ewigen Verdammnis verfallen. Diese Sicht ist nicht
in irgendeiner pessimistischen Beurteilung des Menschen begründet, sondern
im Ernstnehmen der göttlichen Forderung und des Kreuzes Christi.

3. An diesem Urteil vermag kein einziges menschliches Werk, auch wenn
es untor dem Boistand des Hoiligen Geistes vollbracht wurde, irgend etwas zu
ändern. Einzig und allein Gott selbst vermag hier eine Änderung
herbeizuführen. Und Gott hat das getan, indem er seinen Sohn für uns dahingab.
Indem Jesus Christus sich für unsere Sünden opfert, gibt er Gott den Gehorsam

und die Ehre, die ihm gebührt, tut er Gott für uns Genüge. Und indem
Gott dieses Werk Christi für uns gelten lässt, es für uns in Rechnung stellt
(imputiert), ist uns vergeben, sind wir ihm angenehm, vor ihm gerecht geworden.

Jesus Christus und sein Werk ist also unsere Rechtfertigung. Das ist die
objektive Seite der Rechtfertigung. Die Rechtfertigung ist folglich ein richterliches

Urteil Gottes, das er auf Grund des Werkes Christi, alloin in Anerkennung

dieses Werkes, also ohne unser Zutun, über uns und für uns fällt.

4. Das göttliche Rechtfertigungsurteil trägt also in keiner Woise den
Charakter eines «Als-ob», eines Willküraktes. Da Christus wirklich für den
Menschen genug getan hat, ist der Mensch wirklich vor Gott roin und gerecht,
sonst müssto Gott sich solbst desavouieren und dem Werk seines Sohnes die
Anerkennung vorsagen.

5. Indem allein Jesus Christus unsere Rechtfertigung und Gerechtigkeit
ist, bleibt unsere Gerechtigkeit immer ausser uns. Sie bleibt uns aber nicht
fern, sie orreicht uns in der Verkündigung des Evangeliums und im Empfang
der Sakramente und kann von uns in der Kraft des Heiligen Geistes im Glau-
Ix-ii ergriffen werden, so dass wir. uns im Glauben an Jesus Christus hallend,
in der Vergebung leben und im Gericht bestehen können.

6. Da allein solcher Glaube die dem Werk Christi entsprechende Antwort
des Monschen ist, kann dio Heiligo Schrift sagen, dass wir durch den Glauben,
aus dem Glauben, auf Grund des Glaubens gerechtfertigt würden. Der Satz
von der «Rechtfertigung allein aus Glauben» besagt also:

a) Die Rechtfertigung geschieht allein in Jesus Christus und kann darum
allein im Glauben entsprechend bejaht und ergriffen werden.

b) Die Rechtfertigung ist in keiner Weise auch noch, zusätzlich zu Jesus
Christus, in einem menschlichen Work begründet, ob es dem Glauben
vorausgehe oder ihm nachfolge

c) Da der Glaube allein von Jesus Christus kommt und nichts ist als ein
Festhalten an Jesus Christus, wird in solchem Glauben Gott in Jesus
Christus geehrt. Dies anerkennt Gott in der Annahme des Glaubens.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1062. 18



— 270 —

Der Satz von der Rechtfertigung allein aus Glauben, bedeutet folglich
nicht, dass der Glaube das einzige zur Rechtfertigung erforderliche menschliche

Werk sei. Als menschliches Werk ist auch der Glaube der Rechtfertigung
und Vergebung bedürftig. Rechtfertigend ist der Glaube also nicht wegen des
innern Wertes der Gläubigkeit, sondern ausschliesslich darum, weil und sofern
in ihm Jesus Christus ergriffen wird, und weil Gott in der Anerkennung des
Glaubens das Werk seines Sohnes anerkennt. Auch der Glaube als Tat oder
Haltung des Menschen trägt nichts zur Rechtfertigung bei.

7. Jesus Christus ist also nicht nur Anlass oder Ermöglichung, sondern
dauernd einziger Ort, Grund und Inhalt unserer Rechtfertigung und Gerechtigkeit.

Die gratia gratum faoiens ist darum nichts anderes als auch wieder
Jesus Christus, die Anrechnung seines Werkes zu unserer Vergebung, die
Hingabe seines Werkes an uns durch Verkündigung und Sakrament sowie die Gabe
des Glaubens und ihre Bewahrung im Heüigen Geist. Es gibt darum keine
durch menschliche Bemühung herbeizuführende Disposition zur Rechtfertigung,

nicht einmal unter dem Beistand einer gratia praeveniens; denn die
Rechtfertigung ist in Jesus Christus. Es gibt aber auch keine solche Disposition
für den rechtfertigenden Glauben ; denn der Glaube wird allein vom Heiligen
Geist durch die Verkündigung geweckt, das Evangolium aber ist dem natürlichen

Menschen schlechthin unzugänglich. Es gibt nicht einmal eine negative
Disposition für den Glauben. Die Verurteilung des Gesetzes treibt zwar zu
Christus und zum Glauben. Aber auch diese Verurteilung wird nur im Heiligen
Geist anerkannt ; der natürliche Mensch lehnt sio ab. Erst recht ist die gratia
gratum faciens keine dem Menschen inhärierende virtus; denn allein Jesus
Christus ist unsere Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit des Gerechtfertigten ist
immer extra nos.

8. Der Gerechtfertigte ist darum immer Justus simul ac peccator. Er ist
Justus in Christus und im Glauben. In sich selber, in seiner Beschaffenheit und
in seinem Tun bleibt er peccator. Die Erbsünde ist ihm zwar vergeben, aber
die concupiscentia bleibt. Und die concupiscentia ist kein blosser fomes, dessen
Neigungen erst durch unsere Zustimmung zur actualen Sünde würden. Die
sündliehe Neigung ist selber schon im vollen Umfang und im vollen Ernst
Sünde. Darum sind auch die Heiligen, wie sie ständig selber bezeugen, voller
Sünde. Es gibt in dieser Zeit kein menschliches Werk, das völlig ohne Einfluss
der concupiscentia bliebe, concupiscentia im weitesten Sinn verstanden. Darum

ist zu sagen, dass selbst die opera bona sanctorum peccata mortalia seien.
Der Gerechtfertigte bleibt nur Justus, indem er sich in ständigem Kampf mit
der Anfechtung, die ihm durch das göttliche Gebot einerseits und seine Kon-
kupiszenz andererseits bereitet wird, glaubend an seiner ihm in Christus
gewirkten justifia festhält.

9. Kraft dieser justitia in Christus kann der Glaube mitten in aller
Anfechtung immer nur heilsgewisser Glaube sein. Ein Glaube, der nicht in dieser
Weise heilsgewisser Glaube ist, ist gar kein wirklicher Glaube, sondern nur
Glaube der Dämonen und Verhöhnung Jesu Christi.

10. Dass auch die opera bona der Heiligen peccata mortalia sind, heisst
aber nicht, dass es keine guten Werke geben könne oder gar sollte. Ganz im
Gegenteil ; denn die guten Werke sind von Gott gefordert, und es gibt auch gar
keinen wirklichen Glauben, der nicht gute Werke tun wollte. Der
rechtfertigende Glaube ist ja der in Liebe tätige Glaube. Der Glaube wird durch den
in uns ausgegossenen Heiligen Geist geweckt. Und dieser Heilige Geist
bekämpft in uns die Begierden der Konkupiszenz, dass wir ihnen nicht zustimmen

und nicht sie, sondern den Willen Gottes vollziehen. So kommt in uns ein



— 271 —

Anfang des Gutwerdens unserer selbst in Gang, der freilich erst in der
Auferstehung zur Vollendung kommt. So ist die Rechtfertigung nie ohne Heiligung.
Und gegen die Heuchler, die sieh auf ihre Gläubigkeit verlassen wollen, ist dies
mit Gewalt zu predigen. Als solche gute Werke kommen aber keine
selbstgewählten frommen Werke in Betracht, sondern allein die von Gott in seinen
Geboten geforderten Taten,

11. Aber auch diese auf Antrieb des Geistes gewirkten Werke sind nicht
durch sich selbst Gott wohlgefällig. Auch sie sind durch Einflüsse der Kon-
kupiszenz verunreinigt. Gott wohlgefällig sind sie nur durch Jesus Christus,
indem Gott das Sündige an ihnen um seines Sohnes willen vergibt. Und vollends

tragen diese Werke nichts zur Rechtfertigung bei. Sie sind vielmehr
überhaupt nur auf Grund der Rechtfertigung möglich.

12. Nach der scholastischen Lehre ist die Rechtfertigung ein Prozess:
Der Rechtfertigungsvorgang beseitigt einerseits die Erbsünde bis auf den
fomes, der selber nicht Sünde ist, und andererseits giesst er die übernatürlichen

Tugenden ein, die es dem Gerechtfertigten ermöglichen, meritorische
Akte zu setzen. Und auf Grund dieser Verdienste erfolgt dann im günstigen
Fall die Rettung im Endgericht. - In der Sicht bedeutet diese Lehre Rettung
aus Werken, auch wenn diese Werke unter dem Einfluss der übernatürlichen
Gnade gewirkt werden. Sollte die Rottung im Endgericht auf Grund
irgendwelcher Werke erfolgen, gäbe es gar keine Rettung, sondern nur Verdammnis.
Rettung im Endgericht gibt es nur kraft der Gerechtigkeit Christi, die unsere
Sünden deckt und so auch unsero Werke reinigt. Die Rechtfertigung in Jesus
Christus schafft also nicht nur die Möglichkeit für Werke, die im Endgericht
genügen, sie schliesst vielmehr bereits die ondgerichtliche Rettung ein, sie ist
die Rettung auch in diesem eschatologischen Sinn. In diesem Zusammenhang
ist der Glaube die Erwartung der endgerichtlichen Rettung um Christi willen.
Darum ist dieser Glaube schon jetzt willig zu zuvorsichtlichem Gehorsam,
dessen Werke im Gericht bestehen sollen wie der Gerechtfertigte selbst.

Das zweite Hauptreferat wurde von Professor Dr. Werner Küppers,

Bonn, gehalten und war überschrieben :

Rechtfertigung und Heiligung
nach der Lehre des Konzils von Trient

Auch hier folgt eine vom Referenten besorgte Zusammenfassung
des Vortrages.

Einleitung:

Die 16 Lehrkapitel und 33 Kanones der VI. Session des Trienter Konzils
vom 13. Januar 1547 stellen die erste systematische Äusserung des kirchlichen
Lehramtes in der Frage der Rechtfertigung dar, herausgefordert durch das
Umsichgreifen der Reformation.

Für die altkatholische Theologie ist eine eingehende und verbindliche
Stellungnahme dazu im Sinne der Utrechter Erklärung vom 24. September
1889 bisher nicht erfolgt.

Die Antwort des Konzils erfolgte, nachdem die Wege des
Religionsgespräches und anderer Formen direkter Auseinandersetzung seit dem Regens-



— 272 —

burger Interim von 1541 sich als erfolglos erwiesen hatten, ohne direkte
Teilnahme der Protestanten in einem relativ begrenzten, für die katholische Kirche
nur bedingt repräsentativen, konziliaren Kreis. Die über ein halbes Jahr hinaus

sich hinziehende Verhandlung des Problems ging jedoch, besonders durch
die Zusammenwirkung des Konzilslegaten Cervino mit Hieronymus Seripando,
dem Goneral der Augustiner-Eremiten, weit über die blosse Negation der
Irrlehre hinaus und schuf Raum für eine katholische Lehrentfaltung in der
Küche.

Hauptteil:

1. Die Abwehr der Häresie:

Die Rechtfertigung wird gesehen in drei Stadien des «Processus justifica-
tionis », dargestellt am Modellfall eines Nichtchristen, der als Erwachsener sich
bekehrt und getauft wird :

a) Vorbereitung durch die im Glauben ohne verdienstliche Werke aber mit
freier Willensentscheidung empfangene «gratia gratis data» als Zurechnung

des Kreuzesopfers Christi ; im Empfang des Sakramentes der Taufe ;

b) Erhaltung und zunehmende Entfaltung des durch die Taufe erlangten
Gnadenstandes der eingegossenen Gnade in guten Werken, die kraft der
Gemeinschaft der Glieder mit Christus als dem Haupt der Kirche als
merita de condigno die ewige Seligkeit des Gerechtfertigten erschliessen
(«verdienen»);

c) und schliesslich die Wiederherstellung des durch die Todsünde verlorenen
Gnadenstandes durch die sakramentale Busse, wobei jedoch der
übernatürliche Glaube ohne die ihn belebende Liebe im Stande der Todsünde
erhalten bleiben kann, während andererseits im Gnadenstand die
persönlich-subjektive Sicherheit des Heilsbesitzes einen hohen Grad
moralischer Gewissheit, jedoch nicht die objektive Sicherheit einer
Offenbarungswahrheit erreichen kann.

Es bleibt zu fragen, inwieweit die Anathomatismen des Dekretes Tiefe
und Gehalt der reformatorischen Rechtfertigungslehre tatsächlich treffen und
in welchem Masse das Dekret in Schrift und Tradition begründete vollgültige
katholische Lehre ist.

2. Die Bedeutung der innerkatholischen Auseinandersetzungen.

Der theologische Gehalt des Rechtfertigungsdekretes von Trient kann
nur dann voll erschlossen werden, wenn die in ihm sich abzeichnenden
innerkatholischen Auseinandersetzungen und Spannungen berücksichtigt werden.
Dabei handelt es sich in erster Linie um die thomistische und skotistische
Schultradition, während die nominalistischen Lehren in Trient fast ganz
zurücktreten. Zu diesen mittelalterlichen Schultraditionen kommt als wesentliches

und belebendes Moment eine biblisch-patristische Richtung hinzu, die
von ihren Gegnern zwar gelegentlich als prolutherisch angeklagt wird, in ihren
Hauptvertretern jedoch vor allem von Augustin bestimmt ist. Diese Richtung
hat wesentlich mitgeholfen, im Dekret für die Weite und Tiefe wahrhaft
katholischer Lehre Raum zu schaffen und trotz aller zeitbedingter Einengungen zu
bewahren. Nicht zuletzt die späteren innerkatholischen Auseinandersetzungen
um den Augustinismus zeigen, dass Trient selbst die von Luther aufgeworfene
Frage nicht abschliessend lösen konnte. Um so dringlicher erscheint deshalb
gerade auch gegenüber dem Trienter Rechtfertigungsdekret die
Durchführung des theologischen Programms der Utrechter Erklärung.



— 273 —

Das dritte Hauptreferat stammte von Bischof P. J. Jans, Amersfoort,

und war

Eine altkatholische Stellungnahme
zu der Lehre von Rechtfertigung und Heiligung

(Für die Inhaltsangabe dieses Referates zeichnet der
Berichterstatter verantwortlich.)

1. Die Möglichkeit der Rettung des sündigen Menschen beruht einzig und
allein auf der göttlichen Gnadeninitiative. Darüber sind sich die Thoologen
auf katholischer wie auf protestantischer Seite einig, nicht jedoch über ihren
Fortgang und ihre Konsequenzen im Bereich des menschlichen Seins. Das
Dilemma ist beschlossen in der Frage: Wird vom Menschen im Prozess der
Rechtfertigung ein eigenes Sein oder Tun verlangt

2. Es besteht die Gefahr, auch den Glauben in bezug auf die
Rechtfertigung als ein gutes «Werk» aufzufassen. Demgegenüber betonen die
Vertreter der dialektischen Theologie die «Leerheit» des Glaubens. Der Inhalt des
Glaubens ist von Gott gesetzt, nicht vom Menschen. -"Die klassische reformatorische

Lehre sieht den Glauben als das Werkzeug, durch das der Mensch
Gottes Gerechtigkeit erlangt.

3. In altkatholischer Sicht lässt sich zu der Beziehung zwischen Glaube
und Rechtfertigung sagen : Der Glaube gründet sieh auf das Offenbarungszeugnis

Gottes. Er ist Kenntnisnahme sowohl als Vertrauen und Zuversicht.
Gott selber muss uns durch den Heiligen Geist zu diesem Glauben veranlassen.
Dieser Glaube ist aber an sich nicht völlig hinreichend für die Seligkeit. Jedoch
ist der Glaube für Gott die einzig annehmbare Beschaffenheit, um uns
rechtfertigen zu können.

4. Nach dem Zeugnis des NT hat die Rechtfertigung forensischen Charakter.

Es geht um ein Gerechterklären des Sünders, um ein Nichtanrechnen der
Sünde und um ein Anrechnen der Gerechtigkeit Christi. Zugleich geht es aber
nicht nur um oin Nichtzurechnen der Sünden, sondern um wirkliche «remissio
peccatorum». Gott tut wahrhaft, was Er sagt.

5. Unlösbar verbunden mit der Rechtfertigung ist die Heiligung. Beide
lassen sich voneinander unterscheiden, sind aber nicht voneinander zu trennen.
Gottes Gerechtsprechung ist zugleich Gerechtmachung. Die Rechtfertigung
stellt sich dar als eine Tat Gottes, die prinzipiell momentan ist und die
Souveränität des Handelns Gottes nicht beeinträchtigt. Dagegen ist die Heiligung
wie ein langdauernder Prozess zu verstehen («semper iustiflcamur»). Der
Glaube muss tätig werden in der Liebe (Gal. 5, 6). Hierbei ist der Glaube das
rezeptive Medium unserer Heiligung und als solches zugleich eine wirksame
Kraft.

6. Die Bibel reisst Gottes Handeln in der Rechtfertigung und des
Menschen Handeln in der Heiligung nicht auseinander. Gottes Ziel mit dem
Menschen bleibt die absolute Heiligkeit. Wir werden nicht nur errettet von der
Strafe der Sünde, sondern von der Sünde selber. Durch den Heiligen Geist
erhalten wir Anteil an der vollkommenen Natur Christi, deren Kennzeichen
Gehorsam war. Gute Werke bewirken nicht eine Selbstrechtfertigung dos
Menschen, sind aber die Konsequenz des Glaubens und der Teilhabe an Christi
Sein. Die Lehre von den opera supererogatoria sowie die Lehre vom Verdienst
ex condigno oder ex congruo ist als unbiblisch abzuweisen.



— 274 —

7. Rechtfertigung und Heiligung dürfen nicht nur hinsichtlich des
einzelnen Menschen durchdacht werden, sie haben einen überindividuellen
Charakter und sind kollektiv ekklesiologisch ausgerichtet. Die Christen sind als
ekklèsia die Fortsetzimg des heiligen Gottesvolkes des Alten Bundes.

Es ist nicht Aufgabe des Berichterstatters, nun in extenso die
in der Diskussion geäusserten Meinungen wiederzugeben. Alle drei
Hauptreferate haben jedenfalls der Aussprache eine Fülle von
Anregungen und Stoff gegeben. Es wurde anerkannt, dass das Tridentinum

sich der durch die Reformation aufgeworfenen Problematik
stellen wollte, dass aber seine Stellungnahme unvollständig bleiben
müsste. So wurde es dem Anliegen Luthers, der hier eher als Prophet
denn als Dogmatiker gesprochen hat, nicht gerecht. Auf den
übersteigerten Individualismus der Reformatoren antwortete das Konzil
ebenso verengend. Es lässt sehr den eschatologischen Aspekt in dieser

Frage vermissen. Andererseits muss festgehalten werden, dass das

Tridentinum in dieser Sache etwas zu sagen versuchte: wenn auch
die Terminologie der Lehrdefinitionen als inadäquat bezeichnet werden

muss, so ist die Grundtendenz von Trient in dieser Frage zu
bejahen und festzuhalten, nämlich das nachdrückliche Pochen auf die

objektive Realität des Heilsvorganges. Die Tat Gottes und die Tat
des Menschen sind zu unterscheiden, aber nicht zu scheiden. Letztlich

bricht hier das Problem « Gnade und Freiheit» auf.
Neben den drei Vorträgen, die sich mit dem Hauptthema der

Tagung befassten, wurde noch eine Reihe anderer Fragen behandelt.
Pfarrer H.Aldenhoven, Wallbach, referierte über «Unsere Beziehungen

zur Orthodoxie - status quaestionis».
Der Referent gab zunächst einen Überblick über die Geschichte

der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen. Er unterstrich dabei die

Wichtigkeit der persönlichen Kontakte, die besonders in den letzten
Jahren auch durch Besuche altkatholischer Bischöfe und Theologen
bei orthodoxen Hierarchen gelegt worden sind. Der status quaestionis
lässt sich so skizzieren : im Prinzip sind sich Altkatholiken und Orthodoxe

einig. Aber nach orthodoxer Auffassung bedürfen noch einige
Punkte der Abklärung. Dazu gehören: die Lehre von der Kirche,
Fragen hinsichtlich einiger Sakramente (Eucharistie, Busse, Weihen),
das Verhältnis von Schrift und Tradition, die altkatholische
Auffassung von der Heiligen-, Bilder- und RehquienVerehrung und
verschiedene kanonische Fragen (z.B. bezüglich der Ehe der Kleriker).
Eine der schwierigsten Fragen ist für die Orthodoxen die seit 1931

zwischen den Altkatholiken und Anglikanern bestehende Interkom-



— 275 —

munion. In dieser Frage können wohl gerade die Altkatholiken den

Orthodoxen zu einem besseren Verständnis verhelfen. Überhaupt ist
eine bessere und genauere gegenseitige Kenntnis anzustreben. - Das
Referat von Pfr. Aldenhoven soll vervielfältigt und den Geistlichen

zugestellt werden.

Professor Dr.W.Küppers, Bonn, leitete die Aussprache über

Die gemeinsame altkatholische Aufgabe im Anschluss
an Neu-Delhi und praktische Vorschläge zu ihrer Erfüllung

ein.

Der Referent erinnerte daran, dass sich die altkatholische Kirche
von Anfang ihrer ökumenischen Verpflichtung bewusst gewesen sei.

Trotzdem kann die tatsächliche Beteiligung an der ökumenischen
Aufgabe nicht als genügend und befriedigend bezeichnet werden.
Gerade in diesem Zeitpunkt, da die ökumenische Bewegung
offensichtlich einen Einschnitt in ihrer bisherigen Geschichte erreicht
habe, die jungen Kirchen mit ihren Problemen, die römisch-katholische

Kirche und auch die grossen Weltreligionen zunehmend in das

Interesse der ökumenischen Arbeit geraten, sei die altkatholische
Stimme nicht überflüssig geworden, sondern es gelte, sie gerade jetzt
kräftig zu Gehör zu bringen. Der Referent schlug im Interesse einer
Intensivierung der altkatholischen Mitarbeit an der ökumenischen
Bewegung vor : die altkatholischen Delegierten an den Tagungen des

Weltkirchenrates sollten vorher miteinander Fühlung nehmen und
womöglich einen gemeinsamen Standpunkt festlegen ; die Delegierten
mögen ihr Mandat bis zur jeweils nächsten Tagung des Ökumenischen
Rates behalten und in der Zwischenzeit wahrnehmen; die tatsächliche

Zusammenarbeit «in oecumenicis», soweit die einzelnen
altkatholischen Kirchen betroffen sind, sei Sache des Episkopates ; die
altkatholischen Kirchen sollten sich in irgendeiner Form am Bau des

neuen Verwaltungsgebäudes des Ökumenischen Rates in Genf
beteiligen.

In der Aussprache wurde daraufhingewiesen, dass die letzte
Forderung des Referenten von einzelnen altkatholischen Kirchen bereits
erfüllt worden sei. Eine ständige Repräsentation durch einen
hauptamtlichen Vertreter bei der Zentrale in Genf sei aus finanziellen Gründen

wohl nicht zu verwirklichen. Jedoch sei ein gezielter altkatho-



— 276 —

lischer Beitrag im ökumenischen Gespräch durchaus notwendig. Deshalb

regte die Konferenz die Schaffung ökumenischer Kommissionen
in allen altkatholischen Kirchen an. Die Vorsitzenden dieser
Kommissionen sollten einer internationalen Kommission angehören. Auf
diese Weise könnte die gemeinsame altkatholische Aufgabe besser

wahrgenommen werden.

Die Berichte der nationalen liturgischen Kommissionen beschlossen

den Reigen der Vorträge.
Pfarrer de Rijk, Ijmuiden, berichtete über die Arbeit der

Rubrikenkommission in der altkatholischen Kirche der Niederlande,
die alle Rubriken für die Feier der Messe, der Vesper, der Sakramente
und der wichtigsten Sakramentalien auszuarbeiten hat. Gegenwärtig
beschäftige sich der Ausschuss mit den Gottesdiensten der Karwoche.

Pfarrer lie. theol. Pursch, Bonn, schilderte sodann die Bemühungen

um die Belebung des Tagzeitengebetes in der Bonner Gemeinde
und im Döllingerhaus. Er wies bezüglich des neuen deutschen
Altarbuches darauf hin, dass vor allem die Frage des Opfercharakters der
Messe Anlass zu Meinungsverschiedenheiten im Klerus sei.

Ergänzend berichteten Vertreter der Schweiz und Österreichs
über Erreichtes und Erstrebtes in der Frage der Neuordnung der

Liturgie in den betreffenden Kirchen.

Abschliessend wurde über die Fortsetzung der Arbeit beschlossen

: Die neunte Theologenwoche soll im Jahre 1963 in Holland
stattfinden, sofern nicht eine anglikanisch-altkatholische Tagung gehalten
werden wird. In diesem Fall würde man erst wieder im Jahre 1964

zusammenkommen. Als Themen wurden vorgeschlagen «Gnade und
Freiheit», welches Thema womöglich mehr dogmengeschichtlich
entwickelt werden könnte, und die Frage der «Apostolischen Sukzession».

Vor allem will man in Zukunft wieder eine volle Woche
Zusammensein.

Konstanz
Ernst- Wilhelm Heese


	VIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in Bonn, 24.-29. September 1962

