
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 4

Artikel: Die Heilsbedeutung des Todes Jesu in den lukanischen Schriften

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222

Die Heilsbedeutung des Todes Jesu
in den lukanischen Schriften1)

Im 3. Kapitel der Apostelgeschichte wird berichtet, wie Petrus
und Johannes an der «schönen Pforte» des Tempels im Namen Jesu
Christi von Nazareth einen Gelähmten heilen und daraufhin dem
Volk erklären, dass die Heilung nicht etwa durch ihre eigene Kraft
geschehen sei, sondern eben durch den Namen Jesu, jenes Jesus, den
sie, die Zuhörer, getötet haben, den aber Gott auferweckte. Wegen
dieser Rede werden die beiden Apostel, so wird im 4. Kapitel
weitererzählt, von der Tempelwache eingesperrt und am folgenden Morgen
vor dem Hohen Rat zur Rechenschaft gezogen. Man fragt sie, in
welcher Gewalt (êv noia owcijuvei) oder in welchem Namen sie getan
hätten, was sie getan haben. Petrus wiederholt, was er tags zuvor
schon der Volksmenge gesagt hatte, steigert seine Aussage aber noch

dadurch, dass er nun, exklusiv formulierend, erklärt : Jesus sei der
Stein, den die Bauleute verworfen haben, der aber zum Eckstein
geworden sei und dass in keinem andern Heil sei; «denn es ist kein
anderer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, in dem

wir gerettet werden sollen». - Fragte man nun einen Leser, der etwa
vom kirchlichen Religionsunterricht her an diese Stelle herantritt,
aus welchem Grunde Petrus wohl behaupte, dass wir in keinem
andern als im Namen Jesu gerettet werden sollen, so würde er gewiss
den Grund darin finden wollen, dass kein anderer als Jesus unsere
Schuld auf sich genommen und für uns am Kreuz gebüsst habe.
Befragen wir aber die Apostelgeschichte selbst, worin ihr Verfasser die

Rettungsmacht des Namens Jesu begründet sehe, so müssen wir,
wohl nicht ohne Befremden, feststellen, dass er uns keineswegs auf
den Opfertod Jesu verweist. Wohl ist einmal (Apg. 20, 28) von der
Kirche Gottes gesagt, dass er - gemeint ist wohl Christus - sie sich
durch sein eigen Blut geschaffen habe. Da scheint der Begriff des

«Blutes» auf den Sühnetod Jesu hinzuweisen. Ausdrücklich gesagt
ist es aber nicht, geschweige, dass es näher ausgeführt würde. Nach
dem Abendmahlsbericht, wie er uns im Evangelium desselben
Verfassers geboten wird, sagt Jesus bei der Austeilung des zweiten Kelches

: «Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut, das für euch

1) Öffentliche Antrittsvorlesung, gehalton am 19. Mai 1962 an der
Universität Bern, nachträglich etwas erweitert und mit Anmerkungen versehen.



— 223 —

vergossen wird» (Luk. 22, 30). Auch hier ist gewiss an den Sühnetod

gedacht. Nur haben wir es an dieser Stelle mit einem Wort zu tun,
das Lukas der Überlieferung entnahm, und nicht mit einem, das er
selber prägte. Und die Stelle, an der Markus und Matthäus davon
reden, dass Jesus sein Leben als Xvxqov, als Lösegeld für viele,
hingebe (Mark. 10, 45; Matth. 20, 28), lässt Lukas merkwürdigerweise
aus. So sind die beiden angeführten Worte die einzigen Stellen, in
denen Lukas im ganzen seines umfangreichen Werkes hier eindeutig,
dort andeutungsweise vom Sühnopfer Christi spricht.

Das ist um so auffälliger, als Lukas mehrfach und mit offensichtlicher

Betonung erklärt, dass Jesus leiden müsse. Schon in der
Vorgeschichte lässt er Simeon Maria gegenüber die Ankündigung machen,
dass ein Schwert ihre Seele durchdringen werde (Luk. 2, 35). Wie
Matthäus und Markus bringt auch Lukas drei Leidensankündigungen,

und in jeder ist mit Nachdruck vom bevorstehenden Sterben
Jesu die Rede. In der zweiten (Luk. 9, 44) heisst es zwar nur, dass

«der Menschensohn im Begriffe sei, in die Hände der Menschen
ausgeliefert zu werden». Aber gerade das bloss Andeutende dieser Aussage

kündigt mit besonderm Akzent seinen Tod an. Und in der ersten

Ankündigung (Luk.9, 22) wird der Tod des Menschensohnes nicht
nur angezeigt, sondern betont, dass er sterben müsse, wobei mit dem
òsi nicht nur irgendeine Zwangsläufigkeit, sondern jene göttliche
Notwendigkeit gemeint ist, die sich aus dem Heilsbeschluss Gottes
ergibt. Das wird auch in der dritten Leidensankündigung (Luk. 18,

31-34) hervorgehoben, indem Lukas erklärt, dass das Leiden und
Sterben Jesu in Erfüllung des prophetischen Zeugnisses erfolgen
werde. Somit weist Lukas dem Sterben Jesu eine, wenn nicht die

zentrale Stelle in seiner Heilsbotschaft zu. Dementsprechend macht
der Auferstandene den beiden Jüngern, die er auf dem Weg nach
Emmaus einholt, einen Vorwurf daraus, dass sie so unverständigen
und trägen Herzens sind, den Worten des Propheten nicht zu glauben.

Wenn sie nicht so trägen Herzens wären, müssten sie doch wissen,

dass der Christus leiden muss. Desgleichen wird auch in der

Apostelgeschichte mehrmals betont, dass Leiden und Sterben Jesu

wohl durch che Schuld der Menschen, dennoch aber in erster Linie
nach göttlichem Vorsatz geschehen sei (Apg. 2, 23; 3, 18; 4, 28; 17, 3;

26, 22 f.). Nicht an jeder, aber doch an den wichtigsten dieser Stellen
würde man erwarten, dass im nähern oder fernem Zusammenhang
die göttliche Notwendigkeit dieses Leidens ihre Erklärung darin
fände, dass der Sünder zu seinem Heil eines stellvertretenden Sühn-



— 224 —

opfers bedürfe. Eine derartige Erklärung bleibt jedoch hartnäckig
aus. In Apg. 3, 4 ist dies um so erstaunlicher, als dort viermal Jesus
als Ttaïç êeov bezeichnet wird. Denn dieser Ausdruck weist auf
Jes. 53 hin, wo doch so eindrücklich vom stellvertretenden Leiden
des Knechtes Jahwes gesprochen wird. In Apg. 8, 32 f., also in der
Erzählung über die Begegnung des Philippus mit dem Kämmerer aus
Äthiopien, werden sogar einige Verse aus Jes. 53 zitiert, aber gerade
nicht diejenigen, die vom stellvertretenden Leiden des Gottesknechtes

handeln. Und auch sonst findet sich keine Andeutung dieses
Gedankens.

So kann man wohl nicht behaupten, dass Lukas die Botschaft
vom Sühnetod oder vom Stellvertretungsleiden Jesu absichtlich
hätte unterdrücken oder gar bekämpfen wollen, sonst hätte er auch
jene beiden Stellen, die diesen Gedanken immerhin enthalten, nicht
bringen dürfen*). Von einer ausdrücklichen Ablehnung ist erst recht
nichts zu bemerken. Aber die auffällige Konstatierung muss man
doch machen, dass im persönlichen Denken des Lukas und in seiner

Verkündigung die Botschaft vom Sühnecharakter des Leidens Jesu,
die bei Paulus das Zentrum seiner Aussagen über das Heilswerk
Christi ausmacht, anscheinend keine Rolle spielt. Und somit stehen
wir vor der Frage, worin denn nach Lukas der Tod Jesu seine
Bedeutung habe, oder ob etwa in seiner Sicht der Heilsgehalt des

Namens Jesu in etwas ganz anderm und überhaupt nicht in seinem Tode
begründet sei.

Bei dieser Sachlage ist es selbstverständlich, dass wir unser
Problem nicht isoliert betrachten dürfen, wenn wir eine Lösung finden
wollen. Wir werden versuchen müssen, darüber Klarheit zu gewinnen,
wie Lukas überhaupt dazu kommt, den Namen Jesu als einen Heils-
uamen, sogar als den ausschliesslich einzigen Heilsnamen zu
proklamieren. Mit andern Worten : Wir müssen die lukanischen Texte
danach befragen, wie ihr Verfasser überhaupt und im ganzen Person,
Werk und Bedeutung Jesu von Nazareth verstehe.

Wir lassen dabei die Frage unerörtert, wieweit die beiden Schriften,

die sich unter seinem Namen im Neuen Testament finden, auf
Lukas selbst zurückgehen und inwieweit er bereits vorliegende Quellen

in sein Werk einarbeitet. Was das Evangelium betrifft, ist dies
bekanntlich im weitesten Umfang der Fall. Da müssten wir also, um
die spezifisch lukanische Anschauung zu Gesicht zu bekommen,

i) Vgl. Eduard Lohse, Märtyrer und Gottesknecht, 1955, S. 187 ff.



— 225 —

untersuchen, an welchen Stellen Lukas die Aussagen seiner Quellen
verändert hat, ob dabei eine theologische Absicht zutage tritt und
welches diese Absicht sein möchte1). Hinsichtlich der
Apostelgeschichte ist die Frage nach den Quellen im einzelnen umstritten2).
Für bestimmte Fragestellungen wäre die Abklärung dieses Problems

von grosser Wichtigkeit, besonders was die zahlreichen Reden
anbelangt. Wir halten es für wahrscheinlich, dass Lukas für diese
Reden, so sehr sie schliesslich seine eigenen Kompositionen sind, doch
schon gewisse Vorlagen hatte, wenigstens für die Petrusreden der
ersten Hälfte. Der Umstand, dass bestimmte charakteristische
Wendungen und Begriffe nur in gewissen Partien vorkommen und in
andern völlig fehlen oder auffällig zurücktreten, spricht eindeutig für
diese Annahme. Doch sind ebenso wahrscheinlich auch diese Partien
von Lukas überarbeitet worden. So ist es beinahe sicher, dass Lukas
nichts in einer solchen Gestalt und in einem solchen Wortlaut in seine

Schriften aufgenommen hat, was zu seinen eigenen Ansichten in
einem ernstlichen Widerspruch gestanden hätte. Und darum dürfen
wir für die Beantwortung unserer Frage sein ganzes Werk in
Anspruch nehmen. Wir dürfen dies um so mehr tun, als es nicht um die

Abklärung eines isolierten Einzelproblems geht, sondern um eine
Gesamtschau seiner sein ganzes Werk gleichmässig durchziehenden
Grundkonzeption von der Heilsbedeutung Jesu Christi.

Wenn auch, wie eben gesagt, das Lukasevangelium zum grössten
Teil eine bewusste Ineinanderarbeitung schon vorher vorhandener
Quellen darstellt, so hat doch sein Verfasser selber deutlich gemacht,
wie er diese Darstellung in ihrer Ganzheit verstanden sehen möchte.
Er tat das schon damit, dass er dem tradierten Stoff eine

Vorgeschichte voranstellt, die sich so nur bei ihm findet. Darin nehmen
die Worte, mit denen der Engel Maria die Geburt Jesu ankündigt,
die zentrale Stelle ein3). Da wird nun zuerst der Name des Kindes

1) Eine solche Untersuchung hat im vollen Umfang konsequent
durchgeführt Hans Conzelmann, Die Mitte der Zeit, 3. Aufl. 1960. Wenn wir auch
mit don Beurteilungen Conzelmanns nicht einig gohon, so liegt uns doch daran,
zu botonon, dass sich sein Vorgehen als fruchtbar erwiesen hat.

'-) Vgl. Martin Dibelius, Aufsätze zur Apostelgeschichte, 3. Aufl. 1957;
Philipp Violhauer, Zum Paulinismus der Apostelgeschichte, Evangel. Thoo-
logie, 10. Jahrg., 1950/51, S. 1-26; Ernst Haenchen, Die Apostelgeschichte
(Kommentar), 1956, S.27 ff. und 96 ff.; Eduard Schweizer, Theol. Zeitschrift,
Jahrg. 13, 1957, S. 1 ff. ; U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte,
1961, passim und besonders S. 187-193.

3) Vgl. dazu Conzelmann a.a.O. S. 104 ff. - Conzelmann schoint die
Authentizität von Luk. 1 und 2 für fraglich zu halten (S. 109). Zweifellos sind



— 226 —

genannt : Jesus. Die Namengebung soll also nicht auf Zufall, noch auf
Familientradition und erst recht nicht auf menschlicher Willkür
beruhen, sondern von Anfang an Stellung und Bedeutung des Namensträgers

charakterisieren, die er im Plan Gottes einnimmt. Nun ist
«Jesus» aus dem nachexilischen «Jeschua'» (vorexilisch: «Jeho-
schua' ») transkribiert und gräzisiert und bedeutet : Gott ist die Hilfe.
Somit bedeutet die Namengebung, dass durch Jesus die göttliche
Hilfe erscheinen und erfüllt werden soll *).

die einzelnen Stücko dieser Kapitel teilweise nur lose miteinander verbunden.
Einzelne Stücko könnte man auslassen, ohno dass dadurch oine Lücke
entstünde. Kap. 2 setzt Kap. I nicht voraus (vgl. Rudolf Bultmann, Die
Geschichte der synoptischen Tradition 4, S. 320 ff.). Diese Beobachtungen sprechen

dafür, dass die einzolnen Stücke der Entstehung und Herkunft nach
verschiedenartig sind. Auch ihre Einordnung in die heutige Reihenfolge dürfte
eine komplizierte Vorgeschichte haben. Eür unsere Erage ist jedoch nur wichtig,
ob die Linio des jetzigen Toxtbestandes der sonstigen lükanischen Sicht
entspreche. Wir meinen, dass dies der Fall sei. Doch muss sich dies aus dem Ganzen
dieser Sicht, also aus dem Ergebnis unseres Versuchs erzeigen. Mit Recht bo-
merkt Bultmann (a.a.O. S.320), dass dio Vorkündigung an Maria im Ganzen
von Kap. I eine geringfügige Rolle spiele. Bultmann schliesst daraus, dass die
Vorgeschichte des Täufers ursprünglich wohl eine selbständige Erzählung
gewesen soi und dio Verkündigung an Maria erst nachträglich darein eingefügt
wurde. Aber gerade dadurch erhält sie trotz ihrer geringen Ausdehnung den
Charakter des Ziel- und Höhepunktes. Es bleibt zwar eine Schwierigkeit, das^
das Wort des Engels an Zacharias (1, 13 ff.) und dessen Lobgesang 1, 68ff.)ehor
aufden Messias selbst als aufden Täufer ausgerichtet erscheinen. Die Beziehungen

auf einen Vorläufer nehmen sich wie nachträglich und ziemlieh künstlich
boigefügt aus. Das spricht dafür, dass sie sieh ursprünglich nicht auf den Täufer
bezogen oder aus Kreisen stammen, die don Täufer als messianische Gestalt
betrachteten. In der heutigen Reihenfolge soll aber deutlich dio Ankündigung
an Zacharias und soin Lobgesang durch die Ankündigung an Maria überboten
werden. (Vgl. dazu auch Philipp Vielhauer, Das Bonedictus des Zacharias, in
Zeitschr. f. Theologie und Kirche, 49. Jahrg., 1952, S.255, der in diosor Sache
ähnlich urteilt wio wir.) Dadurch erscheint die Ankündigung an Maria als die
Erfüllung der Sendung des Täufers. Auch dadurch wird clor Täufer als die letzte
und höchste Spitze der alttostamentlichen Prophétie charakterisiert (vgl.
Conzelmann a.a.O. S. 18 ff.). Das wird noch dadurch unterstrichen, dass Johannes
wie eine ganze Anzahl alttostamentlicher Gestalten von lange kinderlos
gebliebenen Eltern geboren wird, während es sich bei der Geburt Jesu auf eino

ganz andere Weise wunderbar verhält, auf eine Weise, die im Alten Testament
so nicht vorkommt, wenigstens nicht als Bericht. Die Beobachtung Conzel-
manns,dass der Täufer nach Lukas oben die Spitze des Alten Testaments und
nicht eine messianische Vorläuferge tait soi, wird also auch hier bostätigt. Ob
Conzelmann diese Beobachtung richtig interpretiert, ist eine andere Frage.
Für unsern Zusammenhang macht es diese Beobachtung aber wahrscheinlich,
dass doch Lukas selbst diose Vorgeschichte aufgenommen hat. Damit aber
bekommen die Worte an Maria programmatische Bedeutung für sein ganzes
Werk. Ob sich dies so verhält, lässt sich freilich auch nicht allein von hier aus,
sondern nur aus dem Ganzen entscheiden.

Vgl. Theol. Wörterbuch z. NT III, S. 284 ff.



— 227 —

Luk. 1, 32, heisst es weiter von ihm, er werde «gross» sein und
«Sohn des Höchsten genannt werden». Die Ankündigung, er werde
«Sohn des Höchsten genannt werden», meint auf alle Fälle, dieser

Würdetitel werde ihm zukommen, weil er tatsächlich Sohn des Höchsten

ist und sich auch als solcher erweisen wird. Nur kann auch so das

Wort auf zwei verschiedene Arten verstanden werden : in dem Sinne,
dass er seinem Wesen nach Sohn Gottes sein soll oder, unter
Absehung von der Frage nach seinem Wesen, als blosse Bezeichnung
seiner Würdestellung, wobei allerdings die Würdestellung zugleich
auch etwas für das Wesen Kennzeichnendes ausmacht. Wenn
Luk. 1, 35, erklärt wird, das Kind werde seine Existenz vom Heiligen
Geist, also ganz von Gott her haben, so ist an den Menschen Jesus

gedacht und mit dem Gottes-Sohn-Titel mehr seine Machtstellung
als sein Wesen charakterisiert1). Die in diesem Titeln bezeichnete
Macht- und Würdestellung besagt aber, dass ihm alles gehöre und
dass er über alles Herr sein werde.

Schliesslich wird Luk. 1, 32b und 33 unter Anspielung auf
2. Sam. 7, 14.16, und Micha 4, 7 von Jesus gesagt, dass Gott ihm den

Thron seines Vaters David geben und dass er als König über das Haus
Jakob elç rovç aiwvaç, auf Ewigkeit regieren werde. Und indem
1, 33 b beigefügt wird, seine Königsherrschaft werde kein Ende
haben, wird die Ewigkeit des Königtums Jesu gleich nochmals
hervorgehoben. Es scheint also, dass Lukas besonders viel an dieser

Ewigkeit der Herrschaft Jesu gelegen war.
In den Lobgesängen der Maria und des Zacharias werden diese

Aussagen insofern noch unterstrichen und gefüllt, als beide im Blick
auf die nun anhebenden Ereignisse Gott darob preisen, dass er nun
endlich sein Volk in Gnaden heimgesucht und ihm Erlösung gebracht

1, 68), seiner Barmherzigkeit 1, 54) und seiner Verheissungen, seines

Bundes und des Eides, den er Abraham geschworen hatte (1, 72 f. 70.

55), gedacht habe und so dafür sorge, dass ihm sein Volk ohne Furcht
in Heiligkeit und Gerechtigkeit dienen könne «alle unsere Tage»

(1, 75).
Ebenso charakterisiert die Botschaft des Engels an die Hirten

') Die Frage nach der göttlichen Natur Jesu im Sinne der Zwei-Naturen-
Lehro der spätem Christologie und die Frago nach seiner Präexistenz scheint
Lukas nicht beschäftigt zu haben. Doch spricht er so von der göttlichen
Sendung Jesu und davon, dass er soine irdische Existenz allein aus dem Heiligen
Geist habe, dass man wohl einen starken Unterschied, aber sicher keinen
absichtlichen Gegensatz zwischen ihm und Paulus in dieser Sache feststellen
muss.



— 228 —

Jesus als Heiland (cwojo), Christus und Herr in der Stadt Davids
(2, 11), d.h. als den davidischen Messias. Und bei der Darstellung
Jesu im Tempel nimmt Simeon unter Anknüpfung an Jes. 42, 6;
49,6 diese Gedanken auf, indem er Gott lobt, weil seine Augen sein -
sc. Gottes - Heil (tò Gcor-rjotov aov) noch sehen durften, das bereitet
ist als ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur endlichen
Herstellung der ganzen <5o£a seines Volkes (2, 30-32), womit nicht weniger

gesagt ist, als dass in Jesus alle Pläne Gottes, die sich nicht nur
auf das Heil Israels, sondern auch auf das der Heiden, also auf das

Heil der Welt richten, zur Erfüllung gelangen sollen.
Dass alle diese Aussagen nicht nur lukanisches Vorspiel sind,

auch nicht bloss der Anknüpfung an das Alte Testament oder einer
durch eine Anhäufung von Anklängen an das alttestamentliche
Schriftzeugnis bewerkstelligten Legitimation dienen sollen, sondern

programmatische Bedeutung für alles Folgende haben und damit
anzeigen, wie Lukas dieses Folgende gesehen wissen will, kommt in
einer Besonderheit der lukanischen Komposition an den Tag. Unter
Abweichung von Markus, dessen Darstellung ihm unbestrittener-
massen als Grundlage für sein Evangelium diente, bringt Lukas
unmittelbar nach der Perikope von der Versuchung in der Wüste und
einem summarischen Hinweis auf seine Tätigkeit in Galiläa den
Bericht über die Predigt Jesu in Nazareth. Offenbar liegt Lukas daran,
die Erzählung über die Tätigkeit Jesu mit diesem Stück zu beginnen.
Er hat sogar eine Unstimmigkeit in Kauf genommen, die er durch
diese Umstellung verursachte : in Luk. 4, 23 sagt Jesus den Leuten
von Nazareth, sie würden ihm vorhalten, er solle bei ihnen, in seiner
Vaterstadt ebenso grosse Wunder tun wie in Kapernaum. Dieses

Wort hängt jetzt in der Luft, da noch gar keine Wunder aus Kapernaum

erzählt sind, wie es in der ursprünglichen Reihenfolge der Fall
war. Lukas hat also seinen selbst angekündigten Plan, alles der Reihe
nach erzählen zu wollen (1,3), sofern dies chronologisch gemeint war,
aufgegeben, einfach um diese Erzählung an die Spitze aller
Erzählungen über das Tun Jesu zu bekommen. Dadurch erhält diese Stelle
ebenfalls programmatische Bedeutung und nimmt eine hermeneu-
tische Schlüsselposition ein. Auch 4, 23 bekommt somit, vielleicht
absichtlich, eine andere Bedeutung als bei Markus : der Satz ist nur
noch Ankündigung und Deutung, nicht mehr Rückblick1). Im Zen-

x) Vgl. Conzelmann, a.a.O. S.23 ff. - Ob die weitgreifende Deutung, die
Conzelmann aus dieser Umstellung und dem, was sie mit sich bringt, für das



— 229 —

trum dieser so an die Spitze gestellten Erzählung vernehmen wir nun,
dass Jesus im Synagogengottesdienst in Nazareth die Stelle Jes. 61,
1 f. vorliest und als Erklärung dieses Prophetenwortes nichts anderes

beifügt als die proklamatorische Mitteilung: «Heute ist diese Schrift
vor euren Ohren erfüllt» (4, 21). Jene Jesaja-Stelle besagt aber: «Der
Geist des Herrn ist auf mir, deswegen, weil er mich gesalbt hat. Den
Armen Evangelium zu verkündigen, hat er mich gesandt, zu verkünden

den Gefangenen Befreiung, den Blinden, dass sie wieder sehen

sollen, Erlösung anzuzeigen den Zerschlagenen, auszurufen das

angenehme Jahr des Herrn» (Luk.4, 18 ff.).
Nach allen diesen Aussagen ist Jesus also der verheissene Messias

aus dem Hause Davids, der das ewige Königreich aufrichtet,
in dem alle Gnadenversprechungen erfüllt, allen geholfen, alles gut

spezifisch lukanische Verständnis dor Heilsgeschichte meint erhebon zu können

(S.30ff.), dor Darstellung des Lukas entspricht, scheint tms allerdings
mehr als fraglich. Conzelmann will boweisen, dass für Lukas die Jesus-Zeit
gerade nicht Endzeit sei, sondern, als oino erste Erfüllung der alttestament-
lichenVorheissung, die Mitte der Zeit, der ganzen Heilsgeschichto darstelle, in
der zwar von Jesus boreits ein Bild der kommendon Heilszeit gewirkt wurde,
ein Bild aber, das erst die Hoffnung auf das kommende Heil wecken soll, wäh-
rond das endgültige, völlige Kommen des Heils in weite Ferne geschoben sei
und in der Zwischenzeit, der Zeit des Verfassers, die Kirche ihr missionarisches
Werk tun soll. - Wir bezweifeln nicht, dass zwischen Mark, und Mat. einerseits

und Lukas andererseits Unterschiede bestehen, mindestens der, dass
Lukas eine klare Sicht hat und danach seinen Bericht gestaltet, den des Markus

auch entsprechend korrigiert, während Mark, und Mat. eher oine geschlossene

Konzeption vormissen lassen. Hingegen glauben wir nicht, dass die Sicht
des Lukas so gestaltet sei, wie Conzelmann es dartut. Unsero Ausführungen
sollen mindestens die Frage zur Diskussion stellen, ob nicht eine andore
Konzeption dem lukanischen Text gerechter werde.

Was unsere Stelle betrifft, ist einmal zu fragen, ob die Behauptung Con-
zelmanns, das «Heute» in Luk. 4, 21 sei für Lukas selbst schon Vergangenheit
vind beziehe sich nur gorade auf dio Zeit Jesu, mohr sei als eine unbewiesene
Behauptung. Jedenfalls vermag uns der Hinweis auf Luk. 22, 35 f., wo nach
Conzelmann eine bewusste Scheidung von Jesus-Zeit und Zeit des Lukas, der
Kirche vollzogen soin soll, nicht von der Richtigkeit jener These zu überzeugen.
Der unverkennbare, auch von Conzelmann betonte Zusammenhang von
Luk. 22, 35 f. mit Luk. 4, 13 spricht vielmehr dafür, dass die Passionszeit im
Unterschied zur vorhergegangenen Zeit der Wirksamkeit Jesu wieder Zeit des

Kampfes, der letzten Versuchung, des neioaauò; xar' èïoxnv sei. Der Hinweis

auf dio beiden Schwerter, auch wenn er gorade zur Anzeige eines
Missverständnisses gemacht wird, kann sich kaum auf die Zeit der Kirche, sondern

nur auf das Loiden Josu beziehon, um dieses Loiden als das von Gott gewirkte
Heils- und Offenbarungsoreignis zu konnzoiehnen. - In welchen Zusammenhang

die Stelle, so verstanden, gehört, soll aus unserm Versuch hervorgehen :

Lukas versteht den Tod Jesu als Endkampf mit der Macht îles Todes.



— 230 —

gemacht, Israel in seinem wahren Glanz des Volkes Gottes hergestellt
und sogar den Heiden Licht gebracht wird. Und wenn wir zuletzt
gehört haben, dass er das angenehme Jahr des Herrn, das grosse
Halljahr ausrufen soll, so heisst das nicht, dass er es neuerdings in
Aussicht stellen, sondern dass er es ausrufen, proklamieren solle:

jetzt, mit seinem Kommen, ist diese Heilszeit wirklich eingetreten.
Das wird nun im Corpus des Evangeliums ausgeführt. Jesus

erweist sich als der, als den ihn Lukas vorgestellt hat, indem er Kranke
heilt, Tote auferweckt, Dämonen austreibt und sogar über die Natur
gebietet und vor aUem auch darin, dass er den Armen die
Gnadenbotschaft bringt. Dies Letzte bedeutet aber nicht bloss, dass er ihnen
Gnade ankündigt und verspricht, sondern durch sein Wort die
Begnadigung an ihnen voUzieht. Das kommt deutlich an den Tag im
Sondergut des Lukas, in dem Stücke, die von der Vergebung handeln,
deutlich im Vordergrund stehen wie das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter, vom verlorenen Sohn, vom Pharisäer und Zöllner und die
Geschichte vom Oberzöllner Zachäus.

Nun aber wirft all dem gegenüber die Apostelgeschichte eine

neue Frage auf. Denn dort wird nun verschiedentlich in Reden, die
das Christuszeugnis zum Gegenstand haben, erklärt, dass Jesus durch
seine Auferweckung und durch seine Erhöhung zur Rechten Gottes
zu einem Herrn und Christus gemacht worden sei (z.B. Apg.2, 36;
3, 13 ff. ; 5, 31), und wo das nicht ausdrücklich gesagt ist, wird doch
deutlich, dass dieser Gedanke im Gesagten vorausgesetzt ist. Danach
sieht es so aus, als wäre Jesus, solange er lebte, doch noch nicht der
König und Retter, der Bringer der Heilszeit gewesen, sondern es erst
durch seine Auferweckung und Erhöhung geworden. Die Frage wird
noch verschärft, wenn die Apostelgeschichte in ihrem Bericht von der
Himmelfahrt Jesu die zwei Engel zu den Jüngern sagen lässt, dass

sie Jesum so, wie sie ihn gesehen haben in den Himmel fahren, auch
wieder werden kommen sehen. Dies macht den Anschein, als sollte
das Heil, das im Evangelium als durch Jesum gekommen proklamiert

war, nochmals auf unbestimmte Zeit hinausgeschoben werden.

Ja, in den ersten Sätzen der Apostelgeschichte scheint dies sogar
ausdrücklich gesagt zu sein, wenn die Jünger auf die Frage nach dem

Zeitpunkt der Aufrichtung des Reiches Israel nur den Hinweis zur
Antwort bekommen, dass es ihnen nicht gebühre, Zeit oder Stunde

zu wissen, die der Vater seiner Macht vorbehalten habe. Und
überhaupt : dass Lukas, wie wenn das selbstverständlich wäre, nach Tod
und Himmelfahrt Jesu eine Fortsetzung der Geschichte erzählen



— 231 —

kann, scheint zu besagen, dass ihm die Wirksamkeit Jesu, so wunderbar

sie war, doch nicht als die Erfüllung der Verheissung erschien*).

Will man Lukas nicht zutrauen, dass er da einfach einen krassen

Widerspruch hingestellt habe, so muss man entweder nachweisen,
dass er seine Aussagen im Evangelium doch nicht so verstanden habe,
als wäre mit Jesus schon die Erfüllung der Verheissung im vollen
Sinne gekommen2), oder man muss zeigen, dass für ihn seine

Aussagen in der Apostelgeschichte nicht die Bedeutung hatten, die wir
soeben als gemeint erscheinen liessen, sondern eine Bedeutung, die

der vorgeführten Interpretation der Erscheinung und der Tätigkeit
Jesu im Evangeliumsbericht nicht widerspricht. Wir sehen die

Lösung in der zweiten Richtung. Dass es eine zweite Lösungsmöglichkeit

gibt, wird uns einleuchtend, wenn wir an unsere Beobachtung
anknüpfen, dass Lukas mit offensichtlicher Betonung die Ewigkeit
der Königsherrschaft Jesu ankündigte. Mit diesem Gedanken stösst
Lukas in eine Auseinandersetzung, die das damalige Judentum oder

mindestens gewisse Kreise darin offensichtlich stark bewegte. Wir
denken an die Frage nach dem Verhältnis von Messiaszeit und Zeit
der Vollendung und, darin eingeschlossen, an die Frage nach der

Bedeutung des Messias für die Verwirklichung der Endvollendung des

«'ölam ha bah». Die spätjüdischen Quellen bieten da ein sehr
uneinheitliches Bild. Wir nennen einige Beispiele: Nach Jubil. 1, 14 ff.

werden sich nach einer Zeit völliger Gesetzlosigkeit die Glieder des

Volkes Gottes plötzlich zu ihrem Herrn umwenden und ihn von ganzem

Herzen suchen. Und Gott wird ihnen viel Heil eröffnen. Mit
seinem ganzen Herzen und seiner ganzen Seele wird er sie zu einer
Pflanze der Gerechtigkeit umwenden. Er wird sein Heiligtum in ihrer
Mitte erbauen und mit ihnen wohnen, und sie werden in Wahrheit
sein Volk sein. Er wird ihnen einen heiligen Geist schaffen und sie rein
machen, so dass sie seinen Geboten folgen und nicht mehr von ihm
weichen. Sie alle sollen Kinder des Lebendigen Gottes heissen. Gott
wird dem Auge eines jeden von ihnen erscheinen, dass alle ihn erkennen.

Dann werden auch Himmel und Erde, alle ihre Kräfte erneuert
und die Lichter neu geschaffen. - Da ist also an eine Vollendung auf

') Auf diese Tatbestände machen ausgiebig aufmerksam Philipp
Vielhauer a. Anm. 4, genannten Ort, S. 12 ff. ; Rudolf Bultmann, Theologie des
NT, l.Aufl. S.460f.; Conzelmann, a.a.O. passim, bes. S. 188 ff. ; Erich Crasser,

Das Problem der Parusieverzögerung in den synoptischen Evangelien und
in der Apostelgeschichte, Beihefte zur Zeitschr. f. d. neutestamentl. Wissenschaft,

22, 1957, S. 204 ff.
2) Diese Lösung wählen Conzelmann und Grässer.



— 232 —

einer erneuerten Erde in einem erneuerten Kosmos gedacht. Diese

Erneuerung wird aber allein von Gott vollzogen. Von einem Messias

ist dabei überhaupt nicht die Rede. Ähnlich verhält es sich in den
meisten Stücken des Henochbuches, wenn wir von den Teilen
absehen, die wahrscheinlich christlich beeinflusst sind1), bei Jesus

Sirach, Weisheit Salomos, im 2.Makkabäerbuch und einigen andern.
In den Psalmen Salomos erinnert der Sänger Gott daran, dass

er doch David zum König über Israel erkoren und ihm geschworen
habe, dass sein Königtum nicht aufhören solle (17, 4). Der Sänger
fügt aber selbst bei, dass sich wegen ihrer Sünden Feinde wider Israel
erhoben und Davids Thron verwüsteten (17, 5 f.). Gott strafte zwar
den Fremden 17, 7-10) ; er versuchte aber doch, das Land seiner
Bewohner zu berauben und sie in die Fremde zu schicken (17, 11-20).
Und nach einem Gebet, Gott möge seinem Volk doch seinen König,
den Sohn Davids, erstehen lassen und ihn mit Kraft ausrüsten (17,

21-25), heisst es von diesem davidischen König: «Dann wird er ein
heiliges Volk zusammenbringen, das er mit Gerechtigkeit regiert...
Er lässt nicht zu, dass ferner Unrecht in ihrer Mitte weile...» Und am
Schluss (18, 5 ff.) steht die Bitte: «Gott reinige Israel auf den Tag
der heilsamen Gnade, auf den Tag der Auswahl, wenn sein Gesalbter

zur Herrschaft kommt. Selig, wer in jenen Tagen leben wird und
schauen darf das Heil des Herrn, das er dem kommenden Geschlechte
schafft unter der Zuchtrute des Gesalbten des Herrn in der Furcht seines

Gottes in geistgewirkter Weisheit, Gerechtigkeit und Stärke... » -
Auch hier wird die Heilszeit auf dieser Erde gedacht ; es ist nicht
einmal von einer Erneuerung der Erde die Rede. Die Heilszeit wird aber

vom verheissenen Davididen herbeigeführt und ist in seinem Regiment

begründet.
In den Testamenten der zwölf Patriarchen, Juda 24 (armenische

Übersetzung), wird angekündigt, dass nach einer Zeit grosser Bosheit
der Stern des Friedens aufgehen werde, «und die Himmel werden
sich auftun und die Segnungen des heiligen Vaters herabströmen, und
er wird den Geist der Wahrheit über uns ausgiessen, und ihr werdet
ihm zu Pflegekindern der Wahrheit sein und nach seinen Satzungen
wandeln. » Nach der griechischen Version derselben Stelle wird der

' J) Mit Hans Bietenhard (siehe Kirchenblatt für die ref. Schweiz, Jahrgang

115, 1959, S. 274 ff.) halten wir es für wahrscheinlich, dass auf Grund der
Qumranfunde die Kap. 37-71 als christlich interpoliert zu betrachten sind, da
man in Qumran von allen Teilen des Henochbuches Stücke vorfand, nur nicht
von den Kap. 37-71.



— 233 —

«Segen des Geistes» zuerst über den Stern aus Jakob ausgegossen,
«und er selbst - nämlich der Stern aus Jakob - wird ausgiessen den
Geist der Gnade über euch». «Dann wird aufleuchten das Szepter
meines Königreichs, und eurer Wurzel wird ein Sprössling entstehen.
Und durch ihn wird ein Szepter der Gerechtigkeit für die Heiden
aufgehen, zu richten und zu retten alle, die den Herrn anrufen. » Hierauf
Juda 25) werden Abraham, Isaak und Jakob auferstehen, die zwölf

Patriarchen werden ihre Herrschaft antreten. Dann wird ein Volk
sein und eine Sprache. Ein Geist des Irrtums wird nicht mehr sein.

Die in Traurigkeit gestorben sind, werden in Freude auferstehen. Die
um des Herrn willen arm geworden sind, werden reich gemacht, die

Hungrigen gesättigt, die Schwachen gestärkt. Und alle Völker werden

den Herrn preisen in Ewigkeit. - Auch da ist an eine Wandlung
auf dieser Erde gedacht, und zwar deutlich an eine endgültige und
auch die Heiden umfassende, alle zu einer Einheit zurückführende.
Sie wird durch den verheissenen Stern herbeigeführt, indem er den
Geist empfängt und ihn über die Menschen, zunächst über Israel,
ausgiesst.

Ein neues Moment findet sich in der syrischen Baruchapoka-
lypse. Auch dort wird darauf gehofft, dass der Messias kommen, sich

auf den Thron seiner Herrschaft setzen und für immer regieren werde.

Dann soll Wonne sich offenbaren, Gesundheit erscheinen, Krankheit,
Sorge, Seufzer, Tod, Streitigkeit werden verschwinden (Kap. 73). Die
Schnitter und Bauleute müssen sich nicht mehr abmühen (Kap. 74).
Dann aber fährt der Text fort (74, 2) : «Weil jene Zeit das Ende dessen

ist, was vergänglich ist, und der Anfang dessen, was unvergänglich
ist. » Ebenso heisst es 40, 3 vom Messias : « Und seine Herrschaft wird
beständig sein für immer, bis die dem Verderben geweihte Welt zu
Ende kommt und bis die oben genannten Zeiten sich vollenden.» -
Man kann sich fragen, ob die in Kap. 73 geschilderte Zeit der Freude
schon die Zeit des Unvergänglichen sei oder ob die Welt des

Unvergänglichen erst noch auf jene Freudenzeit folgen soll, ob also die
Messiasbotschaft auf die Kampfzeit beschränkt sei oder auch noch

die Freudenzeit umfasse ; jedenfalls aber - und das ist das Neue - ist
die Messiasbotschaft nur als Einleitung und Herbeiführung der letzten

Vollendung gedacht, die dann wohl ausschliesslich Gotteszeit und
nicht mehr Messiaszeit sein wird. Der Messias ist nur Instrument zur
Herbeiführung der Gottesherrschaft, die Gottesherrschaft aber hat
in dieser Welt der Vergänglichkeit nicht den ihr entsprechenden
Raum.



— 234 —

Noch weiter ist dieser Gedanke in Henoch 71, 14 ff. getrieben,
wo man sich die Welt der Vollendung nur noch im Himmel denken
kann. Auch nach Assumptio Mosis wird die letzte Zeit durch
Herrschaft von Gottlosen gekennzeichnet (Kap. 7). Dann aber (Kap. 10)

wird Gottes Regiment über aller Kreatur erscheinen, Teufel und
Traurigkeit hinweggenommen. Gott wird heraustreten aus seiner

Wohnung. Die Erde wird beben, die Berge erniedrigt, die Sonne in
Finsternis verwandelt, das Meer bis zum Abgrund zurückweichen.
Da wird Gott die Heiden strafen. Dann wird Israel glücklich sein

«und auf Nacken und Flügel des Adlers hinaufsteigen... Und Gott
wird dich erhöhen und am Sternenhimmel schweben lassen.» Von
dort wird Israel auf seine Feinde auf der Erde herabschauen. - Da ist
also die Erde preisgegeben. Sie wird als Ort der Verworfenen
verlassen. Die Auserwählten sind in oder an den Himmel erhöht. Und
das alles tut Gott selbst. Ein Messias spielt dabei keine Rolle1).

Das Bild ist so bunt als nur möglich. Dabei sind nur Haupttypen
genannt. Daneben gibt es noch viele Varianten. Und manches bleibt
recht unklar. Dies hat Lukas mehr oder weniger bewusst in den

Ohren, und in diese Auseinandersetzung, besser: in diese Fragen
greift er ein. Er tut das nicht in dem Sinn, dass er sich willkürlich aus
diesen Elementen seine ihm zusagende Konzeption zusammenstellte.
Er kommt ja auch vom Alten Testament, von der Überlieferung der
Botschaft Jesu, vom Zeugnis der Gemeinde und von der eigenen
Glaubensbegegnung mit dem Kvqioç her; er will ja auch seinerseits

Zeuge Jesu Christi sein. Von daher gestaltet sich ihm die Sicht fol-
gendermassen : die verheissene Gottesherrschaft wird von Gott durch
den Messias, den Christus aufgerichtet. Jesus von Nazareth ist dieser

Christus. Er ist als Christus erwiesen worden (Apg. 2, 22; 10, 36 ff.).
Seine Herrschaft muss aber eine ewige sein ; sie muss Himmel und
Erde, Zeit und Ewigkeit umspannen. Darum muss sie zuerst einmal
Sieg sein, Sieg über alle Mächte der Finsternis über Krankheit,
Dämonen, zerstörerische Naturgewalten, über Sünde und Tod.
Vielmehr als durch seine Wundertaten wird er denn durch die
Auferweckung von den Toten und seine Erhöhung zur Rechten Gottes
als der Christus ausgewiesen. Erst durch die Erhöhung zur Rechten
Gottes ist er im vollen Sinn zum Christus geworden (Apg. 2, 23-36;
3, 13-15.20 f. ; 13, 23 ff. ; 17, 3) ; er müsste, um in Wahrheit Christus
zu sein, zur Herrlichkeit eingehen (Luk. 24, 26). Und dass er in diese

l) Vgl. zum Ganzen Strack-Billcrbeck, Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud und Midrasch, Bd. IV, 2. Teil, S. 799 ff.



— 235 —

Herrlichkeit eingegangen ist und nun also die Messiasherrschaft innehat,

muss in der Sendung des Geistes bestätigt werden. Die Sendung
des Geistes ist also der Erweis seines Sitzens zur Rechten Gottes

(Apg.2, 33.36; 5, 31 f.; 10, 44f.; 15, 8-11; 19, 1-6), Erweis seiner
Messiasherrlichkeit und damit auch Erweis dafür, dass mit dem Kommen

Jesu, zumal mit seiner Erhöhung, die Vollendungszeit angebrochen

und nun da ist.
Jedoch, gerade das ist nun der Punkt, den anzunehmen uns

Schwierigkeiten bereitet. Wenn Lukas in seinem Evangelium durch
die Vorgeschichte und durch die Voranstellung der Nazarethperikope
die Wirksamkeit Jesu als die Erfüllung der Verheissung darstellte,
so erscheint es uns als eine nachträgliche Verschiebung, wenn er nun
in der Apostelgeschichte die Erhöhung des Auferstandenen als die

Erhebung zum Messias und die Ausgiessung des Heiligen Geistes als
das Kennzeichen der Messiasherrschaft verkündigt. Und wenn er
dann erst noch die Wiederkunft Christi in Aussicht stellt, so führt uns
das zu dem Verdacht, Lukas habe mit dieser Darstellung der Verlegenheit

begegnen wollen, die dadurch entstanden war, dass Jesus die

EndVollendung, den neuen Aon doch nicht gebracht hatte. - Dass

Lukas anscheinend dennoch keine sonderliche Verlegenheit zeigt,
liegt aber nicht daran, dass er sich einfach mit seiner Verlegenheitsauskunft

zufrieden gäbe. Das liegt vielmehr daran, dass er mit der

ganzen Bibel anders von der Zeit denkt als wir Heutige1). Wir stehen
alle unter dem Einfluss der Zeitmessung mit der Uhr. Diese Vorstellung

ist jedoch eine Abstraktion, die zwar nicht unbegründet ist, die

uns aber doch nicht an das Wesen von Zeit herangelangen lässt. Wie

uns der alttestamentliche Begriff «'ölam» und der neutestamentliche
Äon-Begriff zeigen können, haben wir es in diesen beiden Begriffen
nicht bloss mit kalendarisch fixierten Zeitabständen zu tun. Gott hat
nicht auf einem himmlischen Terminkalender gewisse Daten
festgelegt, die nun eingehalten werden müssten. Eine Zeit, ein Aon ist
nicht vorbei, weil ein im Himmel festgelegter Kalendertermin
verstrichen ist. Jede Zeit, jeder Aon ist durch bestimmte Ereignisse und
die dahinter stehenden Mächte bestimmt und begrenzt. Der alte Äon
durch den Fall des Menschen und dadurch, dass durch diesen Fall die

Sünde und die Dämonenwelt Macht über die Menschen erlangt haben,
und der neue Äon dadurch, dass Christus die Macht der Sünde und

') Vgl. zum folgenden Kurt Stalder, «Das Werk des Geistes in der
Heiligung bei Paulus», 1962, S.240 ff.



— 236 —

des Bösen besiegt hat. Deswegen können in ein und derselben
kalendarischen Zeit verschiedene Äonen im Gang sein. So ist durch das

Erscheinen und die Machttaten Jesu, vor allem aber durch seine

Erhöhung der neue Äon konstituiert, auch wenn der alte Äon noch da

ist und der neue sich noch nicht in seinem ganzen Umfang entfaltet
und offenbart hat. Das ist auch für Lukas nicht anders, obwohl er in
der Apostelgeschichte den Äon-Begriff nicht hat. Er kommt immerhin

Luk. 20, 34 f. vor, wo er bei den Seitenreferenten fehlt. Es liegt
aber gar nicht am Vorkommen des Begriffs, sondern an der
dynamischen Begründung des Zeitverständnisses, kraft dieses dynamischen

Begriffs von Zeit ist für Lukas das Erscheinen, Machtwirken,
die Erhöhung und die Wiederkunft Christi eine einzige Zeit.
Kalendarische Termine sind demgegenüber völlig unter- und eingeordnet.
So konnte für ihn das Problem der sogenannten Parusieverzögerung

gar nie die Bedeutung haben, die wir glauben, dass es sie für ihn
gehabt haben müsste. Damit soll nicht gesagt sein, dass es überhaupt
keine Bedeutung hatte. Denn für das Warten ist das Vergehen eines

Tages um den andern eine Anfechtung. Es konnte aber doch nicht
mehr sein als eben eine Anfechtung. Die Erkenntnis, dass durch die

Erhöhung Jesu der neue Aon, die Zeit der Vollendung da sei, konnte
dadurch nicht in Frage gestellt werden ; denn die Infragestellung dieser

Erkenntnis, der Gedanke, dass der neue Äon zwar aufgeleuchtet,
sein wirklicher Machtantritt aber doch nochmals aufgeschoben sei,

hätte für Lukas nicht weniger bedeutet, als dass Jesus der Christus

gar nicht sei. Für Lukas ist Christus also nicht die «Mitte der Zeit»,
so wie Conzelmann diesen Ausdruck versteht - als wäre die Zeit eine

neutrale Strecke, in die Gott gelegentlich einen Kilometerstein
setzt -, sondern der Herr und damit der Bringer und so auch der
Anfang des neuen Äon. Es soll auch nicht bestritten sein, dass zwischen
dieser Sicht von Zeit und den Vorstellungen, die aus dem
Kalendarischen kommen - wir können ohne sie nicht leben, und sie sind uns
auch zum Leben gegeben (Gen. 1, 16 f.) -, Spannungen und Diskrepanzen

entstehen. Sie können aber für Lukas so wichtig nicht
gewesen sein, wie man heute unter dem Zwang des kalendarischen Denkens

von Zeit meinen muss, sonst hätte Lukas eine Stelle wie Luk. 9,

26 f. nicht stehen lassen dürfen1). Wohl hat Lukas eine Sicht des

x) Vgl. dazu Conzelmann, a.a.O. S.95L, und Crässer, a.a.O. S.131 ff.,
und die an beiden Orten aufgeführte Literatur. - Beide weisen daraufhin, dass
Lukas das êknXvfhïav tv ôwà/tei des Markustextes ausgelassen habe, um so
jede bestimmte Datierung und damit das Problem des Ausbleibens der Parusie



— 237 —

Christusereignisses, die Markus und Matthäus so nicht zum Ausdruck
bringen. Aber sie besteht nicht darin, dass Lukas das ursprüngliche
Evangelium enteschatologisierte und die Eschatologie in Missionsund

Kirchengeschichte zerdehnte, sondern darin, dass für ihn die

Auferstehung und vor allem die Erhöhung Jesu mit der die Erhöhung
voraussetzenden Sendung des Geistes das Zentrum der Christusbotschaft

ausmacht. Evangelium und Apostelgeschichte gehören als das

eine Zeugnis zusammen. Dabei ist das Evangelium mehr das Prolegomenon

und die Apostelgeschichte der Höhepunkt. Das Erscheinen
Jesu, seine Predigt, seine Machttaten, Tod, Auferstehung, Erhöhung,
Sendung des Geistes und Wiederkunft in Herrlichkeit sind darin ein

einziges Ereignis. Nur all dies zusammen ist das Christusereignis.
Und dieses Ereignis in seiner Ganzheit konstituiert den neuen Äon.

Darum ist Erscheinen, Erhöhung und Wiederkunft Christi auch nur
eine Zeit.

Wohl ist es richtig, dass sich die Botschaft des Lukas nicht in den

Bahnen befristeter Naherwartung bewegt; dass er aber auf Zer-

dehnung der Erwartung aus sei, kann man auch nicht sagen.
Vielhauer1) hat zwar schon in dem blossen Faktum, dass Lukas
überhaupt eine Apostelgeschichte schreibt, den Beweis dafür sehen wollen,

dass Lukas bereits die Sicht späterer Kirchengeschichte gehabt,
also auf eine lange Entwicklung ausgeblickt habe. Wir sahen aber
schon, dass für Lukas die Erhöhung und die Geistausgiessung die

Höhepunkte des Evangeliums sind. Die Geistausgiessung ist von ihm
aber eindeutig als eschatologisches Ereignis verstanden. Durch die

Geistausgiessung sind die Tage des Lukas als die letzten Tage charak-

für immer zu beseitigen. Lukas gäbe damit nach Conzelmann der Stelle den
Sinn, dass das Wesen dos Gottesreiches zwar durch Jesus sichtbar geworden
und nun in der Zwischenzeit durch die Verkündigung präsent sei, dass sich
aber über den Zeitpunkt dos offenbaren Kommens mit der Parusie des Herrn
nichts Bestimmtes sagen lasse. - Die lukanische Korrektur ist auffällig, zumal
wenn sie mit analogen Beobachtungen zusammengenommen wird. Man sollte
aber nicht übersehen, dass die beiden Begriffe, die Lukas angeblich weghaben
wollte, durch den Zusammenhang mit V. 26 doch da sind; denn dort ist
mindestens so eindeutig als bei Markus vom Kommen des Menschonsohnes in
seiner und des Vaters òó$a mit den hoiligen Engeln die Rede. Durch das ôê ist
aber V. 27 eng mit V. 26 verbunden. Wie der Vergloich mit Markus zeigt, hat
Lukas diese Verbindung selbst geschaffen. Sollte er nicht bemerkt haben, dass

er damit den Effekt seiner Korroktur in V. 27 wieder illusorisch machte Ist
es nicht wahrscheinlicher, dass er V. 27 wegen der Verbindung mit V. 26 anders
formulierte als die Vorlage Jedenfalls die Diskrepanz gogenüber dem Verlauf
der Geschichte, wie Conzelmann ihn sieht, bloibt bestehen.

l) Vielhauer a. Anmerkung 4, genannten Ort S. 13 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1982. 16



— 238 —

terisiert1). Es kann denn auch gar nicht davon die Rede sein, dass

über der Darstellung der Apostelgeschichte die Stimmung der
Gemächlichkeit einer voraussichtlich langen Entwicklung läge. Das
Ganze hat vielmehr den Charakter der Eile. Die Frage von Apg. 1,11
bedeutet sicher nicht : ihr habt ja noch Zeit sondern doch eher das

Gegenteil : Was steht ihr da, statt euch an die Erfüllung eures
Auftrags zu machen?2). Desgleichen die Auftragserteilung selbst in
Apg. 1,8: Die Jünger sollen sich nicht um Dinge kümmern, die nicht
für sie sind, sondern die knappe Zeit für die Erfüllung ihres grossen
Auftrags nützen. Und dann geht es denn mit unverkennbarer Eile
durch Jerusalem, Judäa, Samaria bis an den Rand der Erde : Schon
die erste Petruspredigt ruft 3000 herbei. Die Zahl ist wichtig : es geht
rasch voran. Und wenn die Jünger nicht aus eigenem Antrieb nach
Samaria kommen, muss ihnen die Verfolgung nachhelfen. Und Paulus

ist ständig am Eilen. Wenn er irgendwo länger bleibt, so nur, um
nichts Halbes zu tun (Apg. 20,17 ff.). Schliesslich ist es offensichtlich,
dass er unbedingt und möglichst bald nach Rom kommen will ; denn
mit Rom hat er die Welt bis an ihren Rand erreicht. Dieser Zug wird
freilich nicht überall eigens betont. Um Hast geht es ja auch nicht.
Aber es wird kaum zu bestreiten sein, dass auf das Ziel hin geeilt wird.

Von da her können wir endlich namhaft machen, worin in der
lukanischen Sicht die Heilsbedeutung des Todes Jesu besteht:

a) Der Tod Jesu, zunächst den Akzent auf das Passivische seines

Getötetwerdens gelegt, ist zuerst einmal Gericht über Israel, aber
auch über die Welt. Pilatus wird wohl sehr entlastet, aber er ist doch

^ Vgl. Eduard Lohse, Die Bedeutung des Pfingstberichts im Rahmen des
lukanischen Geschichtswerkes, Evangel. Theol., 13. Jahrg., 1953, S. 422 ff.
Lohse weist S.432, Anm. 23, selbst darauf hin, dass Lukas die Worte êv zaig
èaxózaig r/uégaiç, ï.éyei ó &eóc dem Joelzitat beigefügt habe. Damit sollte es
als ausgemacht erscheinen, dass Lukas die Sondung des Geistes als ein Ereignis
verstanden hat, das zum Hereinbruch, zur Wirklichkeit des Gottesreiches
gehört. Er stellt auch selber fest, «dass Lukas die Pfingstgeschichte streng von
dem Thema der sich erfüllenden Verheissung her aufgebaut hat» (S. 433), sagt
dann aber, dass nach Lukas der Geist in der Weltkirche die Erfüllung der
Prophetenworte (erst) «herbeiführo», eine neue Periode der Heilsgeschichte
einleite (S.433), als Portal am Eingang der Kirchengeschichte stehe (S.434), also
nur den Ersatz darstelle, auf Grund dessen für das Kommen des Reiches Gottes
vorläufig die Kirchengeschichte eintrete. Diese letzte Formulierung stammt
zwar nicht von Lohse, sondern von Conzelmann (a.a.O. S.216) und von Gräs-
ser (a.a.O. S.209). Die Deutung Lohses läuft aber auch darauf heraus. -Dazu
ist zu fragen : Ist das keine willkürliche Eintragung Der Text der Pfingst-
perikope, wie ihn Lohse selbst interpretieren muss, besagt das nicht.

2) Auch Haenchen z. St. versteht das Wort als Vorwurf, allerdings ohne
etwas über den Inhalt des Vorwurfs zu sagen.



— 239 —

beteiligt. Apg. 2, 23 und 3, 13 fällt eindeutig die eigentliche Schuld
auf Israel, das Jesum vor Pilatus verleugnete (3, 14) und die Heiden,
die ävofiot, als Werkzeuge ihres Mordes benützte (2, 23). Aber ebenso,
als Werkzeuge, sind doch auch Pilatus und die Heidenwelt mit haftbar

für seinen Tod, wie in seiner Weise auch Herodes, in dem, wenigstens

andeutungsweise, auch Galiläa repräsentiert sein dürfte. Die
Schuld im tiefsten Sinn trägt aber Israel. Alles entspricht der
Ankündigung Simeons, dass Jesus wohl vielen zur Aufrichtung, vielen
aber auch zum Fall, allen jedoch zum Offenbarwerden ihrer Gedanken,

ihrer verborgenen Entscheidungen gereichen werde (Luk. 2,

34 f.). Das wird denn auch in den ersten Reden der Apostelgeschichte
nachdrücklich hervorgehoben, zumal in der Stephanusrede, die
aufweisen will, dass Israel an Jesus im Extremfall tat, was es schon vorher

immer getan hatte. So kommt an Jesus die ganze Schuld der
Gottesfeindschaft Israels an den Tag. Und Israel, der Hohe Rat,
begreift sehr wohl, dass die Reden der Apostel da hinaus wollen und
«das Blut dieses Menschen über sie bringen» möchten (Apg. 5, 28). Sie

werden auch geradeheraus als Mörder tituliert (Apg. 7, 52). Israel
wird jedoch nicht einfach um des Anklagens willen beschuldigt ; denn
bei jeder möglichen Gelegenheit wird auch wieder sein Nichtwissen
betont (z. B. Apg. 3, 17; 13, 27). Die Schuld wird betont, weil erst
auf ihrem Hintergrund sichtbar wird, was Gott durch Christus
gewirkt hat.

b) Wie die Vorgeschichte des Lukasevangeliums und die
Geschichte von der Predigt in Nazareth zeigen, soll Jesus Befreiung von
aller Gefangenschaft, nicht zuletzt vom Tod bringen. Das geschah im
Sinne eines Vorzeichens in den Totenauferweckungen, entscheidend

geschah es durch Jesu eigenes Sterben. Nachdrücklich wird die
Auferweckung Jesu als Befreiung aus der Mächt einer finstern Gewalt
geschildert. So wird Apg. 2, 24, betont, dass es auch gar nicht möglich
war, dass der Tod Jesus hätte festhalten können. Und wie der
Vergleich mit David zeigt, ist die Meinung die, dass Jesus eben stärker
war als der Tod. Er erwies sich durch die Auferweckung als Herr.
Dasselbe spricht Apg. 3, 15 aus. Die Meinung scheint die zu sein, dass

Jesus, indem er sich nach Gottes Ratschluss in den Machtbereich des

Todes begab, sich aber als mächtiger erwies, dem Tode überhaupt
seine Macht genommen habe. Darum stirbt Stephanus nicht einfach,
wie man sonst sterben müsste, sondern er sieht den Himmel geöffnet.
Da unterscheidet sich Lukas von Paulus; für Paulus hat der Tod
durch die Sünde Macht bekommen ; er ist Anzeichen des göttlichen



— 240 —

Fluchs über die Sünde, eine Art Gerichtsvollzieher. Darum gibt es

für ihn Befreiung vom Tod nur durch die Befreiung von Schuld und
Fluch, durch den Sühnetod Christi. Für Lukas ist die Befreiung vom
Tod eine Machtfrage. Auch wenn er die paulinische Sicht nicht
bestreiten würde, so steht für ihn doch das Machtmässige im Vordergrund.

Darum ist für ihn der Tod Jesu nicht in erster Linie Sühnetod.
Der Tod ist ihm wichtig wegen der folgenden Auferweckung; denn
sie zeigt, dass Jesus durch seinen Tod den Tod überhaupt, die Macht
des Todes besiegt hat. Lukas ist mit dieser Sicht nicht allein ; sie findet
sich auch Hebr. 2, 14 und hat in der alten Kirche eine grosse Rolle
gespielt1). Es ist darum nicht richtig, wenn gesagt wird, dass für
Lukas die Auferstehung Jesu nur die Bedeutung eines Exempels
habe, das die Gewissheit der allgemeinen Totenauferstehung
bekunden soll2). Wenn Paulus die Auferweckung Jesu bezeugt, so steht
er tatsächlich für die Erfüllung der Hoffnung Israels und seiner
Propheten (Apg. 26, 6-8.22 f. ; 23, 6) ; denn in der Sicht des Lukas gibt
es Auferstehung, gerade auch für das gottfeindliche Israel nur dank
des Sieges Jesu über den Tod.

c) Fast noch wichtiger als das bisher Gesagte ist für Lukas ein
dritter Punkt : Jesus muss sterben, weil der Tod der Durchgang zur
Herrlichkeit ist. Christus muss leiden und sterben, um in die
Herrlichkeit einzugehen (Luk. 24, 26). Der Frage, weswegen sich Lukas
einen Eingang in die Herrlichkeit nur durch den Tod vorzustellen

vermag, können wir hier nicht nachgehen3). Klar ist, dass ihm der
Tod wichtig ist als Durchgang zur Erhöhung, in der er den Höhe-

1) Auch was die zentrale Bedeutung der Erhöhung betrifft, befindot sich
Lukas in Übereinstimmung mit dem Hebräorbriof. Dabei ist die Hervorhebung

der Erhöhung im Hebräorbrief insofern noch auffälliger als bei Lukas,
als Hebr. dio Erhöhung eindeutig vom Päexistenten aussagt, wie auch Phil. 2,
5 ff. Offenbarung Gottes ist ständig sich steigernde Selbsterhebung und Selbst-
verherrlichung Gottes. Die Analogie des Hebr. zeigt übrigens, dass die luka-
nische Botschaft von der Erhöhung und Einsetzung Jesu in die himmlische
Herrscherwürde nicht bedeutet, dass Jesus für Lukas nicht auch im Sinn der
Wesensbezeichnung Sohn Gottes sein könnte.

Für die Bedeutung des Gedankens, dass Jesus durch seinen Tod dem Tod
die Macht genommen habe, in der alten Kirche vgl. C. Spicq, L'épîtro aux
Hébreux, Bd. II, S. 43 f., und Reinhold Seeberg, Dogmengeschichte, 3 Aufl.,
Bd. II, S.76f. (über Athanasius).

2) So Conzelmann, a a. O. S. 191.
3) Vgl. Eduard Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und

seinen Nachfolgern, 2.Aufl., 1962, S.53 ff. Neben dem Leitbild des leidenden
und erhöhten Gerechten aus dem AT wird aber noch mit einer bestimmton
Sicht der Welt zu rechnen sein, ähnlich wie in Hebr.



— 241 —

punkt des Christuszeugnisses sieht. Durch die Erhöhung ist Christus
zum Herrn eingesetzt. Weil er erhöht ist, ist das Reich jetzt da, kann
und muss es verkündigt und proklamiert werden. Weil er erhöht ist,
kann er den Geist senden, der das Charakteristikum der messiani-
schen Heilszeit ist, wie es auch die alttestamentliche Prophétie (z.B.
Jes. 6, 9 f. ; 35, 5; 49, 6; Am. 9, II f.) und einige schon genannte
jüdische Quellen sehen.

Von daher sind auch die Stellen zu verstehen, die in der
Apostelgeschichte von der Busse sprechen. In Apg. 5, 31; 11, 18; 20, 21 wird
die Busse ausdrücklich als zentrale Heilsgabe eingeführt. Und bei den
andern Stellen zeigt der Zusammenhang, dass sie nicht anders zu
verstehen sind. Schon Jes. 6, 9 ff. ; Am. 8, 11 f., machen klar, dass es

alles andere als selbstverständlich ist, wenn Israel aus seiner Sünde

zu Gott umkehren darf. Die Umkehr kann ihm auch verweigert werden.

Nun hat Israel gerade an Jesus seine abgründige Gottesfeindschaft

verraten. Wie sollte es da für dieses Volk oder für irgendwen
eine Umkehr geben Deshalb ist Verkündigung der Busse
gleichbedeutend mit Verkündigung des Evangeliums. Wenn im lukanischen

Sondergut die Verkündigung der Vergebung eine so
hervorgehobene Rolle spielt, so ist dieselbe Hervorhebung der Busse in der

Apostelgeschichte nur das Gegenstück dazu, mehr noch : die Verkündigung

der Busse in der Apostelgeschichte ist der Vollzug der
Vergebungsbotschaft im Evangelium.

Um dies ganz zu sehen, ist aber noch zu beachten, dass Busse

nicht in der Gemächlichkeit auf eine lange Zeit verkündigt wird. Der
Zusammenhang von Apg. 2 macht ganz deutlich - der Geist ist ja
Zeichen der letzten Tage -, dass jetzt dank der Erhöhung Jesu das

Bussangebot der letzten Stunde erfolgt1). Und auch da befindet sich
Lukas in Gemeinschaft mit dem Hebräerbrief (vgl. Hebr. 4; 6, 1-8),
wo auch die Busse an erster Stelle genannt ist.

Wir haben also gewiss, was den Tod Jesu betrifft, bei Lukas eine
andere Sicht als bei Paulus. Auch diese Sicht, die die Frage nach dem
Heil stark als eine Machtfrage betrachtet, hat ihren Ort. Sie hat sogar
Paulus gegenüber in einer Hinsicht einen «Vorteil» : Während die pau-
linischc Botschaft, wie die Kirchengeschichte zeigt, der Gefahr
ausgesetzt ist, in eine vom lebendigen Christus fast ablösbare
Sühnetheorie verwandelt zu werden, wo dann nur noch sein Opfer wichtig
ist, während er selbst ganz in den Hintergrund tritt, setzt die luka-

') Wie Conzelmann diese Sache sieht, lässt sich a.a.O. S.91 ff. erfahren.



— 242 —

nische Botschaft einer solchen Umwandlung in eine Theorie wesentlich

hartnäckigeren Widerstand entgegen. Da bleibt es in ärgerlicher
und eben darum heilsamer Weise ständig klar, dass das ganze
Evangelium, alle Predigt, aller Glaube auf eine einzige Person gestellt ist:
den Heiland Jesus von Nazareth, der gestorben, auferweckt und zu
Gott erhöht ist, und in dessen Namen darum allein Heil ist1).

Bern
Kurt Stalder

1) Es ist offensichtlich, dass unser Versuch, das Besondere der lukanischen
Theologie zu erheben, in der Frage der Parusieverzögerung gegenüber der
Darstellung Vielhauers, Conzelmanns und Grässers keine Erleichterung bedeutet,
sondern eher die früheren Schwierigkeiten neu erstehen liesse. Indes: wedor
Erleichterung noch Erschwerung wäre ein legitimes hermeneutisches Prinzip.
Unsere Frage geht nur dahin, ob unser Versuch dem gegebenen Text nicht eher
entspreche. Sicher hat Lukas selbst nicht die Absicht, durch allerlei «Ersatz»
dem Problem der Paru-ieverzögerung ein Schnippchen zu schlagen. So meint
es natürlich auch Conzelmann nicht. Er will, wenn ich recht verstehe, nur
sagen, dass durch die Sicht des Lukas faktisch Ersatz für die ausgebliebene
Parusie erfolge und dass das Ausbloiben der ursprünglich in Bälde erwarteton
Parusie zu seinor Konzeption geführt habe. Aber eben : Auch das ist mir fraglich.

Denn unsore Sicht dos Parusieproblems ist schon durch unsor abstraktes
Kalenderdenken verstollt. Ob es Lukas überhaupt je so gosehon hat, wie man
es heute sieht, ist schon sehr zu bezweifeln. Und dann ist ihm die Bedeutung
von Erhöhung und Geistsendung als von Ereignissen der gekommenen Gottes-
herr^chaft so zentral, dass man seine Sicht mit dem Begriff des «Ersatzes»,
auch so vorstanden, wie es Conzelmann meinen dürfte, doch nur verzeichnen
kann. Jedenfalls ist unsere Sicht, wenigstens bis zu einem gewissen Grade
durch die Parallele des Hebräerbriefes gedeckt, von dem man nicht wird sagen
können, dass er die Eschatologie zordehne, obschon er eine Befristung auch
nicht kennt. Überdies sind wir uns bewusst, class unser Versuch recht
summarisch ist ; die Conzelmannsche These müsste natürlich Stelle für Stelle
nachgeprüft werden, was hier nicht möglich ist.


	Die Heilsbedeutung des Todes Jesu in den lukanischen Schriften

