Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 4

Artikel: Die Heilsbedeutung des Todes Jesu in den lukanischen Schriften
Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 222 —

Die Heilsbedeutung des Todes Jesu
in den lukanischen Schriften?)

Im 3.Kapitel der Apostelgeschichte wird berichtet, wie Petrus
und Johannes an der «schonen Pforte» des Tempels im Namen Jesu
Christi von Nazareth einen Gelihmten heilen und daraufhin dem
Volk erkliren, dass die Heilung nicht etwa durch ihre eigene Kraft
geschehen sei, sondern eben durch den Namen Jesu, jenes Jesus, den
sie, die Zuhorer, getotet haben, den aber Gott auferweckte. Wegen
dieser Rede werden die beiden Apostel, so wird im 4. Kapitel weiter-
erzihlt, von der Tempelwache eingesperrt und am folgenden Morgen
vor dem Hohen Rat zur Rechenschaft gezogen. Man fragt sie, in
welcher Gewalt (év molg dvvduver) oder in welchem Namen sie getan
hitten, was sie getan haben. Petrus wiederholt, was er tags zuvor
schon der Volksmenge gesagt hatte, steigert seine Aussage aber noch
dadurch, dass er nun, exklusiv formulierend, erklirt: Jesus sei der
Stein, den die Bauleute verworfen haben, der aber zum Eckstein
geworden sei und dass in keinem andern Heil sei; «denn es ist kein
anderer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, in dem
wir gerettet werden sollen». — Fragte man nun einen Leser, der etwa
vom kirchlichen Religionsunterricht her an diese Stelle herantritt,
aus welchem Grunde Petrus wohl behaupte, dass wir in keinem an-
dern als im Namen Jesu gerettet werden sollen, so wiirde er gewiss
den Grund darin finden wollen, dass kein anderer als Jesus unsere
Schuld auf sich genommen und fiir uns am Kreuz gebiisst habe. Be-
fragen wir aber die Apostelgeschichte selbst, worin ihr Verfasser die
Rettungsmacht des Namens Jesu begriindet sehe, so miissen wir,
wohl nicht ohne Befremden, feststellen, dass er uns keineswegs auf
den Opfertod Jesu verweist. Wohl ist einmal (Apg. 20, 28) von der
Kirche Gottes gesagt, dass er — gemeint ist wohl Christus — sie sich
durch sein eigen Blut geschaffen habe. Da scheint der Begriff des
«Blutes» auf den Siihnetod Jesu hinzuweisen. Ausdriicklich gesagt
ist es aber nicht, geschweige, dass es niher ausgefiihrt wiirde. Nach
dem Abendmahlsbericht, wie er uns im Evangelium desselben Ver-
fassers geboten wird, sagt Jesus bei der Austeilung des zweiten Kel-
ches: «Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut, das fiir euch

1) Offentliche Antrittsvorlesung, gehalten am 19.Mai 1962 an der Uni-
versitit Bern, nachtriglich etwas erweitert und mit Anmerkungen versehen.



— 223 —

vergossen wird» (Luk. 22, 30). Auch hier ist gewiss an den Siihnetod
gedacht. Nur haben wir es an dieser Stelle mit einem Wort zu tun,
das Lukas der Uberlieferung entnahm, und nicht mit einem, das er
selber prigte. Und die Stelle, an der Markus und Matthius davon
reden, dass Jesus sein Leben als Adrpor, als Losegeld fiir viele, hin-
gebe (Mark. 10, 45; Matth. 20, 28), lisst Lukas merkwiirdigerweise
aus. So sind die beiden angefiihrten Worte die einzigen Stellen, in
denen Lukas im ganzen seines umfangreichen Werkes hier eindeutig,
dort andeutungsweise vom Siihnopfer Christi spricht.

Das ist um so auffiélliger, als Lukas mehrfach und mit offensicht-
licher Betonung erklirt, dass Jesus leiden miisse. Schon in der Vor-
geschichte lisst er Simeon Maria gegeniiber die Ankiindigung machen,
dass ein Schwert ihre Seele durchdringen werde (Luk.2, 35). Wie
Matthiius und Markus bringt auch Lukas drei Leidensankiindigun-
gen, und in jeder ist mit Nachdruck vom bevorstehenden Sterben
Jesu die Rede. In der zweiten (Luk.9, 44) heisst es zwar nur, dass
«der Menschensohn im Begriffe sei, in die Hiinde der Menschen aus-
geliefert zu werden». Aber gerade das bloss Andeutende dieser Aus-
sage kiindigt mit besonderm Akzent seinen Tod an. Und in der ersten
Ankiindigung (Luk.9, 22) wird der Tod des Menschensohnes nicht
nur angezeigt, sondern betont, dass er sterben miisse, wobei mit dem
dei nicht nur irgendeine Zwangsliufigkeit, sondern jene gottliche
Notwendigkeit gemeint ist, die sich aus dem Heilsbeschluss Gottes
ergibt. Das wird auch in der dritten Leidensankiindigung (Luk. 18,
31-34) hervorgehoben, indem Lukas erklirt, dass das Leiden und
Sterben Jesu in Krfiilllung des prophetischen Zeugnisses erfolgen
werde. Somit weist Lukas dem Sterben Jesu eine, wenn nicht die
zentrale Stelle in seiner Heilsbotschaft zu. Dementsprechend macht
der Auferstandene den beiden Jiingern, die er auf dem Weg nach
Emmaus einholt, einen Vorwurf daraus, dass sie so unverstindigen
und triigen Herzens sind, den Worten des Propheten nicht zu glau-
ben. Wenn sie nicht so trigen Herzens wiiren, miissten sie doch wis-
sen, dass der Christus leiden muss. Desgleichen wird auch in der
Apostelgeschichte mehrmals betont, dass Leiden und Sterben Jesu
wohl durch die Schuld der Menschen, dennoch aber in erster Linie
nach gottlichem Vorsatz geschehen sei (Apg. 2, 23; 3, 18; 4, 28; 17, 3;
26, 22 f.). Nicht an jeder, aber doch an den wichtigsten dieser Stellen
wiirde man erwarten, dass im nihern oder fernern Zusammenhang
die gottliche Notwendigkeit dieses Leidens ihre Krklirung darin
finde, dass der Siinder zu seinem Heil eines stellvertretenden Siihn-



— 224 —

opfers bediirfe. Eine derartige Erkliarung bleibt jedoch hartnickig
aus. In Apg. 3, 4 ist dies um so erstaunlicher, als dort viermal Jesus
als maic deot bezeichnet wird. Denn dieser Ausdruck weist auf
Jes. 53 hin, wo doch so eindriicklich vom stellvertretenden Leiden
des Knechtes Jahwes gesprochen wird. In Apg. 8, 32 f., also in der
Erzahlung iiber die Begegnung des Philippus mit dem Kémmerer aus
Athiopien, werden sogar einige Verse aus Jes. 53 zitiert, aber gerade
nicht diejenigen, die vom stellvertretenden Leiden des Gottesknech-
tes handeln. Und auch sonst findet sich keine Andeutung dieses Ge-
dankens.

So kann man wohl nicht behaupten, dass Lukas die Botschaft
vom Siihnetod oder vom Stellvertretungsleiden Jesu absichtlich
hatte unterdriicken oder gar bekimpfen wollen, sonst héitte er auch
jene beiden Stellen, die diesen Gedanken immerhin enthalten, nicht
bringen diirfen!). Von einer ausdriicklichen Ablehnung ist erst recht
nichts zu bemerken. Aber die auffillige Konstatierung muss man
doch machen, dass im personlichen Denken des Lukas und in seiner

Verkiindigung die Botschaft vom Siihnecharakter des Leidens Jesu,
die bei Paulus das Zentrum seiner Aussagen iiber das Heilswerk
Christi ausmacht, anscheinend keine Rolle spielt. Und somit stehen
wir vor der Frage, worin denn nach Lukas der Tod Jesu seine Be-
deutung habe, oder ob etwa in seiner Sicht der Heilsgehalt des Na-
mens Jesu in etwas ganz anderm und tiberhaupt nicht in seinem Tode
begriindet sei.

Bei dieser Sachlage ist es selbstverstindlich, dass wir unser Pro-
blem nicht isoliert betrachten diirfen, wenn wir eine Losung finden
wollen. Wir werden versuchen miissen, dariiber Klarheit zu gewinnen,
wie Lukas iiberhaupt dazu kommt, den Namen Jesu als einen Heils-
namen, sogar als den ausschliesslich einzigen Heilsnamen zu pro-
klamieren. Mit andern Worten: Wir miissen die lukanischen Texte
danach befragen, wie ihr Verfasser iberhaupt und im ganzen Person,
Werk und Bedeutung Jesu von Nazareth verstehe.

Wir lassen dabei die Frage unerértert, wieweit die beiden Schrif-
ten, die sich unter seinem Namen im Neuen Testament finden, auf
Lukas selbst zuriickgehen und inwieweit er bereits vorliegende Quel-
len in sein Werk einarbeitet. Was das Evangelium betrifft, ist dies
bekanntlich im weitesten Umfang der Fall. Da miissten wir also, um
die spezifisch lukanische Anschauung zu Gesicht zu bekommen,

1) Vgl. Eduard Lohse, Méartyrer und Gottesknecht, 1955, S. 187 ff.



— 225 —

untersuchen, an welchen Stellen Lukas die Aussagen seiner Quellen
verdindert hat, ob dabei eine theologische Absicht zutage tritt und
welches diese Absicht sein mochte!). Hinsichtlich der Apostel-
geschichte ist die Frage nach den Quellen im einzelnen umstritten 2).
Fiir bestimmte Fragestellungen wiire die Abkliarung dieses Problems
von grosser Wichtigkeit, besonders was die zahlreichen Reden an-
belangt. Wir halten es fiir wahrscheinlich, dass Lukas fiir diese Re-
den, so sehr sie schliesslich seine eigenen Kompositionen sind, doch
schon gewisse Vorlagen hatte, wenigstens fiir die Petrusreden der
ersten Hélfte. Der Umstand, dass bestimmte charakteristische Wen-
dungen und Begriffe nur in gewissen Partien vorkommen und in an-
dern vollig fehlen oder auffillig zuriicktreten, spricht eindeutig fiir
diese Annahme. Doch sind ebenso wahrscheinlich auch diese Partien
von Lukas iiberarbeitet worden. So ist es beinahe sicher, dass Lukas
nichts in einer solchen Gestalt und in einem solchen Wortlaut in seine
Schriften aufgenommen hat, was zu seinen eigenen Ansichten in
einem érnstlichen Widerspruch gestanden hiitte. Und darum diirfen
wir fiir die Beantwortung unserer Frage sein ganzes Werk in An-
spruch nehmen. Wir diirfen dies um so mehr tun, als es nicht um die
Abklirung eines isolierten Einzelproblems geht, sondern um eine Ge-
samtschau seiner sein ganzes Werk gleichmiissig durchziehenden
Grundkonzeption von der Heilsbedeutung Jesu Christi.

Wenn auch, wie eben gesagt, das Lukasevangelium zum grossten
Teil eine bewusste Ineinanderarbeitung schon vorher vorhandener
Quellen darstellt, so hat doch sein Verfasser selber deutlich gemacht,
wie er diese Darstellung in ihrer Ganzheit verstanden sehen mochte.
Kr tat das schon damit, dass er dem tradierten Stoff eine Vor-
geschichte voranstellt, die sich so nur bei ihm findet. Darin nehmen
die Worte, mit denen der Engel Maria die Geburt Jesu ankiindigt,
die zentrale Stelle ein3). Da wird nun zuerst der Name des Kindes

1) Eine solche Untersuchung hat im vollen Umfang konsequent durch-
gefithrt Hans Conzelmann, Die Mitte der Zeit, 3. Aufl. 1960. Wenn wir auch
mit den Beurteilungen Conzelmanns nicht einig gehen, so liegt uns doch daran,
zu betonen, dass sich sein Vorgehen als fruchtbar erwiesen hat.

?) Vgl. Martin Dibelius, Aufsiitze zur Apostelgeschichte, 3.Aufl. 1957;
Philipp Vielhauer, Zum Paulinismus der Apostelgeschichte, Evangel. Theo-
logie, 10.Jahrg., 1950/51, S.1-26; Ernst Haenchen, Die Apostelgeschichte
(Kommentar), 1956, S.27 ff. und 96 ff.; Eduard Schweizer, Theol. Zeitschrift,
Jahrg. 13,1957, 8.1 ff.; U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte,
1961, passim und besonders S. 187-193.

3) Vgl. dazu Conzelmann a.a.0. S.104 ff. — Conzelmann scheint die
Authentizitiit von Luk. 1 und 2 fiir fraglich zu halten (8. 109). Zweifellos sind



— 226 —

genannt: Jesus. Die Namengebung soll also nicht auf Zufall, noch auf
Familientradition und erst recht nicht auf menschlicher Willkiir be-
ruben, sondern von Anfang an Stellung und Bedeutung des Namens-
tragers charakterisieren, die er im Plan Gottes einnimmt. Nun ist
«Jesus» aus dem nachexilischen «Jeschua‘» (vorexilisch: «Jeho-
schua») transkribiert und grazisiert und bedeutet : Gott ist die Hilfe.
Somit bedeutet die Namengebung, dass durch Jesus die gottliche
Hilfe erschemen und erfiillt werden soll 1).

dle em/elnen Stiicke dieser Kapitel teilweise nur lose miteinander verbunden.
Hinzelne Stiicke kénnte man auslassen, ohne dass dadurch eine Liicke ent-
stiinde. Kap.2 setzt IKap.l nicht voraus (vgl. Rudolf Bultmann, Die Ge-
schichte der synoptischen Tradition 4, S.320 ff.). Diese Beobachtungen spre-
chen dafiir, dass die einzelnen Stiicke der Entstehung und Herkunft nach ver-
schledenartlg sind. Auch ihre Einordnung in die heutige Reihenfolge diirfte
eine komplizierte Vorgeschichte haben. Fm unsere Frage ist jedoch nur wichtig,
ob die Linie des jetzigen Textbestandes der sonstigen lukanischen Sicht ()nt-
spreche. Wir meinen, dass dies der Fall sei. Doch muss sich dies aus dem Ganzen
dieser Sicht, also aus dem Ergebnis unseres Versuchs erzeigen. Mit Recht be-
merkt Bultmann (a.a.0. S.320), dass die Verkiindigung an Maria im Ganzen
von Kap. 1 eine geringfiigige Rolle spiele. Bultmann schliesst daraus, dass die
Vorgeschichte des Téufers urspriinglich wohl eine selbstiindige Erzihlung ge-
wesen sei und die Verkiindigung an Maria erst nachtriglich darein eingefiigt
wurde. Aber gerade dadurch erhilt sie trotz ihrer geringen Ausdehnung den
Charakter des Ziel- und Hohepunktes. Es bleibt zwar eine Schwierigkeit, dass
das Wort des Engels an Zacharias (1, 13ff.) und dessen Lobgesang (1, 68 ff.) eher
auf den Messias selbst als auf den Téufer ausgerichtet erscheinen. Die Beziehun-
gen aufcinen Vorliufer nehmen sich wie nachtriiglich und ziemlich kiinstlich
beigefiigt aus. Das spricht dafiir, dass sie sich urspriinglich nicht auf den Taufer
bezogen oder aus Kreisen stammen, die den Tiufer als messianische Gestalt
botrachteten In der heutigen Reihenfolge soll aber deutlich die Ankiindigung
an Zacharias und sein Lobgesang durch die Ankiindigung an Maria iiberboten
werden. (Vgl. dazu auch Philipp Vielhauer, Das Benedictus des Zacharias, in
Zeitschr. f. Theologle und Kirche, 49. Jahrg., 1952, 8.255, der in dieser ba(‘ho
dahnlich urteilt wie wir.) Dadurch erscheint die Ankiindigung an Maria als die
Erfillung der Sendung des Taufers. Auch dadurch wird der Téufer als die letzte
und hochste Spitze der alttestamentlichen Prophetie charakterisiert (vgl. Con-
zelmann a.a. 0. 8. 18 ff.). Das wird noch dadurch unterstrichen, dass Johannes
wie eine ganze Anzahl alttestamentlicher Gestalten von lange kinderlos ge-
bliebenen Eltern geboren wird, withrend es sich bei der Geburt Jesu auf eine
ganz andere Weise wunderbar verhiilt, auf eine Weise, die im Alten Testament
so nicht vorkommt, wenigstens nicht als Bericht., Die Beobachtung Conzel-
manns, dass der Tiaufer nach Lulkas eben die Spitze des Alten Testaments und
nicht eine messianische Vorliuferge -talt sei, wird also auch hier bestiitigt. Ob
Conzelmann diese Beobachtung richtig interpretiert, ist eine andere Frage.
Fiir unsern Zusammenhang macht es diese Beobachtung aber wahrscheinlich,
dass doch Lukas selbst diese Vorgeschichte aufgenommen hat. Damit aber be-
kommen die Worte an Maria programmatische Bedeutung fiir sein ganzes
Woerk. Ob sich dies so verhilt, lisst sich freilich auch nicht allein von hier aus,
gondern nur aus dem Ganzen entscheiden.

1) Vgl. Theol. Worterbuch z. N'T' 111, S. 284 ff.



— 227 —

Luk. 1, 32, heisst es weiter von ihm, er werde «gross» sein und
«Sohn des Hochsten genannt werden». Die Ankiindigung, er werde
«Sohn des Hochsten genannt werden», meint auf alle Fille, dieser
Wiirdetitel werde ihm zukommen, weil er tatsichlich Sohn des Hoch-
sten ist und sich auch als solcher erweisen wird. Nur kann auch so das
Wort auf zwei verschiedene Arten verstanden werden: in dem Sinne,
dass er seinem Wesen nach Sohn Gottes sein soll oder, unter Ab-
sehung von der Frage nach seinem Wesen, als blosse Bezeichnung
seiner Wiirdestellung, wobei allerdings die Wiirdestellung zugleich
auch etwas fiir das Wesen Kennzeichnendes ausmacht. Wenn
Luk. 1, 35, erklart wird, das Kind werde seine Existenz vom Heiligen
Geist, also ganz von Gott her haben, so ist an den Menschen Jesus
gedacht und mit dem Gottes-Sohn-Titel mehr seine Machtstellung
als sein Wesen charakterisiert!). Die in diesem Titeln bezeichnete
Macht- und Wiirdestellung besagt aber, dass ihm alles gehore und
dass er iiber alles Herr sein werde.

Schliesslich wird Luk.1, 32b und 33 unter Anspielung auf
2.8am.7, 14.16, und Micha 4, 7 von Jesus gesagt, dass Gott ihm den
Thron seines Vaters David geben und dass er als Konig iiber das Haus
Jakob ¢ig tovs aidvas, auf Ewigkeit regieren werde. Und indem
1, 33b beigefiigt wird, seine Konigsherrschaft werde kein Ende
haben, wird die Ewigkeit des Konigtums Jesu gleich nochmals her-
vorgehoben. Iis scheint also, dass Lukas besonders viel an dieser
Ewigkeit der Herrschaft Jesu gelegen war.

In den Lobgesingen der Maria und des Zacharias werden diese
Aussagen insofern noch unterstrichen und gefiillt, als beide im Blick
auf die nun anhebenden Ereignisse Gott darob preisen, dass er nun
endlich sein Volk in Gnaden heimgesucht und ihm Erlosung gebracht
(1, 68), seiner Barmherzigkeit (1, 54) und seiner Verheissungen, seines
Bundes und des Eides, den er Abraham geschworen hatte (1, 72f.70.
55), gedacht habe und so dafiir sorge, dass ihm sein Volk ohne Furcht
in Heiligkeit und Gerechtigkeit dienen konne «alle unsere Tage»
(1, 75). |

Ebenso charakterisiert die Botschaft des Engels an die Hirten

1) Die Frage nach der gottlichen Natur Jesu im Sinne der Zwei-Naturen-
Lehre der spiittern Christologie und die Frage nach seiner Priiexistenz scheint
Lukas nicht beschiiftigt zu haben. Doch spricht er so von der gottlichen Sen-
dung Jesu und davon, dass er seine irdische Existenz allein aus dem Heiligen
(teist habe, dass man wohl einen starken Unterschied, aber sicher keinen ab-
sichtlichen Gegensatz zwischen ihm und Paulus in dieser Sache feststellen
muss.



— 228 —

Jesus als Heiland (cwtrjp), Christus und Herr in der Stadt Davids
(2, 11), d.h. als den davidischen Messias. Und bei der Darstellung
Jesu im Tempel nimmt Simeon unter Ankniipfung an Jes.42, 6;
49,6 diese Gedanken auf, indem er Gott lobt, weil seine Augen sein —
sc. Gottes — Heil (10 owtijody oov) noch sehen durften, das bereitet
ist als ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur endlichen Her-
stellung der ganzen doéa seines Volkes (2, 30-32), womit nicht weni-
ger gesagt ist, als dass in Jesus alle Pléine Gottes, die sich nicht nur
auf das Heil Israels, sondern auch auf das der Heiden, also auf das
Heil der Welt richten, zur Erfillung gelangen sollen.

Dasgs alle diese Aussagen nicht nur lukanisches Vorspiel sind,
auch nicht bloss der Ankniipfung an das Alte Testament oder einer
durch eine Anhidufung von Anklingen an das alttestamentliche
Schriftzeugnis bewerkstelligten Legitimation dienen sollen, sondern
programmatische Bedeutung fiir alles Folgende haben und damit
anzeigen, wie Lukas dieses Folgende gesehen wissen will, kommt in
einer Besonderheit der lukanischen Komposition an den Tag. Unter
Abweichung von Markus, dessen Darstellung ihm unbestrittener-
massen als- Grundlage fiir sein Evangelium diente, bringt Lukas un-
mittelbar nach der Perikope von der Versuchung in der Wiiste und
einem summarischen Hinweis auf seine Téatigkeit in Galilia den Be-
richt iber die Predigt Jesu in Nazareth. Offenbar liegt Lukas daran,
die Erzahlung iiber die Tétigkeit Jesu mit diesem Stiick zu beginnen.
Er hat sogar eine Unstimmigkeit in Kauf genommen, die er durch
diese Umstellung verursachte: in Luk.4, 23 sagt Jesus den Leuten
von Nazareth, sie wiirden ihm vorhalten, er solle bei ihnen, in seiner
Vaterstadt ebenso grosse Wunder tun wie in Kapernaum. Dieses
Wort hingt jetzt in der Luft, da noch gar keine Wunder aus Kaper-
naum erzihlt sind, wie es in der urspriinglichen Reihenfolge der Fall
war. Lukas hat also seinen selbst angekiindigten Plan, alles der Reihe
nach erzihlen zu wollen (1, 3), sofern dies chronologisch gemeint war,
aufgegeben, einfach um diese Erzihlung an die Spitze aller Erzih-
lungen iiber das Tun Jesu zu bekommen. Dadurch erhilt diese Stelle
ebenfalls programmatische Bedeutung und nimmt eine hermeneu-
tische Schliisselposition ein. Auch 4, 23 bekommt somit, vielleicht
absichtlich, eine andere Bedeutung als bei Markus: der Satz ist nur
noch Ankiindigung und Deutung, nicht mehr Riickblick!). Im Zen-

1) Vgl. Conzelmann, a.a.0. 8.23 ff. — Ob die weitgreifende Deutung, die
Conzelmann aus dieser Umstellung und dem, was sie mit sich bringt, fur das



— 229 —

trum dieser so an die Spitze gestellten Erzahlung vernehmen wir nun,
dass Jesus im Synagogengottesdienst in Nazareth die Stelle Jes. 61,
1f. vorliest und als Erkliarung dieses Prophetenwortes nichts anderes
beifiigt als die proklamatorische Mitteilung : « Heute ist diese Schrift
vor euren Ohren erfiillt» (4, 21). Jene Jesaja-Stelle besagt aber: « Der
Geist des Herrn ist auf mir, deswegen, weil er mich gesalbt hat. Den
Armen Evangelium zu verkiindigen, hat er mich gesandt, zu verkiin-
den den Gefangenen Befreiung, den Blinden, dass sie wieder sehen
sollen, Erlosung anzuzeigen den Zerschlagenen, auszurufen das an-
genehme Jahr des Herrn» (Luk. 4, 18 ff.).

Nach allen diesen Aussagen ist Jesus also der verheissene Mes-
sias aus dem Hause Davids, der das ewige Konigreich aufrichtet,
in dem alle Gnadenversprechungen erfiillt, allen geholfen, alles gut

spezifisch lukanische Verstindnis der Heilsgeschichte meint erheben zu kén-
nen (8S.30 ff.), der Darstellung des Lukas entspricht, scheint uns allerdings
mehr als fraglich. Conzelmann will beweisen, dass fiir Lukas die Jesus-Zeit
gerade nicht Iindzeit sei, sondern, als eine erste Erfiillung der alttestament-
lichen Verheissung, die Mitte der Zeit, der ganzen Heilsgeschichte darstelle, in
der zwar von Jesus bereits ein Bild der kommenden Heilszeit gewirkt wurde,
ein Bild aber, das erst die Hoffnung auf das kommende Heil wecken soll, wiih-
rend das endgiiltige, vollige Kommen des Heils in weite Ferne geschoben sei
und in der Zwischenzeit, der Zeit des Verfassers, die Kirche ihr missionarisches
Werk tun soll. — Wir bezweifeln nicht, dass zwischen Mark. und Mat. einer-
geits und Lukas andererseits Unterschiede bestehen, mindestens der, dass
Lukas eine klare Sicht hat und danach seinen Bericht gestaltet, den des Mar-
kus auch entsprechend korrigiert, withrend Mark. und Mat. eher eine geschlos-
sene KKonzeption vermissen lassen. Hingegen glauben wir nicht, dass die Sicht
des Lukas so gestaltet sei, wie Conzelmann es dartut. Unsere Ausfithrungen
sollen mindestens die Frage zur Diskussion stellen, ob nicht eine andere Kon-
zeption dem lukanischen Text gerechter werde.

Was unsere Stelle betrifft, ist einmal zu fragen, ob die Behauptung Con-
zelmanns, das « Heute» in Luk. 4, 21 sei fiir Lukas selbst schon Vergangenheit
und beziehe sich nur gerade auf die Zeit Jesu, mehr sei als eine unbewiesene
Behauptung. Jedenfalls vermag uns der Hinweis auf Luk. 22, 35 f., wo nach
Conzelmann eine bewusste Scheidung von Jesus-Zeit und Zeit des Lukas, der
Kirche vollzogen sein soll, nicht von der Richtigkeit jener These zu iiberzeugen.
Der unverkennbare, auch von Conzelmann betonte Zusammenhang von
Luk. 22, 35 f. mit Luk. 4, 13 spricht vielmehr dafiir, dass die Passionszeit im
Unterschied zur vorhergegangenen Zeit der Wirksamkeit Jesu wieder Zeit des
Kampfes, der letzten Versuchung, des mewaouds xat’ ééoypiv sei. Der Hin-
weis auf die beiden Schwerter, auch wenn er gerade zur Anzeige eines Missver-
stiindnisses gemacht wird, kann sich kaum auf die Zeit der Kirche, sondern
nur auf das Leiden Jesu beziehen, um dieses Leiden als das von Gott gewirkte
Heils- und Offenbarungsereignis zu kennzeichnen. — In welchen Zusammen-
hang die Stelle, so verstanden, gehort, soll aus unserm Versuch hervorgehen:
Lukas versteht den Tod Jesu als Endkampf mit der Macht des Todes.



— 230 —

gemacht, Israel in seinem wahren Glanz des Volkes Gottes hergestellt
und sogar den Heiden Licht gebracht wird. Und wenn wir zuletzt
gehort haben, dass er das angenehme Jahr des Herrn, das grosse
Halljahr ausrufen soll, so heisst das nicht, dass er es neuerdings in
Aussicht stellen, sondern dass er es ausrufen, proklamieren solle:
jetzt, mit seinem Kommen, ist diese Heilszeit wirklich eingetreten.

Das wird nun im Corpus des Evangeliums ausgefiihrt. Jesus
erweist sich als der, als den ihn Lukas vorgestellt hat, indem er Kranke
heilt, Tote auferweckt, Didmonen austreibt und sogar iiber die Natur
gebietet und vor allem auch darin, dass er den Armen die Gnaden-
botschaft bringt. Dies Letzte bedeutet aber nicht bloss, dass er ihnen
Gnade ankiindigt und verspricht, sondern durch sein Wort die Be-
gnadigung an ihnen vollzieht. Das kommt deutlich an den Tag im
Sondergut des Lukas, in dem Stiicke, die von der Vergebung handeln,
deutlich im Vordergrund stehen wie das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter, vom verlorenen Sohn, vom Pharisier und Zollner und die
Gieschichte vom Oberzollner Zachius.

Nun aber wirft all dem gegeniiber die Apostelgeschichte eine
neue Frage auf. Denn dort wird nun verschiedentlich in Reden, die
das Christuszeugnis zum Gegenstand haben, erklirt, dass Jesus durch
seine Auferweckung und durch seine Erhohung zur Rechten Gottes
zu einem Herrn und Christus gemacht worden sei (z. B. Apg.2, 36;
3, 13 ff.; 5, 31), und wo das nicht ausdriicklich gesagt ist, wird doch
deutlich, dass dieser Gedanke im Gesagten vorausgesetzt ist. Danach
sieht es so aus, als wire Jesus, solange er lebte, doch noch nicht der
Konig und Retter, der Bringer der Heilszeit gewesen, sondern es erst
durch seine Auferweckung und Erhohung geworden. Die Frage wird
noch verschirft, wenn die Apostelgeschichte in ihrem Bericht von der
Himmelfahrt Jesu die zwei Engel zu den Jiingern sagen lisst, dass
sie Jesum so, wie sie ihn gesehen haben in den Himmel fahren, auch
wieder werden kommen sehen. Dies macht den Anschein, als sollte
das Heil, das im Evangelium als durch Jesum gekommen prokla-
miert war, nochmals auf unbestimmte Zeit hinausgeschoben werden.
Ja, in den ersten Sitzen der Apostelgeschichte scheint dies sogar aus-
driicklich gesagt zu sein, wenn die Jiinger auf die I'rage nach dem
Zeitpunkt der Aufrichtung des Reiches Israel nur den Hinweis zur
Antwort bekommen, dass es ihnen nicht gebiihre, Zeit oder Stunde
zu wissen, die der Vater seiner Macht vorbehalten habe. Und iiber-
haupt: dass Lukas, wie wenn das selbstverstindlich wire, nach Tod
und Himmelfahrt Jesu eine Fortsetzung der Geschichte erziahlen



— 231 —

kann, scheint zu besagen, dass ihm die Wirksamkeit Jesu, so wunder-
bar sie war, doch nicht als die Erfiillung der Verheissung erschien ).

Will man Lukas nicht zutrauen, dass er da einfach einen krassen
Widerspruch hingestellt habe, so muss man entweder nachweisen,
dass er seine Aussagen im Evangelium doch nicht so verstanden habe,
als wiire mit Jesus schon die Erfiillung der Verheissung im vollen
Sinne gelkommen 2), oder man muss zeigen, dass fiir ihn seine Aus-
sagen in der Apostelgeschichte nicht die Bedeutung hatten, die wir
soeben als gemeint erscheinen liessen, sondern eine Bedeutung, die
der vorgefithrten Interpretation der Erscheinung und der Tétigkeit
Jesu im Evangeliumsbericht nicht widerspricht. Wir sehen die Lé-
sung in der zweiten Richtung. Dass es eine zweite Losungsmoglich-
keit gibt, wird uns einleuchtend, wenn wir an unsere Beobachtung
ankniipfen, dass Lukas mit offensichtlicher Betonung die Ewigkeit
der Konigsherrschaft Jesu ankiindigte. Mit diesem Gedanken stosst
Lukas in eine Auseinandersetzung, die das damalige Judentum oder
mindestens gewisse Kreise darin offensichtlich stark bewegte. Wir
denken an die Frage nach dem Verhiltnis von Messiaszeit und Zeit
der Vollendung und, darin eingeschlossen, an die Frage nach der Be-
deutung des Messias fiir die Verwirklichung der Endvollendung des
«olam ha bah». Die spitjiidischen Quellen bieten da ein sehr unein-
heitliches Bild. Wir nennen einige Beispiele: Nach Jubil. 1, 14 ff.
werden sich nach einer Zeit volliger Gesetzlosigkeit die Glieder des
Volkes Gottes plotzlich zu ihrem Herrn umwenden und ihn von gan-
zem Herzen suchen. Und Gott wird ihnen viel Heil er6ffnen. Mit sei-
nem ganzen Herzen und seiner ganzen Seele wird er sie zu einer
Pflanze der Gerechtigkeit umwenden. Er wird sein Heiligtum in ihrer
Mitte erb’auen und mit ihnen wohnen, und sie werden in Wahrheit
sein Volk sein. Er wird ihnen einen heiligen Geist schaffen und sie rein
machen, so dass sie seinen Geboten folgen und nicht mehr von ihm
weichen. Sie alle sollen Kinder des Lebendigen Gottes heissen. Gott
wird dem Auge eines jeden von ihnen erscheinen, dass alle ihn erken-
nen. Dann werden auch Himmel und Erde, alle ihre Krifte erneuert
und die Lichter neu geschaffen. — Da ist also an eine Vollendung auf

1) Auf diese Tatbestinde machen ausgiebig aufmerksam Philipp Viel-
hauer a. Anm. 4, genannten Ort, S.12 ff.; Rudolf Bultmann, Theologie des
NT, 1. Aufl. 8.460 f.; Conzelmann, a.a.. passim, bes. S, 188 ff.; Erich Gris-
ser, Das Problem der Parusieverzégerung in den synoptischen Evangelien und
in der Apostelgeschichte, Beihefte zur Zeitschr. f. d. neutestamentl. Wissen-
schaft, 22, 1957, S.204 ff.

2) Diese Losung wihlen Conzelmann und Griisser.



einer erneuerten KErde in einem erneuerten Kosmos gedacht. Diese
Erneuerung wird aber allein von Gott vollzogen. Von einem Messias
ist dabei iiberhaupt nicht die Rede. Ahnlich verhiilt es sich in den
meisten Stiicken des Henochbuches, wenn wir von den Teilen ab-
sehen, die wahrscheinlich christlich beeinflusst sind?!), bei Jesus
Sirach, Weisheit Salomos, im 2. Makkabéierbuch und einigen andern.

In den Psalmen Salomos erinnert der Sénger Gott daran, dass
er doch David zum Konig iiber Israel erkoren und ihm geschworen
habe, dass sein Konigtum nicht aufhoren solle (17, 4). Der Sanger
fiigt aber selbst bei, dass sich wegen ihrer Siinden Feinde wider Israel
erhoben und Davids Thron verwiisteten (17, 5 f.). Gott strafte zwar
den Fremden (17, 7-10); er versuchte aber doch, das Land seiner Be-
wohner zu berauben und sie in die Fremde zu schicken (17, 11-20).
Und nach einem Gebet, Gott mége seinem Volk doch seinen Konig,
den Sohn Davids, erstehen lassen und ihn mit Kraft ausriisten (17,
21-25), heisst es von diesem davidischen Kénig: «Dann wird er ein
heiliges Volk zusammenbringen, das er mit Gerechtigkeit regiert...
Er lasst nicht zu, dass ferner Unrecht in ihrer Mitte weile...» Und am
. Schluss (18, 5 ff.) steht die Bitte: « Gott reinige Israel auf den Tag
der heilsamen Gnade, auf den Tag der Auswahl, wenn sein Gesalbter
zur Herrschaft kommt. Selig, wer in jenen Tagen leben wird und
schauen darf das Heil des Herrn, das er dem kommenden Geschlechte
schafft unter der Zuchtrute des Gesalbten des Herrnin der Furcht sei-
nes Gottes in geistgewirkter Weisheit, Gerechtigkeit und Stirke...»—
Auch hier wird die Heilszeit auf dieser Erde gedacht; es ist nicht ein-
mal von einer Erneuerung der Erde die Rede. Die Heilszeit wird aber
vom verheissenen Davididen herbeigefiithrt und ist in seinem Regi-
ment begriindet. :

In den Testamenten der zwolf Patriarchen, Juda 24 (armenische
Ubersetzung), wird angekiindigt, dass nach einer Zeit grosser Bosheit
der Stern des Friedens aufgehen werde, «und die Himmel werden
sich auftun und die Segnungen des heiligen Vaters herabstrémen, und
er wird den Geist der Wahrheit tiber uns ausgiessen, und ihr werdet
ihm zu Pflegekindern der Wahrheit sein und nach seinen Satzungen
wandeln.» Nach der griechischen Version derselben Stelle wird der

* 1) Mit Hans Bietenhard (siehe Kirchenblatt fiir die ref. Schweiz, Jahr-
gang 115, 1959, S.274 ff.) halten wir es fiir wahrscheinlich, dass auf Grund der
Qumranfunde die Kap. 3771 als christlich interpoliert zu betrachten sind, da
man in Qumran von allen Teilen des Henochbuches Stiicke vorfand, nur nicht.
von den Kap.37-71.



— 233 —

«Segen des Geistes» zuerst iiber den Stern aus Jakob ausgegossen,
«und er selbst — namlich der Stern aus Jakob — wird ausgiessen den
Geist der Gnade iiber euch». « Dann wird aufleuchten das Szepter
meines Konigreichs, und eurer Wurzel wird ein Sprossling entstehen.
Und durch ihn wird ein Szepter der Gerechtigkeit fiir die Heiden auf-
gehen, zu richten und zu retten alle, die den Herrn anrufen.» Hierauf
(Juda 25) werden Abraham, Isaak und Jakob auferstehen, die zwolf
Patriarchen werden ihre Herrschaft antreten. Dann wird ein Volk
sein und eine Sprache. Ein Geist des Irrtums wird nicht mehr sein.
Die in Traurigkeit gestorben sind, werden in Freude auferstehen. Die
um des Herrn willen arm geworden sind, werden reich gemacht, die
Hungrigen gesiittigt, die Schwachen gestirkt. Und alle Volker wer-
den den Herrn preisen in Ewigkeit. — Auch da ist an eine Wandlung
auf dieser Erde gedacht, und zwar deutlich an eine endgiiltige und
auch die Heiden umfassende, alle zu einer Einheit zuriickfithrende.
Sie wird durch den verheissenen Stern herbeigefiihrt, indem er den
Geist empfingt und ihn iiber die Menschen, zuniichst iiber Israel,
ausgiesst.

Ein neues Moment findet sich in der syrischen Baruchapoka-
lypse. Auch dort wird darauf gehofft, dass der Messias kommen, sich
auf den Thron seiner Herrschaft setzen und fiir immer regieren werde.
Dann soll Wonne sich offenbaren, Gesundheit erscheinen, Krankheit,
Sorge, Seufzer, Tod, Streitigkeit werden verschwinden (Kap.73). Die
Schnitter und Bauleute miissen sich nicht mehr abmiihen (Kap.74).
Dann aber fihrt der Text fort (74, 2): « Weil jene Zeit das Ende dessen
ist, was vergiinglich ist, und der Anfang dessen, was unverginglich
ist.» Ebenso heisst es 40, 3 vom Messias: « Und seine Herrschaft wird
bestindig sein fiir immer, bis die dem Verderben geweihte Welt zu
Ende kommt und bis die oben genannten Zeiten sich vollenden.» —
Man kann sich fragen, ob die in Kap. 73 geschilderte Zeit der Freude
schon die Zeit des Unvergéinglichen sei oder ob die Welt des Unver-
ginglichen erst noch auf jene Freudenzeit folgen soll, ob also die
Messiasbotschaft auf die Kampfzeit beschrinkt sei oder auch noch
die Freudenzeit umfasse ; jedenfalls aber — und das ist das Neue — ist
die Messiasbotschaft nur als Einleitung und Herbeifithrung der letz-
ten Vollendung gedacht, die dann wohl ausschliesslich Gotteszeit und
nicht mehr Messiaszeit sein wird. Der Messias ist nur Instrument zur
Herbeifithrung der Gottesherrschaft, die Gottesherrschaft aber hat
in dieser Welt der Verginglichkeit nicht den ihr entsprechenden

Raum.



— 234 —

Noch weiter ist dieser Gedanke in Henoch 71, 14 ff. getrieben,
wo man sich die Welt der Vollendung nur noch im Himmel denken
kann. Auch nach Assumptio Mosis wird die letzte Zeit durch Herr-
schaft von Gottlosen gekennzeichnet (Kap.7). Dann aber (Kap.10)
wird Gottes Regiment iiber aller Kreatur erscheinen, Teufel und
Traurigkeit hinweggenommen. Gott wird heraustreten aus seiner
Wohnung. Die Erde wird beben, die Berge erniedrigt, die Sonne in
Finsternis verwandelt, das Meer bis zum Abgrund zuriickweichen.
Da wird Gott die Heiden strafen. Dann wird Israel gliicklich sein
«und auf Nacken und Fliigel des Adlers hinaufsteigen... Und Gott
wird dich erhohen und am Sternenhimmel schweben lassen.» Von
dort wird Israel auf seine Feinde auf der Erde herabschauen. — Da ist
also die Erde preisgegeben. Sie wird als Ort der Verworfenen ver-
lassen. Die Auserwiihlten sind in oder an den Himmel erhoht. Und
das alles tut Gott selbst. Ein Messias spielt dabei keine Rolle1).

Das Bild ist so bunt als nur méglich. Dabei sind nur Haupttypen
genannt. Daneben gibt es noch viele Varianten. Und manches bleibt
recht unklar. Dies hat Lukas mehr oder weniger bewusst in den
Ohren, und in diese Auseinandersetzung, besser: in diese Fragen
greift er ein. Er tut das nicht in dem Sinn, dass er sich willkiirlich aus
diesen Elementen seine ihm zusagende Konzeption zusammenstellte.
Er kommt ja auch vom Alten Testament, von der Uberlieferung der
Botschaft Jesu, vom Zeugnis der Gemeinde und von der eigenen
Glaubensbegegnung mit dem Kvgrog her; er will ja auch seinerseits
Zeuge Jesu Christi sein. Von daher gestaltet sich ihm die Sicht fol-
gendermassen: die verheissene Gottesherrschaft wird von Gott durch
den Messias, den Christus aufgerichtet. Jesus von Nazareth ist dieser
Christus. Er ist als Christus erwiesen worden (Apg.2, 22; 10, 36 ff.).
Seine Herrschaft muss aber eine ewige sein; sie muss Himmel und
Erde, Zeit und Ewigkeit umspannen. Darum muss sie zuerst einmal
Sieg sein, Sieg iiber alle Midchte der Finsternis tiber Krankheit, Dé-
monen, zerstorerische Naturgewalten, {iber Siinde und Tod. Viel-
mehr als durch seine Wundertaten wird er denn durch die Auf-
erweckung von den Toten und seine Erhohung zur Rechten Gottes
als der Christus ausgewiesen. Erst durch die Erhohung zur Rechten
Gottes ist er im vollen Sinn zum Christus geworden (Apg. 2, 23-36;
3, 13-15.20 f.; 13, 23 ff.; 17, 3); er musste, um in Wahrheit Christus
zu sein, zur Herrlichkeit eingehen (Luk. 24, 26). Und dass er in diese

1) Vgl. zum Ganzen Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testa-
ment aus Talmud und Midrasch, Bd. 1V, 2.Teil, S.799 ff.



— 2356 —

Herrlichkeit eingegangen ist und nun also die Messiasherrschaft inne-
hat, muss in der Sendung des Geistes bestitigt werden. Die Sendung
des Geistes ist also der Erweis seines Sitzens zur Rechten Gottes
(Apg.2, 33.36; 5, 311f.; 10, 44 f.; 15, 8-11; 19, 1-6), Erweis seiner
Messiasherrlichkeit und damit auch Erweis dafiir, dass mit dem Kom-
men Jesu, zumal mit seiner Erhéhung, die Vollendungszeit angebro-
chen und nun da ist.

Jedoch, gerade das ist nun der Punkt, den anzunehmen uns
Schwierigkeiten bereitet. Wenn Lukas in seinem Evangelium durch
die Vorgeschichte und durch die Voranstellung der Nazarethperikope
die Wirksamkeit Jesu als die Erfiillung der Véerheissung darstellte,
so erscheint es uns als eine nachtrigliche Verschiebung, wenn er nun
in der Apostelgeschichte die irhohung des Auferstandenen als die
Erhebung zum Messias und die Ausgiessung des Heiligen Geistes als
das Kennzeichen der Messiasherrschaft verkiindigt. Und wenn er
dann erst noch die Wiederkunft Christi in Aussicht stellt, so fithrt uns
das zu dem Verdacht, Lukas habe mit dieser Darstellung der Verlegen-
heit, begegnen wollen, die dadurch entstanden war, dass Jesus die
Endvollendung, den neuen Aon doch nicht gebracht hatte. — Dass
Lukas anscheinend dennoch keine sonderliche Verlegenheit zeigt,
liegt aber nicht daran, dass er sich einfach mit seiner Verlegenheits-
auskunft zufrieden gibe. Das liegt vielmehr daran, dass er mit der
ganzen Bibel anders von der Zeit denkt als wir Heutige!). Wir stehen
alle unter dem Einfluss der Zeitmessung mit der Uhr. Diese Vorstel-
lung ist jedoch eine Abstraktion, die zwar nicht unbegriindet ist, die
uns aber doch nicht an das Wesen von Zeit herangelangen lisst. Wie
uns der alttestamentliche Begriff «‘olam» und der neutestamentliche
Aon-Begriff zeigen konnen, haben wir es in diesen beiden Begriffen
nicht bloss mit kalendarisch fixierten Zeitabstinden zu tun. Gott hat
nicht auf einem himmlischen Terminkalender gewisse Daten fest-
gelegt, die nun eingehalten werden miissten. Eine Zeit, ein Aon ist
nicht vorbei, weil ein im Himmel festgelegter Kalendertermin ver-
strichen ist. Jede Zeit, jeder Aon ist durch bestimmte Ereignisse und
die dahinter stehenden Michte bestimmt und begrenzt. Der alte Aon
durch den Fall des Menschen und dadurch, dass durch diesen Fall die
Siinde und die Dimonenwelt Macht iiber die Menschen erlangt haben,
und der neue Aon dadurch, dass Christus die Macht der Siinde und

1) Vgl. zum folgenden Kurt Stalder, «Das Werk des Geistes in der Hei-
ligung bei Paulus», 1962, S.240 ff.



— 236 —

des Bosen besiegt hat. Deswegen kénnen in ein und derselben kalen-
darischen Zeit verschiedene Aonen im Gang sein. So ist durch das
Erscheinen und die Machttaten Jesu, vor allem aber durch seine Er-
hohung der neue Aon konstituiert, auch wenn der alte Aon noch da
ist und der neue sich noch nicht in seinem ganzen Umfang entfaltet
und offenbart hat. Das ist auch fiir Lukas nicht anders, obwohl er in
der Apostelgeschichte den Aon-Begriff nicht hat. Er kommt immer-
hin Luk. 20, 34 f. vor, wo er bei den Seitenreferenten fehlt. Es liegt
aber gar nicht am Vorkommen des Begriffs, sondern an der dyna-
mischen Begriindung des Zeitverstindnisses, kraft dieses dynami-
schen Begriffs von Zeit ist fiir Lukas das Iirscheinen, Machtwirken,
die Erhohung und die Wiederkunft Christi eine einzige Zeit. Kalen-
darische Termine sind demgegeniiber véllig unter- und eingeordnet.
So konnte fiir ihn das Problem der sogenannten Parusieverzogerung
gar nie die Bedeutung haben, die wir glauben, dass es sie fiir ihn ge-
habt haben miisste. Damit soll nicht gesagt sein, dass es {iberhaupt
keine Bedeutung hatte. Denn fiir das Warten ist das Vergehen eines
Tages um den andern eine Anfechtung. Es konnte aber doch nicht
mehr sein als eben eine Anfechtung. Die Erkenntnis, dass durch die
Erhohung Jesu der neue Aon, die Zeit der Vollendung da sei, konnte
dadurch nicht in Frage gestellt werden ; denn die Infragestellung die-
ser Iirkenntnis, der Gedanke, dass der neue Aon zwar aufgeleuchtet,
sein wirklicher Machtantritt aber doch nochmals aufgeschoben sei,
hitte fir Lukas nicht weniger bedeutet, als dass Jesus der Christus
gar nicht sei. Fiir Lukas ist Christus also nicht die «Mitte der Zeit»,
so wie Conzelmann diesen Ausdruck versteht — als wire die Zeit eine
neutrale Strecke, in die Gott gelegentlich einen Kilometerstein
setzt —, sondern der Herr und damit der Bringer und so auch der An-
fang des neuen Aon. Es soll auch nicht bestritten sein, dass zwischen
dieser Sicht von Zeit und den Vorstellungen, die aus dem Kalen-
darischen kommen — wir kénnen ohne sie nicht leben, und sie sind uns
auch zum Leben gegeben (Gen.1, 16 f.) —, Spannungen und Diskre-
panzen entstehen. Sie konnen aber fiir Lukas so wichtig nicht ge-
wesen sein, wie man heute unter dem Zwang des kalendarischen Den-
kens von Zeit meinen muss, sonst hitte Lukas eine Stelle wie Luk. 9,
26 f. nicht stehen lassen diirfen!). Wohl hat Lukas eine Sicht des

1) Vgl. dazu Conzelmann, a.a.0. 8.95 f., und Grésser, a.a.0. S.131 {f,,
und die an beiden Orten aufgefithrte Literatur. — Beide weisen darauf hin, dass
Lukas das éiniviviav év dvvduer des Markustextes ausgelassen habe, um so
jede bestimmte Datierung und damit das Problem des Ausbleibens der Parusie



— 237 —

Christusereignisses, die Markus und Matthius so nicht zum Ausdruck
bringen. Aber sie besteht nicht darin, dass Lukas das urspriingliche
Evangelium enteschatologisierte und die Eschatologie in Missions-
und Kirchengeschichte zerdehnte, sondern darin, dass fiir ihn die
Auferstehung und vor allem die Erhohung Jesu mit der die Eirhohung
voraussetzenden Sendung des Geistes das Zentrum der Christusbot-
schaft ausmacht. Evangelium und Apostelgeschichte gehoren als das
eine Zeugnis zusammen. Dabei ist das Evangelium mehr das Prolego-
menon und die Apostelgeschichte der Hohepunkt. Das Erscheinen
Jesu, seine Predigt, seine Machttaten, Tod, Auferstehung, Erhéhung,
Sendung des Geistes und Wiederkunft in Herrlichkeit sind darin ein
einziges Kreignis. Nur all dies zusammen ist das Christusereignis.
Und dieses Ereignis in seiner Ganzheit konstituiert den neuen Aon.
Darum ist Erscheinen, Erhohung und Wiederkunft Christi auch nur
evne Zeit.

Wohlist es richtig, dass sich die Botschaft des Lukas nicht in den
Bahnen befristeter Naherwartung bewegt; dass er aber auf Zer-
dehnung der Erwartung aus sei, kann man auch nicht sagen. Viel-
hauer!) hat zwar schon in dem blossen Faktum, dass Lukas iiber-
haupt eine Apostelgeschichte schreibt, den Beweis dafiir sehen wol-
len, dass Lukas bereits die Sicht spiterer Kirchengeschichte gehabt,
also auf eine lange Entwicklung ausgeblickt habe. Wir sahen aber
schon, dass fiir Lukas die Erhohung und die Geistausgiessung die
Hohepunkte des Evangeliums sind. Die Geistausgiessung ist von ihm
aber eindeutig als eschatologisches Kreignis verstanden. Durch die
Geistausgiessung sind die Tage des Lukas als die letzten Tage charak-

fir immer zu beseitigen. Lukas gitbe damit nach Conzelmann der Stelle den
Sinn, dass das Wesen des Gottesreiches zwar durch Jesus sichtbar geworden
und nun in der Zwischenzeit durch die Verkiindigung prisent sei, dass sich
aber tiber den Zeitpunkt des offenbaren Kommens mit der Parusie des Herrn
nichts Bestimmtes sagen lasse. — Die lukanische Korrektur ist auffillig, zumal
wenn sie mit analogen Beobachtungen zusammengenommen wird. Man sollte
aber nicht tibersehen, dass die beiden Begriffe, die Lukas angeblich weghaben
wollte, durch den Zusammenhang mit V.26 doch da sind; denn dort ist min-
destens so eindeutig als bei Markus vom Kommen des Menschensohnes in
seiner und des Vaters ddfa mit den heiligen Engeln die Rede. Durch das ¢ ist
aber V.27 eng mit V.26 verbunden. Wie der Vergleich mit Markus zeigt, hat
Lukas diese Verbindung selbst geschaffen. Sollte er nicht bemerkt haben, dass
er damit den Effekt seiner Korrektur in V.27 wieder illusorisch machte ? Ist
es nicht wahrscheinlicher, dass er V. 27 wegen der Verbindung mit V. 26 anders
formulierte als die Vorlage ? Jedenfalls die Diskrepanz gegeniiber dem Verlauf
der Geschichte, wie Conzelmann ihn sieht, bleibt bestehen.
1) Vielhauer a. Anmerkung 4, genannten Ort S.13 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1962, 16



— 238 —

terisiert ). Es kann denn auch gar nicht davon die Rede sein, dass
iiber der Darstellung der Apostelgeschichte die Stimmung der Ge-
michlichkeit einer voraussichtlich langen Entwicklung lige. Das
Ganze hat vielmehr den Charakter der Eile. Die Frage von Apg. 1, 11
bedeutet sicher nicht: ihr habt ja noch Zeit!, sondern doch eher das
Gegenteil : Was steht ihr da, statt euch an die Erfiilllung eures Auf-
trags zu machen??2). Desgleichen die Auftragserteilung selbst in
Apg.1, 8: Die Jiinger sollen sich nicht um Dinge kiimmern, die nicht
fiir sie sind, sondern die knappe Zeit fiir die Erfiillung ihres grossen
Auftrags niitzen. Und dann geht es denn mit unverkennbarer Eile
durch Jerusalem, Judia, Samaria bis an den Rand der Erde: Schon
die erste Petruspredigt ruft 3000 herbei. Die Zahl ist wichtig: es geht
rasch voran. Und wenn die Jiinger nicht aus eigenem Antrieb nach
Samaria kommen, muss ihnen die Verfolgung nachhelfen. Und Pau-
lus ist stéindig am Eilen. Wenn er irgendwo linger bleibt, so nur, um
nichts Halbes zu tun (Apg. 20, 17 ff.). Schliesslich ist es offensichtlich,
dass er unbedingt und méglichst bald nach Rom kommen will; denn
mit Rom hat er die Welt bis an ihren Rand erreicht. Dieser Zug wird
freilich nicht iiberall eigens betont. Um Hast geht es ja auch nicht.
Aber es wird kaum zu bestreiten sein, dass auf das Ziel hin geeslt wird.

Von da her kénnen wir endlich namhaft machen, worin in der
lukanischen Sicht die Heilsbedeutung des Todes Jesu besteht:

@) Der Tod Jesu, zunichst den Akzent auf das Passivische seines
Getotetwerdens gelegt, ist zuerst einmal Gericht iiber Israel, aber
auch uber die Welt. Pilatus wird wohl sehr entlastet, aber er ist doch

) Vgl Eduard Lohse, Die Bedeutung des Pfingstberichts im Rahmen des
lukanischen Geschichtswerkes, Evangel. Theol., 13.Jahrg., 1953, S.422 ff.
Lohse weist S.432, Anm. 23, selbst darauf hin, dass Lukas die Worte év raig
éoydrais Nuéoas, Aéyer ¢ deds dem Joelzitat beigefiigt habe. Damit sollte es
als ausgemacht erscheinen, dass Lukas die Sendung des Geistes als ein Ereignis
verstanden hat, das zum Hereinbruch, zur Wirklichkeit des Gottesreiches
gehort. Er stellt auch selber fest, «dass Lukas die Pfingstgeschichte streng von
dem Thema der sich erfiillenden Verheissung her aufgebaut hat» (S.433), sagt
dann aber, dass nach Lukas der Geist in der Weltkirche die Erfillung der Pro-
phetenworte (erst) «herbeifithre», eine neue Periode der Heilsgeschichte ein-
leite (S.433), als Portal am Eingang der Kirchengeschichte stehe (S.434), also
nur den Ersatz darstelle, auf Grund dessen fiir das Kommen des Reiches Gottes
vorldufig die Kirchengeschichte eintrete. Diese letzte Formulierung stammt
zwar nicht von Lohse, sondern von Conzelmann (a.a.O. S.216) und von Gris-
ser (a.a.0. 8.209). Die Deutung Lohses lduft aber auch darauf heraus. — Dazu
ist zu fragen: Ist das keine willkiirliche Eintragung ? Der Text der Pfingst-
perikope, wie ihn Lohse selbst interpretieren muss, besagt das nicht.

%) Auch Haenchen z. St. versteht das Wort als Vorwurf, &llerdmgs ohne

etwas iiber den Inhalt des Vorwurfs zu sagen.



— 239 —

beteiligt. Apg.2, 23 und 3, 13 fillt eindeutig die eigentliche Schuld
auf Israel, das Jesum vor Pilatus verleugnete (3, 14) und die Heiden,
die d@vouor, als Werkzeuge ihres Mordes beniitzte (2, 23). Aber ebenso,
als Werkzeuge, sind doch auch Pilatus und die Heidenwelt mit haft-
bar fiir seinen Tod, wie in seiner Weise auch Herodes, in dem, wenig-
stens andeutungsweise, auch Galilia reprasentiert sein diirfte. Die
Schuld im tiefsten Sinn tréigt aber Israel. Alles entspricht der An-
kiindigung Simeons, dass Jesus wohl vielen zur Aufrichtung, vielen
aber auch zum Fall, allen jedoch zum Offenbarwerden ihrer Gedan-
ken, ihrer verborgenen Entscheidungen gereichen werde (Luk.2,
34 f.). Das wird denn auch in den ersten Reden der Apostelgeschichte
nachdriicklich hervorgehoben, zumal in der Stephanusrede, die auf-
weisen will, dass Israel an Jesus im Extremfall tat, was es schon vor-
her immer getan hatte. So kommt an Jesus die ganze Schuld der
Gottesfeindschaft Israels an den Tag. Und Israel, der Hohe Rat, be-
greift sehr wohl, dass die Reden der Apostel da hinaus wollen und
«das Blut dieses Menschen iiber sie bringen» méchten (Apg. 5, 28). Sie
werden auch geradeheraus als Morder tituliert (Apg.7, 52). Israel
wird jedoch nicht einfach um des Anklagens willen beschuldigt; denn
bei jeder moglichen Gelegenheit wird auch wieder sein Nichtwissen
betont (z. B. Apg. 3, 17; 13, 27). Die Schuld wird betont, weil erst
auf ihrem Hintergrund sichtbar wird, was Gott durch Christus ge-
wirkt hat.

b) Wie die Vorgeschichte des Lukasevangeliums und die Ge-
schichte von der Predigt in Nazareth zeigen, soll Jesus Befreiung von
aller Gefangenschaft, nicht zuletzt vom Tod bringen. Das geschah im
Sinne eines Vorzeichens in den Totenauferweckungen, entscheidend
geschah es durch Jesu eigenes Sterben. Nachdriicklich wird die Auf-
erweckung Jesu als Befreiung aus der Macht einer finstern Gewalt
geschildert. So wird Apg. 2, 24, betont, dass es auch gar nicht moglich
war, dass der Tod Jesus hiitte festhalten konnen. Und wie der Ver-
gleich mit David zeigt, ist die Meinung die, dass Jesus eben stiirker
war als der Tod. Er erwies sich durch die Auferweckung als Herr. Das-
selbe spricht Apg.3, 15 aus. Die Meinung scheint die zu sein, dass
Jesus, indem er sich nach Gottes Ratschluss in den Machtbereich des
Todes begab, sich aber als michtiger erwies, dem Tode iiberhaupt
seine Macht genommen habe. Darum stirbt Stephanus nicht einfach,
wie man sonst sterben miisste, sondern er siecht den Himmel gedffnet.
Da unterscheidet sich Lukas von Paulus; fur Paulus hat der Tod
durch die Siinde Macht bekommen; er ist Anzeichen des gittlichen



— 240 —

Fluchs iiber die Siinde, eine Art Gerichtsvollzieher. Darum gibt es
fiir ihn Befreiung vom Tod nur durch die Befreiung von Schuld und
Fluch, durch den Siithnetod Christi. Fiir Lukas ist die Befreiung vom
Tod eine Machtfrage. Auch wenn er die paulinische Sicht nicht be-
streiten wiirde, so steht fiir ihn doch das Machtméssige im Vorder-
grund. Darum ist fiir ihn der Tod Jesu nicht in erster Linie Siithnetod.
Der Tod ist ihm wichtig wegen der folgenden Auferweckung; denn
sie zeigt, dass Jesus durch seinen Tod den Tod iiberhaupt, die Macht
des Todes besiegt hat. Lukas ist mit dieser Sicht nicht allein ; sie findet
sich auch Hebr.2, 14 und hat in der alten Kirche eine grosse Rolle
gespielt 1). Es ist darum nicht richtig, wenn gesagt wird, dass fiir
Lukas die Auferstehung Jesu nur die Bedeutung eines Exempels
habe, das die Gewissheit der allgemeinen Totenauferstehung be-
kunden soll 2). Wenn Paulus die Auferweckung Jesu bezeugt, so steht
er tatsichlich fir die Erfilllung der Hoffnung Israels und seiner Pro-
pheten (Apg.26, 6-8.22 f.; 23, 6); denn in der Sicht des Lukas gibt
es Auferstehung, gerade auch fiir das gottfeindliche Israel nur dank
des Sieges Jesu iiber den Tod.

¢) Fast noch wichtiger als das bisher Gesagte ist fiir Lukas ein
dritter Punkt: Jesus muss sterben, weil der Tod der Durchgang zur
Herrlichkeit ist. Christus muss leiden und sterben, «m in die Herr-
lichkeit einzugehen (Luk.24, 26). Der Frage, weswegen sich Lukas
einen Kingang in die Herrlichkeit nur durch den Tod vorzustellen
vermag, kénnen wir hier nicht nachgehen?®). Klar ist, dass ihm der
Tod wichtig ist als Durchgang zur Erhoéhung, in der er den Hohe-

1) Auch was die zentrale Bedeutung der Erhéhung betrifft, befindet sich
Lukas in Ubereinstimmung mit dem Hebriierbrief. Dabei ist die Hervor-
hebung der Erhéhung im Hebrierbrief insofern noch auffilliger als bei Lukas,
als Hebr. die Erh6hung eindeutig vom Piiexistenten aussagt, wie auch Phil. 2,
5 ff. Offenbarung Gottes ist stiindig sich steigernde Selbsterhebung und Selbst-
verherrlichung Gottes. Die Analogie des Hebr. zeigt {ibrigens, dass die luka-
nische Botschaft von der Erhohung und Einsetzung Jesu in die himmlische
Herrscherwiirde nicht bedeutet, dass Jesus flir Lukas nicht auch im Sinn der
Wesensbezeichnung Sohn Gottes sein kénnte.

Fiir die Bedeutung des Gedankens, dass Jesus durch seinen Tod dem Tod
die Macht genommen habe, in der alten Kirche vgl. C.Spieq, L’épitre aux
Hebreux, Bd.II, S.43 f., und Reinhold Seeberg, Dogmengeschichte, 3 Aufl.,
Bd.II, S.76 f. (iber Athanasius).

2) So Conzelmann, a a.0. S.191.

3) Vgl. Eduard Schweizer, Erniedrigung und Erhéhung bei Jesus und
seinen Nachfolgern, 2. Aufl., 1962, S.53 {f. Neben dem Leithild des leidenden
und erhéhten Gerechten aus dem AT wird aber noch mit einer bestimmten
Sicht der Welt zu rechnen sein, dhnlich wie in Hebr.



— 241 —

punkt des Christuszeugnisses sieht. Durch die Erhohung ist Christus
zum Herrn eingesetzt. Weil er erhoht ist, ist das Reich jetzt da, kann
und muss es verkiindigt und proklamiert werden. Weil er erhtht ist,
kann er den Geist senden, der das Charakteristikum der messiani-
schen Heilszeit ist, wie es auch die alttestamentliche Prophetie (. B.
Jes.6, 9f.; 35, 5; 49, 6; Am.9, 11{.) und einige schon genannte
jiidische Quellen sehen.

Von daher sind auch die Stellen zu verstehen, die in der Apostel-
geschichte von der Busse sprechen. In Apg.5, 31; 11, 18; 20, 21 wird
clie Busse ausdriicklich als zentrale Heilsgabe eingefiithrt. Und bei den
andern Stellen zeigt der Zusammenhang, dass sie nicht anders zu ver-
stehen sind. Schon Jes.6, 9 ff.; Am.8, 11 f., machen klar, dass es
alles andere als selbstverstindlich ist, wenn Israel aus seiner Siinde
zu Gott umkehren darf. Die Umkehr kann ihm auch verweigert wer-
den. Nun hat Israel gerade an Jesus seine abgriindige Gottesfeind-
schaft verraten. Wie sollte es da fiir dieses Volk oder fiir irgendwen
eine Umkehr geben ? Deshalb ist Verkiindigung der Busse gleich-
bedeutend mit Verkiindigung des Evangeliums. Wenn im lukani-
schen Sondergut die Verkiindigung der Vergebung eine so hervor-
gehobene Rolle spielt, so ist dieselbe Hervorhebung der Busse in der
Apostelgeschichte nur das Gegenstiick dazu, mehr noch: die Verkiin-
digung der Busse in der Apostelgeschichte ist der Vollzug der Ver-
gebungsbotschaft im Kvangelium.

Um dies ganz zu sehen, ist aber noch zu beachten, dass Busse
nicht in der Gemichlichkeit auf eine lange Zeit verkiindigt wird. Der
Zusammenhang von Apg.2 macht ganz deutlich — der Geist ist ja
Zeichen der letzten Tage —, dass jetzt dank der Erhohung Jesu das
Bussangebot der letzten Stunde erfolgt!). Und auch da befindet sich
Lukas in Gemeinschaft mit dem Hebrierbrief (vgl. Hebr.4; 6, 1-8),
wo auch die Busse an erster Stelle genannt ist.

Wir haben also gewiss, was den Tod Jesu betrifft, bei Lukas eine
andere Sicht als bei Paulus. Auch diese Sicht, die die Frage nach dem
Heil stark als eine Machtfrage betrachtet, hat ihren Ort. Sie hat sogar
Paulus gegeniiber in einer Hinsicht einen «Vorteil »: Withrend die pau-
linische Botschaft, wie die Kirchengeschichte zeigt, der Gefahr aus-
gesetzt ist, in eine vom lebendigen Christus fast ablésbare Siihne-
theoric verwandelt zu werden, wo dann nur noch sein Opfer wichtig
ist, withrend er selbst ganz in den Hintergrund tritt, setzt die luka-

1) Wie Conzelmann diese Sache sieht, lisst sich a.a.0. S.91 ff. erfahren.



— 242 —

nische Botschaft einer solchen Umwandlung in eine Theorie wesent-
lich hartnickigeren Widerstand entgegen. Da bleibt es in drgerlicher
und eben darum heilsamer Weise stindig klar, dass das ganze Evan-
gelium, alle Predigt, aller Glaube auf eine einzige Person gestellt ist:
den Heiland Jesus von Nazareth, der gestorben, auferweckt und zu
Gott erhoht ist, und in dessen Namen darum allein Heil ist ).

Bern
Kurt Stalder

1) Es ist offensichtlich, dass unser Versuch, das Besondere der lukanischen
Theologie zu erheben, in der Frage der Parusieverzogerung gegentiber der Dar-
stellung Vielhauers, Conzelmanns und Gréssers keine Erleichterung bedeutet,
sondern eher die fritheren Schwierigkeiten neu erstehen liesse. Indes: weder
Erleichterung noch Erschwerung wiire ein legitimes hermeneutisches Prinzip.
Unsere Frage geht nur dahin, ob unser Versuch dem gegebenen Text nicht eher
entspreche. Sicher hat Lukas selbst nicht die Absicht, durch allerlei « Ersatz»
dem Problem der Parusieverzogerung ein Schnippchen zu schlagen. So meint
es natiirlich auch Conzelmann nicht. Er will, wenn ich recht verstehe, nur
sagen, dass durch die Sicht des Lukas faktisch Frsatz fiir die ausgebliebene
Parusie erfolge und dass das Ausbleiben der urspriinglich in Bélde erwarteten
Parusie zu seiner Konzeption gefiihrt habe. Aber eben: Auch das ist mir frag-
lich. Denn unsere Sicht des Parusieproblems ist schon durch unser abstraktes
Kalenderdenken verstellt. Ob es Lukas iiberhaupt je so gesehen hat, wie man
es heute sieht, ist schon sehr zu bezweifeln. Und dann ist ihm die Bedeutung
von Erhéhung und Geistsendung als von Ereignissen der gekommenen Gottes-
herrschaft so zentral, dass man seine Sicht mit dem Begriff des « Ersatzes»,
auch so verstanden, wie es Conzelmann meinen dirfte, doch nur verzeichnen
kann. Jedenfalls ist unsere Sicht, wenigstens bis zu einem gewissen Grade
durch die Parallele des Hebréerbriefes gedeckt, von dem man nicht wird sagen
konnen, dass er die Eschatologie zerdehne, obschon er eine Befristung auch
nicht kennt. Uberdies sind wir uns bewusst, dass unser Versuch recht sum-
marisch ist ; die Conzelmannsche These miisste natiirlich Stelle fiir Stelle nach-
gopriift werden, was hier nicht moglich ist.



	Die Heilsbedeutung des Todes Jesu in den lukanischen Schriften

