
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Mann und Frau in ihrem Verhältnis zum kirchlichen Amt

Autor: Jans, P.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

Mann und Frau
in ihrem Verhältnis zum kirchlichen Amt

«Der Charakter der menschlichen Soeietas, in
welcher die organische Gliederung nie fehlen kann,
ohne dass das Ganze in ein unfruchtbares und
hilfloses Chaos zerfällt, erfordert in der Kirche Christi,
weil sie der mystischo Organismus des zu den
Menschen herabsteigenden göttlichen Lebens ist, das
Amt der Heilsverwaltung, welches seinen Charakter
sowohl der Göttlichkeit der Tfeilsaussendung wie
auch der Menschlichkeit der Heilsbestimmung
entlehnt. Daher beinhaltet das Amt einen Auftrag
unmittelbar von Gottos wegen, aber dieser Auftrag
wird kraft des organischon Charakters der
kirchlichen Soeietas auf organisch-kirchlichem Weg
übertragen.»1) A. Rinkel

Im Jahre 1955 veröffentlichte der in Davos tagende Zentralausschuss

des Ökumenischen Rates der Kirchen eine Erklärung über
«Die Zusammenarbeit von Männern und Frauen in Kirche und
Gesellschaft». Das Grundanliegen dieser Erklärung war, zu betonen,
«dass die Kirche ein Ganzes ist». «Diese Tatsache» - so heisst es dann
weiter - «lässt sich nur verwirklichen, wenn alle Glieder der
Gemeinde in der Lage sind, ihren vollen Beitrag zum Leben der Kirche
zu leisten». Dies betreffe sowohl den Mann als die Frau, und wo
«Mangel an Zusammenarbeit, Missverständnis und Rivalität
zwischen Männern und Frauen in einigen Ländern und gelegentlich sogar
in unseren Kirchen» dieser Verwirklichung Eintrag tun, «müssen wir
uns vor Christus unseres Ungehorsams und unseres Versagens in der

getreuen Erfüllung der uns übertragenen Aufgaben schuldig
bekennen».

Diesem Schuldbekenntnis schliessen sich dann vier Fragen an,
von denen die letzte lautet: «Wieweit müssen unsere Vorstellungen
von Beruf und Sendung und den verschiedenen Gestaltungsformen
des Amtes der Christen neu durchdacht werden, damit unsere
Kirchen in ihrem eigenen Leben Beispiele für echte Partnerschaft zwi-

Prof. A.Rinkel, «Die Stellung der Altkatholischen Kirche zu den
Berichten der Lausannor Konferenz». Intern. Kirchl. Zeitschr. 1928, S.212.



— 146 —

sehen Männern und Frauen zu geben vermögen und so zum Ansporn
und Anreiz für die Welt werden, auf das gleiche Ziel hinzuarbeiten ?»x)

Es fällt auf, dass in dieser Frage das neue Durchdenken der
Gestaltungsformen des Amtes der Christen in Hinsicht auf die Kirchen
unmittelbar mit der Wiederherstellung der echten Partnerschaft
zwischen Mann und Frau verknüpft wird. Das ganze Problem der
Beziehung von Mann und Frau zum kirchlichen Amt wird in dieser

Erklärung von dieser Partnerschaft nahezu abhängig gemacht und
dadurch bedingt. Lesen wir doch in der Erklärung: «Die
Zusammenarbeit zwischen Männern und Frauen berührt in ihrer
Bedeutung nahezu alle Fragen, denen sich die Kirche in Lehre und Praxis
gegenübersieht. »

Das erneute Durchdenken der Begriffe Beruf und Sendung sowie
der Verschiedenartigkeit der Gestaltungsformen des Amtes haben
bis heute im ökumenisch-kirchlichem Verkehr hauptsächlich zur
Entdeckung tiefgehender Unterschiede und wesentlicher Gegensätze
geführt. Die in den katholischen Kirchen bestehende Amtsauffassung
wird dann meistens als Klerikalismus und Sakramentalismus
bezeichnet. Demgegenüber werden in den reformatorischen Kirchen,
unter dem Losungswort vom «vergessenen Amt»2) allerhand
verselbständigte Aktivitäten der Laien mehr und mehr als die eigentliche,

massgebende Gestaltungsform des «Amtes» gewertet. Es droht
hier nicht nur die Gefahr, dass dadurch der Unterschied zwischen
allgemeinem und besonderm Amt mehr und mehr verwischt wird und
schliesslich ganz in Wegfall kommt, sondern auch, dass damit jede
allfällige Dienstleistung gewissermassen zu einer «Amts»-handlung
erhoben, und jeder Christ, der seinem Mitmenschen irgendwelchen
Dienst leistet, zum Träger «des Amtes» hinaufgerückt wird.

Wenn wir dabei nach der Terminologie derjenigen urteilen, die
sich zur besonderen Aufgabe gesetzt haben, Mann und Frau als

gleichwertige Lebenspartner in das Amt der Kirche hinein zu
beziehen, dann können wir uns des Eindrucks nicht erwehren, dass man

i) «Mann und Frau in Kirche und Gesellschaft», Seite 4, separate
Übersetzung von: «Cooperation of men and women in Church and Society». (A
statement drawn up by the Department on Cooperation of Men and Women
in Church and Society which the Central Committee of the World Council
decided to commend to the Churches for their study and comment). The Ec.
Review Vol. VIII, page 72, 1955.

2) «Het vergeten ambt in de kerk», Dr. H.Kraemer (ursprünglich als
«Theology of the laity» herausgebracht in Vorträgen zu Cambridge und
Edinburgh in 1958). Boekencentrum N.V., 's Gravenhage 1960. Hierin schreibt
Dr. Kraemer: «Die Kirche ist ein erneuertes Abenteuer, keine Institution.»



— 147 —

das Amt der Kirche nur als eine rein-menschliche Angelegenheit
herabwertet. Die Bezeichnung «Amt der Christen» und Ausdrücke wie
«Ausschliessung» oder «Zur Verfügungstellung» der Ämter, und
«Zulassung» zu denÄmtern (dies in bezug auf die Frau)x), dazu noch das

Bestreben, das Wort «Amt» durch «Dienst» zu ersetzen, lassen uns
darüber nicht im Ungewissen 2). Sie legen zwar in hohem Masse den
Nachdruck auf das zwischen dem Menschen und dem Amt mögliche
Verhältnis, aber es geschieht auf Kosten des primären Verhältnisses,
wie es das Neue Testament kennt und hervorhebt, nämlich in bezug
auf Christus und seine Kirche.

Die einseitige Betonung der menschlichen Dienstleistungen im
allgemeinen, oder der Gemeinsamkeit und besonders der Zusammenarbeit

von Mann und Frau in bezug auf das Amt der Kirche, macht
indessen die zerstörte Partnerschaft zwischen Mann und Frau nicht
ungeschehen. Dies würde der Fall sein, wenn die Schuld dieser

Zerstörung in einer deutlich nachweisbaren Abweichung von der
kirchlichen Einrichtung z. B. in den ersten zehn Jahrhunderten zu suchen

wäre ; oder auch in einem Ungehorsam der zum Amt Erstberufenen,
Erstgeweihten und Erstgesandten, d. h. der Apostel des Herren oder
in einer von Christus beabsichtigten Beschränkung, als er bei
seiner Predigt des Reiches Gottes seine Kirche gründete ; oder eventuell

in der Vorherrschaft des Patriarchates im Alten Testament, als
einer anorganischen und unfruchtbaren Entwicklung der menschlichen

Soeietas. Das Vitium originalis der zerstörten Partnerschaft
liegt aber nicht in der waagrechten Ebene, nicht also im «Mangel an
Zusammenarbeit, Missverständnis und Rivalität» sondern in der
senkrechten Ebene der Sünde, die in dem Bestreben des Gottgleich-
seinwollens eine weite Kluft zwischen Menschen und Gott hervorrief,

und für den, nach Genesis 2,16 und 17, Mann und Frau in
gleichem Masse verantwortlich gemacht werden. Die Strafe der Frau
trifft unmittelbar auch den Mann, die Strafe des Mannes geradewegs
auch die Frau. Nach dem Sündenfall ist dem Menschen alles zum
Fluch geworden, das Mann-Sein wie das Frau-Sein, die Schwangerschaft

und das Kindergebären, das Begehren und das Herrschen,
die Arbeit und deren Früchte, kurz das Mensch-Sein in allen seinen

i) «Handelingen van de vergaderingen van de Generale Synode der
Nederlands Hervormde Kerk» ten jare 1955, blz. 499 e.v. N. V. De Neder-
landsehe Boek en Steendrukkerij v.h. H.L. Smits, 's Gravenhage 1958.

2) «De dienst der vrouw in de kerk», Dr. Gerh.Hüls. Cap. II: Het «ambt»
in de Reformatio ; 4. Het woord "AMBT", pag. 150. H. Veonmann & Zonen -
Wageningen - 1951.

I



— 148 —

Lebensäusserungen und Geltungen. Die Folge davon ist nicht in
erster Linie die Zerstörung der Partnerschaft zwischen Mann und
Frau, und nicht das Unvollständig-Sein von Mann und Frau an und
für sich, wie es die im Anfang genannte Erklärung formuliert, sondern
das Schuldig-Sein vor Gott als dem Schöpfer, das Verlorengehen der

ursprünglichen Kindschaft Gottes. Die Wiederherstellung dieser

zerstörten Beziehung ist die erste Bedingung zur Verwirklichung der

Heilsbestimmung des Menschen.
Die Initiative dazu geht nicht vom Menschen aus, sondern von

Gott. Der Mensch versteckt sieh vor Gott, aber Gott sucht den
Menschen und gibt ihm seine Heilsbotschaft. Gott offenbart und
vollzieht seine Heilsabsicht in einem fortwährenden Schöpfungs-, Er-
lösungs- und Erneuerungsbewusstsein. Und Gott erreicht sein Ziel;
nicht in den Patriarchen, Königen, Propheten und Hohepriestern
des Alten Bundes, - wenn Er sie auch für seine Heilsabsicht für Welt
und Menschheit benützt - sondern in der Menschwerdung Christi, des

ewigen Sohnes des Vaters. Dieser geht in die Geschichte ein als der

Prophet, als der Hohepriester des Neuen Bundes, als der König der
Wahrheit ; dieser setzt auch nach seinem irdischen Leben sein Heilswerk

fort, indem er durch sein prophetisches und königliches Amt
besonders in eschatologischer Hinsicht sein Reich baut, und in seinem
priesterlichen Amt «die Göttlichkeit der Heilsaussendung» und «die
Menschlichkeit der Heilbestimmung» eng mit einander verbindetl).

Auf diese sich fortsetzende hohepriesterliche Wirksamkeit
Christi bezieht das kirchliche Amt seine heilsverwaltende Bedeutung.
«Christus, der als Hohepriester der zukünftigen Güter kam» (Hebr. 9,
11 2), ist unser ewiger Hohepriester geblieben. «Wir haben einen
solchen Hohepriester, der sich zur Rechten des Thrones der Majestät
in den Himmel gesetzt hat, als Diener am Heiligtum und an dem
wahrhaften Zelt, das der Herr errichtet hat, nicht ein Mensch » (Hebr.
8,12). «Er hat einen um so vortrefflichem Dienst erhalten» (Vers 6)
als je ein Hohepriester vor ihm empfangen hat; ein Amt, dem kein
Ende gemacht werden konnte, noch durfte, sondern das auf uns hin
geöffnet bleibt «durch sein eignes Blut» zu unserer «ewigen Erlösung»
(Hebr. 9,12). Von diesem Gesichtspunkt aus wird denn auch die

i) Siehe Motto von A.Rinkel, im Anfang.
2) Die neutestamentlichen Zitate sind der Zürcher Bibelübersetzung von

1931 entnommen, dem Sonderdruck entsprechend von 1942, «Vom Bischof
und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz empfohlene
Ausgabe.» Christkatholisches Schriftenlager, Basel.

I



— 149 —

Gestaltungsform des Amtes einem neuen Durchdenken unterzogen,
wenn es seinem Ziel, «der Verheissung des ewigen Erbes »(Hebr. 9,15)
entsprechen soll. Hierdurch bekommen Berufung, Sendung und
Dienst einen völlig andern Akzent. Sie lassen sich nicht isolieren oder

zu gnadenwirkendem Gehorsam, Verantwortlichkeit und menschlicher

Bereitheit verselbständigen. Denn: «Nicht ihr habt mich
gewählt, sondern ich habe euch erwählt» (Joh. 15,16). - «Ich aber bin
mitten unter euch wie der Dienende» (Luk. 22,27).

Nicht unser Dienst verleiht dem Amt seine Gestalt, nicht unser
Gehorsam schenkt der Berufung ihre Bedeutung, nicht unsere
Verantwortlichkeit gibt der Sendung ihren Inhalt, sondern die sich
dahingehende Liebe dessen, der den Weg des Gehorsams gegangen ist
bis zum Tode, «ja bis zum Tode am Kreuz » (Philp. 2,8). Das Werk des

erhöhten Herrn unterscheidet sich nicht wesentlich vom Werk des

erniedrigten Herrn. Als erhöhter Herr setzt Christus sein Werk,
seinen Dienst am Menschen, fort durch seine Kirche. Dort ist sein

Dienst erkennbar, dort bleibt sein Werk lebendig und fruchtbar, dort
bleibt seine Liebe sichtbar, dort wird der Mensch der Seinige, dort
findet der Mensch den Weg zur Bekehrung, Rechtfertigung und
Heiligung, dort findet der Sohn, der sich verloren glaubt, sein Heil.
So wie die Kirche nicht nur Wiederspiegelung des von Christus
gepredigten Gottesreiches ist, sondern dessen Projektion - wenn auch
in irdischer Gestalt - so ist auch das Amt der Kirche nicht nur das
Abbild der weiterschreitenden hohenpriesterlichen Wirksamkeit Christi,
sondern die Bürgschaft der realen Vergegenwärtigung derselben, und
darum auch Sakrament. Kirche, Amt und Sakrament machen Gottes
Gnade sichtbar, und bringen das Heil in den Bereich des Menschen.
Dabei kann unser Anteil, unsere Verantwortlichkeit, unser Dienst
kein anderer sein als der eines Instrumentes.

«Wie es keine Obrigkeit gibt, ausser von Gott» (Röm. 13,1) und
wie von dem Vater «jedes Geschlecht in den Himmeln und auf Erden
den Namen hat» (Eph. 3,14), so gibt es auch kein Amt, kein Priester -

tum in der Kirche, das nicht seinen Inhalt und seine Bedeutung aus
Christi fortschreitendem Werk herleitet. Der Mensch kann sich selber
nicht zum Instrument in Gottes Hand machen. «Es nimmt sich
jemand nicht selbst die Würde, sondern, wenn er von Gott berufen
wird, gerade wie auch Aaron» (Hebr. 5,4). Der Mensch wird Instrument

Gottes durch den Heiligen Geist, der keine unpersönliche Macht
oder anonyme Grösse darstellt, sondern der der Geist von Jesus

Christus selber ist, «der aus dem Meinigen nehmen wird und euch ver-



— 150 —

kündigen» Joh. 16,14), und durch den wir mit dem ewigen Christus

in Verbindung stehen, denn «Der Herr ist der Geist» (2 Kor. 3,17).
Hinter jedem Wort, das Christus sprach, und hinter jeder Tat,

die er verrichtete, stand denn auch das volle Bewusstsein seiner
übermenschlichen Autorität. Diese Autorität bleibt unvermindert
bestehen, wenn er den von ihm Gerufenen den Auftrag und die
Vollmacht erteilt diese Autorität in seinem Namen auszuüben. «Wie mich
der Vater gesandt hat, sende auch ich euch» (Joh. 20,21). «Wer euch

hört, der hört mich, und wer euch verwirft, der verwirft mich» (Luk.
10,16). «Wer einen aufnimmt, wenn ich ihn sende, nimmt mich auf;
wer aber mich aufnimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat.»
(Joh. 13,20). Aus diesem letzten Wort wird es klar, dass das
Wesensverhältnis Christi zu Gott, als Sohn des Vaters, der ohne Anfang war,
auch kein Ende hat. Sie wird nicht unterbrochen, sie löst sich nicht in
der Zeit auf, sondern sie ist von Ewigkeit zu Ewigkeit. In diesem
einzigartigen Verhältnis findet auch der organische Charakter der
kirchlichen Soeietas seinen Ursprung. Als Herr der Kirche verzichtet der
Sohn nicht auf «die Herrlichkeit, die er bei dem Vater hatte, ehe die
Welt war» (Joh. 17,5). Die Predigt des Reiches Gottes, die Gründung
seiner Kirche, der Beruf, die Sendung, die Weihe zum Amt (Joh. 20,
22), die Spendung der Sakramente dienen dazu, die Seinigen in diese
Herrlichkeit einzubeziehen. «Ich habe die Herrlichkeit, die du mir
gegeben hast, ihnen gegeben» (Joh. 17,22). «Vater, ich will, dass da,
wo ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast, damit sie
meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast» (Vers 24). Die
Sünde, die die menschliche Soeietas in ein unfruchtbares und
hilfloses Chaos stürzte, kann nur durch Ihn, «der sich um unserer Sünden
willen dahingegeben hat, um uns aus der gegenwärtigen bösen Welt
zu erretten» (Gal. 1,4) wieder weggenommen werden. So findet «das
Amt der Heilsverwaltuhg, das die menschliche Soeietas erfordert, in
der Kirche Christi den mystischen Organismus des zu den Menschen
herabsteigenden göttlichen Lebens». Durch sie, als sein Leib, hat
Christus die Bruderschaft der Menschen erneuert, die Partnerschaft
von Mann und Frau befestigt, die Ehe in ihrer ursprünglichen Heiligkeit

wiederhergestellt, und denen, die seine Kinder sind, das Gottesreich

geöffnet. Paulus fasst es folgendermassen in Worte: «Als aber
die Erfüllung der Zeit gekommen war, sandte Gott seinen Sohn von
einem Weibe geboren, dem Gesetz unterworfen, damit er die den
Gesetz Unterworfenen loskaufte, auf dass wir die Annahme an
Sohnesstatt erlangten... wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch



— 151 —

Gott» (Gal. 4,4 und 7). So hat Christus für jeden Gläubigen, für jedes

Mitglied der Kirche die Freiheit erworben, seinen vollen Beitrag am
Leben der Kirche zu geben, sowohl für den Mann als für die Frau.

Die kirchliche Praxis, nur männliche Getaufte zu Priestern zu
weihen, beruht darum nicht auf der negativen Erwägung, dass die
Frau naturgemäss für das Priesteramt untauglich sei. Gerne
unterschreibe ich das Urteil des römisch-katholischen Dogmatikers
Michael Schmaus : «Dass der Sohn Gottes die menschliche Natur in
ihrer männlichen Ausprägung annahm, ist nicht im Wesen Gottes
begründet. Denn Gott steht jenseits aller geschlechtlichen Verschiedenheiten.

Es hat seinen Grund vielmehr im Werke Christi (von uns
gesperrt) *).» Leider lässt Schmaus seinem eigenen Urteil zu wenig
Recht widerfahren, wenn er die Frage, weshalb nur männliche
Getaufte die Priesterweihe empfangen, näher zu begründen sucht. Er
betrachtet nämlich die Aufgaben des Priestertums als mehr dem
Wesen des Mannes als dem der Frau entsprechend. Andererseits
stellt er fest, dass « das Vorbehaltensein dieses Dienstes für den Mann
wie jedes Geheimnis des Gottesreiches nur im Glauben recht
gewürdigt werden könne» 2). Offenbar nimmt Schmaus den Standpunkt
ein, dass die Weihe von nur männlichen Getauften eine selbständige,
nahezu unabhängige Tradition sei, die a posteriori durch den Glauben
und zugunsten des Glaubens verteidigt werden müsse. Tatsächlich
aber ordiniert die Kirche nur männliche Getaufte zum Priestertum
auf Grund der Bibel und der Tradition. Sie tut dies zunächst in
Gehorsam dem Herrn gegenüber, sodann auf Grund der apostolischen
Praxis, und endlich auf Grund der ununterbrochenen Tradition,
durch die die Kirche allein ein Ganzes sein kann für alle Zeiten und
durch alle Zeiten hindurch. - «It would be hardly an exaggeration to
say that it is clearer from the Gospels that he (Christ) instituted a

ministry than that he instituted a church» s).

Die Kirche handelt hinsichtlich des Sakramentes der Priesterweihe

nicht anders als hinsichtlich der Taufe und der Eucharistie.
Sowie das Taufwasser den wesentlichen, wahrnehmbaren Hinweis

') «Katholische Dogmatik», Michael Schmaus. Vierter Band, Erster
Halbband : Die Lehre von den Sakramenten, par. 283, Der Empfänger der
Weihe, Seite 661 : Weibliche Kleriker Î - Max Hueber Verlag, München, 1957.

2) M. Schmaus, eodem.

3) «Women and the priesthood of the church», E.L.Mascall. IV: The
priestly ministry, page 20. - The Church Union, Church Littérature Association,

London.



— 152 —

auf die Vergebung der Sünden bildet, die das Werk Christi ist, und sc

wie das Brot und der Wein bei der eucharistischen Feier die wesentlichen,

Avahrhaftigen und wahrnehmbaren Hinweise auf Christus une
auf unsere Einigung mit ihm sind, durch die wir an den Früchter
seiner Erlösung Anteil bekommen, so will die Weihe von männlicher
Getauften zum Priesteramt ein Hinweis sein auf die ewige und

einige Hohepriesterschaft Jesu Christi, und auf seine ewige und
einzige Sohnschaft des Vaters, Vergegenwärtigung des Amtes der
Versöhnung, das er in dieser Beziehung für uns ausübt. Diese Beziehung
der Sohnschaft zum Gott als Vater ist nicht etwa zufälligerweise
zustande gekommen, sondern ist von Ewigkeit dagewesen und
gewollt. Jede Relativierung dieser Beziehung macht das Bekenntnis
der göttlichen Dreieinigkeit akzidentell, entleert die heilsverwaltende

Bedeutung des kirchlichen sakramentellen Lebens, und setzt
das Amt zu einer fast einseitig menschlichen Dienstleistung herab.

Karl Barth hat, handelnd über die Ordnung der Gemeinde, den

Begriff «Dienst» stark vom Herrn, der nach Mark. 10,45 «nicht
gekommen ist, damit ihm gedient werde, sondern damit er diene», aui
die Gemeinde als solche abgewälzt. Er sagt: «Die Gemeinde Jesu
Christi existiert (als der Leib, dessen Haupt Er ist), indem sie ihm
dient. Und es existieren ihre Glieder, die Christen (als Glieder seines

Leibes), indem sie sich - durch den von ihnen dem Herrn gemeinsam
zu leistenden Dienst auch unter sich verbunden - auch untereinander
dienen.» Und weiter: «Die Gemeinde ist als sein Leib in Ordnung,
wenn und indem ihr Tun Dienst ist.» Und als letztes: «Nur in und
mit den Pflichten, den Beanspruchungen, den Bürden des Dienstes,
nur in diesem beschlossen und verborgen, gibt es da auch Ansprüche,
Anrechte, Würden. » «Wer unter euch der Erste sein will, der sei euer
aller Knecht» (Marc 10,44) *).

Jeder katholische Theologe wird den Wert des gegenseitigen
Dienstes und des dem Herrn-Dienens sofort bejahen, aber andererseits

jeden Anspruch und jedes Recht auf die Ausübung des Amtes -
auch dort wo dieser Anspruch oder dieses Recht nur in der Absicht
der Dienstleistung erhoben wird - verwerfen. Der Dienst der
Gemeinde an sich würdigt und heiligt nicht und kann nicht exemplarisch
sein für die Menschheit. «Einer ist euer Meister» «Einer ist euer
Lehrer, Christus» (Matth. 23,8,10). Nur dann wird der katholische

i) Karl Barth, KD IV 2, 781 f.: Die Ordnung der Gemeinde. Ev. Verlag
AG, Zollikon-Zürich, 1955.



— 153 —

Gläubige die dienende und zugleich «herrschende» Haltung Christi
in seiner Struktur annehmen können, wenn er unumstösslich davon
überzeugt ist, dass der Herr der Kirche selber ihn ruft und unmittelbar

sendet. Letzten Endes wird der Wert und die Bedeutung des

Amtes nicht durch die Art und Weise, wie der Mensch es in Stand
hält, bestimmt, sondern durch die heilsame Auswirkung, die es auf
den Mensch ausübt. «Das Wertvollste im Reiche Gottes ist nicht die

zum Dienst verliehende amtliche Vollmacht, sondern das durch die
amtlichen Gewalten vermittelte göttliche Leben1).»

Damit schliesst die katholische Auffassung des Amtes den
Gedanken des allgemeinen Priestertums der Gläubigen keineswegs aus.
Die Aussage des Apostels Paulus: «So soll man uns ansehen: als
Diener Christi und Haushalter über Geheimnisse Gottes» 1 Kor. 4,1
steht nicht im Widerspruch zum Worte Petri : « Ihr aber seid das

auserwählte Geschlecht, die königliche Priesterschaft, das heilige Volk,
das Volk des Eigentums, damit ihr die herrlichen Taten dessen

verkündigt, der euch der Finsternis zu seinem wunderbaren Lichte
berufen hat.» (1 Petr. 2,9.) Beide Aussagen finden ihre Bestätigung in
dem Worte A.Rinkels, das wir als Motto diesem Beitrag mitgaben:
«Das Amt der Heilsvenvaltung entlehnt seinen Charakter sowohl der
Göttlichkeit der Heilsaussendung, wie auch der Menschlichkeit der

Heilsbestimmung. » Dieser Sachverhalt lässt für ein hierarchisches
Machtstreben oder für eine menschlich-dienende Selbstgefälligkeit
keinen Raum. Das Heil steht inmitten des Volkes Gottes, weil Christus

in seiner Mitte steht, Ihm entlehnt es sein königliches Priester-
tum und seine Heiligkeit, in Ihm auch liegt die Bedingung und die

Grundlage, sein Eigentum zu sein. Das Amt der Kirche löst sich
weder im «laos-theou-sein» auf, noch ist das Umgekehrte der Fall.
In der Verkündigung seiner herrlichen Taten und in dem
Sichberufenwissen zu seinem wunderbaren Licht, bleiben beide unmittelbar

auf Christus hin bezogen. In dem direkten Verhältnis zu Christus
spielt die waagrechte, gegenseitige, menschliche Beziehung keine
tieilsverwaltende Rolle. «Denn ihr alle seid Söhne Gottes durch den

Glauben an Christus Jesus. Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft
ivorden seid, habt Christus angezogen. Da ist nicht Jude, noch

Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann und
Weib ; denn ihr seid einer in Christus Jesus. Wenn ihr aber Christus

ingehört, seid ihr ja Abrahams Nachkommenschaft, Erben gemäss

ierVerheissung.» (Gal. 3, 26-29.)
») M. Schmaus, eodem, pag. 283/284.



— 154 —

Bei der Behandlung des Verhältnisses von Mann und Frau zum
kirchlichen Amt, haben wir uns auf eine biblisch-theologische
Untersuchung beschränkt. Die historische Entwicklung scheint auf den
ersten Blick in bezug auf die Entfaltung des Diakonissenamtes
Anweisungen zu geben zugunsten der Rolle, die die Frau in der alten
Kirche in bezug auf das Amt gespielt hat. Dennoch bietet diese

Entwicklung keine neuen Gesichtspunkte. Die ausführlichen Berichte in
der syrischen Didaskalia aus der Mitte des 3. Jahrhunderts über das
Amt der «Witwen» - die cheraix) - weisen mehr in der Richtung
karitativer und kirchlicher Hilfsdienste in Verbindung mit einer

gewissen Askese, als auf irgendeine offiziell amtliche Leistung hin.
In den liturgischen Funktionen werden die Diakonissen weit hinter
die Diakone zurückgesetzt2).

Die Entwicklung des Viduates in der Richtung zum Diakonissenamt

führt für den erstgenannten Dienst zu einer strengeren Askese,
wobei ihre praktischen Dienstleistungen nahezu vollständig von den
Diakonissen übernommen wird 3). In den Konstitutiones Aposto-
lorum des 4. Jahrhunderts werden Diakonen und Diakonissen
nebeneinander genannt und wird von einer Weihe von Diakonissen durch
Handauflegung und Gebet gesprochen. Die Diakonisse empfängt nun

i) «Texte und Untersuchungen» herausgegeben von O. von Gebhardt
und A.Harnack, neue Folge. - X.Band (der ganzen Reihe XXV.Band). -
J. C. Hinrich'sche Buchhandlung 1904: Die Syrische Didaskalia, übersetzt
und erklärt von H. Achelis und J. Flemming, Kapitel XIV : Über die Zeit der
Einordnung der Witwen; Kapitel XV: Wie die Witwen sich würdig betragen
sollen.

2) Eodem, Kapitel XVI : Über die Anstellung der Diakonen und
Diakonissen: «Darum, o Bischof,. wähle aus und stelle (sie) als Diakonen an,
sowohl einen Mann zur Beschickung der vielen Dinge, die nötig sind, als eine
Frau zum Dienst der Weiber. Es gibt nämlich Häuser, wohin du einen Diakon
zu den Frauen nicht schicken kannst um der Heiden willen, eine Diakonisse
aber wirst du schicken (können), zumal da auch (noch) in vielen andern Dingen
die Stellung einer dienenden Frau nötig ist. »

3) «Texte und Untersuchungen» (wie oben) IL Band, Leipzig 1886:
«Die Quellen der sogenannten Apostolischen Kirchenordnung, nebst einer
Untersuchung über den Ursprung des Lectorates und der anderen niederen
Weihen». Seite 22, Nr. 5: von Adoif Harnack : «Wittwen sollen Drei eingesetzt
werden, zwei, um im Gebet zu verharren für Alle, die in Anfechtung sind, und
für den Empfang von Offenbarungen, wo nur immer solche notwendig; eine
aber, um den von Krankheiten heimgesuchten Frauen beizustehen, die
dienstfertig sei, nüchtern, das Nöthige den Presbytern meldend, nicht gewinnsüchtig,

nicht vielem Weingenuss ergeben, damit sie nüchtern zu sein vermag
für die nächtlichen Dienstleistungen und wenn eine sonst Liebesdienste
verrichten will : denn das sind die vornehmsten guten Schätze des Herrn. »



— 155 —

zwar weiterreichende Befugnisse, aber sie steht unter dem Diakon x).

Jeder Altardienst ist ihr untersagt, aber sie trägt in bedeutendem
Masse die Sorge für die weiblichen Kirchenmitglieder. Nie aber
finden wir in der alten Kirche Frauen erwähnt, die priesterliche
Dienste, wie die Feier der Eucharistie, die Erteilung von Weihen,
oder die Predigt in der Kirche verrichteten 2). Andererseits haben die
Frauen wichtige Sendungsarbeit geleistet durch ihren Anteil am
Gottesdienst, durch ihren karitativen Hilfsdienst und ihren Anteil
beim Unterricht. Sobald aber die Kirche über ihr Missionsstadium
hinausgewachsen war, und die Erwachsenentaufe durch die Kindertaufe

allgemein ersetzt wird, starb das Diakonissenamt allmählich
aus. Für das eigentliche Amt der Kirche, das Priestertum, war offenbar

kein Existenzgrund vorhanden 3).

Für die reformatorischen Kirchen bleibt die Frage bezüglich
«der Frau im Amt» indessen von aktueller Bedeutung. Wir können
uns dem Eindruck nicht entziehen, dass die Tendenz zur
Gleichschaltung von Mann und Frau, wie sie in vielen Berufen des

gesellschaftlichen Lebens hervortritt, einer der wichtigsten Gründe ist,
weshalb die reformatorische Auffassung über das Amt eine Änderung
erfährt. Diese vollzieht sich nicht nur sozial-ethisch sondern auch

biblisch-theologisch. Fragen wie: «Wie weit ist die Auslegung
bestimmter Bibelstellen mit eine Ursache für die heute in Kirche und
Gesellschaft herrschende Unordnung?» und: «Wieweit haben die
Kirchen uns an der modernen Forderung nach Gleichberechtigung
zwischen den Geschlechtern über die Partnerschaft belehrt, wie
sie sich aus der Bibel ergibt » sind nicht primär aus dem Studium

Apostolische Konstitutionen VIII, 19, 20 BKV 58f.: «O Bischof, du
wirst ihr (der Diakonisse) unter dem Beistand des Presbyteriums, der
Diakone und Diakonissen die Hände auflegen und sprechen:» (dann folgt das
Gebet). VIII, 28: «Der Diakon weiht nicht und erteilt nicht den Segen, aber
er empfängt ihn vom Bischof und Priester, er tauft nicht und opfert nicht,
aber vom Opfer des Bischofs oder Priesters teilt er dem Volke mit, nicht als
Priester, sondern im Dienste der Priester Die Diakonissen segnet nicht
und tut überhaupt nichts von demjenigen, was die Priester und Diakone tun,
sondern hat die Kirchentüren zu bewachen oder des Anstandos wegen den
Priestern bei der Taufe der Frauen zu dienen.

2) Vgl.: «De antiquis ecclasiae ritibus» Tomus Tertius, Edmundi Mar-
teno, Presbyteri et Monarchie Bendictini e Congregatione S. Mauri. Rotomagi,
Guillelmi Behourt, MDCCII. Kap. VII: «De benedictione vidarum et dia-
conissarum. »

3) «The Ministry of women in the Early Church», Jean Daniélou S.J.
(Translation by Dr. Glyn Simon, Bishop of Landaff The Faith Press, London
1961.



— 156 —

der Bibel oder aus dem theologischen Denken, sondern aus den

veränderten psychologischen, sozialen, wirtschaftlichen und
politischen Verhältnissen hervorgekommen. Diesen Fragen gegenüber
scheint für die Reformation die Kirche aufgehört zu haben «als ein

Ganzes» zu bestehen x).

Es ist darum nicht die Kirche und ihre Einrichtung, nicht also

das Amt, und es ist nicht die fortschreitende Bibelwissenschaft und
nicht die sich erneuernde Theologie, die Mann und Frau daran
hindern, als gleichwertige Partner in Kirche und Gesellschaft
aufzutreten. Der tiefste Grund bleibt meines Erachtens: die Sünde. In
dem durch die Sünde geschwächten Willen, um aus dem Inhalt der

Offenbarung, wozu Kirche, Amt und Sakrament gehören, zu leben,

liegt die tiefste Ursache aller Unordnung in Kirche und Gesellschaft.
Die christozentrische Bedeutung des kirchlichen Amtes findet

noch immer seinen festen Grund im Worte des Apostels Paulus: «Er
ist es, der hinabgestiegen und über alle Himmel hinausgestiegen ist,
um alles (mit seiner Gegenwart) zu erfüllen. Und er hat die einen zu
Aposteln bestellt, andre zu Propheten, andre zu Evangelisten, andre

zu Hirten und Lehrern, um die Heiligen für das Werk des Dienstes
auszurüsten, für die Auferbauung des Leibes Christi.. Wir sollen
vielmehr, die Wahrheit in Liebe festhaltend, in allen Stücken hinan-
wachsen'zu ihm, der das Haupt ist, Christus. Und von ihm aus
vollbringt der ganze Leib, durch alle sich unterstützenden Gelenke
zusammengefügt und zusammengehalten, nach der jedem einzelnen
Gliede zugemessenen Wirksamkeit das Wachstum des Leibes zu
seiner eignen Auferbauung in Liebe.» (Eph. 4,10-12,15,16.)

P.J.Jans

i) Siehe: «Die Zusammenarbeit von Männern und Frauen in Kirche und
Gesellschaft», Ökumenischer Rat der Kirchen, Davos 1955.


	Mann und Frau in ihrem Verhältnis zum kirchlichen Amt

