
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: D'Utrecht à La Nouvelle-Delhi : un quart de siècle œcuménique

Autor: Gauthier, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


133

D'Utrecht à La Nouvelle-Delhi: un quart de siècle

œcuménique

Les vingt-cinq ans d'épiscopat de Mgr Andreas Rinkel, archevêque

d'Utrecht, coïncident avec un quart de siècle œcuménique.
Ce quart de siècle œcuménique s'inscrit entre deux dates: 1938 et
1961. En mai 1938, à Utrecht précisément, le «Conseil œcuménique
des Eglises» se mettait en «formation». De «provisoire» il devait
devenir «définitif» en 1941, mais les événements de la seconde guerre
mondiale firent reculer cette décision à 1948. Cette année-là la
première «Assemblée plénière» du Conseil, réunie à Amsterdam, constitua

«définitivement» le Conseil, au cours d'un acte solennel. En
novembre-décembre 1961, à La Nouvelle-Delhi, la troisième
Assemblée plénière vient de témoigner de l'ampleur universelle, de fait
et en principe, acquise par le Conseil œcuménique. Certes, du
printemps 1938 à l'automne 1961 il n'y a pas exactement vingt-cinq ans.

Mais, en histoire, le temps se calcule selon sa signification, non selon

l'arithmétique. Or le chemin parcouru d'Utrecht à La Nouvelle-
Delhi marque un quart de siècle doublement décisif pour la
chrétienté. En effet, d'une part le mouvement œcuménique n'a cessé de

croître et il a trouvé dans l'institution, l'expansion et l'affermissement

du Conseil œcuménique son expression la plus considérable;
d'autre part la même période a été déterminante pour le Conseil

œcuménique lui-même.
Esquisser ce quart de siècle de développement œcuménique et

surtout en dégager la portée théologique, tel est le propos de ces

brèves pages. Je les offre d'autant plus volontiers en hommage à

Mgr A. Rinkel que l'éminent archevêque d'Utrecht et président
de la Conférence internationale des évêques vieux-catholiques a

participé de façon active à cette histoire. Jusqu'en 1955 Mgr Rinkel a

appartenu à un organe majeur du Conseil œcuménique, le Comité
central, où, dès 1956, lui succéda son disciple, Mgr P. J. Jans, à

titre de remplaçant avant son élection de plein droit par l'Assemblée
de La Nouvelle-Delhi. De même Mgr Rinkel a participé aux travaux
de «Faith and Order», dont l'importance ne cesse de grandir au sein

du Conseil œcuménique, et y a été remplacé également par Mgr Jans.

Internat. Kirclil. Zeitschrift. Heft 2,1962.



— 134

De manière un peu hâtive on tend à identifier mouvement
œcuménique et Conseil œcuménique des Eglises. En fait le mouvement
œcuménique est de loin antérieur au Conseil œcuménique et plus vaste

que lui. Sans doute peut-on se demander si un jour le Conseil n'absorbera

pas l'ensemble du mouvement œcuménique qui lui a donné
naissance, conformément à la loi constante de l'institutionalisation de

l'esprit, avec tous les problèmes que pose cette nécessité naturelle,
nécessité qui serait parfaite si notre nature l'était. Notre nature étant
faillible, elle postule non moins nécessairement d'incessantes
reprises. Les responsables du Conseil le savent bien, eux qui, à juste
titre, associent indissolublement renouveau et unité.

Pour l'heure le mouvement œcuménique déborde encore le
Conseil œcuménique, soit dans la gauche protestante soit par la
droite catholique-romaine, sans compter des initiatives privées plus
ou moins sporadiques. La récente Assemblée de La Nouvelle-Delhi
ayant donné au Conseil une base de principe nettement trinitaire et
ayant insisté sur le caractère visible de l'unité de l'Eglise à manifester,
l'opposition libérale ne pourra que s'affermir, sauf revirement pour
l'instant imprévisible. S'ensuit-il un rapprochement du Conseil
œcuménique et de l'Eglise catholique-romaine En fait ce rapprochement

existe sous forme de contacts intensifiés depuis l'institution par
le Vatican d'un Secrétariat pour l'unité. Rome prend de plus en plus
conscience de l'importance du Conseil œcuménique, an plan théologique

non moins qu'à celui des faits. Spécialiste catholique-romain de

l'œcuménisme, le P.M.Villain l'observe sans ambages: «Nous
arrivons, semble-t-il, à un tournant décisif où il faut à tout prix éviter
que ne se dresse, en face de Rome, un bloc de 400 millions de chrétiens
de caractère anti-catholique. Cette crainte, qui n'a rien de chimérique,

s'évanouira dans la mesure où, de part et d'autre, l'angoisse de
l'unité se fera plus ardente, que l'on prendra une conscience plus
profonde et plus nette de la tâche œcuménique et que l'on agira en
conséquence. Oserons-nous ajouter qu'une attitude négative pourrait
être fatale Le moment est venu pour tous les catholiques
d'apprendre que l'œcuménisme est une dimension nécessaire de l'Eglise»1.
A défaut d'un «retour» à Rome des Eglises membres du Conseil
œcuménique, l'entrée de l'Eglise catholique-romaine dans le Conseil
œcuménique peut-elle s'envisager Du côté de ce dernier aucune
opposition de principe n'existe, puisqu'il est ouvert à toutes les



— 135 —

Eglises, fussent-elles intransigeantes en matière de foi, qui acceptent
sa base de principe et veulent collaborer loyalement à son œuvre
d'unité. Quant à l'Eglise catholique-romaine il ne m'appartient pas
de répondre en son nom, mais je tiens à relever qu'un autre spécialiste
catholique-romain des questions œcuméniques, M. le chanoine

G.Thils, n'exclut pas en principe la possibilité d'une participation
de son Eglise au Conseil œcuménique et semble souhaiter cette
participation2. Si le prochain concile du Vatican devait répondre ou

permettre de répondre positivement à cette question, ce serait là

un acte capital d'une portée immense pour le succès du dialogue
œcuménique. En revanche, un durcissement réciproque des positions,
consécutif à des décisions négatives du prochain concile, aurait des

conséquences graves, quoique non irrémédiables. Il faudrait alors

prier et agir davantage encore, afin que triomphe l'unité dans la
vérité mieux reconnue et dans la charité mieux vécue. De toute
façon, que l'on soit partisan du Conseil œcuménique ou son adversaire

par libéralisme ou orthodoxie, nul ne saurait se soustraire au
devoir de s'insérer dans la prière de notre commun Sauveur et
Seigneur: qu'ils soient un, afin que le monde croie! (S. Jean 17.)
Personnellement je suis de ceux qui pensent que le Conseil œcuménique
constitue un moyen providentiel d'obéir à ce devoir. Parce que
perfectible précisément, le Conseil œcuménique requiert notre entier
soutien et notre pleine collaboration.

Sans pouvoir préjuger de l'avenir du Conseil œcuménique, on
ne peut pas ne pas discerner en lui le résultat majeur du mouvement
œcuménique contemporain et on ne voit pas ce qui pourrait le

remplacer comme organe adéquat du rapprochement des Eglises et des

chrétiens divisés, en vue de l'accomplissement de la fonction propre
à l'Eglise, qui est d'évangéliser le monde dans un commun témoignage
au Christ, la lumière du monde. S'il n'existait pas, il faudrait
l'inventer! Mais il fait plus qu'exister, il suit une progression constante,
dont voici les étapes et les signes manifestes. Alors que la conférence

d'Utrecht, en 1938, groupait soixante-quinze délégués, la récente
Assemblée de La Nouvelle-Delhi en réunit plus de six cents.
Essentiellement occidental au départ le Conseil est devenu universel de

par l'accession en son sein de «jeunes Eglises » d'Afrique et d'Asie ainsi

que de vénérables Eglises orientales. En 1957 Mgr Rinkel révoquait
publiquement en doute la qualification d'«Eglises» de nombre
d'«Eglises» membres du Conseil œcuménique3). Sans pouvoir ni
vouloir trancher cette question essentielle l'Assemblée de La Nou-



— 136 —

velie-Delhi a établi un critère quantitatif: désormais seules des

«Eglises» fortes d'au moins 10 000 âmes pourront être reçues au
Conseil en qualité de membres, de plus petites «Eglises» pouvant
être «associées» à son activité. A l'instar de beaucoup Mgr Rinkel

craignait la «pan-protestantisation» du Conseil œcuménique4). Mais

l'admission, à La Nouvelle-Delhi, de nouvelles et grandes Eglises
orthodoxes orientales: patriarcale russe, roumaine, bulgare et
polonaise a puissamment contribué à rétablir l'équilibre confessionnel

du Conseil, avec effet immédiat. Par ailleurs la présence à La
Nouvelle-Delhi d'observateurs catholiques-romains pour la première
fois officiels, désignés qu'ils furent par le Vatican (Secrétariat pour
l'unité), acheva de rendre cette Assemblée représentative de la
chrétienté quasi-totale, fait inouï à ce degré. Enfin l'intégration
du Conseil international des Missions au Conseil œcuménique,
opérée à La Nouvelle-Delhi, avérera la définition du terme « œcuménique»

donnée par le Comité central du Conseil, lors de sa séance de

1951, à Rolle, à laquelle Mgr Rinkel prit part : « Il est important
d'insister pour que ce mot qui, en grec, définit toute la terre habitée, soit
utilisé correctement pour qualifier tout ce qui touche à la tâche de

l'Eglise tout entière, appelée à apporter l'Evangile tout entier, au
monde tout entier 5).» Les nouveaux bâtiments du Secrétariat
général du Conseil œcuménique, à Genève, et l'extension de l'institut
œcuménique de Bossey près Genève seront bientôt à l'échelle d'un
tel développement.

Mais un fait ne vaut que par ce qu'il signifie. Que signifie
donc l'extraordinaire expansion et intensification du mouvement
œcuménique contemporain et singulièrement du Conseil œcuménique

On peut y apercevoir un aspect de l'actuelle organisation planétaire

de l'humanité et ce ne serait pas faux, quoiqu'insuffisant. On

peut y pressentir la formation d'une arme redoutable dans le conflit
entre l'Est et l'Ouest, à des fins anti-communistes mais avec possibilité

de noyautage par le pacifisme communiste. A quoi il faut
objecter qu'en dépit d'inévitables incidences politiques le mouvement
œcuménique est antérieur à l'avènement de sociétés communistes et
qu'il veut précisément surmonter tout antagonisme. De plus le
Conseil œcuménique compte maintenant des Eglises d'en deçà et
d'au delà du «rideau de fer» et refuse de s'inféoder à un bloc politique
pour n'intervenir que dans l'intérêt du bien commun. En vérité le
mouvement œcuménique ne peut se comprendre équitablement que



— 137 —

îomme une manifestation de foi, humble et puissante, un acte d'obé-

ssance à la volonté salvatrice et unificatrice du Christ.
Vu sous cet angle véritable le Conseil œcuménique en particulier

•emplit une mission aussi indispensable qu'irremplaçable, celle de

:aire retrouver aux Eglises ou affirmer par elles ce que frère Max
rhurian, de la Communauté de Taizé, a fort justement nommé «le

ninistère de catholicité». Ce théologien, lui aussi averti des problèmes
Bcuméniques, s'en explique en des pages essentielles dont voici
es passages principaux: «Dans l'état de division des Eglises, sans

itre une structure autoritaire au-dessus d'elles, le Conseil œcumé-

îique permet provisoirement un lien œcuménique entre les Eglises
jui, normalement, devrait s'établir parla réunion conciliaire des ministres

de catholicité des diverses Eglises locales dans le monde. Dans
es Eglises épiscopales ce ministère de catholicité est exercé par les

Jvêques, qui n'ont pas seulement le ministère de l'autorité et de
Pulite dans leur Eglise locale, mais tout autant le ministère de catholi-
:ité qui consiste à garder l'Eglise locale en communion avec les autres
églises dans le monde et ainsi à rendre vivante l'unité œcuménique,
^es Eglises qui ne possèdent pas de structure episcopale doivent avoir
e souci de ce lien œcuménique exercé par le ministère de catholicité.
Sans ce lien et ce ministère, les Eglises locales se particularisent, se na-
ionalisent, se coupent de la communion avec les autres Eglises et pré-
mrent ainsi les divisions. Ce ministère œcuménique ou de catholicité a
ité exercé dès l'origine de l'Eglise par les apôtres. Les voyages de saint
3aul, ses Epîtres, les Epîtres pastorales, font apparaître la nécessité de

'exercice de ce ministère vital pour l'unité œcuménique des Eglises
ocales et pour le renouveau de ces Eglises par l'échange œcumé-

îique... Le Conseil œcuménique a donc fait renaître l'exercice du
ninistère œcuménique dans les Eglises et entre les Eglises, ministère
issentiel à leur communion universelle et à leur renouveau local,

ïn renouvelant ainsi dans les Eglises la fonction œcuménique du
ninistère apostolique néo-testamentaire, ou du ministère episcopal
raditionnel, le Conseil œcuménique, sans être une structure ordinaire
le l'Eglise, a provoqué la réapparition d'un signe de l'unité visible
le l'Eglise: le ministère de catholicité, episcopal ou non-épiscopal.
Vinsi on peut dire, sans majorer le caractère ecclésial du Conseil
ecumènique, qu'il constitue, comme institution provisoire, un signe
le l'unité visible de l'Eglise, puisqu'il rassemble les organes œcumé-

îiques des Eglises locales, pour leur permettre un échange de vie,
le pensée et de prière. Certes, cet échange n'a pas la plénitude conci-



— 138 —

liaire de l'Eglise universelle, quand elle aura retrouvé l'unité totale,
mais il manifeste déjà la marche vers l'unité organique. On pourrait
dire que le Conseil œcuménique des Eglises est l'ombre du Concile

œcuménique, et comme ombre il est déjà un signe visible, bien que
provisoire et précaire, de l'unité visible de l'Eglise 6).»

Dans ces passages l'auteur identifie œcuménicité et catholicité,

parce qu'il se situe au plan concret de la division des Eglises et du
rôle déterminant mais limité du Conseil œcuménique. Cependant ses

dernières phrases font entendre que pour lui aussi la catholicité
comporte un contenu et un devoir de vérité que n'a pas nécessairement

l'œcuménicité chrétienne géographique et par là ses vues

prennent un accent authentiquement vieux-catholique perceptible
dans l'ensemble de son étude. Mais il importait précisément de montrer

cette fonction providentielle du Conseil œcuménique, qui est de

manifester l'unité chrétienne dans une catholicité renouvelée et
missionnaire. Et par là nous avons déjà pénétré dans le second propos de

ces pages, qui consiste à dégager brièvement la portée théologique de

la poussée œcuménique contemporaine.
Auparavant je ne voudrais pour rien au monde ne pas au moins

signaler deux autres aspects essentiels du mouvement œcuménique,
au premier chef du Conseil œcuménique : la diaconie et l'engagement
prophétique. Pendant la guerre et après la guerre le Conseil

œcuménique en formation puis constitué s'est affermi et affirmé par
l'entraide interecclésiastique et des Eglises ensemble dans le monde,
à l'exemple des premiers chrétiens et selon le précepte évangélique
de la charité active. On ne dira jamais assez tout le bien qu'à cet
égard le Conseil œcuménique ne cesse d'accomplir et de faire accomplir.

En second lieu, sous l'impulsion notamment de la tradition
réformée, le Conseil œcuménique a fait clairement saisir que le Christ
n'est pas le Seigneur de l'Eglise seulement, mais aussi du monde.
Quand bien même les « docteurs » doivent corriger ce que certains «

prophètes» peuvent avoir d'excessif, il reste que la conscience chrétienne
doit intervenir dans les affaires du monde, surtout lorsque le monde
nous presse de toutes parts. A cet égard le Conseil œcuménique a
indiqué l'accomplissement d'un devoir urgent à des Eglises et à des
chrétiens qui n'en avaient guère le sens. Cela également mérite
d'être relevé.



— 139 —

II

Réputé irréversible le fait œcuménique contemporain pose ses

problèmes à toutes les Eglises et à tous les théologiens. D'une part il
perpétue, amplifie et intensifie le dialogue interconfessionnel
traditionnel, d'autre part il fait lui-même problème en tant que dimension
théologique nouvelle. Il attaque la tranquillité confessionnelle sous

tous les angles, fondamentaux et pratiques, et il réclame une
définition de sa propre réalité. «Res nostra agitur», voilà les dernières

paroles, à l'adresse de «tout théologien», de M. le chanoine G.Thils
dans la récente monographie qu'il a précisément consacrée à circonscrire

et à définir la «théologie œcuménique»7).
Ce qui vaut de l'ensemble du fait œcuménique en mouvement

multiforme vaut davantage du Conseil œcuménique, cristallisation
dévorante de l'œcuménisme contemporain et monstre ecclésiologique
bien vivant. Quelle en est la nature, quel en est le but, quelles en sont
les limites Dès le début les responsables du Conseil, en tête M. le

Dr Visser't Hooft, secrétaire général efficace, se sont efforcés de

répondre à ces questions 8).

Dans nos Eglises Mgr A. Rinkel et Mgr U. Küry en particulier se

sont attachés à préciser nos positions au sein du mouvement
œcuménique et surtout du Conseil œcuménique 9).

En quoi donc le mouvement œcuménique en général et le Conseil

œcuménique en particulier font-ils théologiquement problème En
ce qu'ils obligent les Eglises divisées à s'interroger sur la vérité de foi
et par conséquent sur leur fidélité réelle ou supposée à la volonté du
Seigneur, deuxièmement en ce qu'il convient de veiller à ce que le

mouvement œcuménique et singulièrement le Conseil œcuménique
ne deviennent pas des fins en soi mais demeurent des moyens au
service de la manifestation plénière de l'unité dans la charité. Comment

J'espère bien avoir l'occasion d'en traiter «ex professo». Ici je veux
mettre en lumière ce qui me paraît être le fond du problème, en l'état
actuel des choses en tout cas: une suprême confrontation, pour ne

pas dire la confrontation majeure de notre temps, de l'existence
chrétienne et de l'essence des principes de la foi.

En effet se généralise une incompréhension progressive des

divisions chrétiennes chez les chrétiens eux-mêmes et s'accentue
à proportion une impatience d'unité. Cette situation existentielle
désarçonne les attitudes théologiques peu assurées et aiguillone les

autres. Cette tension apparaît nettement dans trois positions-clés



— 140 —

de l'œcuménisme : l'intercommunion, l'évangélisation et l'unité dite
locale.

Oublieux ou ignorants des définitions nuancées de l'intercommunion

données par la conférence de Lund, en 195210), la plupart
identifient intercommunion et «communion ouverte», c'est-à-dire
l'ouverture de la table sainte à tous ceux qui veulent bien s'y
présenter, quelle que soit leur appartenance confessionnelle. Principalement

depuis l'Assemblée œcuménique européenne de jeunesse, en

1960, à Lausanne, nombre de jeunes poussent à la communion
ouverte à tout prix, afin de supprimer le scandale des divisions
chrétiennes devant le sacrement de l'unité. Mais en quoi le scandale serait-
il levé si, après avoir convergé ensemble vers la table du Seigneur,

nous en divergions à nouveau comme si rien ne s'était passé Le
scandale en serait augmenté et le sacrement de l'unité minimisé pour
ne pas dire ridiculisé. Mais, pour avoir participé à l'Assemblée de

Lausanne et aux travaux de la section sur l'Unité de l'Assemblée de

La Nouvelle-Delhi, j'ai expérimenté le sérieux de cette impatience et
la nécessité d'une réponse claire à partir d'une réflexion théologique
renouvelée sur les exigences de la vérité dans l'unité. A La Nouvelle-
Delhi les anglicans on tenté une «via media», préconisant la
communion ouverte limitée aux réunions œcuméniques où déjà se réalise

une certaine unité spirituelle. Nos évêques s'efforcent de comprendre
l'attitude de nos frères anglicans dans ce domaine délicat, tout en
observant une prudente expectativeu). Il s'agit d'envisager un
élargissement possible des principes de la foi sans renier les exigences
de la vérité. Tel est le problème auquel «Faith and Order» a décidé de

s'attaquer résolument, à la suite de l'Assemblée de La Nouvelle-
Delhi. Ce qui fait ici difficulté, ce n'est pas la communion sacramentelle

accordée à des personnes privées, en cas d'urgence, selon le

principe dit de l'économie, mais bien une définition de principe sur la
pratique éventuellement généralisée de la communion ouverte.

L'intégration du Conseil international des Missions au Conseil

œcuménique des Eglises, opérée par l'Assemblée de La Nouvelle-
Delhi, est l'aboutissement d'un long processus et d'un légitime
postulat. En effet, on sait que le mouvement œcuménique moderne a

reçu une impulsion décisive, à l'occasion de la Conférence missionnaire

d'Edimbourg, en 1910. Lors de sa réunion de 1951, à Rolle, le
Comité central du Conseil œcuménique avait démontré le caractère
complémentaire de la mission et de l'unité dans l'œuvre de l'Eglise.
Rien d'étonnant à ce que la préoccupation missionnaire ait stimulé la



— 141 —

»oursuite de l'unité, puisque le drame des divisions chrétiennes n'est
amais aussi navrant qu'en pays de missions, où se pose la question
ronique de savoir à laquelle des formes rivales du christianisme il
conviendrait de se convertir! Même obstacle en ce qui concerne la

éévangélisation de nos vieilles terres déchristianisées. On est plutôt
urpris de la lenteur rencontrée par l'effort d'intégration des deux
nouvements, le missionnaire et l'œcuménique. Car ici ne saurait

urgir de difficulté de principe décisive, tant mission et manifestation
le l'unité sont indissolublement liées dans l'œuvre de l'Eglise qui
ist de rendre un témoignage commun à notre unique Sauveur et

Seigneur. Les vraies difficultés étaient d'ordre tactique et technique:
1 s'agissait d'empêcher que l'intégration ne préjudiciât ou la préoccu-
>ation de l'unité ou celle de la mission12). Bien que la Conférence de nos

vêques ait partagé et exprimé la première crainte, je pense qu'il faut
lonsidérer l'intégration comme un acte heureux en soi, avisé dans

es formes et fécond dans ses conséquences.
L'Assemblée de La Nouvelle-Delhi a fait éclater au grand jour

ine tension latente : la naissance d'unions ecclésiastique locales con-
lurrentes de l'unité catholique, au double sens théologique et
géographique de ce dernier terme. Minorisées au sein de populations
)rolifiques les jeunes Eglises sont bien décidées à ne plus attendre
'avènement de larges unions interconfessionnelles, à défaut d'unité
iniverselle, et procèdent d'elles-mêmes à des fusions locales dont elles

essentent l'urgent besoin. Elles le déclarent d'ailleurs aux «Eglises-
nères » : « Si vous ne parvenez pas à vousmettre d'accord entrevous, ne
îous en empêchez pas, nous autres, en Asie et en Afrique » Bien plus,
i la suite de l'Eglise unie de l'Inde du Sud, elles ambitionnent de

endre leurs unions exemplaires pour l'ensemble de la chrétienté
livisée. De la sorte se dresse un danger imprévu, une forme nouvelle
le divisions chrétiennes: une pluralité d'unions locales se suffisant
i elles-mêmes, provisoirement en tout cas. Alertés, les organismes
nterconfessionnels mondiaux viennent de tenir une première séance

ionsultative à ce sujet, au début de ce mois d'avril, au siège du Conseil

ecuménique, à Genève. Voilà un exemple type et capital de tension
sntre existentialisme et essentialisme, dans toute son ampleur ecclé-

iiologique et théologique.
A cela s'ajoute la pression grandissantequ'exerce sur sesmembres

e Conseil œcuménique. Parce qu'il est une institution en plein déve-

oppement il tend naturellement à échapper au contrôle des Eglises
it à s'imposer à elles, surtout aux Eglises minoritaires qu'il déborde

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 11)62. 10



— 142 —

de toutes parts. Parce qu'il est un organisme composite mais
néanmoins spécialisé et pilote il tend naturellement à faire prévaloir sa

diplomatie. Parce qu'il est une manière d'Eglise, de par sa base de

principe et son ecclésiologie en formation, sans toutefois être une
Eglise ni à plus forte raison une super-Eglise, il tend naturellement
aux solutions de compromis. De là l'importance croissante de ses

Assemblées plénières, où toutes les Eglises-membres peuvent se

faire entendre. De là la nécessité pour les Eglises minoritaires de se

faire représenter activement dans ses organes majeurs: le Comité
central et le Secrétariat général. Ceci, je le dis à l'intention spéciale
de nos Eglises vieilles-catholiques. S'exprimer de la sorte n'implique
aucune arrière-pensée de dévaluer les services éminents que rend le
Conseil œcuménique. Je le répète, s'il n'existait pas il faudrait
l'inventer. S'exprimer ainsi signifie simplement reconnaître qu'il est

perfectible et que comme tous les régimes conciliaires il est un régime
de participation loyale et totale. Ses responsables les plus
clairvoyants en ont les premiers conscience.

Comment éviter l'impasse La dialectique inhérente à l'état
actuel de tension œcuménique comporte en elle-même la solution.
L'indiquer sera ma conclusion. La solution consiste non certes dans

un retranchement stérile sur des positions confessionnelles acquises,
mais bien dans l'acceptation de la tension comme une nécessité
salutaire. Salutaire en quoi En ce qu'elle ouvre à l'intelligence des deux
éléments constitutifs de l'Eglise du Christ : la tradition apostolique et
l'assistance du Saint-Esprit. Voici la formule admirable que Jésus lui-
même a donnée de cette réalité fondamentale de l'Eglise: «Lorsque
viendra le Défenseur, que je vous enverrai d'auprès du Père, l'Esprit
de vérité qui procède du Père, c'est lui qui rendra témoignage de moi.
Et vous aussi, vous rendrez témoignage, parce que vous êtes avec moi
depuis le début» (S.Jean 15, 26-27). Les Eglises de type catholique
sont attentives surtout à garder fidèlement la tradition apostolique,
les Eglises de type protestant à se mettre à l'écoute de l'Esprit. Mais

une orthodoxie devenue essentiellement formelle se vide de la
substance vivante de la tradition qu'anime l'Esprit, tandis qu'un
prophétisme uniquement existentiel méconnaît queleprophétismen'a
pas son critère en soi mais dans la vérité révélée, reçue, vécue et
communiquée. Seule une fidélité catholique fécondée par l'Esprit
permet de rendre un témoignage authentique et efficace au Christ,
«le même, hier, aujourd'hui, éternellement» (Hébreux 13, 8). Il
s'ensuit que la véritable théologie œcuménique est une théologie de



— 143 —

dépassement dans la fidélité, sous l'effet d'un ressourcement continu
à la Parole vivante, concrètement à l'Ecriture entendue dans l'Eglise
de partout, de toujours et de tous et dans l'intelligence des «signes
des temps». Sur cette voie l'Eglise progresse indéfiniment, jusqu'au
plein avènement du règne de Dieu.

Genève, avril 1962. L.Gauthier

Références citées

1) Maurice Villain: «Introduction à l'Œcuménisme», Tournai et Paris
1958, p.61.

2) Gustave Thils: «Histoire doctrinale du Mouvement œcuménique»,
Louvain 1955, pp. 180-183.

»)IKZ 1957, pp. 221 ss.
4) Ibidem, p. 226.
5) «Les six premières années, 1948-1954», rapport du Comité central,

Genève 1954, p. 134.
8) Max Thurian: «L'unité visible des chrétiens et la tradition», recueil

d'articles parus dans «Verbum Caro »,Delachaux et Niestlé, s.d., pp.23 ss. et 40ss.

') G.Thils: «La théologie œcuménique», notions, formes, démarches,
Louvain 1960.

8) W.A. Visser't Hooft: «Le Conseil œcuménique des Eglises: sa nature,
ses limites», paru dans «Hommage et reconnaissance, recueil de travaux
publiés à l'occasion du soixantième anniversaire de Karl Barth», Neuchâtel
et Paris 1946, pp. 124-145. A maintes reprises le secrétaire général du Conseil
œcuménique est revenu sur cet exposé fondamental, par exemple encore dans
l'épilogue du rapport du Comité central: «Evanston-Nouvello-Delhi»,
Genève 1961, pp. 201 ss.

Décicif aussi est le document dit de Toronto, parce qu'adopté par le
Comité central dans sa session do 1950, à Toronto. Il est intitulé -.«L'Eglise, les
Eglises et le Conseil œcuménique des Eglises.» Texte publié dans «Les six
premières années (voir note 5), pp. 122-127, et souvent reproduit ou cité.

Déterminante est également la description (non la définition]) de l'unité
poursuivie, texte élaboré par le Comité central et reçu par lui, à l'intention des

Eglises, dans sa séance de 1960, à St-Andrews. Il a été légèrement modifié par
l'Assemblée de La Nouvelle-Delhi. On trouvera une première publication
officielle de ce texte modifié, en anglais, dans «New Delhi Speaks», London,
SCM, 1962, pp.55 ss.

9) De Mgr A. Rinkel, voir en particulier: «Unsere Probleme im
ökumenischen theologischen Gespräch», dans IKZ 1948, pp.236-248; «Interkommunion:

ihre Grundlage, ihr Inhalt, ihre Folgerungen», dans IKZ 1953,
pp. 209-230; «Die heutige ökumenische Bewegung und wir», dans IKZ 1957,
pp. 214-228.

De Mgr IT.Küry, voir en particulier: «Die dritte Weltkonferenz für
Glauben und Kirchenverfassung in Lund», dans IKZ 1952, pp. 229-251;
1953, pp.5-24; «Konfession und Ökumene», dans IKZ 1953, pp. 129-145; sa
lettre pastorale pour le Carême 1961, parue, en français, dans «Le Sillon»,
Genève, numéro de février 1961.



— 144 —

A quoi on peut ajouter, de Mgr P.J.Jans: «Onze positie in de œcu-
¦nische beweging», dans IKZ 1961, pp. 212-225, avec un résumé en allemand,
225-227 ; enfin les réponses de Mgr Rinkel et de la Conférence de nos

êques à Cantorbéry et à York sur l'éventuelle intercommunion de l'Eglise
Angleterre avec les unions d'Eglises projetées à Ceylan et dans le Nord de
nde ainsi qu'au Pakistan, dans IKZ 1962, pp. 48-59. Voir également une
ime correspondance entre Utrecht et Cantorbéry au sujet de l'Eglise unie
l'Inde du Sud, dans IKZ 1959, pp. 1-15.

10) «Report of the Third World Conference on Faith and Order», London
52, pp. 36-45.

") Voir IKZ 1962, pp.48 ss.

1Z) Voir «Evanston-Nouvelle-Delhi», Genève 1961, p. 16.


	D'Utrecht à La Nouvelle-Delhi : un quart de siècle œcuménique

