Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: D'Utrecht & La Nouvelle-Delhi : un quart de siecle cecuménique
Autor: Gauthier, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 133 —

D’Utrecht a La Nouvelle-Delhi: un quart de siécle
cecuménique

Les vingt-cinq ans d’épiscopat de Mgr Andreas Rinkel, arche-
véque d’Utrecht, coincident avec un quart de siécle cecuménique.
Ce quart de siécle cecuménique s’inscrit entre deux dates: 1938 et
1961. En mai 1938, & Utrecht précisément, le «Conseil cecuménique
des Eglises» se mettait en «formation». De «provisoire» il devait
devenir «définitif» en 1941, mais les événements de la seconde guerre
mondiale firent reculer cette décision & 1948. Cette année-la la pre-
miére « Assemblée pléniére» du Conseil, réunie & Amsterdam, cons-
titua «définitivement» le Conseil, au cours d’un acte solennel. En
novembre-décembre 1961, & La Nouvelle-Delhi, la troisiétme As-
semblée pléniere vient de témoigner de 'ampleur universelle, de fait
et en principe, acquise par le Conseil cecuménique. Certes, du prin-
temps 1938 & I'automne 1961 il n’y a pas exactement vingt-cing ans.
Mais, en histoire, le temps se calcule selon sa signification, non selon
Iarithmétique. Or le chemin parcouru d’Utrecht a La Nouvelle-
Delhi marque un quart de siécle doublement décisif pour la chré-
tienté. En effet, d’'une part le mouvement cecuménique n’a cessé de
croitre et il a trouvé dans l'institution, 'expansion et 1’affermisse-
ment du Conseil cecuménique son expression la plus considérable;
d’autre part la méme période a été déterminante pour le Conseil
cecuménique lui-méme.

Esquisser ce quart de siecle de développement cecuménique et
surtout en dégager la portée théologique, tel est le propos de ces
bréves pages. Je les offre d’autant plus volontiers en hommage &
Mgr A.Rinkel que 'éminent archevéque d’Utrecht et président
de la Conférence internationale des évéques vieux-catholiques a
participé de fagon active & cette histoire. Jusqu’'en 1955 Mgr Rinkel a
appartenu & un organe majeur du Conseil cecuménique, le Comité
central, ou, dés 1956, lui succéda son disciple, Mgr P.J. Jans, &
titre de remplacant avant son élection de plein droit par I’ Assemblée
de La Nouvelle-Delhi. De méme Mgr Rinkel a participé aux travaux
de «Faith and Order», dont I'importance ne cesse de grandir au sein
du Conseil cecuménique, et y a été remplacé également par Mgr Jans.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1062, 9



— 134 —

I

De maniére un peu hétive on tend a identifier mouvement cecu-
ménique et Conseil cecuménique des Eglises. En fait le mouvement
cecuménique est de loin antérieur au Conseil cecuménique et plus vaste
que lui. Sans doute peut-on se demander si un jour le Conseil n’absor-
bera pas I’ensemble du mouvement cecuménique qui lui a donné nais-
sance, conformément 4 la loi constante de 'institutionalisation de
’esprit, avec tous les problémes que pose cette nécessité naturelle,
nécessité qui serait parfaite si notre nature 1’était. Notre nature étant
faillible, elle postule non moins nécessairement d’incessantes re-
prises. Les responsables du Conseil le savent bien, eux qui, & juste
titre, associent indissolublement renouveau et unité.

Pour I'heure.le mouvement cecuménique déborde encore le
Conseil cecuménique, soit dans la gauche protestante soit par la
droite catholique-romaine, sans compter des initiatives privées plus
ou moins sporadiques. La récente Assemblée de La Nouvelle-Delhi
ayant donné au Conseil une base de principe nettement trinitaire et
ayant insisté sur le caractere visible de 'unité de 1’Eglise & manifester,
I'opposition libérale ne pourra que s’affermir, sauf revirement pour
I'instant imprévisible. S’ensuit-il un rapprochement du Conseil
cecuménique et de I’Eglise catholique-romaine ? En fait ce rapproche-
ment existe sous forme de contacts intensifiés depuis I'institution par
le Vatican d’un Secrétariat pour I'unité. Rome prend de plus en plus
cconscience de I'importance du Conseil cecuménique, an plan théolo-
gique non moins qu’a celui des faits. Spécialiste catholique-romain de
I’cecuménisme, le P.M. Villain 'observe sans ambages: «Nous arri-
vons, semble-t-il, & un tournant décisif ol il faut & tout prix éviter
que ne se dresse, en face de Rome, un bloc de 400 millions de chrétiens
de caractere anti-catholique. Cette crainte, qui n’a rien de chimé-
rique, s’évanouira dans la mesure oti, de part et d’autre, 'angoisse de
I'unité se fera plus ardente, que I'on prendra une conscience plus
profonde et plus nette de la tiche cecuménique et que 1’on agira en
conséquence. Oserons-nous ajouter qu’une attitude négative pourrait
étre fatale 2 Lie moment est venu pour tous les catholiques d’ap-
prendre que ’cecuménisme est une dimension nécessaire de I’ Eglises?.
‘A défaut d’'un «retour» & Rome des Eglises membres du Conseil
cecuménique, 'entrée de I’Eglise catholique-romaine dans le Conseil
cecuménique peut-elle s’envisager ? Du c¢6té de ce dernier aucune
opposition de principe n’existe, puisqu’il est ouvert & toutes les



— 136 —

Eglises, fussent-elles intransigeantes en matiere de foi, qui acceptent
sa base de principe et veulent collaborer loyalement & son ceuvre
d'unité. Quant & 1'Eglise catholique-romaine il ne m’appartient pas
de répondre en son nom, mais je tiens a relever qu’un autre spécialiste
catholique-romain des questions cecuméniques, M. le chanoine
(:.Thils, n’exclut pas en principe la possibilité d'une participation
de son Eglise au Conseil cccuménique et semble souhaiter cette parti-
cipation?. Si le prochain concile du Vatican devait répondre ou
permettre de répondre positivement a cette question, ce serait la
un acte capital d'une portée immense pour le succes du dialogue
cecuménique. En revanche, un durcissement réciproque des positions,
conséeutif & des décisions négatives du prochain concile, aurait des
conséquences graves, quoique non irrémédiables. Il faudrait alors
prier et agir davantage encore, afin que triomphe l'unité dans la
vérité mieux reconnue et dans la charité mieux vécue. De toute
facon, que 1’on soit partisan du Conseil cecuménique ou son adver-
saire par libéralisme ou orthodoxie, nul ne saurait se soustraire au
devoir de s’insérer dans la priére de notre commun Sauveur et
Seigneur : qu’ils soient un, afin que le monde croie! (S. Jean'17.) Per-
sonnellement je suis de ceux qui pensent que le Conseil cecuménique
constitue un moyen providentiel d’obéir & ce devoir. Parce que per-
fectible précisément, le Conseil cecuménique requiert notre entier
soutien et notre pleine collaboration.

Sans pouvoir préjuger de I'avenir du Conseil cecuménique, on
ne peut pas ne pas discerner en lui le résultat majeur du mouvement
cecuménique contemporain et on ne voit pas ce qui pourrait le rem-
placer comme organe adéquat du rapprochement des Eglises et des
chrétiens divisés, en vue de I'accomplissement de la fonetion propre
al'Eglise, qui est d’évangéliser le monde dans un commun témoignage
au Christ, la lumiére du monde. S’il n’existait pas, il faudrait 1'in-
venter! Mais il fait plus qu’exister, il suit une progression constante,
dont voici les étapes et les signes manifestes. Alors que la conférence
d’Utrecht, en 1938, groupait soixante-quinze délégués, la récente
Assemblée de La Nouvelle-Delhi en réunit plus de six cents. Essen-
tiellement occidental au départ le Conseil est devenu universel de
par ’accession en son sein de «jeunes Eglises» d’Afrique et d’ Asie ainsi
que de vénérables Eglises orientales. En 1957 Mgr Rinkel révoquait
publiquement en doute la qualification d’«kglises» de nombre
d’«Eglises» membres du Conseil cecuménique?). Sans pouvoir ni
vouloir trancher cette question essentielle I’Assemblée de La Nou-



— 136 —

velle-Delhi a établi un critére quantitatif: désormais seules des
«Eglises» fortes d’au moins 10 000 4mes pourront étre regues au
Conseil en qualité de membres, de plus petites «Kglises» pouvant
étre «associées» a son activité. A l'instar de beaucoup Mgr Rinkel
craignait la «pan-protestantisation» du Conseil cecuménique?). Mais
I’admission, & La Nouvelle-Delhi, de nouvelles et grandes Kglises
orthodoxes orientales: patriarcale russe, roumaine, bulgare et po-
lonaise a puissamment contribué a rétablir 1’équilibre confessionnel
du Conseil, avec effet immédiat. Par ailleurs la présence & La Nou-
velle-Delhi d’observateurs catholiques-romains pour la premiere
fois officiels, désignés qu’ils furent par le Vatican (Secrétariat pour
I'unité), acheva de rendre cette Assemblée représentative de la
chrétienté quasi-totale, fait inoui & ce degré. Enfin l'intégration
du Conseil international des Missions au Conseil cecuménique,
opérée & La Nouvelle-Delhi, avérera la définition du terme «cecumé-
nique» donnée par le Comité central du Conseil, lors de sa séance de
1951, & Rolle, & laquelle Mgr Rinkel prit part: «Il est important d’in-
sister pour que ce mot qui, en grec, définit toute la terre habitée, soit
utilisé correctement pour qualifier tout ce qui touche & la téche de
I’Eglise tout entiére, appelée a apporter I’Evangile tout entier, au
monde tout entier 5).» Les nouveaux batiments du Secrétariat
général du Conseil cecuménique, & Geneve, et ’extension de I'institut
cecuménique de Bossey pres Geneve seront bientot a 1’échelle d’'un
tel développement.

Mais un fait ne vaut que par ce qu’il signifie. Que signifie
donc l'extraordinaire expansion et intensification du mouvement
ecuménique contemporain et singuliérement du Conseil cecumé-
nique ?

On peut y apercevoir un aspect de I’actuelle organisation plané-
taire de ’humanité et ce ne serait pas faux, quoiqu’insuffisant. On
peut y pressentir la formation d’une arme redoutable dans le conflit
entre I’Est et 'Ouest, & des fins anti-communistes mais avec possi-
bilité de noyautage par le pacifisme communiste. A quoi il faut
objecter qu’en dépit d’inévitables incidences politiques le mouvement
cecuménique est antérieur & 'avénement de sociétés communistes et
qu’il veut précisément surmonter tout antagonisme. De plus le
Conseil cecuménique compte maintenant des Eglises d’en deca et
d’au dela du «rideau de fer» et refuse de s’inféoder & un bloc politique
pour n’intervenir que dans 'intérét du bien commun. En vérité le
mouvement cecuménique ne peut se comprendre équitablement que



— 137 —

>omme une manifestation de foi, humble et puissante, un acte d’obé-
ssance a la volonté salvatrice et unificatrice du Christ.

Vu sous cet angle véritable le Conseil cecuménique en particulier
'emplit une mission aussi indispensable qu’irremplagable, celle de
‘aire retrouver aux KEglises ou affirmer par elles ce que frere Max
[hurian, de la Communauté de Taizé, a fort justement nommé «le
ninistére de catholicité». Ce théologien, lui aussi averti des problémes
eouméniques, s’en explique en des pages essentielles dont voici
es passages principaux: «Dans 'état de division des KEglises, sans
itre une structure autoritaire au-dessus d’elles, le Conseil ecumsé-
rique permet provisoirement un lien cecuménique entre les Kglises
Jui,normalement, devrait s’établir parla réunion conciliaire des minis-
seres de catholicité des diverses Eglises locales dans le monde. Dans
es Eglises épiscopales ce ministére de catholicité est exercé par les
svéques, qui n’ont pas seulement le ministere de I'autorité et de 1'u-
1ité dans leur Eglise locale, mais tout autant le ministére de catholi-
vité qui consiste a garder 1’Eglise locale en communion avec les autres
Eglises dans le monde et ainsi & rendre vivante I'unité cecuménique.
Les Eglises qui ne possédent pas de structure épiscopale doivent avoir
e souci de ce lien cecuménique exercé par le ministére de catholicité.
Sans ce lien et ce ministére, les Eglises locales se particularisent, se na-
ionalisent, se coupent de la communion avec les autres Eglises et pré-
»arent ainsi les divisions. Ce ministére cecuménique ou de catholicité a
ité exercé des I'origine de I’Eglise par les apotres. Les voyages de saint
Paul, ses Epitres, les Epitres pastorales, font apparaitre la nécessité de
‘exercice de ce ministére vital pour I'unité cecuménique des Eglises
ocales et pour le renouveau de ces Iglises par ’échange cecumé-
rique... Le Conseil cecuménique a donc fait renaitre I'exercice du
ninistére cecuménique dans les Eglises et entre les Eglises, ministére
ssentiel 4 leur communion universelle et & leur renouveau local.
in renouvelant ainsi dans les Eglises la fonetion cecuménique du
ninistére apostolique néo-testamentaire, ou du ministére épiscopal
raditionnel, le Conseil cecuménique, sans étre une structure ordinaire
le I’Eglise, a provoqué la réapparition d'un signe de I'unité visible
le I’Eglise: le ministére de catholicité, épiscopal ou non-épiscopal.
\insi on peut dire, sans majorer le caractere ecclésial du Conseil
ecuménique, qu’il constitue, comme institution provisoire, un signe
le 'unité visible de 1’Eglise, puisqu’il rassemble les organes cecumé-
iques des Eglises locales, pour leur permettre un échange de vie,
le pensée et de priére. Certes, cet échange n’a pas la plénitude conci-



— 138 —

liaire de I'Eglise universelle, quand elle aura retrouvé 1'unité totale,
mais il manifeste déja la marche vers 'unité organique. On pourrait
dire que le Conseil cecuménique des Eglises est 1’'ombre du Concile
ccuménique, et comme ombre il est déja un signe visible, bien que
provisoire et précaire, de I'unité visible de I'Eglise ¢).» :

Dans ces passages I'auteur identifie cecuménicité et catholicité,
parce qu’il se situe au plan concret de la division des Eglises et du
role déterminant mais limité du Conseil cecuménique. Cependant ses
derniéres phrases font entendre que pour lui aussi la catholicité
comporte un contenu et un devoir de vérité que n’a pas nécessaire-
ment 1'cecuménicité chrétienne géographique et par la ses vues
prennent un accent authentiquement vieux-catholique perceptible
dans I'ensemble de son étude. Mais il importait précisément de mon-
trer cette fonction providentielle du Conseil cecuménique, qui est de
manifester I'unité chrétienne dans une catholicité renouvelée et mis-
sionnaire. Et par 1a nous avons déja pénétré dans le second propos de
ces pages, qui consiste & dégager briévement la portée théologique de
la poussée cecuménique contemporaine.

Auparavant je ne voudrais pour rien au monde ne pas au moins
signaler deux autres aspects essentiels du mouvement cecuménique,
au premier chef du Conseil cecuménique: la diaconie et I’engagement
prophétique. Pendant la guerre et apres la guerre le Conseil cecu-
ménique en formation puis constitué s’est affermi et affirmé par
Ientraide interecclésiastique et des Eglises ensemble dans le monde,
& 'exemple des premiers chrétiens et selon le précepte évangélique
de la charité active. On ne dira jamais assez tout le bien qu’a cet
égard le Conseil cecuménique ne cesse d’accomplir et de faire accom-
,plir. En second lieu, sous I'impulsion notamment de la tradition ré-
formée, le Conseil cecuménique a fait clairement saisir que le Christ
n’est pas le Seigneur de I'Eglise seulement, mais aussi du monde.
Quand bien méme les «docteurs» doivent corriger ce que certains «pro-
pheétes» peuvent avoir d’excessif, il reste que la conscience chrétienne
doit intervenir dans les affaires du monde, surtout lorsque le monde
nous presse de toutes parts. A cet égard le Conseil cecuménique a
indiqué 'accomplissement d'un devoir urgent & des Eglises et & des
chrétiens qui n’en avaient gueére le sens. Cela également mérite
d’étre relevé. . .8



— 139 —

11

Réputé irréversible le fait cecuménique contemporain pose ses
probléemes & toutes les Eglises et & tous les théologiens. D une part il
perpétue, amplifie et intensifie le dialogue interconfessionnel tradi-
tionnel, d’autre part il fait lui-méme probléme en tant que dimension
théologique nouvelle. Il attaque la tranquillité confessionnelle sous
‘tous les angles, fondamentaux et pratiques, et il réclame une défi-
nition de sa propre réalité. « Res nostra agitur», voila les derniéres
paroles, & 'adresse de «tout théologien», de M. le chanoine G.Thils
dans la récente monographie qu’il a précisément consacrée & circons-
crire et a définir la «théologie cecuménique» 7).

Ce qui vaut de I'ensemble du fait cecuménique en mouvement
multiforme vaut davantage du Conseil cecuménique, cristallisation
dévorante de I’cecuménisme contemporain et monstre ecclésiologique
bien vivant. Quelle en est la nature, quel en est le but, quelles en sont
les limites ? Dés le début les responsables du Conseil, en téte M. le
Dr Visser't Hooft, secrétaire général efficace, se sont efforcés de ré-
pondre & ces questions 8).

Dans nos Eglises Mgr A. Rinkel et Mgr U. Kury en particulier se
sont attachés & préciser nos positions au sein du mouvement cecu-
ménique et surtout du Conseil cecuménique ?).

En quoi done le mouvement cecuménique en général et le Conseil
cecuménique en particulier font-ils théologiquement probléme ? En
ce qu’ils obligent les Eglises divisées & s’interroger sur la vérité de foi
et par conséquent sur leur fidélité réelle ou supposée & la volonté du
Seigneur, deuxiémement en ce qu’il convient de veiller & ce que le
mouvement cecuménique et singulierement le Conseil cecuménique
ne deviennent pas des fins en soi mais demeurent des moyens au ser-
vice de la manifestation pléniére de I'unité dans la charité. Comment ?
J’espére bien avoir I'occasion d’en traiter «ex professo». Ici je veux
mettre en lumiére ce qui me parait étre le fond du probléme, en 'état
actuel des choses en tout cas: une supréme confrontation, pour ne
pas dire la confrontation majeure de notre temps, de I'existence
chrétienne et de I’essence des principes de la foi.

En effet se généralise une incompréhension progressive des
divisions chrétiennes chez les chrétiens eux-mémes et s’accentue
& proportion une impatience d’unité. Cette situation existentielle
désargonne les attitudes théologiques peu assurées et aiguillone les
-autres. Cette tension apparait nettement dans trois positions-clés



— 140 —

de ’cecuménisme : I'intercommunion, I’évangélisation et 'unité dite
locale.

Oublieux ou ignorants des définitions nuancées de 1'intercom-
munion données par la conférence de Lund, en 19521°), la plupart
identifient intercommunion et «communion ouverte», c’est-a-dire
Iouverture de la table sainte & tous ceux qui veulent bien s’y pré-
senter, quelle que soit leur appartenance confessionnelle. Principale-
ment depuis I’Assemblée cecuménique européenne de jeunesse, en
1960, & Lausanne, nombre de jeunes poussent & la communion
ouverte & tout prix, afin de supprimer le scandale des divisions chré-
tiennes devant le sacrement de 1'unité. Mais en quoi le scandale serait-
il levé si, aprés avoir convergé ensemble vers la table du Seigneur,
nous en divergions & nouveau comme si rien ne s’était passé? Le
scandale en serait augmenté et le sacrement de I'unité minimisé pour
ne pas dire ridiculisé. Mais, pour avoir participé & 1I’Assemblée de
Lausanne et aux travaux de la section sur I'Unité de I’Assemblée de
La Nouvelle-Delhi, j’ai expérimenté le sérieux de cette impatience et
la nécessité d'une réponse claire a partir d’une réflexion théologique
renouvelée sur les exigences de la vérité dans 'unité. A La Nouvelle-
Delhi les anglicans on tenté une «via media», préconisant la com-
munion ouverte limitée aux réunions cecuméniques ot déja se réalise
une certaine unité spirituelle. Nos évéques s’efforcent de comprendre
l'attitude de nos fréres anglicans dans ce domaine délicat, tout en
observant une prudente expectative '). Il s’agit d’envisager un
élargissement possible des principes de la foi sans renier les exigences
de la vérité. Tel est le probléme auquel «Faith and Order» a décidé de
g’attaquer résolument, & la suite de 1’Assemblée de La Nouvelle-
Delhi. Ce qui fait ici difficulté, ce n’est pas la communion sacramen-
telle accordée & des personnes privées, en cas d’urgence, selon le
principe dit de I'’économie, mais bien une définition de principe sur la
pratique éventuellement généralisée de la communion ouverte.

L’intégration du Conseil international des Missions au Conseil
cecuménique des Eglises, opérée par 1’Assemblée de La Nouvelle-
Delhi, est 'aboutissement d'un long processus et d’un légitime
postulat. En effet, on sait que le mouvement cecuménique moderne a
regu une impulsion décisive, & ’occasion de la Conférence mission-
naire d’Edimbourg, en 1910. Lors de sa réunion de 1951, & Rolle, le
Comité central du Conseil cecuménique avait démontré le caractére
complémentaire de la mission et de 'unité dans I'ceuvre de I'Eglise.
Rien d’étonnant a ce que la préoceupation missionnaire ait stimulé la



— 141 —

yoursuite de I'unité, puisque le drame des divisions chrétiennes n’est
amais aussi navrant qu’en pays de missions, ot se pose la question
ronique de savoir & laquelle des formes rivales du christianisme il
onviendrait de se convertir! Méme obstacle en ce qui concerne la
éévangélisation de nos vieilles terres déchristianisées. On est plutot
urpris de la lenteur rencontrée par l'effort d’intégration des deux
nouvements, le missionnaire et 1'ceccuménique. Car ici ne saurait
urgir de difficulté de principe décisive, tant mission et manifestation
le I'unité sont indissolublement liées dans I'ceuvre de 1'Eglise qui
st de rendre un témoignage commun & notre unique Sauveur et
seigneur. Les vraies difficultés étaient d’ordre tactique et technique:
| s’agissait d’empécher que 'intégration ne préjudiciat ou la préoccu-
ration de I'unité ou celle de la mission'?). Bien que la Conférence de nos
wvéques ait partagé et exprimé la premiére crainte, je pense qu’il faut
onsidérer I'intégration comme un acte heureux en soi, avisé dans
es formes et fécond dans ses conséquences.

I’Assemblée de La Nouvelle-Delhi a fait éclater au grand jour
e tension latente: la naissance d’unions ecclésiastique locales con-
urrentes de I'unité catholique, au double sens théologique et géo-
rraphique de ce dernier terme. Minorisées au sein de populations
wolifiques les jeunes Kglises sont bien décidées & ne plus attendre
‘avenement de larges unions interconfessionnelles, & défaut d’unité
miverselle, et procedent d’elles-mémes & des fusions locales dont elles
essentent 'urgent besoin. Elles le déclarent d’ailleurs aux « Eglises-
neres» : « Si vous ne parvenez pas a vousmettre d’accord entrevous, ne
10ous en empéchez pas, nous autres, en Asie et en Afrique!» Bien plus,
v la suite de I’Eglise unie de I'Inde du Sud, elles ambitionnent de
endre leurs unions exemplaires pour l'ensemble de la chrétienté
livisée. De la sorte se dresse un danger imprévu, une forme nouvelle
le divisions chrétiennes: une pluralité d’unions locales se suffisant
v elles-mémes, provisoirement en tout cas. Alertés, les organismes
nterconfessionnels mondiaux viennent de tenir une premiere séance
onsultative & ce sujet, au début de ce mois d’avril, au siege du Conseil
ecuménique, & (Genéve. Voila un exemple type et capital de tension
:ntre existentialisme et essentialisme, dans toute son ampleur ecclé-
siologique et théologique.

A cela s’ajoute la pression grandissante qu’exerce sur sesmembres
e Conseil cecuménique. Parce qu’il est une institution en plein déve-
oppement il tend naturellement & échapper au controle des Eglises
ot & s'imposer & elles, surtout aux Kglises minoritaires qu’il déborde

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1062, 10



— 142 —

de toutes parts. Parce qu’il est un organisme composite mais néan-
moins spécialisé et pilote il tend naturellement & faire prévaloir sa
diplomatie. Parce qu’il est une maniére d’Eglise, de par sa base de
principe et son ecclésiologie en formation, sans toutefois étre une
Eglise ni & plus forte raison une super-Eglise, il tend naturellement,
aux solutions de compromis. De la I'importance croissante de ses
Assemblées pléniéres, ol toutes les Eglises-membres peuvent se
faire entendre. De 1a la nécessité pour les Eglises minoritaires de se
faire représenter activement dans ses organes majeurs: le Comité
central et le Secrétariat général. Ceci, je le dis & 'intention spéciale
de nos Eglises vieilles-catholiques. S’exprimer de la sorte n’implique
aucune arriére-pensée de dévaluer les services éminents que rend le
Conseil cecuménique. Je le répete, 8’il n’existait pas il faudrait I'in-
venter. S’exprimer ainsi signifie simplement reconnaitre qu’il est
perfectible et que comme tous les régimes conciliaires il est un régime
de participation loyale et totale. Ses responsables les plus clair-
voyants en ont les premiers conscience.

Comment éviter I'impasse ? La dialectique inhérente & 1'état
actuel de tension cecuménique comporte en elle-méme la solution.
L’indiquer sera ma conclusion. La solution consiste non certes dans
un retranchement stérile sur des positions confessionnelles acquises,
mais bien dans 'acceptation de la tension comme une nécessité salu-
taire. Salutaire en quoi ? En ce qu’elle ouvre & I'intelligence des deux
éléments constitutifs de 'Eglise du Christ : la tradition apostolique et
lassistance du Saint-Esprit. Voici la formule admirable que Jésus lui-
méme a donnée de cette réalité fondamentale de I'Eglise: « Lorsque
viendra le Défenseur, que je vous enverrai d’auprés du Pére, I'Esprit
de vérité qui procede du Pére, ¢’est lui qui rendra témoignage de moi.
Et vous aussi, vous rendrez témoignage, parce que vous étes avec moi
depuis le début» (S. Jean 15, 26-27). Les Eglises de type catholique
sont attentives surtout & garder fidélement la tradition apostolique,
les Eglises de type protestant & se mettre & I’écoute de I'Esprit. Mais
une orthodoxie devenue essentiellement formelle se vide de la
substance vivante de la tradition qu’anime I'Esprit, tandis qu’un
prophétisme uniquement existentiel méconnait quele prophétismen’a
pas son critére en soi mais dans la vérité révélée, regue, vécue et
communiquée. Seule une fidélité catholique fécondée par I'Esprit
permet de rendre un témoignage authentique et efficace au Christ,
«le méme, hier, aujourd’hui, éternellement» (Hébreux 13, 8). Il
s’ensuit que la véritable théologie cecuménique est une théologie de



— 143 —

dépassement dans la fidélité, sous I'effet d'un ressourcement continu
a la Parole vivante, concrétement & 1’Ecriture entendue dans I’Eglise
de partout, de toujours et de tous et dans I'intelligence des «signes
des temps». Sur cette voie I’Eglise progresse indéfiniment, jusqu’au
plein aveénement du regne de Dieu.

Gienéve, avril 1962, L.Gauthver

Références citées

1) Maurice Villain: «Introduction a UFEcuménismer, Tournai et Paris
1958, p.61.

?2) Gustave Thils: «Histoire doctrinale du Mouvement ecuméniquen,
Louvain 1955, pp. 180-183.

3y IKZ 1957, pp. 221 ss.

4) Ibidem, p. 226.

8) «Les six premaéres années, 1948-1954», rapport du Comité central,
Geneve 1954, p. 134.

%) Max Thurian: «L’'unité visible des chrétiens et la tradition», recueil
d’articles parus dans «Verbum Caro», Delachaux et Niestlé,s.d., pp.23ss. et 40ss.

7y G.Thils: «La théologie wcuménique», notions, formes, démarches,
Louvain 1960.

8) W.A.Visser't Hooft: «Le Conseil cccuménique des Eglises: sa nature,
ses limates», paru dans «Hommage et reconnaissance, recueil de travaux
publiés & l'occasion du soixantiéme anniversaire de Karl Barth», Neuchatel
et Paris 1946, pp. 124-145. A maintes reprises le secrétaire général du Conseil
cecuménique est revenu sur cet expgsé fondamental, par exemple encore dans
Iépilogue du rapport du Comité central: «Evanston-Nouvelle-Delhiy,
Geneve 1961, pp. 201 ss.

Décicif aussi est le document dit de Toronto, parce qu’adopté par le
Comité central dans sa session de 1950, & Toronto. Il est intitulé :« L’ Hglise, les
Eglises et le Conseil wcuménique des Eglises.» Texte publié dans «Les six
premiéres années (voir note 5), pp. 122-127, et souvent reproduit ou cité.

Déterminante est également la description (non la définition!) de Punité
poursuivie, texte élaboré par le Comité central et re¢u par lui, & P'intention des
Eglises, dans sa séance de 1960, & St-Andrews. Il a été légéerement modifié par
I’Assemblée de La Nouvelle-Delhi. On trouvera une premiére publication
officielle de ce texte modifié, en anglais, dans «New Delhi Speaks», London,
SCM, 1962, pp. 55 ss.

%) De Mgr A. Rinkel, voir en particulier: « Unsere Probleme im éku-
menischen theologischen Gesprichy», dans IKZ 1948, pp.236-248; «Interkom-
munton: thre Grundlage, thr Inhalt, ihre Folgerungen», dans TKZ 1953,
pp-209-230; «Die heutige 6kumenische Bewegung und wiry, dans TKZ 1957,
pp. 214-228. |

De Mgr U.Kiiry, voir en particulier: «Die dritte Weltkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung in Lund», dans TKZ 1952, pp.229-251;
1953, pp.5-24; « Konfession und Okumene», dans TKZ 1953, pp. 129-145; sa
lettre pastorale pour le Caréme 1961, parue, en francais, dans «Le Sillony,
Genéve, numéro de février 1961.



— 144 —

A quoi on peut ajouter, de Mgr P.J.Jans: «Onze positie in de ccu-
masche beweging», dans IKZ 1961, pp. 212-225, avec un résumé en allemand,
.225-227; enfin les réponses de Mgr Rinkel et de la Conférence de nos
dques & Cantorbéry et & York sur U'éventuelle intercommunion de U Eglise
Angleterre avec les unions d’Hglises projetées o Ceylan et dans le Nord de
nde ainst qu'aw Pakistan, dans 1KZ 1962, pp.48-59. Voir également une
sme correspondance entre Utrecht et Cantorbéry au sujet de 1'Eglise unie
I'Inde du Sud, dans TKZ 1959, pp. 1-15.

10) « Report of the Third World Conference on Faith and Order», London
52, pp. 36-45.

11) Voir IKZ 1962, pp. 48 ss.

12y Voir « Bvanston-Nouvelle-Delht», Genéve 1961, p.16.



	D'Utrecht à La Nouvelle-Delhi : un quart de siècle œcuménique

