
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: "Das Tridentinum im Lichte des kommenden Konzils"

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 120 —

«Das Tridentinnm
im Lichte des kommenden Konzils »

In seinem Vorwort zur Geschichte des Konzils von Trient
schreibt P.Richard noch im Jahre 1930: «Die Notwendigkeit eines

allgemeinen Konzils besteht also heute nicht mehr im gleichen
Masse wie in der Vergangenheit... sie besteht um so weniger, da

niemand mehr von seiner Einberufung spricht», nachdem schon

Hefele selbst im Vorwort des ersten Bandes seiner allgemeinen
Geschichte der Konzilien 1855 erklärt hatte : « Kein Gebiet des wichtigen
Studiengebietes der Theologie ist in unserer Zeit weniger bearbeitet
worden als die Geschichte der Konzilien : Es wurden in unserer Gegenwart

nur zwei Monographien über eine einzige Synode veröffentlicht
und diese sind ohne wissenschaftlichen Wert!» Das oft aufgelegte
Werk Karl Adams «Wesen des Katholizismus» und die sieben Bände
der Dogmatik von Michael Schmaus sagen zum Konzilsthema fast
nichts.

Diese innerhalb und ausserhalb der römisch-katholischen Kirche
herrschende, geringe Meinung vom Konzil wich 1959 wie mit einem
Zauberschlag einer neuen, teilweise geradezu enthusiastischen
Wertschätzung, als Papst Johannes XXIII. am Ende der Gebetsoktov der
Einheit seinen Willen kundgab, in naherZukunft das 21. Ökumenische

Konzil einzuberufen. Seither ist die Welle der breiten Anteilnahme an
Plan und Vorbereitung des 2. Vaticanums durch eine immer noch
wachsende Flut von Veröffentlichungen zum Thema im weiteren und
engeren Sinn gekennzeichnet. Dies weist auf eine latente Bereitschaft
zum Konzil in den äusserlich gesehen völlig unvorbereiteten Gliedern
der Kirche. Offenbar war mit dem fast vergessenen Wort ein wesentliches

Moment der Substanz der Kirche berührt : Das vom Hl. Geist
mitbestimmte und durchwaltete, christliche Zusammenkommen und
die daraus erwachsende Möglichkeit der hilfreichen, ja rettenden
Entscheidung im Alltag wie in den Existenzfragen der Kirche Nachdem
Begriff und Sache des Konzils fast schon in die Nähe ehrwürdiger,

aber nicht mehr gelebter Altertümlichkeiten wie Zungenreden
oder Gütergemeinschaft zu rücken schienen, ereignete sich hier die
Neuentdeckung eines Aspektes der Kirche in ihrer synodal-kon-
ziliaren Grundstruktur, deren Auswirkung noch nicht abzusehen
ist.



— 121 —

Diese ganze überraschende Entwicklung ist für die altkatholische

Kirche von grösstem Interesse, da in ihr die Wertschätzung der

grossen Konzilien und die Praxis der National- bzw. Bistumssynoden

stets lebendig geblieben war. Deshalb erhebt sich in
altkatholischer Sicht vor allem die Frage, in welchem inneren Verhältnis
das neue Konzil zu den beiden letzten abendländischen Konzilien,
dem Tridentinum und dem 1. Vaticanum, stehen wird. Da nur der

geschichtliche Verlauf selbst zeigen kann, ob der altkatholische
Protest gegen das 1. Vaticanum auch nach dem 2. Vaticanum im
gleichen Sinne aufrechtzuerhalten ist, wäre jede Äusserung darüber
zurzeit noch verfrüht. Das gilt nicht im gleichen Umfang im Blick
auf das Tridentinum. Die Altkatholiken von Utrecht haben sich im
18. Jahrhundert nicht um des Tridentinums willen der Jurisdiktion
des Papstes entzogen, so wenig wie im 19. Jahrhundert die Ablehnung
des Vaticanums als verpflichtender Autorität rückwirkend die gleiche
Ablehnung auch in bezug auf das Tridentinum einschloss. Gewiss

mussten sie bald die Notwendigkeit empfinden, hier eine Klärung zu
erreichen. Dies geschah in der Utrechter Erklärung ihrer Bischöfe

1889, welche besagt, dass für sie das Tridentinum nur insoweit
Geltung haben könne, als seine Entscheidungen der Lehre der Alten
Kirche nicht widersprechen. So vieles dieser sehr allgemeine Grundsatz

offen lassen und der theologischen Arbeit oder den Entscheidungen

des Hirtenamtes und den Beschlüssen der Synoden
überlassen mochte, er weist doch dieser Kirche den Weg eines konservativen

Gebrauches der Freiheit und bezeichnet zugleich eine positive
Abgrenzung gegenüber den Kirchen der Reformation, der
Anglikanischen Gemeinschaft und der Ostkirche : Von ihrem Mitbestimmtsein

durch das Tridentinum in der eigenen Vergangenheit her hat sie

ihren eigenen Weg biblisch-altkirchlich begründeter Reformen zu
verantworten, während die genannten anderen Kirchen keinerlei
historische Verbindung mit dem Konzil von Trient haben. Die
altkatholische Kirche und ihre Theologie haben das ihnen damit
aufgegebene «Examen Concilii Tridentini» zwar nicht solenn und bis ins
einzelne durchgeführt, in ihrem praktischen Verhalten und in einer
Reihe von kirchlichen Entscheidungen haben sie sieh auf dieser
Linie bewegt. Dies zeigen die verschiedenen Katechismen, ihre Stellung

zur Frage des Kanons der heiligen Schriften, zum Verhältnis
von Schrift und Tradition, der 7-Zahl der Sakramente und der Feier
der Eucharistie für die Verstorbenen. Trotzdem man im geschichtlichen

Überblick sich lieber an Paolo Sarpi als an Pallavicini halten



— 122 —

mochte, fand die Formel mehr und mehr Zustimmung, das Tridentinum

sei wie seine Vorgänger seit dem 1. Laterankonzil zu respektieren

als abendländische Generalsynode nicht jedoch als ökumenisches

Konzil im Sinne der sieben ökumenischen Konzile der ersten
Jahrhunderte. Wo eigene, praktische Entscheidungen kirchenrechtlicher

Natur zu treffen waren, suchte man deren Legitimität in
Bistumssynoden zu begründen, denen im Sinne eines Notrechtes die

Autorität von Nationalsynoden zugesprochen wurde, während in
theologischen Fragen der Rekurs auf die Autorität der Bischöfe

in ihrem Consensus mit Schrift und Tradition erfolgte. Bei aller
damit dem Tridentinum gegenüber gewahrten Freiheit, ist doch zu

sagen, dass dieses im ganzen auf altkatholischer Seite mit der Zeit
an Ansehen und Gewicht steigende Bedeutung gewonnen hat. Von
hieraus ist es von besonderem Interesse zu fragen, welches Licht auf
die Bewertung des Tridentinums von den Voraussetzungen her fällt,
unter denen Vaticanum II sich heute vorbereitet. Dabei bleibt es

gewagt, ein geschichtlich abgeschlossenes mit einem erst erwarteten
Ereignis zu vergleichen. Deshalb kann es sich hier auch nur darum
handeln, von den schon erkennbaren Aspekten und Bedingungen des

neuen Konzils her einige allgemeine Gesichtspunkte eines Vergleiches
aufzustellen.

1. Theologie des Konzils

Wenn auf die einfache Ankündigung eines neuen Konzils hin in
der Kirche weithin die Geister in Bewegung geraten konnten, so ist
dies ein lebendiger Anschauungsunterricht auch für jene hochgehenden

Erwartungen einer Zeit vor 400 Jahren, als über alle weltliche
und kirchliche Diplomatie und Strategie hinaus im Konzil die einzige
noch mögliche Rettung in der tiefen Not der Kirche zu liegen schien.
Damals wie heute ging von der Vorstellung des Konzils in der Breite
des Volkes eine unwägbare Wirkung aus, die aus dem elementaren
Wissen um das Wesen der Kirche als der vom Heiligen Geist geleiteten
Gemeinde des Christus erwächst. Und gerade Notstände und
Ausweglosigkeiten oder von aussen eindringende Gefahren sind es, die
solche elementare Konzilsgläubigkeit verstärken. Mochte im 16.
Jahrhundert in manchem noch die Idee des sogenannten Konziliarismus,
d.h. einer ständisch-parlamentarischen Repräsentation der Kirche
im Konzil, mitsprechen oder mochten auch schwärmerische und
nationale Momente in dem Ruf nach dem «freien, christlichen Konzil



— 123 —

in deutschen Landen» mitschwingen, so waren diese Momente doch

keineswegs imstande, das grosse Trienter Konzil in seinen drei Phasen

zu tragen oder auch nur zu beeinflussen. In seinem theologischen und

religiösen Kern lebte das Tridentinum vielmehr von der so

nachdrücklich an die Anfänge seiner Beschlüsse gesetzten Überzeugung,
«in spiritu sancto legitime congregata oecumenica synodus» (im
Hl. Geist rechtmässig versammeltes, allgemeines Konzil) zu sein!
Deshalb bleibt auch die entscheidende theologische Frage ihm gegenüber,

in welchem Grade es diesem Anspruch tatsächlich zu
entsprechen in der Lage war. Das muss auch dem neuen Konzil gegenüber

gelten. Offenkundig war im 20. Jahrhundert der
Konzilsgedanke noch weit mehr ins rein Historische entrückt als im 16., und
sein geradezu elementarer Neuaufbruch kann letzten Endes nur
als Ausdruck des latenten Grundverständnisses des synodalen
Wesens der Kirche erklärt werden. In Trient hatte dieses elementare,
konziliare Bewrusstsein sich zu behaupten gegenüber den Vorstellungen

und Interessen der politischen Mächte auf der einen Seite und
der weitgehend konzilsunwilligen, geistlichen Zentralgewalt in Rom
auf der anderen Seite. Das Medium, durch das dieses in Trient
geschah, war die anhaltende und mit kenntnisreicher Gründlichkeit
geführte theologische Debatte, die sich in jenem Raum entfaltete,
den ihr die beiden Gegenmächte in ihrem wechselnden Spiele
einräumten.

Das zweite Vaticanum - einerseits weitgehend gelöst vom Druck
politischer Mächte, andererseits unmittelbarer als das Tridentinum
unter der Leitung durch die Römische Kurie und durch den Papst
selbst stehend - hat die fast unlösbar erscheinende Aufgabe vor sich,
die traditionellen Auffassungen der Theologie und des Kanonischen
Rechtes der leitenden Kreise der Kirche mit einer elementar
aufbrechenden, teilweise fast naiven Konzilserwartung im weitgespannten

Kreis des Kirchenvolkes auszugleichen. In Trient konnte auf
einer lebendigen Tradition der Theologie des Konzils, trotz aller
derselben innewohnenden Unausgeglichenheiten, aufgebaut werden
und zugleich kam der Faktor Zeit aufs wirksamste zu Hilfe. Werden
die Grundzüge einer konziliaren Theologie, wie sie in der Mehrheit
der Bischöfe des 1. Vaticanums wirksam waren, zusammen mit den
sehr allgemeinen Rechtsbestimmungen des Codex Juris Canonici
von 1917 der Aufgabe entsprechen können und wird dem zweiten
Vaticanum in einer schneilebenden Zeit genügend Zeit gegeben
sein



— 124 —

2. Das Konzil und die Welt

Das zuletzt Gesagte berührt schon die Frage der Welt- und Zeit-
bezogenheit des Konzils. Nach den Paragraphen des CJC könnte
dieses ja fast als reine Klerussache erscheinen, zeitlos wie der Ritus
einer liturgischen Handlung, und jenes unfruchtbare, immerhin von
1511-1517 tagende Lateranense V könnte als abschreckendes

Beispiel eines im klerikalen Raum sich vollziehenden Konzils
angesprochen werden. Umgekehrt zeigt das Tridentinum in eindrucksvollster

Weise die ganze Verflochtenheit, ja die Verstrickung des

Konzils in die Fragen der Zeit. Es ist eine öffentliche Angelegenheit
des Kaisers, des Königs von Frankreich und der Republik Venedig.
Diesem Reflex der spätmittelalterlichen Verbindung von Kirche und
Staat gegenüber, verspricht Vaticanum II die neuzeitliche Diastase

von Kirche und Staat getreu widerzuspiegeln. Dahinter steht jedoch
das ungelöste Problem des Laien in der Kirche und der Beziehung der
Kirche zur Welt. Wie beides in Trient nicht oder doch nur höchst
zeitbedingt und verzerrt gelöst war, so müsste für Vaticanum II, das

ohne jede Laienmitwirkung sich vollziehen wird, die Reduktion
auf die Randmitwirkung der Vertreter der Massennachrichtenmittel
mit ihrem vorwiegenden Interesse für die Externa eines Konzils
nicht weniger ungenügend sein. Dies mag hier einseitig formuliert
sein, die komplexe Frage bedürfte einer breiteren Darlegung. Es
sollte nur auf eine brennende Frage hingewiesen werden, auf die es

beim geschichtlich gewordenen Stand der Dinge zwischen «Kirche»
und «Welt» nur andeutende Antworten gibt, die in die Richtung
jener Berichte aus den Zeiten der grossen ökumenischen Konzilien
weisen, da das Volk selbst die Konzilsfragen mitdachte und in seiner

Art, gewiss gelegentlich hinderlich und grob, jedenfalls aber doch
beteiligt war. Trient zu seiner Stunde verfehlte ein gut Teil einer in
Gang kommenden Konzilsrenaissance, als es ihm nicht möglich
wurde, das versuchte, ihm auferlegte Gespräch mit den Protestanten
durchzuführen. Und nun hat sich im Blick auf Vaticanum II eine
«Laiendiskussion» möglicher Konzilsfragen erhoben, zum Teil ist sie

sogar von offiziellen Stimmen in der Kirche ermuntert und
herausgefordert worden. Sie vermochte sogar die konfessionellen Grenzen
an einzelnen Stellen zu überschreiten. Dazu liegt die neue, ver-
heissungsvolle Möglichkeit ausserhalb des politischen Kraftfeldes
und ist von einem ökumenisch-irenischen Klima bestimmt statt
jener glühenden Polemik, wie sie das Jahrhundert des Tridentinums



— 125 —

beherrschte, um im folgenden Jahrhundert in die Katastrophe des

Dreissigjährigen Krieges auszumünden.

3. Konzil und theologische Arbeit

Teilweise noch im Stil der Reformkonzilien, vor allem aber
bedingt durch die vehementen Angriffe auf die kirchlichen Positionen

von Seiten der radikalen biblischen Theologie der Reformatoren,
sammelten sich nach und nach um die bischöflichen Konzilsväter
von Trient als deren Berater etwa 150 sogenannte «theologi
minores», zumal in Gestalt der führenden Ordenstheologen. Die
diplomatische Absicht der Legaten des Papstes, das kaiserliche Drängen
auf die Kirchenreform hinzuhalten, wie es sich wiederholt aus dem

Spiel der Kräfte ergab, begünstigte deren weitausgreifende
Diskussionen. Diesen Diskussionen aber ist vor allem das bleibende

theologische Gewicht der Trienter Beschlüsse, etwa in der Frage der

Glaubensquellen oder der Rechtfertigungslehre zu danken, so dass

man sagen kann, es sei vielleicht kein Konzil so stark von der
Mitwirkung der Theologen getragen worden wie das von Trient. Deutlich

gilt dies im Vergleich mit seinen «Nachbarn», Lateranense V und
Vaticanum I : Aufdem ersteren war die Theologie als lebendige Kraft
sozusagen abwesend und auf dem letzteren kam sie kaum in Gestalt
der seine Vorbereitung tragenden Neuscholastik, geschweige denn in
Gestalt der neueren historischen, patristischen und exegetischkritischen

Theologie zur Entfaltung.
Gewiss ist das Verhältnis des Vaticanums II zur theologischen

Wissenschaft innerhalb der römischen Kirche nicht weniger offen und
gegenüber der ausserhalb dieses Kreises stehenden Theologie sogar
unvergleichlich offener als zur Zeit des Trienter Konzils. Dennoch
kann gefragt werden, ob jenes hominum stultitia - Dei Providentia
so glückliche Eingreifen der theologischen Debatte in das

Konzilsgeschehen von Trient auch für Vaticanum II erwartet werden kann.
Diese Frage richtet sich nicht gegen die Vorarbeit der Kommissionen,
in denen überall die Vertretung der theologischen Arbeit gewährleistet

erscheint und wo die Tatsache «verschlossener Türen» nach

aussen hin und der Isolierung der Arbeit der Kommissionen
voneinander echter Theologenmitwirkung durchaus nicht abträglich
sein muss. Es ist vielmehr die Frage, ob beim Zusammentreten des

Konzils selbst noch ähnliche Situationen möglich sein werden, wie
die grossen Trienter Theologendebatten. Einmal ist die moderne



— 126 —

Theologie selbst über den Kosmos der lateinisch denkenden und

schreibenden, vorwiegend von Ordenstheologen getragenen
mittelalterlichen Schulen hinausgewachsen. Wie weit aber haben sich die

neueren patristischen, historisch-kritischen, liturgiegeschichtlichen,
biblisch-exegetischen und biblisch-theologischen, die

fundamentaltheologischen und kontroverstheologischen Forschungen und
Gedanken im Bereich der klassischen, im Latein verfestigten Theologie
der Kirche schon ausgewirkt und durchgesetzt, um ihr volles
Gewicht im Konzil zur Geltung kommen zu lassen Dazu kommt die zu

erwartende, zahlenmässige Ausweitung des Kreises der Konzilsteilnehmer

selbst schon auf der Seite der Bischöfe. Die grossen Tagungen
der Genfer Ökumenischen Bewegung haben gezeigt, wie sehr selbst

überragende Persönlichkeiten durch die Anhäufung von Personen

in einer grossen Versammlung sozusagen entwertet, d.h. in ihrer
eigentümlichen Ausstrahlung behindert werden. Wie viel mehr muss
dies während des Konzils von mehr als 2000 stimmberechtigten
Mitgliedern unvermeidlich für die Gruppe der nicht stimmberechtigten
Theologen gelten, wenn in einer solchen Versammlung höchstens

noch die Gruppe der Bischöfe eines Erdteiles wirkliches Gewicht

aufzubringen vermag. Es mögen eindrucksvolle theologische Summen

vorgetragen werden, Überblicke über theologische Entwicklungen

gegeben werden, die etwa den patristischen, exegetischen,
archäologisch-bibelkundlichen, reformationsgeschichtlichen,
ostkirchlichen oder auch soziologischen und missionskundlichen
Studien ein solennes Placet des Konzils verschaffen könnten, die

eigentliche theologische Debatte von Trient wird kaum zu erneuern
möglich sein. Dazu kommt die schon erwähnte Tatsache, dass eine

neue Theologie des Konzilsverständnisses selbst noch nicht voll
entfaltet werden konnte. Schon in Trient haben Debatten in dieser Richtung

viel Not bereitet, und das 1. Vaticanum ist im Grunde darin
steckengeblieben. Es ist deshalb von der Konzilsleitung nicht zu
erwarten, dass sie auch nur unterschwellig von der theologischen
Konzilsproblematik mitbestimmte Debatten fördern oder zulassen werde.
Trotzdem wird wie in Trient das innere Gewicht der Konzilsarbeit
in ihren formulierten Ergebnissen nach menschlicher Voraussicht

von dem Grade abhängen, in dem das innere Konzilsgeschehen, d.h.
das Konzil in sessione, in der Begegnung der Bischöfe, und die daraus
erwachsenden verantwortlichen Entscheidungen teilhaben können
an der neuen, zum Teil wahrhaft revolutionierenden theologischen
Arbeit innerhalb der römischen Kirche.



— 127 —

4. Konzil und Hierarchie

Mit dem « heissen Eisen » der Theologie des Konzils und besonders
des ökumenischen Konzils hängt das Verhältnis von Hierarchie und
Konzil zusammen. Gewiss hat es den Anschein, als sei in diesem
Punkte heute innerhalb der Römisch-katholischen Kirche alles
geklärt und jede Gefahr neuer Stürme gebannt. Es gibt jedoch
Fragenkomplexe, die es sozusagen «in sich haben», dass sie aus sich selbst
heraus Probleme aufwerfen, sobald sie aus der Ruhelage in neue

Bewegung versetzt werden. Wir meinen, dass es sich um einen

derartigen Komplex handelt, wenn die Frage des Verhältnisses von
Bischofsamt, Papstamt und Primat durch ihr Zusammenwirken im
Konzil angeschnitten ist. Auch hier bezeichnen Lateranense V und
Vaticanum I einen unglücklichen Zustand, der in verschiedener
Weise das Konzil nicht zur vollen Entfaltung gelangen liess:
Lateranense V war ein reines «Kurienkonzil» ohne synodalen Gehalt
und ohne gesamtkirchliche Resonanz. Niemand wird sagen wollen,
in ihm sei das genuine Bischofsamt konziliar zur Entfaltung
gekommen ; bezüglich aber des Vaticanum I hat sich mehr und mehr
die Einsicht durchgesetzt, dass sein Problem gerade in der
Verkürzung, bzw. dem NichtZustandekommen der theologischen
Aussprache über die Kirche und das Bischofsamt liegt.

Anders lebte das Tridentinum vom polaren Gegenüber päpst-
lich-kurialer Leitungsvollmacht und der Auffassung einer bischöflichen,

regionalen und nationalen Mitwirkung der Glieder der Kirche,
die ihre letzte Fundierung in göttlichem Recht, d.h. im Wesen der
Kirche selbst gegeben sah. Der Weisheit der Leitung in Trient ist es

zu verdanken, dass hier die Dinge unausgetragen in der Schwebe

blieben, so dass ein Zusammenwirken nicht unmöglich wurde. Erst
das Vaticanum I sah die im Tridentinum in faktischem
Gleichgewicht gehaltenen Schalen papaler und episkopaler Autorität, wenn
auch ohne volle Klärung des Verhältnisses, zugunsten der
Papstgewalt sinken.

Gewiss kann man nicht sagen, für das 2. Vaticanum sei das alte
Thema neu gestellt. Das Dogmavom 18. Juli 1870 bleibtunbestrittene
Voraussetzung, und es gibt keine Anzeichen, dass daran offiziell sich
etwas ändern könnte oder sollte. Und doch bedeutet der Gedanke
einer «Aufwertung des Bischofsamtes», der Vorschlag einer Abgabe
von Aufgaben und Vollmachten an regionale Bischofskonferenzen,
dazu die Erwähnung der Unterscheidung zwischen dem eigentüm-



— 128 —

hohen Charakter eines ohne sakramentale Weihe sich fortsetzenden

Papstamtes mit der letzten, theoretischen Konsequenz eines Papstes

im Laienstande, und dem wesenhaft und elementar sakraments-

gebundenen Bischofsamt im Grunde den Ansatz wenn nicht einer

Revision so doch einer sinnändernden Interpretation des Dogmas

von 1870. Hier war ja gerade der «episcopus universalis» im Papstamt

betont worden, und eine Abschwächung oder gar Aufhebung
dieses Titels würde wenn auch noch keine völlig neue Situation in der

Dogmatik der Papstfrage so doch die Voraussetzung für eine

legitime, innerkirchliche Diskussion über Abgrenzung oder

Durchdringung beider Ämter, des Papstamtes und des Bischofsamtes,
herstellen. Die im Tridentinum faktisch bewahrte Schwebelage kann
so nach dem Dogma des 18. Juli 1870 gewiss nicht neu erreicht werden,
da es dazu einer Verurteilung des 1. Vaticanums bedürfte. Diese

Schwebelage hatte jedoch den grossen Vorzug, gegenüber der Lage
nach dem 1. Vaticanum, dass sie grundsätzlich die Tür zur Union
mit der Ostkirche, ja unter neuesten Aspekten sogar mit einer Reihe

von Kirchen des Westens nicht verschluss. Über bloss historische
Vorrechte und Vollmachten eine «prima sedes» konnte man eine

Verständigung im Sinne gegenseitigen Ausgleiches für möglich halten,
gegenüber einer wesenhaften Vollmacht zum universalen
Kirchenregiment, wie Vaticanum I in der Substanz sie festgelegt hat, gibt es

nur Anerkennung oder Ablehnung aus der Erkenntnis des Wesens

der Kirche selbst. Von Trient zur Erneuerung eines Konzils der Einigung

und Wiedervereinigung war nach Wegräumen von mancherlei
historischem Schutt eine ebene Bahn denkbar, das 2. Vaticanum ist
von einer solchen Möglichkeit durch einen Riss getrennt, dessen

Schliessung noch nicht abzusehen ist. Auch ist anzunehmen, dass in
einem Kreis von mehr als 2000 Bischöfen aus allen Teilen der Welt
weniger als unter jeher kleinen Schar von anfänglich nur 31 Prälaten,
die am 13. Dezember 1545 in Trient versammelt waren und gegen das
Ende des Konzils im Jahre 1562 etwa 200 umfasste, eine brennende
Notwendigkeit zur Schliessung jenes Risses empfunden werden mag.
Glanz und Macht in Verbindung mit einwandfreier technischer Regie
sind nicht unbedingt die besten Hilfstruppen des Heiligen Geistes.

5. Konzil und Reform

Jahrhunderte hindurch standen die Worte Konzil und Reform
in einem lebendigen Zusammenhang und stellten gerade darin für



— 129 —

viele eine ultima ratio in den kirchlichen Nöten dar. Das grosse,
legitime Konzil galt als Träger der Verheissung Christi, bis ans Ende
bei den Seinen zu sein und sie durch die Sendung des Geistes in alle
Wahrheit zu leiten. Umgekehrt hatte die Verbindung beider Worte in
Rom lange Zeit hindurch fast den Geruch des Häretischen. Die
Bedeutung von Trient lag zu einem guten Teil gerade darin, dass es hier
gelang, Reform, Konzil und päpstliche Zentralgewalt in der Kirche
zusammenzubringen. In diesem Sinne kann das Trienter Konzil als
das bedeutendste Reformkonzil bezeichnet werden, während sowohl
Lateranense V als auch Vaticanum I in dieser Hinsicht ohne Frucht
blieben. Dagegen setzte mit dem Pontificat Leos XIII. eine fast
ununterbrochene Reihe vom päpstlichen Zentrum selbst durchgeführter
Reformen ein, die im Vaticanum II als das von Johannes XXIII.
geforderte «aggiornimento» ihren Höhepunkt zu erreichen
verspricht. Dabei ergibt sich die paradoxe Lage, dass die Väter von
Trient es hinsichtlich der Reformen, von äusseren Widerständen
abgesehen, wohl leichter hatten als ihre Nachfolger im 2. Vaticanum,
weil es damals so sehr viel schreiendere Mißstände in der Kirche gab
als heute Auch eine nur relative Besserung krasser Mißstände müsste
eindrucksvoll sein, ohne dass es nötig gewesen wäre, zu bestimmten
Erstursachen vorzustossen. Gerade dies aber dürfte eine Hauptaufgabe

des neuen Konzils mit seiner schwereren Reformaufgabe sein.
Je näher aber eine Reform dem Wesenskern einer Sache rückt, desto

folgenschwerer müssen Fehlbeurteilung und Fehlentscheidungen
sich auswirken, und so bleibt gerade im Rückblick auf das grosse
Reformwerk von Trient die Frage an das neue Konzil, ob es ihm
gegeben sein wird, zu den Tiefen urchristlicher Klarheit vorzustossen
und so den Zugang zur innersten, heilbringenden Reform freizulegen.

6. Konzil und Einheit

Schliesslich stellt sich für die vergleichende Überschau die Frage
nach der Bedeutung des Konzils für die Einheit der Kirche. Gewöhnlich

wird diese Frage unter dem Stichwort «Unionskonzil» gestellt.
Dabei wird der unzutreffende Eindruck erweckt, ein sogenanntes
Unionskonzil wie etwa Florenz 1439 bedeute besonders viel für diese

Einheit. Dagegen ist vielmehr zu sagen, dass die Begriffe Konzil und
Union durchaus verschiedenen Sphären zugehören : Das Konzil ist
auf jeder seiner möglichen Stufen von der synodus diocesana bis

zum concilium oecumenicum Ausdruck bestehender, wesenhafter



— 130 —

Einheit der Kirche ; Union dagegen ist nur eine vor dem möglichen
Zusammentreten des Konzils zu erfüllende Voraussetzung. Ein
Unionskonzil ist im Grund eine contradictio in adjecto, falls es nicht
einfach eine unschöne Tautologie bedeuten sollte. Zwar können

Schismen durch ein gemeinsam gefeiertes Konzil beendet werden,
doch müssen die entscheidenden Klärungen schon vorher im Sinne

von «Unionskonferenzen» erfolgt sein ; Häresien aber kann ein Konzil
niemals durch «Union» überwinden, es kann sie nur feststellen und

mit dem Anathem belegen. Hier lag das jeweils besondere Dilemma
der Konzile von Pisa, Konstanz und Florenz, aber auch für Trient
in bezug auf die vom Kaiser so nachhaltig gewünschte Einbeziehung
der Protestanten.

Gewiss gibt es einen sehr engen Zusammenhang von Konzil und
kirchlicher Einheit, doch liegt dieser dem Wesen des Konzils gemäss
nicht der in Wiederherstellung verlorener, sondern in der Bewahrung
und Stärkung bestehender Einheit. Das Konzil kann im Grunde nur
indirekt zur Überwindung von Spaltungen beitragen. Wie für
Lateranense V und Vaticanum I trat auch für Trient die klassische

Frage der Wiedervereinigung mit der Ostkirche so gut wie völlig
zurück. Das gleiche gilt bisher offiziell auch für Vaticanum II. Doch
wie das hintergründige Thema von Trient die Überwindung der
lutherischen Abspaltung, wenigstens im Sinne ihrer Eindämmung
und des Schutzes der katholisch gebliebenen Gebiete, war, so

erscheint schon heute als das ungenannte Generalthema des 2.

Vaticanums die Frage der Einheit der Kirche im Sinne der Herausstellung
ihres vollen Begriffes und wahren Wesens, der Beförderung ihrer
Heiligkeit auf dem Grunde ihrer Apostolizität und in der Entfaltung
ihrer Katholizität.

Trient vermochte die grosse Abspaltung nicht zu überwinden.
Nachdem die immer wieder versuchte direkte, in das Konzil
einbezogene Auseinandersetzung mit den Theologen der Reformation
nicht hatte Zustandekommen können, wirkte das Konzil vielmehr
in der Richtung der konfessionellen Aufspaltung Europas und damit
für Jahrhunderte zugleich in dessen weltweiten kolonialen und
missionarischen Ausdehnungszonen. Angefangen von der Confessio
Fidei Tridentina bis in die Bereiche der Liturgie, der Bibelfrage, der
Diakonie, des Kirchenrechtes und des Politischen entsteht eine von
der Autorität des Konzils getragene «katholische» Front der
Abgrenzung und Absage gegenüber dem protestantischen «Abfall»,
während gegen die Ostkirche die grossen diplomatisch-politischen



— 131 —

Unionsversuche eingeleitet werden, die ebenfalls zu verhärteten
Fronten führen. Während Vaticanum I dieser Lage gegenüber im
Grunde in hilf- und ratloser Passivität verharrte, steht jetzt
Vaticanum II neu vor der entscheidenden Aufgabe, zu den tiefsten und
legitimen Intentionen des Tridentinums zurückzukehren und dessen

faktisch negative Auswirkungen zu überwinden. Wird ein im
strengen Rahmen der Bestimmungen des Kanonischen Rechtes als
Ökumenische Synode gehaltenes Plenarkonzil der Römischen Kirche
und der mit dieser unierten Ostkirchen einer solchen Aufgabe
gewachsen sein oder wird sich das tragische Geschehen von Trient
erneuern, dass ein auf die grosse Einheit der Kirohe bezogenes Konzil
faktisch die Uneinigkeit verfestigt, indem es die «Unbotmässigen»
und «Abgeirrten» zurückstösst Hier mag es als Nachteil ins Gewicht
fallen, dass ähnlich wie Trient auf seine kontrovertheologische
Aufgabe sehr ungenügend vorbereitet war, auch heute eine neue, positive
Behandlung der Kontroverspunkte in der theologischen Arbeit erst
in jüngster Zeit breiter in Gang gekommen ist, so dass sie möglicherweise

für das Konzil noch keine ausreichende Tragweite haben wird.
Der Blick von den erkennbaren Voraussetzungen des 2.

Vaticanums auf das Trienter Konzil führt auf ein zwiespältiges Bild:
Auf der einen Seite erscheinen die Voraussetzungen für

Vaticanum II in vielem günstiger, die Atmosphäre geistlicher und
versöhnlicher, die Vorbereitung gründlicher und straffer, die Thematik
umfassender, mit einem Wort, das 2. Vaticanum scheint mehr
Möglichkeiten zu haben, jenem Ideal des «freien, christlichen Konzils»
nahezukommen, wie es im 16. Jahrhundert von so vielen Stimmen
gefordert wurde.

Aufder anderen Seite wiederum erscheint schon jetzt in mancher
Hinsicht das Tridentinum «freier», weil zum Teil noch in seinem

theologischen Selbstverständnis auf älterem Boden stehend und in
seiner Stoffbehandlung auf die Diskussionsbreite der scholastischen
Schulen bezogen, es erscheint im breiteren Sinne als Reformkonzil,
unmittelbarer dem öffentlichen, politischen und sozialen Leben
verbunden, mehr auf die theologische und kirchenrechtliche Debatte
ausgerichtet und weniger vom nivellierenden Einfluss der grossen
Zahlen bedrängt, als vom 2. Vaticanum zu erwarten steht.

Ein solches durch die grossen Gegebenheiten bedingtes Dilemma
kann bei deren Fortbestand nicht einfach aufgehoben werden. Um so

nüchterner sollte sein Vorhandensein gesehen werden. In jedem Konzil

spiegelt sich der zeitliche Zustand der Kirche. Unerbittlich treten



— 132 —

die Schwächen, Mängel und Grenzen zutage. Dennoch erfasst die

Kirche das Konzil als die besondere Möglichkeit ihrer Leitung durch
den Geist und in der Wahrheit. Die Kirche lebt in der immer neuen
Manifestation ihres grundlegend synodalen Charakters. Was die
1. Weltkirchenkonferenz 1948 in Amsterdam im Bericht der ersten
Sektion «die Herrlichkeit und die Schande der Kirche» nannte,
hängt mit der Verkümmerung oder der Entfaltung dieses ihres syn-
odal-konziliaren Charakters zusammen. Deshalb ist auch jedes Konzil
über seine sichtbaren Grenzen hinaus Sache der ganzen Christenheit.
Möchte es dem neuen Konzil gegeben sein, über seine Grenzen hinaus
der Einheit der ganzen Kirche zu dienen.

Bonn/Rh. Werner Küppers


	"Das Tridentinum im Lichte des kommenden Konzils"

