Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: "Das Tridentinum im Lichte des kommenden Konzils"
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 120 —

«Das Tridentinum
im Lichte des kommenden Konzils »

In seinem Vorwort zur Geschichte des Konzils von Trient
schreibt P.Richard noch im Jahre 1930: «Die Notwendigkeit eines
allgemeinen Konzils besteht also heute nicht mehr im gleichen
Masse wie in der Vergangenheit... sie besteht um so weniger, da
niemand mehr von seiner Einberufung spricht», nachdem schon
Hefele selbst im Vorwort des ersten Bandes seiner allgemeinen Cie-
schichte der Konzilien 1855 erkléirt hatte : « Kein Gebiet des wichtigen
Studiengebietes der Theologie ist in unserer Zeit weniger bearbeitet
worden als die Geschichte der Konzilien : Es wurden in unserer Gegen-
wart nur zwei Monographien iiber eine einzige Synode veroffentlicht
und diese sind ohne wissenschaftlichen Wert!» Das oft aufgelegte
Werk Karl Adams « Wesen des Katholizismus» und die sieben Béinde
der Dogmatik von Michael Schmaus sagen zum Konzilsthema fast
nichts.

Diese innerhalb und ausserhalb der rémisch-katholischen Kirche
herrschende, geringe Meinung vom Konzil wich 1959 wie mit einem
Zauberschlag einer neuen, teilweise geradezu enthusiastischen Wert-
schitzung, als Papst Johannes X XIII. am KEnde der Gebetsoktov der
Einheit seinen Willen kundgab, in naher Zukunft das 21. Okumenische
Konzil einzuberufen. Seither ist die Welle der breiten Anteilnahme an
Plan und Vorbereitung des 2.Vaticanums durch eine immer noch
wachsende Flut von Veroffentlichungen zum Thema im weiteren und
engeren Sinn gekennzeichnet. Dies weist auf eine latente Bereitschaft
zum Konzil in den dusserlich gesehen vollig unvorbereiteten Gliedern
der Kirche. Offenbar war mit dem fast vergessenen Wort ein wesent-
liches Moment, der Substanz der Kirche beriihrt: Das vom HI. Geist
mitbestimmte und durchwaltete, christliche Zusammenkommen und
die daraus erwachsende Moglichkeit der hilfreichen, ja rettenden Ent-
scheidung im Alltag wie in den Existenzfragen der Kirche! Nachdem
Begriff und Sache des Konzils fast schon in die Nihe ehrwiirdi-
ger, aber nicht mehr gelebter Altertiimlichkeiten wie Zungenreden
oder Giitergemeinschaft zu riicken schienen, ereignete sich hier die
Neuentdeckung eines Aspektes der Kirche in ihrer synodal-kon-
ziliaren Grundstruktur, deren Auswirkung noch nicht abzusehen
ist.



— 121 —

Diese ganze tiberraschende Entwicklung ist fiir die altkatho-
lische Kirche von grosstem Interesse, da in ihr die Wertschiitzung der
grossen Konzilien und die Praxis der National- bzw. Bistums-
synoden stets lebendig geblieben war. Deshalb erhebt sich in alt-
katholischer Sicht vor allem die Frage, in welchem inneren Verhéltnis
das neue Konzil zu den beiden letzten abendlindischen Konzilien,
dem Tridentinum und dem 1. Vaticanum, stehen wird. Da nur der
geschichtliche Verlauf selbst zeigen kann, ob der altkatholische
Protest gegen das 1.Vaticanum auch nach dem 2.Vaticanum im
gleichen Sinne aufrechtzuerhalten ist, wiire jede Ausserung dariiber
zurzeit noch verfritht. Das gilt nicht im gleichen Umfang im Blick
auf das Tridentinum. Die Altkatholiken von Utrecht haben sich im
18. Jahrhundert nicht um des Tridentinums willen der Jurisdiktion
des Papstes entzogen, so wenig wie im 19. Jahrhundert die Ablehnung
des Vaticanums als verpflichtender Autoritéit riickwirkend die gleiche
Ablehnung auch in bezug auf das Tridentinum einschloss. Gewiss
mussten sie bald die Notwendigkeit empfinden, hier eine Klirung zu
erreichen. Dies geschah in der Utrechter Erklirung ihrer Bischofe
1889, welche besagt, dass fiir sie das Tridentinum nur insoweit
Geltung haben konne, als seine Entscheidungen der Lehre der Alten
Kirche nicht widersprechen. So vieles dieser sehr allgemeine Grund-
satz offen lassen und der theologischen Arbeit oder den Entschei-
dungen des Hirtenamtes und den Beschliissen der Synoden iiber-
lassen mochte, er weist doch dieser Kirche den Weg eines konserva-
tiven Gebrauches der Freiheit und bezeichnet zugleich eine positive
Abgrenzung gegeniiber den Kirchen der Reformation, der Angli-
kanischen Gemeinschaft und der Ostkirche: Von ihrem Mitbestimmt-
sein durch das Tridentinum in der eigenen Vergangenheit her hat sie
ihren eigenen Weg biblisch-altkirchlich begriindeter Reformen zu
verantworten, wihrend die genannten anderen Kirchen keinerlei
historische Verbindung mit dem Konzil von Trient haben. Die alt-
katholische Kirche und ihre Theologie haben das ihnen damit auf-
gegebene « Examen Concilii Tridentini» zwar nicht solenn und bis ins
einzelne durchgefiihrt, in ihrem praktischen Verhalten und in einer
Reihe von kirchlichen Entscheidungen haben sie sich auf dieser
Linie bewegt. Dies zeigen die verschiedenen Katechismen, ihre Stel-
lung zur Frage des Kanons der heiligen Schriften, zum Verhiltnis
von Schrift und Tradition, der 7-Zahl der Sakramente und der Feier
der KEucharistie fiir die Verstorbenen. Trotzdem man im geschicht-
lichen Uberblick sich lieber an Paolo Sarpi als an Pallavicini halten



— 188 -~

mochte, fand die Formel mehr und mehr Zustimmung, das Triden-
tinum sei wie seine Vorginger seit dem 1.Laterankonzil zu respek-
tieren als abendlindische (Gieneralsynode nicht jedoch als 6kume-
nisches Konzil im Sinne der sieben 6kumenischen Konzile der ersten
Jahrhunderte. Wo eigene, praktische ntscheidungen kirchenrecht-
licher Natur zu treffen waren, suchte man deren Legitimitit in
Bistumssynoden zu begriinden, denen im Sinne eines Notrechtes die
Autoritit von Nationalsynoden zugesprochen wurde, wihrend in
theologischen Fragen der Rekurs auf die Autoritit der Bischofe
in ihrem Consensus mit Schrift und Tradition erfolgte. Bei aller
damit dem Tridentinum gegeniiber gewahrten Freiheit, ist doch zu
sagen, dass dieses im ganzen auf altkatholischer Seite mit der Zeit
an Ansehen und Gewicht steigende Bedeutung gewonnen hat. Von
hieraus ist es von besonderem Interesse zu fragen, welches Licht auf
die Bewertung des Tridentinums von den Voraussetzungen her fiillt,
unter denen Vaticanum Il sich heute vorbereitet. Dabei bleibt es
gewagt, ein geschichtlich abgeschlossenes mit einem erst erwarteten
Ereignis zu vergleichen. Deshalb kann es sich hier auch nur darum
handeln, von den schon erkennbaren Aspekten und Bedingungen des
neuen Konzils her einige allgemeine Gesichtspunkte eines Vergleiches
aufzustellen.

1. Theologie des Konzils

Wenn auf die einfache Ankiindigung eines neuen Konzils hin in
der Kirche weithin die Geister in Bewegung geraten konnten, so ist
dies ein lebendiger Anschauungsunterricht auch fiir jene hochgehen-
den Erwartungen einer Zeit vor 400 Jahren, als iiber alle weltliche
und kirchliche Diplomatie und Strategie hinaus im Konzil die einzige
noch mégliche Rettung in der tiefen Not der Kirche zu liegen schien.
Damals wie heute ging von der Vorstellung des Konzils in der Breite
des Volkes eine unwigbare Wirkung aus, die aus dem elementaren
Wissen um das Wesen der Kirche als der vom Heiligen Geist geleiteten
Gemeinde des Christus erwéchst. Und gerade Notstinde und Aus-
weglosigkeiten oder von aussen eindringende Gefahren sind es, die
solche elementare Konzilsglaubigkeit verstirken. Mochte im 16. Jahr-
hundert in manchem noch die Idee des sogenannten Konziliarismus,
d.h. einer stéindisch-parlamentarischen Repriisentation der Kirche
im Konzil, mitsprechen oder mochten auch schwiirmerische und na-
tionale Momente in dem Ruf nach dem «freien, christlichen Konzil



— 123 —

in deutschen Landen» mitschwingen, so waren diese Momente doch
keineswegs imstande, das grosse Trienter Konzil in seinen drei Phasen
zu tragen oder auch nur zu beeinflussen. In seinem theologischen und
religitsen Kern lebte das Tridentinum vielmehr von der so nach-
driicklich an die Anfinge seiner Beschliisse gesetzten Uberzeugung,
«in spiritu sancto legitime congregata oecumenica synodus» (im
HI. Geist rechtmissig versammeltes, allgemeines Konzil) zu sein!
Deshalb bleibt auch die entscheidende theologische Frage ihm gegen-
iiber, in welchem Grade es diesem Anspruch tatsichlich zu ent-
sprechen in der Lage war. Das muss auch dem neuen Konzil gegen-
iiber gelten. Offenkundig war im 20.Jahrhundert der Konzils-
gedanke noch weit mehr ins rein Historische entriickt als im 16., und
sein geradezu elementarer Neuaufbruch kann letzten Endes nur
als Ausdruck des latenten Grundverstindnisses des synodalen
Wesens der Kirche erklirt werden. In Trient hatte dieses elementare,
konziliare Bewusstsein sich zu behaupten gegeniiber den Vorstel-
lungen und Interessen der politischen Méchte auf der einen Seite und
der weitgehend konzilsunwilligen, geistlichen Zentralgewalt in Rom
auf der anderen Seite. Das Medium, durch das dieses in Trient ge-
schah, war die anhaltende und mit kenntnisreicher Griindlichkeit
gefiihrte theologische Debatte, die sich in jenem Raum entfaltete,
den ihr die beiden Gegenmichte in ihrem wechselnden Spiele ein-
riumten.

Das zweite Vaticanum — einerseits weitgehend gelost vom Druck
politischer Michte, andererseits unmittelbarer als das Tridentinum
unter der Leitung durch die Romische Kurie und durch den Papst
selbst stehend — hat die fast unlosbar erscheinende Aufgabe vor sich,
die traditionellen Auffassungen der Theologie und des Kanonischen
Rechtes der leitenden Kreise der Kirche mit einer elementar auf-
brechenden, teilweise fast naiven Konzilserwartung im weitgespann-
ten Kreis des Kirchenvolkes auszugleichen. In Trient konnte auf
einer lebendigen Tradition der Theologie des Konzils, trotz aller
derselben innewohnenden Unausgeglichenheiten, aufgebaut werden
und zugleich kam der Faktor Zeit aufs wirksamste zu Hilfe. Werden
die Grundziige einer konziliaren Theologie, wie sie in der Mehrheit
der Bischofe des 1. Vaticanums wirksam waren, zusammen mit den
sehr allgemeinen Rechtsbestimmungen des Codex Juris Canonici
von 1917 der Aufgabe entsprechen koénnen und wird dem zweiten
Vaticanum in einer schnellebenden Zeit geniigend Zeit gegeben
sein ?



— 124 —
2. Das Konzil und die Welt

Das zuletzt Gesagte beriihrt schon die Frage der Welt- und Zeit-
bezogenheit des Konzils. N ach den Paragraphen des CJC konnte
dieses ja fast als reine Klerussache erscheinen, zeitlos wie der Ritus
einer liturgischen Handlung, und jenes unfruchtbare, immerhin von
1511-1517 tagende Lateranense V konnte als abschreckendes Bei-
spiel eines im klerikalen Raum sich vollziehenden Konzils ange-
sprochen werden. Umgekehrt zeigt das Tridentinum in eindrucks-
vollster Weise die ganze Verflochtenheit, ja die Verstrickung des
Konzils in die Fragen der Zeit. Es ist eine 6ffentliche Angelegenheit
des Kaisers, des Konigs von Frankreich und der Republik Venedig.
Diesem Reflex der spitmittelalterlichen Verbindung von Kirche und
Staat gegeniiber, verspricht Vaticanum IT die neuzeitliche Diastase
von Kirche und Staat getreu widerzuspiegeln. Dahinter steht jedoch
das ungeloste Problem des Laien in der Kirche und der Beziehung der
Kirche zur Welt. Wie beides in Trient nicht oder doch nur hichst zeit-
bedingt und verzerrt gelost war, so miisste fiir Vaticanum II, das
ohne jede Laienmitwirkung sich vollziechen wird, die Reduktion
auf die Randmitwirkung der Vertreter der Massennachrichtenmittel
mit ihrem vorwiegenden Interesse fiir die Externa eines Konzils
nicht weniger ungeniigend sein. Dies mag hier einseitig formuliert
sein, die komplexe Frage bediirfte einer breiteren Darlegung. Es
sollte nur auf eine brennende Frage hingewiesen werden, auf die es
beim geschichtlich gewordenen Stand der Dinge zwischen «Kirche»
und «Welt» nur andeutende Antworten gibt, die in die Richtung
jener Berichte aus den Zeiten der grossen 6kumenischen Konzilien
weisen, da das Volk selbst die Konzilsfragen mitdachte und in seiner
Art, gewiss gelegentlich hinderlich und grob, jedenfalls aber doch
beteiligt war. Trient zu seiner Stunde verfehlte ein gut Teil einer in
Gang kommenden Konzilsrenaissance, als es ihm nicht méglich
wurde, das versuchte, ihm auferlegte Gespriich mit den Protestanten
durchzufithren. Und nun hat sich im Blick auf Vaticanum II eine
«Laiendiskussion» moglicher Konzilsfragen erhoben, zum Teil ist sie
sogar von offiziellen Stimmen in der Kirche ermuntert und heraus-
gefordert worden. Sie vermochte sogar die konfessionellen Girenzen
an einzelnen Stellen zu iiberschreiten. Dazu liegt die neue, ver-
heissungsvolle Moglichkeit ausserhalb des politischen Kraftfeldes
und ist von einem ©Gkumenisch-irenischen Klima bestimmt statt
jener glithenden Polemik, wie sie das Jahrhundert des Tridentinums



— 125 —

beherrschte, um im folgenden Jahrhundert in die Katastrophe des
Dreissigjahrigen Krieges auszumiinden.

3. Konzil und theologische Arbeil

Teilweise noch im Stil der Reformkonzilien, vor allem aber be-
dingt durch die vehementen Angriffe auf die kirchlichen Positionen
von seiten der radikalen biblischen Theologie der Reformatoren,
sammelten sich nach und nach um die bischiéflichen Konzilsviter
von Trient als deren Berater etwa 150 sogenannte «theologi mi-
nores», zumal in Gestalt der fithrenden Ordenstheologen. Die diplo-
matische Absicht der Legaten des Papstes, das kaiserliche Dringen
auf die Kirchenreform hinzuhalten, wie es sich wiederholt aus dem
Spiel der Krifte ergab, begiinstigte deren weitausgreifende Dis-
kussionen. Diesen Diskussionen aber ist vor allem das bleibende
theologische Gewicht der Trienter Beschliisse, etwa in der Frage der
Glaubensquellen oder der Rechtfertigungslehre zu danken, so dass
man sagen kann, es sei vielleicht kein Konzil so stark von der Mit-
wirkung der Theologen getragen worden wie das von Trient. Deut-
lich gilt dies im Vergleich mit seinen « Nachbarn», Lateranense V und
Vaticanum I: Auf dem ersteren war die Theologie als lebendige Kraft
sozusagen abwesend und auf dem letzteren kam sie kaum in Gestalt
der seine Vorbereitung tragenden Neuscholastik, geschweige denn in
Gestalt der neueren historischen, patristischen und exegetisch-
kritischen Theologie zur Entfaltung.

Gewiss ist das Verhiltnis des Vaticanums 11 zur theologischen
Wissenschaft innerhalb der romischen Kirche nicht weniger offen und
gegeniiber der ausserhalb dieses Kreises stehenden Theologie sogar
unvergleichlich offener als zur Zeit des Trienter Konzils. Dennoch
kann gefragt werden, ob jenes hominum stultitia — Dei providentia
so gliickliche Eingreifen der theologischen Debatte in das Konzils-
geschehen von Trient auch fiir Vaticanum II erwartet werden kann.
Diese Frage richtet sich nicht gegen die Vorarbeit der Kommissionen,
in denen tiberall die Vertretung der theologischen Arbeit gewiihr-
leistet erscheint und wo die Tatsache «verschlossener Tiiren» nach
aussen hin und der Isolierung der Arbeit der Kommissionen von-
einander echter Theologenmitwirkung durchaus nicht abtriglich
sein muss. Es ist vielmehr die Frage, ob beim Zusammentreten des
Konzils selbst noch dhnliche Situationen moglich sein werden, wie
die grossen Trienter Theologendebatten. Einmal ist die moderne



— 126 —

Theologie selbst iiber den Kosmos der lateinisch denkenden und
schreibenden, vorwiegend von Ordenstheologen getragenen mittel-
alterlichen Schulen hinausgewachsen. Wie weit aber haben sich die
neueren patristischen, historisch-kritischen, liturgiegeschichtlichen,
biblisch-exegetischen und biblisch-theologischen, die fundamental-
theologischen und kontroverstheologischen Forschungen und Ge-
danken im Bereich der klassischen, im Latein verfestigten Theologie
der Kirche schon ausgewirkt und durchgesetzt, um ihr volles Ge-
wicht im Konzil zur Geltung kommen zu lassen ? Dazu kommt die zu
erwartende, zahlenmissige Ausweitung des Kreises der Konzilsteil-
nehmer selbst schon auf der Seite der Bischofe. Die grossen Tagungen
der Genfer Okumenischen Bewegung haben gezeigt, wie sehr selbst
iiberragende Personlichkeiten durch die Anhéufung von Personen
in einer grossen Versammlung sozusagen entwertet, d.h.in ihrer
eigentiimlichen Ausstrahlung behindert werden. Wie viel mehr muss
dies wihrend des Konzils von mehr als 2000 stimmberechtigten Mit-
gliedern unvermeidlich fiir die Gruppe der nicht stimmberechtigten
Theologen gelten, wenn in einer solchen Versammlung hochstens
noch die Gruppe der Bischofe eines Krdteiles wirkliches Gewicht
aufzubringen vermag. ls mogen eindrucksvolle theologische Sum-
men vorgetragen werden, Uberblicke iiber theologische Entwick-
lungen gegeben werden, die etwa den patristischen, exegetischen,
archiiologisch-bibelkundlichen, reformationsgeschichtlichen, ost-
kirchlichen oder auch soziologischen und missionskundlichen
Studien ein solennes Placet des Konzils verschaffen konnten, die
eigentliche theologische Debatte von Trient wird kaum zu erneuern
moglich sein. Dazu kommt die schon erwihnte Tatsache, dass eine
neue Theologie des Konzilsverstéindnisses selbst noch nicht voll ent-
faltet werden konnte. Schon in Trient haben Debatten in dieser Rich-
tung viel Not bereitet, und das 1.Vaticanum ist im Grunde darin
steckengeblieben. Es ist deshalb von der Konzilsleitung nicht zu er-
warten, dass sie auch nur unterschwellig von der theologischen Kon-
zilsproblematik mitbestimmte Debatten fordern oder zulassen werde.
Trotzdem wird wie in Trient das innere Gewicht der Konzilsarbeit
in ihren formulierten Ergebnissen nach menschlicher Voraussicht
von dem Grade abhiangen, in dem das innere Konzilsgeschehen, d.h.
das Konzil in sessione, in der Begegnung der Bischofe, und die daraus
erwachsenden verantwortlichen Entscheidungen teilhaben kénnen
an der neuen, zum Teil wahrhaft revolutionierenden theologischen
Arbeit innerhalb der romischen Kirche.



—_ 127 —
4. Konzil und Hierarchie

Mit dem «heissen Eisen» der Theologie des Konzils und besonders
des 6kumenischen Konzils hiingt das Verhiltnis von Hierarchie und
Konzil zusammen. Gewiss hat es den Anschein, als sei in diesem
Punkte heute innerhalb der Rémisch-katholischen Kirche alles ge-
klirt und jede Gefahr neuer Stiirme gebannt. Es gibt jedoch Fragen-
komplexe, die es sozusagen «in sich haben», dass sie aus sich selbst
heraus Probleme aufwerfen, sobald sie aus der Ruhelage in neue
Bewegung versetzt werden. Wir meinen, dass es sich um einen der-
artigen Komplex handelt, wenn die Frage des Verhiltnisses von
Bischofsamt, Papstamt und Primat durch ihr Zusammenwirken im
Konzil angeschnitten ist. Auch hier bezeichnen Lateranense V und
Vaticanum [ einen ungliicklichen Zustand, der in verschiedener
Weise das Konzil nicht zur vollen Entfaltung gelangen liess: La-
teranense V war ein reines « Kurienkonzil» ohne synodalen Gehalt
und ohne gesamtkirchliche Resonanz. Niemand wird sagen wollen,
in ihm sei das genuine Bischofsamt konziliar zur Entfaltung ge-
kommen; beziiglich aber des Vaticanum I hat sich mehr und mehr
die Einsicht durchgesetzt, dass sein Problem gerade in der Ver-
kiirzung, bzw. dem Nichtzustandekommen der theologischen Aus-
sprache tiber die Kirche und das Bischofsamt liegt.

Anders lebte das Tridentinum vom polaren Gegeniiber papst-
lich-kurialer Leitungsvollmacht und der Auffassung einer bischof-
lichen, regionalen und nationalen Mitwirkung der Glieder der Kirche,
die ihre letzte Fundierung in gottlichem Recht, d.h.im Wesen der
Kirche selbst gegeben sah. Der Weisheit der Leitung in Trient ist es
zu verdanken, dass hier die Dinge unausgetragen in der Schwebe
blieben, so dass ein Zusammenwirken nicht unméoglich wurde. Erst
das Vaticanum [ sah die im Tridentinum in faktischem Gleich-
gewicht gehaltenen Schalen papaler und episkopaler Autoritéit, wenn
auch ohne volle Klirung des Verhiltnisses, zugunsten der Papst-
gewalt sinken.

Gewiss kann man nicht sagen, fiir das 2. Vaticanum sei das alte
Thema neu gestellt. Das Dogmavom 18. Juli 1870 bleibt unbestrittene
Voraussetzung, und es gibt keine Anzeichen, dass daran offiziell sich
etwas iandern konnte oder sollte. Und doch bedeutet der Gedanke
einer «Aufwertung des Bischofsamtes», der Vorschlag einer Abgabe
von Aufgaben und Vollmachten an regionale Bischofskonferenzen,
dazu die Erwihnung der Unterscheidung zwischen dem eigentiim-



— 128 —

lichen Charakter eines ohne sakramentale Weihe sich fortsetzenden
Papstamtes mit der letzten, theoretischen Konsequenz eines Papstes
im Laienstande, und dem wesenhaft und elementar sakraments-
gebundenen Bischofsamt im Grunde den Ansatz wenn nicht einer
Revision so doch einer sinnéndernden Interpretation des Dogmas
von 1870. Hier war ja gerade der «episcopus universalis» im Papst-
amt betont worden, und eine Abschwichung oder gar Aufhebung
dieses Titels wiirde wenn auch noch keine véllig neue Situation in der
Dogmatik der Papstfrage so doch die Voraussetzung fiir eine legi-
time, innerkirchliche Diskussion iiber Abgrenzung oder Durch-
dringung beider Amter, des Papstamtes und des Bischofsamtes,
herstellen. Die im Tridentinum faktisch bewahrte Schwebelage kann
sonach dem Dogma des 18. Juli 1870 gewiss nicht neu erreicht werden,
da es dazu einer Verurteilung des 1.Vaticanums bediirfte. Diese
Schwebelage hatte jedoch den grossen Vorzug, gegeniiber der Lage
nach dem 1.Vaticanum, dass sie grundsitzlich die Tiir zur Union
mit der Ostkirche, ja unter neuesten Aspekten sogar mit einer Reihe
von Kirchen des Westens nicht verschloss. Uber bloss historische
Vorrechte und Vollmachten eine «prima sedes» konnte man eine Ver-
stindigung im Sinne gegenseitigen Ausgleiches fiir moglich halten,
gegeniiber einer wesenhaften Vollmacht zum universalen Kirchen-
regiment, wie Vaticanum I in der Substanz sie festgelegt hat, gibt es
nur Anerkennung oder Ablehnung aus der Erkenntnis des Wesens
der Kirche selbst. Von Trient zur Erneuerung eines Konzils der Eini-
gung und Wiedervereinigung war nach Wegrdumen von mancherlei
historischem Schutt eine ebene Bahn denkbar, das 2. Vaticanum ist
von einer solchen Moglichkeit durch einen Riss getrennt, dessen
Schliessung noch nicht abzusehen ist. Auch ist anzunehmen, dass in
einem Kreis von mehr als 2000 Bischofen aus allen Teilen der Welt
weniger als unter jener kleinen Schar von anfinglich nur 31 Prilaten,
die am 13. Dezember 1545 in Trient versammelt waren und gegen das
Ende des Konzils im Jahre 1562 etwa 200 umfasste, eine brennende
Notwendigkeit zur Schliessung jenes Risses empfunden werden mag.
Glanz und Macht in Verbindung mit einwandfreier technischer Regie
sind nicht unbedingt die besten Hilfstruppen des Heiligen Geistes.

5. Konzil und Reform

Jahrhunderte hindurch standen die Worte Konzil und Reform
in einem lebendigen Zusammenhang und stellten gerade darin fiir



— 129 —

viele eine ultima ratio in den kirchlichen No6ten dar. Das grosse,
legitime Konzil galt als Triiger der Verheissung Christi, bis ans Ende
bei den Seinen zu sein und sie durch die Sendung des Geistes in alle
Wabhrheit zu leiten. Umgekehrt hatte die Verbindung beider Worte in
Rom lange Zeit hindurch fast den Geruch des Hiretischen. Die Be-
deutung von Trient lag zu einem guten Teil gerade darin, dass es hier
gelang, Reform, Konzil und pépstliche Zentralgewalt in der Kirche
zusammenzubringen. In diesem Sinne kann das Trienter Konzil als
das bedeutendste Reformkonzil bezeichnet werden, wihrend sowohl
Lateranense V als auch Vaticanum I in dieser Hinsicht ohne Frucht
blieben. Dagegen setzte mit dem Pontificat Leos XIII. eine fast un-
unterbrochene Reihe vom péipstlichen Zentrum selbst durchgefiihrter
Reformen ein, die im Vaticanum II als das von Johannes X XIII.
geforderte «aggiornimento» ihren Hohepunkt zu erreichen ver-
spricht. Dabei ergibt sich die paradoxe Lage, dass die Viter von
Trient es hinsichtlich der Reformen, von dusseren Widerstinden ab-
gesehen, wohl leichter hatten als ihre Nachfolger im 2. Vaticanum,
weil es damals so sehr viel schreiendere Miflstinde in der Kirche gab
als heute! Auch eine nurrelative Besserung krasser Miflstéinde musste
eindrucksvoll sein, ohne dass es nitig gewesen wiire, zu bestimmten
Erstursachen vorzustossen. Gerade dies aber diirfte eine Hauptauf-
gabe des neuen Konzils mit seiner schwereren Reformaufgabe sein.
Je niher aber eine Reform dem Wesenskern einer Sache riickt, desto
folgenschwerer miissen Fehlbeurteilung und Fehlentscheidungen
sich auswirken, und so bleibt gerade im Riickblick auf das grosse
Reformwerk von Trient die Frage an das neue Konzil, ob es ihm
gegeben sein wird, zu den Tiefen urchristlicher Klarheit vorzustossen
und so den Zugang zur innersten, heilbringenden Reform freizulegen.

6. Konzil und Einheit

Schliesslich stellt sich fiir die vergleichende Uberschau die I'rage
nach der Bedeutung des Konzils fiir die Einheit der Kirche. Gewohn-
lich wird diese Frage unter dem Stichwort «Unionskonzil» gestellt.
Dabei wird der unzutreffende Eindruck erweckt, ein sogenanntes
Unionskonzil wie etwa Florenz 1439 bedeute besonders viel fiir diese
Einheit. Dagegen ist vielmehr zu sagen, dass die Begriffe Konzil und
Union durchaus verschiedenen Sphiren zugehoren: Das Konzil ist
auf jeder seiner moglichen Stufen von der synodus diocesana bis
zum concilium oecumenicum Ausdruck bestehender, wesenhafter



— 130 —

Einheit der Kirche; Union dagegen ist nur eine vor dem moglichen
Zusammentreten des Konzils zu erfiillende Voraussetzung. Ein
Unionskonzil ist im Grund eine contradictio in adjecto, falls es nicht
einfach eine unschone Tautologie bedeuten sollte. Zwar konnen
Schismen durch ein gemeinsam gefeiertes Konzil beendet werden,
doch miissen die entscheidenden Klarungen schon vorher im Sinne
von « Unionskonferenzen» erfolgt sein ; Héresien aber kann ein Konzil
niemals durch «Union» itberwinden, es kann sie nur feststellen und
mit dem Anathem belegen. Hier lag das jeweils besondere Dilemma
der Konzile von Pisa, Konstanz und Florenz, aber auch fiir Trient
in bezug auf die vom Kaiser so nachhaltig gewiinschte Einbeziehung
der Protestanten.

Gewiss gibt es einen sehr engen Zusammenhang von Konzil und
kirchlicher Einheit, doch liegt dieser dem Wesen des Konzils geméss
nicht der in Wiederherstellung verlorener, sondern in der Bewahrung
und Stérkung bestehender Einheit. Das Konzil kann im Grunde nur
indirekt zur Uberwindung von Spaltungen beitragen. Wie fiir La-
teranense V und Vaticanum I trat auch fiir Trient die klassische
Frage der Wiedervereinigung mit der Ostkirche so gut wie vollig
zuriick. Das gleiche gilt bisher offiziell auch fiir Vaticanum II. Doch
wie das hintergriindige Thema von Trient die Uberwindung der
lutherischen Abspaltung, wenigstens im Sinne ihrer Eindimmung
und des Schutzes der katholisch gebliebenen Gebiete, war, so er-
scheint schon heute als das ungenannte Generalthema des 2. Vati-
canums die Frage der Einheit der Kirche im Sinne der Herausstellung
ihres vollen Begriffes und wahren Wesens, der Beforderung ihrer
Heiligkeit auf dem Grunde ihrer Apostolizitit und in der Entfaltung
ihrer Katholizitéit.

Trient vermochte die grosse Abspaltung nicht zu iiberwinden.
Nachdem die immer wieder versuchte direkte, in das Konzil einbe-
zogene Auseinandersetzung mit den Theologen der Reformation
nicht hatte zustandekommen konnen, wirkte das Konzil vielmehr
in der Richtung der konfessionellen Aufspaltung Europas und damit
fiir Jahrhunderte zugleich in dessen weltweiten kolonialen und mis-
sionarischen Ausdehnungszonen. Angefangen von der Confessio
Fidei Tridentina bis in die Bereiche der Liturgie, der Bibelfrage, der
Diakonie, des Kirchenrechtes und des Politischen entsteht eine von
der Autoritiat des Konzils getragene «katholische» Front der Ab-
grenzung und Absage gegeniiber dem protestantischen «Abfally,
wihrend gegen die Ostkirche die grossen diplomatisch-politischen



— 131 —

Unionsversuche eingeleitet werden, die ebenfalls zu verhirteten
Fronten fiihren. Wahrend Vaticanum I dieser Lage gegeniiber im
Grunde in hilf- und ratloser Passivitiat verharrte, steht jetzt Vati-
canum Il neu vor der entscheidenden Aufgabe, zu den tiefsten und
legitimen Intentionen des Tridentinums zuriickzukehren und dessen
faktisch negative Auswirkungen zu iiberwinden. Wird ein im
strengen Rahmen der Bestimmungen des Kanonischen Rechtes als
Okumenische Synode gehaltenes Plenarkonzil der Rémischen Kirche
und der mit dieser unierten Ostkirchen einer solchen Aufgabe ge-
wachsen sein oder wird sich das tragische Geschehen von Trient er-
neuern, dass ein auf die grosse Einheit der Kirche bezogenes Konzil
faktisch die Uneinigkeit verfestigt, indem es die «Unbotmiissigen»
und «Abgeirrten» zuriickstosst ? Hier mag es als Nachteil ins Gewicht
fallen, dass ahnlich wie Trient auf seine kontrovertheologische Auf-
gabe sehr ungeniigend vorbereitet war, auch heute eine neue, positive
Behandlung der Kontroverspunkte in der theologischen Arbeit erst
in jiingster Zeit breiter in Gang gekommen ist, so dass sie moglicher-
weise fiir das Konzil noch keine ausreichende Tragweite haben wird.

Der Blick von den erkennbaren Voraussetzungen des 2.Vati-
canums auf das Trienter Konzil fithrt auf ein zwiespiltiges Bild :

Auf der einen Seite erscheinen die Voraussetzungen fir Vati-
canum II in vielem giinstiger, die Atmosphére geistlicher und ver-
sohnlicher, die Vorbereitung griindlicher und straffer, die Thematik
umfassender, mit einem Wort, das 2. Vaticanum scheint mehr Mog-
lichkeiten zu haben, jenem Ideal des «freien, christlichen Konzils»
nahezukommen, wie es im 16.Jahrhundert von so vielen Stimmen
gefordert wurde.

Auf der anderen Seite wiederum erscheint schon jetzt in mancher
Hinsicht das Tridentinum «freier», weil zum Teil noch in seinem
theologischen Selbstverstindnis auf dlterem Boden stehend und in
seiner Stoffbehandlung auf die Diskussionsbreite der scholastischen
Schulen bezogen, es erscheint im breiteren Sinne als Reformkonzil,
unmittelbarer dem offentlichen, politischen und sozialen Leben ver-
bunden, mehr auf die theologische und kirchenrechtliche Debatte
ausgerichtet und weniger vom nivellierenden KEinfluss der grossen
Zahlen bedringt, als vom 2. Vaticanum zu erwarten steht.

Ein solches durch die grossen Gegebenheiten bedingtes Dilemma
kann bei deren Fortbestand nicht einfach aufgehoben werden. Um so
niichterner sollte sein Vorhandensein gesehen werden. In jedem Kon-
zil spiegelt sich der zeitliche Zustand der Kirche. Unerbittlich treten



— 132 —

die Schwichen, Mingel und Grenzen zutage. Dennoch erfasst die
Kirche das Konzil als die besondere Moglichkeit ihrer Leitung durch
den Geist und in der Wahrheit. Die Kirche lebt in der immer neuen
Manifestation ihres grundlegend synodalen Charakters. Was die
1. Weltkirchenkonferenz 1948 in Amsterdam im Bericht der ersten
Sektion «die Herrlichkeit und die Schande der Kirche» nannte,
hingt mit der Verkiimmerung oder der Entfaltung dieses ihres syn-
odal-konziliaren Charakters zusammen. Deshalb ist auch jedes Konzil
iiber seine sichtbaren Grenzen hinaus Sache der ganzen Christenheit.
Mochte es dem neuen Konzil gegeben sein, tiber seine Grenzen hinaus
der Einheit der ganzen Kirche zu dienen.

Bonn/Rh. Werner Kiippers



	"Das Tridentinum im Lichte des kommenden Konzils"

