
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Die Mariologie in der orthodoxen Kirche des Ostens

Autor: Svrakov, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113 —

Die Mariologie
in der Orthodoxen Kirche des Ostens

Es kann wohl mit Recht gesagt werden, dass die Orthodoxe
Kirche des Ostens die älteste nichtreformierte Kirche ist. Der
Protestantismus hat verschiedene Dogmen der alten ungeteilten Kirche
verworfen, und der Rom-Katholizismus hat neue Dogmen entwickelt,
wie die unbefleckte Empfängnis und andere.

Die Orthodoxe Kirche des Ostens hat im Laufe der millennia
peinlich versucht, die Überlieferung so getreu wie möglich zu erhalten.
Daraus ergibt sich auch die Verehrung der Muttergottes, die im Osten
entstanden ist und ohne Modifikationen bis zu dem heutigen Tag
überall wo es Orthodoxe Nationalkirchen gibt, erhalten geblieben ist.
Der Kultus Marias wird in protestantischen Kreisen nicht verstanden
und nicht gebilligt, doch glaubt die orthodoxe Kirche des Ostens
diesen Kultus der Gottesmutter auch auf Grund der Heiligen Schrift
und der Überlieferung beweisen zu können.

Da der Zentralpunkt des orthodoxen Dogmas die Inkarnation
ist, ist die Verehrung der Gottesmutter in ihm auch implizite
enthalten. Für die orthodoxe Kirche des Ostens ist es ganz natürlich,
dass jenes Geschöpf, von welchem die zweite Hypostasis, der Logos
durch die Kraft des Heiligen Geistes Fleisch annahm, verehrt werden
soll. Es ist nicht schwer, biblische Belege und historische Bestätigungen

für solche Lehre zu finden. In dem Nicäno-Konstantinopoli-
tanischen Glaubensbekenntnis heisst es «Der für uns Menschen und
für unsere Erlösung kam von dem Himmel und wurde Mensch von
dem Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria». Es wurden bittere
Kämpfe dagegen ausgefochten, die Jungfrau Maria als Theotokos in
das Glaubensbekenntnis einzutragen; besonders Nestorius war ein

Gegner dieser Lehre. Obwohl Origenes für manche Lehre verurteilt
wurde, wurde er die Hauptstütze für Cyrill von Alexandrien in seinem

Kampf gegen den Terminus «Christusgebärerin». Und wenn das

ökumenische Konzil von 431 die Jungfrau Maria als Gottesgebärerin
bezeichnet hat, hat das Konzil von 787 gegen die Tkonoklasten auch
ihre lebenslängliche Jungfräulichkeit bestätigt. Was von altersher
in dem Terminus aiparthenos enthalten und in der Liturgie von
Johannes Chrysostomos verherrlicht wurde, hat nun auch eine
dogmatische Festlegung erfahren. In einer der Hymnen der Liturgie des



— 114 —

konstantinopolitanischen Bischofs des 4. Jahrhunderts, Johannes

Chrysostomos, heisst es: Wahrhaftig würdig ist es, dich selig zu

preisen, die Gottesgebärerin, die ewig selige und ganz untadelige
Mutter unseres Gottes, die ehrwürdiger ist als die Cherubim und
unvergleichlich glorreicher als die Seraphim, die unversehrt den Gott-
Logos geboren hat, dich, die wahrhaftige Gottesmutter, lobpreisen
wir.»

An sehr grossen kirchlichen Festen, wie Weihnachten, Ostern

und anderen, wird die folgende collecta sofort nach dem Troparion
der Geburt Christi gesungen: «Die Jungfrau gebiert heute den, der

vor aller Zeit da war, und die Erde bietet dem Unzugänglichen eine

Höhle dar ; die Engel lobpreisen mit den Hirten und die Magier reisen

mit dem Stern, und unseretwegen wurde ein Kindlein geboren, der
da Gott vor allen Zeiten ist.» Zu Ostern lautet derselbe Kondakion
wie folgt: Der Engel rief zu der, die voll Gnaden war: «Reine Jungfrau,

freue dich und ich wiederhole, freue dich : Dein Sohn ist
auferstanden nach drei Tagen aus dem Grab und hat auch den Toten
Leben geschenkt, Menschen, freuet euch Leuchte, leuchte, o neues
Jerusalem: Denn die Herrlichkeit des Herrn hat dich beschienen,
frohlocke jetzt und freue dich, o Zion Und du, reine Gottesgebärerin,
frohlocke wegen der Auferstehung dessen, den du geboren hast. »

Was sind die Gründe dafür gewesen, dass dieAnbetung des Herrn
in der orthodoxen Kirche des Ostens beinahe nie vor der Verehrung
auch seiner Mutter getrennt wird? Zuerst weisen die orthodoxen
Theologen auf die Verkündigung Maria durch den Erzengel Gabriel,
wie es im Evangelium nach Lukas im ersten Kapitel, Vers 26, steht :

« Gegrüsset seist du, Holdselige Der Herr ist mit dir, du Gebenedeite
unter den Weibern. Fürchte dich nicht, Maria, du hast Gnade bei
Gott gefunden. Siehe, du wirst schwanger werden im Leibe, und
einen Sohn gebären, des Namen sollst du Jesus heissen.. Der
Heilige Geist wird über dich kommen, und die Kraft des Höchsten
wird dich überschatten, darum auch das Heilige, das von dir geboren
wird, wird Gottes Sohn genannt werden.» Die orthodoxe Lehre
von der Verehrung der Gottesmutter geht aber viel weiter zurück.
Im Alten Testament sind Stellen zu finden die, nach dem Glauben
der orthodoxen Kirche, sich auf die Gottesmutter beziehen.
So zum Beispiel werden schon im Paradies die Worte von Genesis 3,

15 : Und ich will Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe...
usw. auf Maria angewendet, so dass schon beim ersten grossen
Unglück des Menschengeschlechts die Gottesmutter als erster Strahl



— 115 —

der Freude verheissen wird. In dem Oktoich, Stimme 1, das vierte
Kanon, das dritte Lied, das erste Troparion steht zu lesen: «Alle
Propheten haben dich, Gottesmutter, verkündigt, unter wunderbaren

Zeichen. » Viele Stellen aus den Psalmen und den Propheten
werden auf die zukünftige Gottesmutter Maria bezogen, besonders

Jesaja 7:14 : « Siehe, eine Jungfrau ist schwanger und wird einen Sohn

gebären, den wird sie heissen Immanuel.» In den verschiedenen
Akatisten (Lobpreisungen und besondere spezielle Dienste, die der
Gottesmutter gelten (ähnlich den Novennas der Römischkatholiken)
wird Gottesmutter mit der Feuersäule in der Wüste, welche den
Israeliten vorangegangen ist, verglichen und als Wegweiserin
gepriesen. Die orthodoxe Kirche gebraucht die Bezeichnung Odigitria-
Wegführerin. Der russisch-orthodoxe Heilige Dimitrij Rostovsckij
nennt sie «die reinste Jungfrau, unsere Wegweiserin, die uns von Gott
gegeben wurde, eine Wolke, welche Gott getragen hat und auf uns den

Regen der Gottesgnade ausgegossen hat. »

Wo ist der Platz der Gottesmutter im orthodoxen Kirchenkalender

Am 9. Dezember wird in der orthodoxen Kirche das Fest
der Empfängnis Maria von Anna und Joachim und am 8. September
(neun Monate später) wird die Geburt Maria gefeiert. Am 4.

Dezember ist das Fest von Maria Einführung in den Tempel als

dreijähriges Mädchen, wo sie nach dem Versprechen ihrer Eltern
aufgezogen werden sollte. Am 7. April wird das Fest der Verkündigung
unserer heiligsten Gottesmutter und immerwährenden Jungfrau
Maria gefeiert. Am 28. August ist das Fest von Maria Hinschied.
Jedes dieser Feste stammt von der ungeteilten Kirche und ist
geschichtlich und dogmatisch auf die zwei wichtigen Quellen der
Orthodoxie gegründet, d.h. der Heiligen Schrift und der Tradition. In
allen diesen speziellen Diensten der Verehrung der Gottesmutter
werden Gesänge und Lobpreisungen gesungen und gesprochen, in
welchen sie als die Verbindung zwischen Himmel und Erde
geschildert wird, ihre jungfräulichen und moralischen Qualitäten und
beispielslosen Tugenden: wie Demut, Liebe, Aufopferung und
besonders ihre Fürsorge und Fürbitte für die ganze Menschheit vor dem
Throne ihres Sohnes werden geschildert. Die Beziehungen zwischen
Gottesmutter und unserem Herrn werden nicht als seltsam
geschildert, sondern als solche die zwischen einem Gott und einem
menschlichen Geschöpf existieren können. Es wird auf die letzten
Worte Jesu Christi am Kreuz hingewiesen, wo die Mutter, unendlich
leidend, der Obhut von Johannes, dem geliebten Schüler, anvertraut



— 116 —

wird. Dass ein Gott in solchem Augenblick auch an sie, die doch nur
als ein gewöhnliches Instrument von manchen betrachtet wird,
denken konnte, ist für die Orthodoxie ein weiterer Beweis dafür, dass
sie ihm die ganze Zeit ihrer irdischen Koexistenz sehr nahe gestanden
hat. Wir finden sie überall mit ihm, bis auf Golgotha und später sogar
auf dem ersten Konzil der Apostel zu Jerusalem. Aber nicht nur in
der Liturgie des Johannes Chrysostomos ist ein Ehrenplatz für die
Gottesmutter reserviert.

Es gibt ein spezielles Gebiet der byzantinischen und später der
russischen orthodoxen Kunst, wo mit besonderem Glanz und Pietät
der Kultus Maria in Erscheinung tritt : die Ikonen. Die Orthodoxie
wird besonders missverstanden im Westen, da dem analytischen
Verstand des Westlers die etwas mystische Ikonenverehrung nicht nur
Maria, sondern auch der anderen Heiligen seltsam und unnötig
erscheint. Wenn Jesus Christus für die Versöhnung und Erlösung
genüge, so brauche man doch keine andere Fürbitterin und Vermittlerin.

Dafür sind wahrscheinlich zwei Gründe besonders anzuführen :

wenig Information und die Verwechslung der orthodoxen
Ikonenverehrung mit römisch-katholischen Gebräuchen, die doch
verschieden sind. Man kann die Orthodoxie nicht ohne den Ikonenkultus

begreifen. Beginnen wir zum Beispiel mit der Kirche (dem
Gebäude) : unzählige Gebäude sind der Mutter Gottes gewidmet, der
reinsten Gottesgebärerin geweiht. Im alten Byzanz, in Griechenland,
Bulgarien, Jugoslawien, Rumänien, Russland, auf dem Bero- Athos,
in der Diaspora - überall auf dieser Erde sind sie zu finden. Ikonenmalerei

ist im orthodoxen Christentum nicht eine Kunst, es ist
ein heiliger Dienst. Die Ikonenmaler sind keine gewöhnlichen
Menschen, sie sind meistens Klostermönche. Selten wird eine Ikone
identifiziert, meistens sind sie namenlos, vielleicht nur mit derKirche,
oder dem Kloster verbunden. Der Maler betet und fastet, bereitet
sich geistig für die heilige Leistung vor, Farben, Pinsel und die anderen
Materialien werden geweiht und die Arbeit selbst geht vor sich wie
ein heiliger Akt. Die Ikone, einmal fertig, wird durch einen speziellen

Gottesdienst für die Kirche geweiht und aufgestellt. In einem
orthodoxen Tempel ist der Altar von einer ganzen Wand Ikono-
stasis, getrennt. Die Ikonenverehrung ist aufs engste mit orthodoxer
Frömmigkeit und mit dem täglichen Leben verbunden. Ein Orthodoxer

soll nie die Kirche betreten ohne dass er eine Kerze vor einer
beliebten Ikone anzündet, niederkniet und seinen Geist zu dem
Original der dargestellten Gestalt emporrichtet: wenn er vor der



— 117 —

Ikone des Heilandes kniet, so murmelt er ein Gebet direkt zu ihm,
wenn er aber vor der Ikone der Gottesmutter oder eines anderen,

grösseren oder kleineren Heiligen kniet, so bittet er, dass sein Gebet
weiter zu dem Thron Gottes durch den gottgefälligen Heiligen
getragen wird. In allen orthodoxen Kirchen erscheint die Ikone der
Gottesmutter auf der linken Seite der königlichen Türen, während
auf der rechten jene ihres Sohnes ist. Die eigene Wohnung selbst hat,
wenn nicht in allen Zimmern, so doch im Wohnzimmer, irgendeine
Ikone von verschiedenen Heiligen, selbstverständlich an erster Stelle
auch die von Jesus Christus und der Gottesmutter, aufgestellt. Dort
ist die Ostecke (ex oriente lux) für diesen Zweck reserviert. Eine
hängende Lampe, die am Vorabend aller Festtage und Sonntage
demütig angezündet wird, gibt den Eindruck, dass dieses Zimmer
und diese Ecke eine kleine Ersatzkirche in der Wohnung darstellt.
Natürlich gilt vor allen anderen Heiligen die Ehre der Ikone der
Gottesmutter. Die ganze politische Macht des byzantinischen
Imperiums konnte den Ikonenkultus nicht unterdrücken, und der Sieg
über die Ikonoklasten bezeugt um so klarer, wie wichtig und unauflöslich

die Ikonenverehrung mit der Frömmigkeit des Orthodoxen
verbunden ist. Eine der wichtigsten Ikonen der Gottesmutter ist
diejenige von Smolensk, stammend vom 15. Jahrhundert aus der Nov-
goroder Schule. Es ist ein ikonographischer Typ, der aus Byzanz
kommt. Sie wurde als Odigitria dort bekannt und soll aus dem Jahre
453 nach Christi stammen. Kaiserin Eudoxia, die Gemahlin Theo-
dosius des Jüngeren soll sie aus Jerusalem ihrer Schwägerin über-
sandt haben. In der justinianischen Aera wurde sie zum Wahrzeichen

von Byzanz, und nach der Legende war sie ein eigenhändiges Werk
des heiligen Lukas. Im 14. Jahrhundert wurde eine Version des

Originals in die Kathedrale von Smolensk überbracht. Sie gilt als

wundertätig. Die Ikone der Gottesmutter mit der Taube vom Kloster
Konewetz am Ladogasee von 1395 ist eine andere berühmte Ikone,
die später (wie viele andere) mit schönem Metallschutz (riza)
versehen worden ist. Eine berühmte Ikone der Gottesmutter ist die von
Blachernee, die sich in Konstantinopel in der Blachernkirche
befindet und aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammt1).

x) Eino kleine sehr schöne Sammlung orthodoxer Ikonen wurde von
Doris Wild unter dem Titel : « Tkonen - Kirchliche Kunst des Ostens», Hallwag
Bern 1946 horausgegeben. Eine andere, viel grössere und schönere unter dem
Titel Icons, introduced and edited by Tamara Talbot Rice, Batchwort Press,
London wurde 1959, zwoito verbesserte Auflage 1960, herausgegeben.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Hüft 2, 1962. 8



— 118 —

Wohl die berühmteste und älteste russische Ikone der Gottesmutter

wurde diejenige von Wladimir, ein griechisches Werk des 12.

Jahrhunderts, bekannt als Muttergottes Eleusa, der Barmherzigkeit : eine

zärtliche gegenseitige Schmiegung, der Blick in banger Zukunftssorge.

Diese ist wohl die verehrteste Ikone als Symbol mütterlicher

Liebe. Die Ikone der Gottesmutter ist für die orthodoxen Gläubiger die

engste Verbindung und der kürzeste Weg im Gebet aller Art. Obwohl

nur ein Bild, ist es doch die Person, die verehrt wird. Wenn Orthodoxe

reisen, tragen sie ihre geliebteste Ikone in ihrer inneren Tasche,

ziemlich in derselben Art, in welcher die Mönche und Nonnen ihre

Bibel tragen, um näher mit dem Wort Gottes in den Versuchungen
dieser Welt zu sein.

Der Kult der Gottesmutter ist jedoch kein theoretisches Dogma
in der orthodoxen Kirche. Er ist eine allgemeine Erscheinung in der

orthodoxen Welt: in der Liturgie, Vesper, Matin, den verschiedenen

Spezielldiensten sowie Akatisten, im Privatleben, in der Wohnung,
im Kirchenkalender, in den Namen zahlloser Kirchengebäude, in

Lobpreisungen, Liedern, Hymnen usw. ist er zu finden. Der synthetische

Intellekt des Orthodoxen nimmt keinen Anstoss daran, dass

der Gottesmutter eine besondere Stellung innerhalb der Kirche
anzuerkennen ist. Er denkt gar nicht, dass dies etwas von dem Glanz

der Person Jesu Christi wegnimmt. Ganz im Gegenteil: es erscheint

ihm ganz natürlich und menschlich, dass seine Mutter an seiner

Verherrlichung Anteil haben soll. Religiöse Malerei, Dichtung, Musik,
Architektur zeugen dafür, dass Maria Verehrung in der Orthodoxie
mit der unergründlichen Tiefe der menschlichen Seele zusammenhängt.

Und wenn man im Westen die Marienverehrung mit Mario-
latrie, Hyperdulia und dergleichen vergleicht oder sogar identifiziert,
so geschieht das nur in Unkenntnis oder besser gesagt in Verkennung
der Mariologie, denn die Orthodoxie, Kirche oder Christen haben

die Muttergottes verehrt, aber nie vergöttert. Sie ist immer die Für-
bitterin, aber nie die Erlöserin. Eine Ikone wird nie ein Fetisch oder

ein Idol in den Augen der Orthodoxen : eine Ikone ist nur eine Stelle,

wo die Gnade gegenwärtig ist. Und zuletzt, wenn man nach dem

Platz der Marienverehrung in der Orthodoxie fragt, ist die beste

Antwort vielleicht diese: der Platz der Verehrung Maria ist im
Herzen der orthodoxen Christen. Denn wenn man auch auf die Ikone
schaut, und bittet, oder weint, oder lobpreist, ist es eine Verbindung,
ein Gespräch des Herzens des Christen mit der auf der Ikone
dargestellten Person.



— 119 —

Hymnen zu Ehren der Gottesmutter gibt es viele, aber die eine
dem Akathistos entstammend, zeigt klar die Stellung der Gottesmutter

als menschliche Gestalt in der Orthodoxie :

Freude dir, Mutter des Lammes und des Hirten,
Freude dir, Hürde geistiger Schafe,
Freude dir, der unsichtbaren Feinde Rächerin,
Freude Dir, der Paradiespforte Zerbrecherin.

Aber die demütige Magd, die Gottesgebärerin wurde, hat selbst
im Magnificat den Anlass zu ihrer allgemeinen Verehrung, die in der
Orthodoxie seit altersher lebt, gegeben : « Siehe, von nun an werden
mich selig preisen alle Kindeskinder.» Lukas, 1:48.

New York. B. Svrakov


	Die Mariologie in der orthodoxen Kirche des Ostens

