Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Die Mariologie in der orthodoxen Kirche des Ostens
Autor: Svrakov, B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 113 —

Die Mariologie
in der Orthodoxen Kirche des Ostens

Es kann wohl mit Recht gesagt werden, dass die Orthodoxe
Kirche des Ostens die dlteste nichtreformierte Kirche ist. Der Pro-
testantismus hat verschiedene Dogmen der alten ungeteilten Kirche
verworfen, und der Rom-Katholizismus hat neue Dogmen entwickelt,
wie die unbefleckte Empfiangnis und andere.

Die Orthodoxe Kirche des Ostens hat im Laufe der millennia
peinlich versucht, die Uberlieferung so getreu wie moglich zu erhalten.
Daraus ergibt sich auch die Verehrung der Muttergottes, die im Osten
entstanden ist und ohne Modifikationen bis zu dem heutigen Tag
tiberall wo es Orthodoxe Nationalkirchen gibt, erhalten geblieben ist.
Der Kultus Marias wird in protestantischen Kreisen nicht verstanden
und nicht gebilligt, doch glaubt die orthodoxe Kirche des Ostens
diesen Kultus der Gottesmutter auch auf Grund der Heiligen Schrift
und der Uberlieferung beweisen zu konnen.

Da der Zentralpunkt des orthodoxen Dogmas die Inkarnation
ist, ist die Verehrung der Gottesmutter in ihm auch implizite ent-
halten. Fiir die orthodoxe Kirche des Ostens ist es ganz natiirlich,
dass jenes Geschopf, von welchem die zweite Hypostasis, der Logos
durch die Kraft des Heiligen Geistes Fleisch annahm, verehrt werden
soll. Es ist nicht schwer, biblische Belege und historische Bestiti-
gungen fiir solche Lehre zu finden. In dem Niciino-Konstantinopoli-
tanischen Glaubensbekenntnis heisst es «Der fiir uns Menschen und
fiir unsere Erlosung kam von dem Himmel und wurde Mensch von
dem Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria». Es wurden bittere
Kéampfe dagegen ausgefochten, die Jungfrau Maria als Theotokos in
das Glaubensbekenntnis einzutragen; besonders Nestorius war ein
Gegner dieser Lehre. Obwohl Origenes fiir manche Lehre verurteilt
wurde, wurde er die Hauptstiitze fiir Cyrill von Alexandrien in seinem
Kampf gegen den Terminus «Christusgebéreriny. Und wenn das
okumenische Konzil von 431 die Jungfrau Maria als Gottesgebirerin
bezeichnet hat, hat das Konzil von 787 gegen die [konoklasten auch
ihre lebenslingliche Jungfriulichkeit bestitigt. Was von altersher
in dem Terminus aiparthenos enthalten und in der Liturgie von
Johannes Chrysostomos verherrlicht wurde, hat nun auch eine dog-
matische Festlegung erfahren. In einer der Hymnen der Liturgie des



— 114 —

konstantinopolitanischen Bischofs des 4.Jahrhunderts, Johannes
Chrysostomos, heisst es: Wahrhaftig wiirdig ist es, dich selig zu
preisen, die Gottesgebiirerin, die ewig selige und ganz untadelige
Mutter unseres Gottes, die ehrwiirdiger ist als die Cherubim und un-
vergleichlich glorreicher als die Seraphim, die unversehrt den Gott-
Logos geboren hat, dich, die wahrhaftige Gottesmutter, lobpreisen
wir. »

An sehr grossen kirchlichen Festen, wie Weihnachten, Ostern
und anderen, wird die folgende collecta sofort nach dem Troparion
der Geburt Christi gesungen: ¢Die Jungfrau gebiert heute den, der
vor aller Zeit da war, und die Erde bietet dem Unzugénglichen eine
Hohle dar; die Engel lobpreisen mit den Hirten und die Magier reisen
mit dem Stern, und unseretwegen wurde ein Kindlein geboren, der
da Gott vor allen Zeiten ist.» Zu Ostern lautet derselbe Kondakion
wie folgt: Der Engel rief zu der, die voll Gnaden war: «Reine Jung-
frau, freue dich und ich wiederhole, freue dich: Dein Sohn ist auf-
erstanden nach drei Tagen aus dem Grab und hat auch den Toten
Leben geschenkt, Menschen, freuet euch! Leuchte, leuchte, o neues
Jerusalem: Denn die Herrlichkeit des Herrn hat dich beschienen,
frohlocke jetzt und freue dich, o Zion! Und du, reine Gottesgebérerin,
frohlocke wegen der Auferstehung dessen, den du geboren hast.»

Was sind die Griinde dafiir gewesen, dass dieAnbetung des Herrn
in der orthodoxen Kirche des Ostens beinahe nie vor der Verehrung
auch seiner Mutter getrennt wird ? Zuerst weisen die orthodoxen
Theologen auf die Verkiindigung Marié durch den Erzengel Gabriel,
wie es im Evangelium nach Lukas im ersten Kapitel, Vers 26, steht:
« Gegriisset seist du, Holdselige! Der Herr ist mit dir, du Gebenedeite
unter den Weibern. .. Fiirchte dich nicht, Maria, du hast Gnade bei
Gott gefunden. Siehe, du wirst schwanger werden im Leibe, und
einen Sohn gebiren, des Namen sollst du Jesus heissen... Der
Heilige Geist wird tiber dich kommen, und die Kraft des Hochsten
wird dich tiberschatten, darum auch das Heilige, das von dir geboren
wird, wird Gottes Sohn genannt werden.» Die orthodoxe Lehre
von der Verehrung der Gottesmutter geht aber viel weiter zuriick.
Im Alten Testament sind Stellen zu finden die, nach dem Glauben
der orthodoxen Kirche, sich auf die Gottesmutter beziehen.

So zum Beispiel werden schon im Paradies die Worte von Genesis 3,
15: Und ich will Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe. . .
usw. auf Maria angewendet, so dass schon beim ersten grossen Un-
gliick des Menschengeschlechts die Gottesmutter als erster Strahl



— 115 —

der Freude verheissen wird. In dem Oktoich, Stimme 1, das vierte
Kanon, das dritte Lied, das erste Troparion steht zu lesen: «Alle
Propheten haben dich, Gottesmutter, verkiindigt, unter wunder-
baren Zeichen.» Viele Stellen aus den Psalmen und den Propheten
werden auf die zukiinftige Gottesmutter Maria bezogen, besonders
Jesaja 7:14:«Siehe, eine Jungfrau ist schwanger und wird einen Sohn
gebiren, den wird sie heissen Immanuel.» In den verschiedenen
Akatisten (Lobpreisungen und besondere spezielle Dienste, die der
Gottesmutter gelten (ihnlich den Novennas der Romischkatholiken)
wird Gottesmutter mit der Feuersiule in der Wiiste, welche den
Israeliten vorangegangen ist, verglichen und als Wegweiserin ge-
priesen. Die orthodoxe Kirche gebraucht die Bezeichnung Odigitria-
Wegfiihrerin. Der russisch-orthodoxe Heilige Dimitrij Rostovsckij
nennt sie «die reinste Jungfrau, unsere Wegweiserin, die uns von Gott
gegeben wurde, eine Wolke, welche Gott getragen hat und auf uns den
Regen der Gottesgnade ausgegossen hat.»

Wo ist der Platz der Gottesmutter im orthodoxen Kirchen-
kalender ? Am 9. Dezember wird in der orthodoxen Kirche das Fest
der Empféngnis Maria von Anna und Joachim und am 8. September
(neun Monate spiter) wird die Geburt Maria gefeiert. Am 4.De-
zember ist das Fest von Marii Einfithrung in den Tempel als drei-
jahriges Médchen, wo sie nach dem Versprechen ihrer Eltern auf-
gezogen werden sollte. Am 7. April wird das Fest der Verkiindigung
unserer heiligsten Gottesmutter und immerwihrenden Jungfrau
Maria gefeiert. Am 28. August ist das Fest von Marii Hinschied.
Jedes dieser Feste stammt von der ungeteilten Kirche und ist ge-
schichtlich und dogmatisch auf die zwei wichtigen Quellen der
Orthodoxie gegriindet, d. h. der Heiligen Schrift und der Tradition. In
allen diesen speziellen Diensten der Verehrung der Gottesmutter
werden Gesinge und Lobpreisungen gesungen und gesprochen, in
welchen sie als die Verbindung zwischen Himmel und Erde ge-
schildert wird, ihre jungfriulichen und moralischen Qualititen und
beispielslosen Tugenden: wie Demut, Liebe, Aufopferung und be-
sonders ihre Fiirsorge und Fiirbitte fiir die ganze Menschheit vor dem
Throne ihres Sohnes werden geschildert. Die Beziehungen zwischen
Gottesmutter und unserem Herrn werden nicht als seltsam ge-
schildert, sondern als solche die zwischen einem Gott und einem
menschlichen Geschopf existieren konnen. Es wird auf die letzten
Worte Jesu Christi am Kreuz hingewiesen, wo die Mutter, unendlich
leidend, der Obhut von Johannes, dem geliebten Schiiler, anvertraut



— 116 —

wird. Dass ein Gott in solchem Augenblick auch an sie, die doch nur
als ein gewohnliches Instrument von manchen betrachtet wird,
denken konnte, ist fiir die Orthodoxie ein weiterer Beweis dafiir, dass
sie ihm die ganze Zeit ihrer irdischen Koexistenz sehr nahe gestanden
hat. Wir finden sie tiberall mit ihm, bis auf Golgotha und spiter sogar
auf dem ersten Konzil der Apostel zu Jerusalem. Aber nicht nur in
der Liturgie des Johannes Chrysostomos ist ein Ehrenplatz fiir die
Giottesmutter reserviert.

Es gibt ein spezielles Gebiet der byzantinischen und spiter der
russischen orthodoxen Kunst, wo mit besonderem Glanz und Pietit
der Kultus Marié in Erscheinung tritt: die Ikonen. Die Orthodoxie
wird besonders missverstanden im Westen, da dem analytischen Ver-
stand des Westlers die etwas mystische Ikonenverehrung nicht nur
Marid, sondern auch der anderen Heiligen seltsam und unnétig er-
scheint. Wenn Jesus Christus fiir die Versohnung und Erlssung ge-
niige, so brauche man doch keine andere Fiirbitterin und Vermitt-
lerin. Dafiir sind wahrscheinlich zwei Griinde besonders anzufiihren :
wenig Information und die Verwechslung der orthodoxen Ikonen-
verehrung mit romisch-katholischen Gebriuchen, die doch ver-
schieden sind. Man kann die Orthodoxie nicht ohne den Ikonen-
kultus begreifen. Beginnen wir zum Beispiel mit der Kirche (dem
Gebaude): unzéhlige Gebdude sind der Mutter Gottes gewidmet, der
reinsten Gottesgebirerin geweiht. Im alten Byzanz, in Griechenland,
Bulgarien, Jugoslawien, Ruménien, Russland, auf dem Berg Athos,
in der Diaspora — iiberall auf dieser Erde sind sie zu finden. Ikonen-
malerei ist im orthodoxen Christentum nicht eine Kunst, es ist
ein heiliger Dienst. Die Ikonenmaler sind keine gewohnlichen Men-
schen, sie sind meistens Klostermonche. Selten wird eine Tkone
identifiziert, meistens sind sie namenlos, vielleicht nur mit der Kirche,
oder dem Kloster verbunden. Der Maler betet und fastet, bereitet
sich geistig fiir die heilige Leistung vor, Farben, Pinsel und die anderen
Materialien werden geweiht und die Arbeit selbst geht vor sich wie
ein heiliger Akt. Die Ikone, einmal fertig, wird durch einen speziel-
len Gottesdienst fiir die Kirche geweiht und aufgestellt. In einem
orthodoxen Tempel ist der Altar von einer ganzen Wand, Tkono-
stasis, getrennt. Die Ikonenverehrung ist aufs engste mit orthodoxer
Frommigkeit und mit dem téglichen Leben verbunden. Ein Ortho-
doxer soll nie die Kirche betreten ohne dass er eine Kerze vor einer
beliebten Ikone anziindet, niederkniet und seinen Geist zu dem
Original der dargestellten Gestalt emporrichtet: wenn er vor der



— 117 —

Tkone des Heilandes kniet, so murmelt er ein Gebet direkt zu ihm,
wenn er aber vor der Ikone der Gottesmutter oder eines anderen,
grosseren oder kleineren Heiligen kniet, so bittet er, dass sein Gebet
weiter zu dem Thron Gottes durch den gottgefilligen Heiligen ge-
tragen wird. In allen orthodoxen Kirchen erscheint die Ikone der
Gottesmutter auf der linken Seite der koniglichen Tiiren, wihrend
auf der rechten jene ihres Sohnes ist. Die eigene Wohnung selbst hat,
wenn nicht in allen Zimmern, so doch im Wohnzimmer, irgendeine
Tkone von verschiedenen Heiligen, selbstverstandlich an erster Stelle
auch die von Jesus Christus und der Gottesmutter, aufgestellt. Dort
ist die Ostecke (ex oriente lux) fiir diesen Zweck reserviert. Kine
hingende Lampe, die am Vorabend aller Festtage und Sonntage
demiitig angeziindet wird, gibt den Kindruck, dass dieses Zimmer
und diese Ecke eine kleine Ersatzkirche in der Wohnung darstellt.
Natiirlich gilt vor allen anderen Heiligen die Ehre der Ikone der
Gottesmutter. Die ganze politische Macht des byzantinischen Im-
periums konnte den Ikonenkultus nicht unterdriicken, und der Sieg
iiber die Tkonoklasten bezeugt um so klarer, wie wichtig und unauf-
loslich die Ikonenverehrung mit der Frommigkeit des Orthodoxen
verbunden ist. Eine der wichtigsten Ikonen der Gottesmutter ist die-
jenige von Smolensk, stammend vom 15. Jahrhundert aus der Nov-
goroder Schule. Es ist ein ikonographischer Typ, der aus Byzanz
kommt. Sie wurde als Odigitria dort bekannt und soll aus dem Jahre
453 nach Christi stammen. Kaiserin Kudoxia, die Gemahlin Theo-
dosius des Jiingeren soll sie aus Jerusalem ihrer Schwigerin iiber-
sandt haben. In der justinianischen Aera wurde sie zum Wahrzeichen
von Byzanz, und nach der Legende war sie ein eigenhéndiges Werk
des heiligen Lukas. Im 14. Jahrhundert wurde eine Version des Ori-
ginals in die Kathedrale von Smolensk iiberbracht. Sie gilt als
wundertitig. Die Ikone der Gottesmutter mit der Taube vom Kloster
Konewetz am Ladogasee von 1395 ist eine andere beriihmte Ikone,
die spiiter (wie viele andere) mit schonem Metallschutz (riza) ver-
sehen worden ist. Eine berithmte Ikone der Gottesmutter ist die von
Blachernee, die sich in Konstantinopel in der Blachernkirche be-
findet und aus der zweiten Hilfte des 14.Jahrhunderts stammt 1).

L) Eine kleine sehr schéne Sammlung orthodoxer Ikonen wurde von
Doris Wild unter dem Titel: «Ikonen — Kirchliche Kunst des Ostens», Hallwag
Bern 1946 herausgegeben. Eine andere, viel griossere und schonere unter dem
Titel Icons, introduced and edited by Tamara Talbot Rice, Batchwort Press,
London wurde 1959, zweite verbesserte Auflage 1960, herausgegeben.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1962. 8



— 118 —

Wohl die beriihmteste und élteste russische Ikone der Gottesmutter
wurde diejenige von Wladimir, ein griechisches Werk des 12. Jahr-
hunderts, bekannt als Muttergottes Eleusa, der Barmherzigkeit : eine
zirtliche gegenseitige Schmiegung, der Blick in banger Zukunfts-
sorge. Diese ist wohl die verehrteste Ikone als Symbol miitterlicher
Liebe. Die Tkone der Gottesmutter ist fiir dieorthodoxen Glaubiger die
engste Verbindung und der kiirzeste Wegim Gebet aller Art. Obwohl
nur ein Bild, ist es doch die Person, die verehrt wird. Wenn Ortho-
doxe reisen, tragen sie ihre geliebteste Ikone in ihrer inneren Tasche,
ziemlich in derselben Art, in welcher die Ménche und Nonnen ihre
Bibel tragen, um naher mit dem Wort Gottes in den Versuchungen
dieser Welt zu sein.

Der Kult der Gottesmutter ist jedoch kein theoretisches Dogma
in der orthodoxen Kirche. Er ist eine allgemeine Erscheinung in der
orthodoxen Welt: in der Liturgie, Vesper, Matin, den verschiedenen
Spezielldiensten sowie Akatisten, im Privatleben, in der Wohnung,
im Kirchenkalender, in den Namen zahlloser Kirchengebiaude, in
Lobpreisungen, Liedern, Hymnen usw. ist er zu finden. Der synthe-
tische Intellekt des Orthodoxen nimmt keinen Anstoss daran, dass
der Gottesmutter eine besondere Stellung innerhalb der Kirche an-
zuerkennen ist. Er denkt gar nicht, dass dies etwas von dem Glanz
der Person Jesu Christi wegnimmt. Ganz im Gegenteil : es erscheint
ihm ganz natiirlich und menschlich, dass seine Mutter an seiner Ver-
herrlichung Anteil haben soll. Religiose Malerei, Dichtung, Musik,
Architektur zeugen dafiir, dass Maria Verehrung in der Orthodoxie
mit der unergriindlichen Tiefe der menschlichen Seele zusammen-
hiingt. Und wenn man im Westen die Marienverehrung mit Mario-
latrie, Hyperdulia und dergleichen vergleicht oder sogar identifiziert,
so geschieht das nur in Unkenntnis oder besser gesagt in Verkennung
der Mariologie, denn die Orthodoxie, Kirche oder Christen haben
die Muttergottes verehrt, aber nie vergottert. Sie istimmer die Fiir-
bitterin, aber nie die Erloserin. Eine Ikone wird nie ein Fetisch oder
ein 1dol in den Augen der Orthodoxen: eine Ikone ist nur eine Stelle,
wo die Cnade gegenwiirtig ist. Und zuletzt, wenn man nach dem
Platz der Marienverehrung in der Orthodoxie fragt, ist die beste
Antwort vielleicht diese: der Platz der Verehrung Maris ist im
Herzen der orthodoxen Christen. Denn wenn man auch auf die Ikone
schaut, und bittet, oder weint, oder lobpreist, ist es eine Verbindung,
ein Gesprich des Herzens des Christen mit der auf der Ikone dar-
gestellten Person.



— 119 —

Hymnen zu Ehren der Gottesmutter gibt es viele, aber die eine
dem Akathistos entstammend, zeigt klar die Stellung der Gottes-
mutter als menschliche Gestalt in der Orthodoxie:

Freude dir, Mutter des Lammes und des Hirten,
Freude dir, Hiirde geistiger Schafe,

Freude dir, der unsichtbaren Feinde Richerin,
Freude Dir, der Paradiespforte Zerbrecherin. . .

Aber die demiitige Magd, die Gottesgebérerin wurde, hat selbst
im Magnificat den Anlass zu ihrer allgemeinen Verehrung, die in der
Orthodoxie seit altersher lebt, gegeben: «Siehe, von nun an werden
mich selig preisen alle Kindeskinder.» Lukas, 1:48.

New York. B. Svralkov



	Die Mariologie in der orthodoxen Kirche des Ostens

