Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Die Exegese von Matth. 16,18-19
Autor: Maan, P.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

Die Exegese von Matth. 16, 18-19

Im Jahre 1860 kommt Déllinger in seinem Buch: Christentum
und Kirche in der Zeit der Grundlegung auch auf die Stelle Metth. 16,
18-19 zu sprechen !). Und er schreibt dann: «Er (sc. Petrus) sollte
erstens der Fels sein, auf welchen Jesus seine Kirche bauen wolle ; die
auf diesem Fels ruhende Kirche solle zweitens niemals untergehen;
er werde ihm drittens die Schliissel des Reiches, der Kirche geben,
und viertens solle, was er auf Erden binden oder l6sen werde, auch
im Himmel gebunden oder gelost sein.»

Neun Jahre spiter kommt Dollinger auf die Stelle zuriick, wenn
auch in etwas seltsamer Art. Im Jahre 1869, am Vorabend des Vati-
kanischen Konzils, erscheint, unter dem Pseudonym Janus, das
Buch: Der Papst und das Conzil, das von Déllinger, unter Mitarbeit
von Huber und Friedrich verfasst wurde. Hier finden wir eine An-
merkung: « Es war eine vergebliche Miihe, welche sich z. B. Déllinger
(L. c.) gegeben hat, die Schliisselgewalt als etwas nach biblischem
Sprachgebrauch von der Binde- und Losegewalt Verschiedenes zu er-
kliren, so dass in jener eine Gewalt iiber die ganze Kirche lige,
welche dann auch auf die romischen Nachfolger des Petrus iiber-
gegangen wire %).»

«Vergebliche Miihe» kénnte man auch sagen von den Versuchen,
das Vatikanische Konzil abzuhalten von den Beschliissen, welche die
Kirchengeschichte so eingehend beeinflussen wiirden. Auf dem Vati-
kanum erhielt man eine offizielle Auslegung der Stelle Matth. 16,
18-19: docemus et declaramus iuxta evangelii testimonia primatum
iurisdictionis in universam Dei eccelesiam immediate et directe beato
Petro apostolo promissum atque collatum a Christo Domino fuisse 3).
Und die Schlussfolgerungen fiihrten zum Dogma der Infallibilitiit
des Papstes und seiner universalen Turisdiktionsgewalt.

Dieses neue Dogma nétigte viele katholische Theologen zu einer
Neubesinnung auf die Matthéusstelle.

Das bekannteste Buch ist die Arbeit des Bonner Neutestament-
lers Joseph Langen: Das Vaticanische Dogma ... in seinem Ver-
haltms zum Neuen Testament und der patrlstlschen Exegese. Hier

iy J.J.1. von Déllinger, Christentum und Kirche in der Zeit der Grund-
legung. Regensburg 1860.

%) Janus, Der Papst und das Conzil. Leipzig 1869. S. 98,

?) Concilium Vaticanum Sessio IV, Constitutio dogmatica T de Eeclesia
Christi, Kap. 1. (Denzinger n° 1822.)



— 101 —

erklirt Langen: « Die Himmelsschliissel und das Binden und Lisen
weist auf ein Kirchenamt hin, aber Fels der Kirche ist Petrus person-
lich durch seinen Glauben, worin er Niemanden oder Alle, die ihm
im Glauben gleichen, zu Nachfolgern hat 1).»

Wenn wir das altkatholische Schrifttum der Jahre nach dem
Vatikanum iiberblicken, ist es auffallend, dass die Geschichte einen
weit grosseren Anteil erhilt als die Exegese. Im Buche von Joseph
Langen wird beispielsweise der Exegese von Matth. 16, 18 fiinf Seiten
gewidmet; die iibrigen 500 Seiten behandeln die Auslegung dieser
Stelle von den patres bis zum 17. Jahrhundert.

Man bekommt den Eindruck, dass man in bezug auf die biblische
Exegese keine neuen Gesichtspunkte erwartete. Die Auseinander-
setzung in der «Revue Internationale de Théologie» zwischen Langen
und Beyschlag tiber die Ausspriiche Jesu an Petrus war keine eigent-
liche Begegnung auf dem Boden der Exegese #). Man fand sich damit
ab, dass es eine romische, eine altkatholische und eine protestantische
Auslegung dieser Stelle gab und kam nicht dazu eine, wenn mdoglich
unparteiische, Exegese dieser Stelle in Betracht zu ziehen.

Dies list sich verstehen, denn auch in unserer Zeit gibt es keine
Stelle im Neuen Testament, wo bei der Auslegung die personliche
Stellungnahme und die kirchliche Zugehorigkeit des Exegeten von
so grosser Bedeutung ist ).

Die liberale Theologie der Jahrhundertwende sah einen so
grossen Abstand zwischen Jesu und der offiziellen Kirche, dass diese
Kirche in der Reich Gottes Predigt Jesu schwerlich einen Platz
haben konnte. Aus diesem Grunde waren sie geneigt die beiden
Stellen im Matthiusevangelium, in welchen wir das Wort ekklesia
als hapax in den Evangelien finden, als unecht zu betrachten.

Die Anhinger der konsequenten Eschatologie zeichneten ein
Messiasbild, gemalt in den Farben der kommenden Not und der
baldigen Parusie des Menschensohnes. Auch in dieser Auffassung

1) J.Langen, Das Vaticanische Dogma von dem Universal-Episkopat
und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhiltnis zum Neuen Testament
und der patristischen Exegese. Bonn, 1871. S. 13.

%) Vgl. Revue Internationale de Théologie 1894 und 1895.

%) Vgl. F.Obrist, Echtheitsfragen und Deutung der Primatsstelle Mt. 16,
18 f. in der deutschen protestantischen Theologie der letzten dreissig Jahre.
(Neutestamentliche Abhandlungen XXI, Miinster 1961.)

A.J. Bronkhorst, Schrift en Kerkorde. Den Haag 1949.

O.Cullmann im Theologischen Worterbuch zum N. T. s. v. Petrus.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1962, 7



— 102 —

war wenig Platz fiir die Kirche und auch hier war schwerlich ein Echt-
heitszeugnis fiir die Ekklésia-Stellen zu bekommen.

Die Forscher aus der formgeschichtlichen Schule bemiihten sich
den «Sitz im Leben» des Ekklésia-Wortes zu bestimmen, wobei es
wohl ein Wort des Matthius aus der Urgemeinde sein kénnte aber
nicht ein Wort des Heilandes.

Veranlasst durch die formengeschichtlichen Untersuchungen
wurden Stimmen laut, die Aufmerksamkeit verlangten fiir die mog-
liche Authentizitat dieses Wortes. Man wies hin auf das palistinen-
sische Gepriige dieses Wortes, auf die Verbindung des Bauwortes mit
dem Zimmermannssohn Jesus und die Parallele mit Matth. 7, 24.
Friitheren Versuchen gegeniiber das Wort aufzuteilen in verschiedene
Logien fanden sich jetzt Verteidiger der inneren Einheit dieses
Wortes. Man betonte den Parallelismus zwischen dem: «Du bist
Christus» und dem «Du bist Petrus» zwischen dem Bekenntnis Petri
und der Abweisung des leidenden Messias, zwischen dem gottoffen-
barten: «su ei ho Christos» und dem menschlichen ¢hileoos soi,
kurie».

Von entscheidender Bedeutung fiir eine Neubewertung des
Petruswortes war die, wenn man so sagen darf, Wiederentdeckung der
Kirche, die namentlich eingeleitet wurde durch den Ekklésia-Artikel
von K. L. Schmidt im Theologischen Warterbuch zum Neuen Testa-
ment. Man stellte fest, dass es nicht angebracht sei, sich in der For-
schung zu beschrinken auf die Vokabel ekkleésia ; dass man auch dem
Kirchengedanken Aufmerksamkeit zollen sollte. Von hier aus wurden
auch die Jiingerberufung und das Apostolat in den Vordergrund ge-
riickt.

Auf Grund dieser Studien ist der Gedanke einer Interpolation
in bezug auf Matth. 16, 18 in den Hintergrund gedringt worden : die
Authentizitit wird von vielen anerkannt, wenn auch (auch ka’tho-
lischerseits) die Frage erwogen wird, ob der Rahmen des Matthius
in der Tat der geschichtliche Rahmen ist.

Es wird wohl nicht jedermann dem Wort Zahns beistimmen :
«Der Text steht felsenfest», aber die Fortsetzung seines Satzes wirci
sicher Zustimmung finden: «Die Auslegung ist von jeher sehr ver-
schieden ausgefallen 1).»

Gerade in unserer Zeit ist die Diskussion um die Deutung dieser
Stelle im Fluss und viele Disziplinen: Philologie, Archiiologie, Kir-

1) A.Zahn, Das Evangelium des Matthius. 4, 1922. S. 730



— 103 —

chengeschichte und Patristik werden herangezogen um eine akzep-
table Exegese zu ermdglichen 1).

Ich méchte mich im Rahmen dieses Artikels mit einigen Notizen
begniigen, weil es unmdglich ist, die einschligige Literatur zu be-
wiiltigen und zu beurteilen. Als erstes driingt sich die Petrus-petra
Frage auf. Unser Wort ist nicht eine Namenslegende, die die Ent-
stehung des Petrusnamens erliutern soll. Aber es ist zu fragen ob
hier petra gemeint ist im Sinne von Matth. 7,24, oder ob wir mit
J.Jeremias den Tempelfelsen in Betracht ziehen miissen. Dieser
Tempelfels galt als der Gipfel der Erde, die selbst als hohler Welten-
berg aus dem Weltmeer emporragt und bildete sowohl den Ver-
schlufistein gegen die Urflut im Innern der Erde als auch den Ein-
gang zur Totenwelt.

Ist petra gleich Fels, oder ist petra gleich Stein ? Beide Deu-
tungen sind méglich. Diirfen wir eine Linie ziehen nach 1 Kor.10,4:
der Fels war Christus, oder nach 1 Kor.3,11: Christus als Grund-
stein ?

Das Bauen. Wann findet es statt ? An Ostern (verschiedene For-
scher sahen im Petrustext ein vordatiertes Wort, des Auferstandenen)
an Himmelfahrt oder an Pfingsten ? Oder wird das Bauen erst in der
Endzeit stattfinden ?

Auch in bezug auf die feindseligen Hadestore gibt es viele Pro-.
bleme zu losen. Ist Hades Todesmacht oder Holle ? Es gibt noch
immer Erklirer, welche den Kampf der Hadesméchte nicht gegen
die Kirche sondern gegen den Felsen gerichtet sein lassen. Nicht zu
vernachlissigen sind die Anklinge unseres Wortes an Jes. 28,1619,
wo wir auch den Begriffen Hades und Grundstein begegnen.

Wichtig fiir die Exegese ist der Entscheid, ob Vers 19: Ich werde
dir die Schliissel des Himmelreiches geben usw., ein selbstindiges
Logion ist, oder immer mit dem 18.Vers verbunden gewesen ist.
Weiter: ob der Parallelismus zwischen beiden Satzteilen ein voll-
kommener ist, so dass beide Teile das gleiche aussagen oder ob hier
zwei getrennte Gedanken zum Ausdruck kommen.

Bischof Herzog hat in der « Revue Internationale de Théologie» 2)
sowohl iiber die Schliisselgewalt wie iiber das « Binden und Losen»

1) Vgl. A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung. Theo-
logische Zeitschrift, Basel 1955.

%) E.Herzog, Von der Schliisselgewalt der Kirche. Revue Internationale
de Théologie 1902.

E.Herzog, Binden und Lésen, 1. ¢. 1906.



— 104 —

geschrieben und seitdem hat die Diskussion nicht aufgehért. Man hat
die Schliisselgewalt von der Predigt her verstehen wollen, vom
Schriftverstindnis, von der Lehrgewalt. Katholischerseits betont
man gerne: Besitz der Schliissel bedeutet: Vollmacht iiber das Ge-
biaude. Als Besitzer der Schliissel wird Petrus der Major-domus
Gottes, wie es in Jes. 22, 21, 22 von Eljakim gesagt wird: Thn will ich
(der Herr) mit deinem Amtsgewand bekleiden und mit deiner Schiirpe
ihn umgiirten und deine Amtsgewalt in seine Hand legen. . . Ich will
ihm den Schliissel zum Hause Davids auf die Schulter legen, so dass
wenn er 6ffnet niemand zuschliessen kann und, wenn er zuschliesst,
niemand 6ffnen darf.

In bezug auf die Binde- und Lésegewalt kann man eine ganze
Skala von Auslegungen aufstellen, wobei anzufangen wire bei der
rabbinischen Vollmacht zur Entscheidung iiber erlaubt und uner-
laubt; eine weitere Stufe bildet: den Bann auflegen und beenden;
dann: in das Reich Gottes aufnehmen und aus demselben ausschlies-
sen, und schliesslich: die Leitung der Kirche. Wenn man die Leitung
der Kirche in den Rahmen der Sukzessionsgedanken stellt, wie er im
rabbinischen Judentum lebte, ist die Moglichkeit gegeben, das vati-
kanische Dogma von der Schrift her zu unterbauen 1).

Wir sind uns bewusst, die Sachlage nur sehr mangelhaft ge-
zeichnet zu haben. Aber diese kurzen Ausfithrungen werden dennoch
gezeigt haben, wie verstindlich es ist, dass man die Hilfswissen-
schaften der Iixegese, die Geschichte der dltesten Kirche, die Archiio-
logie und die Patristik zu Hilfe gerufen hat, um in den viclen Fragen
zu einer Entscheidung zu gelangen. Man hat sich die Frage gestellt:
welche Rolle hat Petrus gespielt in der Urkirche ? Kann man in bezug
auf die Daten des Neuen Testaments sprechen von einem Primat
Petri ? War Petrus in Rom ? War er der erste Papst ?

Wir diirfen hier nicht auf diese Fragen eingehen. Das Studium
der Antworten, die gegeben wurden und gegeben werden, wiirde das
gleiche Gefiihl der Verwirrung in uns hervorrufen, wie die (7bersicht
der Exegese.

Man wird es aber von hier aus verstehen, warum die Fiihrer der
altkatholischen Bewegung soviel Wert legten auf die Geschichte und
auf die patres.

Auch hier ist das Gesprich noch nicht zum Ende gekommen.
Ich darf erinnern an das Buch von Joseph Ludwig iiber die Primat-

1) Vgl. D.Deden S.C. J., De Bijbel over de Kerk. Roermond 1962.



— 106 —

worte in der altkirchlichen Exegese!). Hierzu bemerkt Bischof
Dr. Ad. Kiiry sel. «Die Untersuchungen tiber die ersten Jahrhunderte
notigen den Verfasser zum Eingestindnis, dass bis zum Ende des
4. Jahrhunderts von einer einheitlichen Primatialdoktrin nicht die
Rede sein kénnen 2).»

Aber auch im weiteren Verlauf seines Buches zeigt der Verfasser
wie schwer es ist in bezug auf die Stelle Matth. 16, 18, 19 unbefangen
zu lesen. So schreibt Ludwig: «Augustin hat einen Primat Roms an-
erkannt; diese Anerkennung wurzelt ganz besonders in seiner Exe-
gese zu Matth. 16, 18, 193).»

Dies stimmt nicht iiberein mit dem Eindruck, den man aus der
Lektiire von Langen erhilt, sei es aus seinem schon zitierten Werk:
Das Vaticanische Dogma, oder aus seiner: Geschichte der rémischen
Kirche. Im letzteren Buch schreibt Langen %): « Auch Augustin stand
hiernach in der Kirchenverfassungsfrage strenge auf dem Stand-
punkte der Episkopal- und Metropolitanverfassung des Konzils von
Nicia, wusste also von einem Papsttum nichts.»

Hier konnte man leicht bemerken: Ludwig ist romisch, Langen
altkatholisch, beide sind voreingenommen, und dabei konnte die
antipipstliche Gesinnung eines Langens ihn bewogen haben das-
jenige aus Augustin zu lesen, das mit seiner Denkweise iiberein-
stimmte.

In dieser Beziehung ist es interessant, hinzuweisen auf eine
Arbeit von A. M. Bonnardiére iiber die Perikope Matth. 16, 13-23 bei
Augustin 5).

Frl. Bonnardiere hat 116 Zitate aus der angegebenen Perikope
im opus des H.Augustins gefunden. Sie ist allen Zitaten nachge-
gangen und hat sie rubriziert. Es ist verstiandlich, dass Augustin im
Rahmen seiner Zeit gerne das Glaubensbekenntnis des Petrus zitiert
und sowohl auf den Glauben Petri als auf den Inhalt des Glaubens
reflektiert. Daneben zollt Augustin dem Petrus seine Aufmerksam-
keit als Widersacher. Einundvierzigmal wird Matth.16, 18 zitiert
(ganz oder teilweise) und neunundzwanzigmal nennt er den 19. Vers

1) J.Ludwig, Die Primatworte Mt. 16, 18, 19 in der altkirchlichen Exe-
gese. Neutestamentliche Abhandlungen XIX, 4. Miinster 1952.

2) Internationale Kirchliche Zeitschrift. Bern 1954, S. 62 f.

3) L. e. S. 81.

1) J.Langen, Geschichte der romischen Kirche bis zum Pontifikate
Leo’s I. Bonn 1881, S. 860.

5) A.-M. la Bonnardiére, Tu es Petrus. La péricope Matthieu 16, 13-23
dans I’ceuvre de saint Augustin. Irénikon XXXIV, p. 451-499 (1961).



— 106 —

(meistens getrennt von Vers 18). Auffallend ist dabei, dass Augustin
an den wenigsten Stellen petra und Petrus identifiziert. Am liebsten
verfolgt er dem Gedanken : petra enim erat Christus (vgl. 1 Kor. 10,4),
und oft ist mit dem Grundstein der Kirche : der Glaube Petri gemeint.
Petrus ist die Gemeinschaft der Glaubenden, der populus christianus
(sermo 76). Die Schliisselgewalt ist die Vollmacht der Kirche Stinden
zu vergeben durch Taufe und BuBsakrament. Die Vollmacht des
Petrus ist Vollmacht der Kirche, und in Verbindung mit Joh. 21,
15-20, kann Augustin schreiben: Dominus ergo quando Petrum
interrogabat, nos interrogabat, Ecclesiam interrogabat. (Enarratio in
Ps. 108 1).)

Wir haben uns etwas linger bei Augustin aufgehalten, nicht weil
die Ausfiihrungen von Frl. la Bonnardiére diejenigen Langens unter-
stiitzen, sondern weil uns hier eine Richtung gewiesen wird fiir die
Exegese von Matt. 16, 18, 19. Es ist ndmlich nicht so, dass die Exegese
Augustins eine isolierte Erscheinung ist, sondern mehr oder weniger
die Auffassung der meisten patres ist. Wobei in Betracht zu ziehen
ist, dass wir nicht nur die Schriftsteller des Westens, sondern auch
diejenige des Ostens horen sollen. So lesen wir z. B. bei Theopha,nes
dem Topfer: Der Herr gibt die Schliissel Petri uns allen, die ihm dhn-
lich sind, damit das Tor zum Konigreich der Himmel vor allen
Hiretikern verschlossen bleibt und die Glaubigen es ohne Schwierig-
keit durchschreiten konnen. Jean Meyendorff 2), dem wir dieses Zitat
verdanken, bemerkt zu diesen Worten: Theophanes nimmt damit die
Uberlieferung wieder auf, die auf Origenes zuriickgeht . . . . .. Ori-
genes schreibt : wenn wir selbst auch sagen : Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes, dann werden wir auch selbst Petrus . .. Denn
wer Christus gleich wird, wird zum Fels (petra).

Es wird lange gehen bis ein consensus iiber die Stelle Matth. 16,
18, 19 erreicht sein wird.

Es wird viel Zeit und Aufmerksamkeit fordern, die Moglichkeiten
zur Exegese der Petrusstelle zu iiberlegen. Es wird ungeheuer schwer
sein, eine”Entscheidung zu treffen, die nicht irgendwie durch dog-
matische Uberlegungen beeinflusst ist. Aber eine Losung kann meines
Erachtens nur dann gefunden werden, wenn nicht nur die Schrift in

1) L. c. p. 494.

%) J.Meyendorff, Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzession in
in der byzantinischen Theologie. Bibliothek fiir Orthodoxe Theologie und
Kirche, Band I, Der Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche. Ziirich 1961.



— 107 —

Betracht gezogen wird, sondern auch das Echo, das diese Stelle in der
Kirche im Osten und Westen gefunden hat.

Wenn wir auch der Exegese einen grosseren Anteil geben maoch-
ten als es die Viter van 70 getan haben, so glauben wir doch, dass
sie in dieser Hinsicht einen richtigen Weg gezeigt haben.

Utrecht. P.J. Maan



	Die Exegese von Matth. 16,18-19

