
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Die Exegese von Matth. 16,18-19

Autor: Maan, P.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100 —

Die Exegese von Matth. 16, 18-19

Im Jahre 1860 kommt Döllinger in seinem Buch: Christentum
und Kirche in der Zeit der Grundlegung auch auf die Stelle Metth. 16,

18-19 zu sprechen1). Und er schreibt dann: «Er (sc. Petrus) sollte
erstens der Fels sein, aufweichen Jesus seine Kirche bauen wolle ; die
auf diesem Fels ruhende Kirche solle zweitens niemals untergehen ;

er werde ihm drittens die Schlüssel des Reiches, der Kirche geben,
und viertens solle, was er auf Erden binden oder lösen werde, auch
im Himmel gebunden oder gelöst sein. »

Neun Jahre später kommt Döllinger auf die Stelle zurück, wenn
auch in etwas seltsamer Art. Im Jahre 1869, am Vorabend des
Vatikanischen Konzils, erscheint, unter dem Pseudonym Janus, das

Buch : Der Papst und das Conzil, das von Döllinger, unter Mitarbeit
von Huber und Friedrich verfasst wurde. Hier finden wir eine
Anmerkung : «Es war eine vergebliche Mühe, welche sich z.B. Döllinger
(1. c.) gegeben hat, die Schlüsselgewalt als etwas nach biblischem
Sprachgebrauch von der Binde- und Lösegewalt Verschiedenes zu
erklären, so dass in jener eine Gewalt über die ganze Kirche läge,
welche dann auch auf die römischen Nachfolger des Petrus
übergegangen wäre 2).»

«Vergebliche Mühe » könnte man auch sagen von den Versuchen,
das Vatikanische Konzil abzuhalten von den Beschlüssen, welche die
Kirchengeschichte so eingehend beeinflussen würden. Auf dem Vati-
kanum erhielt man eine offizielle Auslegung der Stelle Matth. 16,
18-19: docemus et declaramus iuxta evangelii testimonia primatum
iurisdictionis in universam Dei eccelesiam immediate et directe beato
Petro apostolo promissum atque collatum a Christo Domino fuisse 3).

Und die Schlussfolgerungen führten zum Dogma der Infallibilität
des Papstes und seiner universalen Iurisdiktionsgewalt.

Dieses neue Dogma nötigte viele katholische Theologen zu einer
Neubesinnung auf die Matthäusstelle.

Das bekannteste Buch ist die Arbeit des Bonner Neutestament-
lers Joseph Langen : Das Vaticanische Dogma in seinem
Verhältnis zum Neuen Testament und der patristischen Exegese. Hier

J. J. I. von Döllinger, Christentum und Kirche in der Zeit der Grundlegung.

Regensburg 1860.
2) Janus, Der Papst und das Conzil. Leipzig 1869. S. 98.
3) Concilium Vaticanum Sossio IV, Constitutio dogmatica I de Ecclesia

Christi, Kap. 1. (Denzingorn0 1822.)



— 101 —

erklärt Langen : «Die Himmelsschlüssel und das Binden und Lösen
weist auf ein Kirchenamt hin, aber Fels der Kirche ist Petrus persönlich

durch seinen Glauben, worin er Niemanden oder Alle, die ihm
im Glauben gleichen, zu Nachfolgern hat*).»

Wenn wir das altkatholische Schrifttum der Jahre nach dem
Vatikanum überblicken, ist es auffallend, dass die Geschichte einen
weit grösseren Anteil erhält als die Exegese. Im Buche von Joseph
Langen wird beispielsweise der Exegese von Matth. 16,18 fünf Seiten

gewidmet; die übrigen 500 Seiten behandeln die Auslegung dieser
Stelle von den patres bis zum 17. Jahrhundert.

Man bekommt den Eindruck, dass man in bezug auf die biblische

Exegese keine neuen Gesichtspunkte erwartete. Die Auseinandersetzung

in der «Revue Internationale de Théologie» zwischen Langen
und Beyschlag über die Aussprüche Jesu an Petrus war keine eigentliche

Begegnung auf dem Boden der Exegese 2). Man fand sich damit
ab, dass es eine römische, eine altkatholische und eine protestantische
Auslegung dieser Stelle gab und kam nicht dazu eine, wenn möglich
unparteiische, Exegese dieser Stelle in Betracht zu ziehen.

Dies last sich verstehen, denn auch in unserer Zeit gibt es keine
Stelle im Neuen Testament, wo bei der Auslegung die persönliche
Stellungnahme und die kirchliche Zugehörigkeit des Exegeten von
so grosser Bedeutung ist3).

Die liberale Theologie der Jahrhundertwende sah einen so

grossen Abstand zwischen Jesu und der offiziellen Kirche, dass diese

Kirche in der Reich Gottes Predigt Jesu schwerlich einen Platz
haben könnte. Aus diesem Grunde waren sie geneigt die beiden
Stellen im Matthäusevangelium, in welchen wir das Wort ekklèsia
als hapax in den Evangelien finden, als unecht zu betrachten.

Die Anhänger der konsequenten Eschatologie zeichneten ein
Messiasbild, gemalt in den Farben der kommenden Not und der

baldigen Parusie des Menschensohnes. Auch in dieser Auffassung

1) J. Langen, Das Vaticanische Dogma von dem Universal-Episkopat
und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen Testament
und der patristischen Exegese. Bonn, 1871. S. 13.

2) Vgl. Revue Internationale de Theologie 1894 und 1895.

3) Vgl. F.Obrist, lichtheitsfragen und Deutung der Primatsstelle Mt. 16,
18 f. in der deutschen protestantischen Theologie dor letzten dreissig Jahre.
(Neutestamentlicho Abhandlungen XXI, Münstor 1961.)

A. J. Bronkhorst, Schrift on Kerkorde. Den Haag 1949.
O.Cullmann im Theologischen Wörterbuch zum N. T. s. v. Petrus.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 11)02. 7



— 102 —

war wenig Platz für die Kirche und auch hier war schwerlich ein
Echtheitszeugnis für die Ekklèsia-Stellen zu bekommen.

Die Forscher aus der formgeschichtlichen Schule bemühten sich

den «Sitz im Leben» des Ekklèsia-Wortes zu bestimmen, wobei es

wohl ein Wort des Matthäus aus der Urgemeinde sein könnte aber

nicht ein Wort des Heilandes.
Veranlasst durch die formengeschichtlichen Untersuchungen

wurden Stimmen laut, die Aufmerksamkeit verlangten für die mögliche

Authentizität dieses Wortes. Man wies hin auf das palästinensische

Gepräge dieses Wortes, auf die Verbindung des Bauwortes mit
dem Zimmermannssohn Jesus und die Parallele mit Matth. 7, 24.

Früheren Versuchen gegenüber das Wort aufzuteilen in verschiedene

Logien fanden sich jetzt Verteidiger der inneren Einheit dieses

Wortes. Man betonte den Parallelismus zwischen dem: «Du bist
Christus» und dem «Du bist Petrus» zwischen dem Bekenntnis Petri
und der Abweisung des leidenden Messias, zwischen dem gottoffenbarten:

«su ei ho Christos» und dem menschlichen «hileoos soi,
kurie».

Von entscheidender Bedeutung für eine Neubewertung des

Petruswortes war die, wenn man so sagen darf, Wiederentdeckung der
Kirche, die namentlich eingeleitet wurde durch den Ekklèsia-Artikel
von K.L. Schmidt im Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament.

Man stellte fest, dass es nicht angebracht sei, sich in der
Forschung zu beschränken auf die Vokabel ekklèsia ; dass man auch dem
Kkchengedanken Aufmerksamkeit zollen sollte. Von hier aus wurden
auch die Jüngerberufung und das Apostolat in den Vordergrund
gerückt.

Auf Grund dieser Studien ist der Gedanke einer Interpolation
in bezug auf Matth. 16, 18 in den Hintergrund gedrängt worden; die
Authentizität wird von vielen anerkannt, wenn auch (auch katho-
lischerseits) die Frage erwogen wird, ob der Rahmen des Matthäus
in der Tat der geschichtliche Rahmen ist.

Es wird wohl nicht jedermann dem Wort Zahns beistimmen:
«Der Text steht felsenfest», aber die Fortsetzung seines Satzes wird
sicher Zustimmung finden: «Die Auslegung ist von jeher sehr
verschieden ausgefallen 1).»

Gerade in unserer Zeit ist die Diskussion um die Deutung dieser
Stelle im Fluss und viele Disziplinen: Philologie, Archäologie Kir-

*) A.Zahn, Das Evangelium des Matthäus. 4, 1922. S. 730.



— 103 —

chengeschichte und Patristik werden herangezogen um eine akzeptable

Exegese zu ermöglichen 1).

Ich möchte mich im Rahmen dieses Artikels mit einigen Notizen
begnügen, weil es unmöglich ist, die einschlägige Literatur zu
bewältigen und zu beurteilen. Als erstes drängt sich die Petrus-petra
Frage auf. Unser Wort ist nicht eine Namenslegende, die die
Entstehung des Petrusnamens erläutern soll. Aber es ist zu fragen ob
hier petra gemeint ist im Sinne von Matth. 7,24, oder ob wir mit
J.Jeremias den Tempelfelsen in Betracht ziehen müssen. Dieser

Tempelfels galt als der Gipfel der Erde, die selbst als hohler Weltenberg

aus dem Weltmeer emporragt und bildete sowohl den Ver-
schlußstein gegen die Urflut im Innern der Erde als auch den

Eingang zur Totenwelt.
Ist petra gleich Fels, oder ist petra gleich Stein Beide

Deutungen sind möglich. Dürfen wir eine Linie ziehen nach 1 Kor. 10,4:
der Fels war Christus, oder nach 1 Kor. 3,11: Christus als Grundstein

Das Bauen. Wann findet es statt An Ostern (verschiedene
Forscher sahen im Petrustext ein vordatiertes Wort des Auferstandenen)
an Himmelfahrt oder an Pfingsten Oder wird das Bauen erst in der
Endzeit stattfinden

Auch in bezug auf die feindseligen Hadestore gibt es viele
Probleme zu lösen. Ist Hades Todesmacht oder Hölle Es gibt noch
immer Erklärer, welche den Kampf der Hadesmächte nicht gegen
die Kirche sondern gegen den Felsen gerichtet sein lassen. Nicht zu
vernachlässigen sind die Anklänge unseres Wortes an Jes. 28,16-19,
wo wir auch den Begriffen Hades und Grundstein begegnen.

Wichtig für die Exegese ist der Entscheid, ob Vers 19 : Ich werde
dir die Schlüssel des Himmelreiches geben usw., ein selbständiges
Logion ist, oder immer mit dem 18. Vers verbunden gewesen ist.
Weiter: ob der Parallelismus zwischen beiden Satzteilen ein
vollkommener ist, so dass beide Teile das gleiche aussagen oder ob hier
zwei getrennte Gedanken zum Ausdruck kommen.

BischofHerzog hat in der « Revue Internationale de Théologie»2)
sowohl über die Schlüsselgewalt wie über das «Binden und Lösen»

*) Vgl. A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung.
Theologische Zeitschrift, Basel 1955.

2) E.Herzog, Von der Schlüsselgewalt der Kircho. Revue Internationale
de Théologie 1902.

E.Herzog, Binden und Lösen, 1. C 1906.



— 104 —

geschrieben und seitdem hat die Diskussion nicht aufgehört. Man hat
die Schlüsselgewalt von der Predigt her verstehen wollen, vom
Schriftverständnis, von der Lehrgewalt. Katholischerseits betont
man gerne : Besitz der Schlüssel bedeutet : Vollmacht über das
Gebäude. Als Besitzer der Schlüssel wird Petrus der Major-domus
Gottes, wie es in Jes. 22, 21, 22 von Eljakim gesagt wird: Ihn will ich
(der Herr) mit deinem Amtsgewand bekleiden und mit deiner Schärpe
ihn umgürten und deine Amtsgewalt in seine Hand legen... Ich will
ihm den Schlüssel zum Hause Davids auf die Schulter legen, so dass

wenn er öffnet niemand zuschliessen kann und, wenn er zuschliesst,
niemand öffnen darf.

In bezug auf die Binde- und Lösegewalt kann man eine ganze
Skala von Auslegungen aufstellen, wobei anzufangen wäre bei der
rabbinischen Vollmacht zur Entscheidung über erlaubt und
unerlaubt ; eine weitere Stufe bildet : den Bann auflegen und beenden ;

dann : in das Reich Gottes aufnehmen und aus demselben ausschlies-

sen, und schliesslich: die Leitung der Kirche. Wenn man die Leitung
der Kirche in den Rahmen der Sukzessionsgedanken stellt, wie er im
rabbinischen Judentum lebte, ist die Möglichkeit gegeben, das
vatikanische Dogma von der Schrift her zu unterbauen*).

Wir sind uns bewusst, die Sachlage nur sehr mangelhaft
gezeichnet zu haben. Aber diese kurzen Ausführungen werden dennoch
gezeigt haben, wie verständlich es ist, dass man die Hilfswissenschaften

der Exegese, die Geschichte der ältesten Kirche, die Archäologie

und die Patristik zu Hilfe gerufen hat, um in den vielen Fragen
zu einer Entscheidung zu gelangen. Man hat sich die Frage gestellt :

welche Rolle hat Petrus gespielt in der Urkirche Kann man in bezug
auf die Daten des Neuen Testaments sprechen von einem Primat
Petri ì War Petrus in Rom War er der erste Papst

Wir dürfen hier-nicht auf diese Fragen eingehen. Das Studium
der Antworten, die gegeben wurden und gegeben werden, würde das
gleiche Gefühl der Verwirrung in uns hervorrufen, wie die Übersicht
der Exegese.

Man wird es aber von hier aus verstehen, warum die Führer der
altkatholischen Bewegung soviel Wert legten auf die Geschichte und
auf die patres.

Auch hier ist das Gespräch noch nicht zum Ende gekommen.
Ich darf erinnern an das Buch von Joseph Ludwig über die Primat-

Vgl. D.Deden S.C. J., De Bijbel over de Kerk. Roermond 1962.



— 105 —

worte in der altkirchlichen Exegesex). Hierzu bemerkt Bischof
Dr. Ad. Küry sei. «Die Untersuchungen über die ersten Jahrhunderte
nötigen den Verfasser zum Eingeständnis, dass bis zum Ende des

4. Jahrhunderts von einer einheitlichen Primatialdoktrin nicht die
Rede sein können 2). »

Aber auch im weiteren Verlauf seines Buches zeigt der Verfasser
wie schwer es ist in bezug auf die Stelle Matth. 16, 18, 19 unbefangen
zu lesen. So schreibt Ludwig : «Augustin hat einen Primat Roms
anerkannt ; diese Anerkennung wurzelt ganz besonders in seiner Exegese

zu Matth. 16, 18, 198).»

Dies stimmt nicht überein mit dem Eindruck, den man aus der

Lektüre von Langen erhält, sei es aus seinem schon zitierten Werk :

Das Vaticanische Dogma, oder aus seiner : Geschichte der römischen
Kirche. Im letzteren Buch schreibt Langen 4) : «Auch Augustin stand
hiernach in der Kirchenverfassungsfrage strenge auf dem
Standpunkte der Episkopal- und Metropolitanverfassung des Konzils von
Nicäa, wusste also von einem Papsttum nichts.»

Hier könnte man leicht bemerken : Ludwig ist römisch, Langen
altkatholisch, beide sind voreingenommen, und dabei könnte die

antipäpstliche Gesinnung eines Langens ihn bewogen haben
dasjenige aus Augustin zu lesen, das mit seiner Denkweise
übereinstimmte.

In dieser Beziehung ist es interessant, hinzuweisen auf eine

Arbeit von A. M. Bonnardière über die Perikope Matth. 16, 13-23 bei

Augustin 5).

Frl. Bonnardière hat 116 Zitate aus der angegebenen Perikope
im opus des H. Augustins gefunden. Sie ist allen Zitaten nachgegangen

und hat sie rubriziert. Es ist verständlich, dass Augustin im
Rahmen seiner Zeit gerne das Glaubensbekenntnis des Petrus zitiert
und sowohl auf den Glauben Petri als auf den Inhalt des Glaubens
reflektiert. Daneben zollt Augustin dem Petrus seine Aufmerksamkeit

als Widersacher. Einundvierzigmal wird Matth. 16, 18 zitiert
(ganz oder teilweise) und neunundzwanzigmal nennt er den 19. Vers

*) J.Ludwig, Die Primatworte Mt. 16, 18, 19 in der altkirchlichen
Exegese. Neutestamentliche Abhandlungen XIX, 4. Münster 1952.

2) Internationale Kirchliche Zeitschrift. Bern 1954, S. 62 f.
;l) L. c. S. 81.
4) J. Langen, Geschichte der römischen Kirche bis zum Pontiflkate

Leo's I.Bonn 1881, S. 860.
5) A.-M. la Bonnardière, Tu es Petrus. La péricope Matthieu 16, 13-23

dans l'œuvre de saint Augustin. Irónikon XXXIV, p. 451-499 (1961



— 106 —

(meistens getrennt von Vers 18). Auffallend ist dabei, dass Augustin
an den wenigsten Stellen petra und Petrus identifiziert. Am liebsten

verfolgt er dem Gedanken : petra enim erat Christus (vgl. 1 Kor. 10,4),
und oft ist mit dem Grundstein der Kirche : der Glaube Petri gemeint.
Petrus ist die Gemeinschaft der Glaubenden, der populus christianus

(sermo 76). Die Schlüsselgewalt ist die Vollmacht der Kirche Sünden

zu vergeben durch Taufe und Bußsakrament. Die Vollmacht des

Petrus ist Vollmacht der Kirche, und in Verbindung mit Joh. 21,

15-20, kann Augustin schreiben: Dominus ergo quando Petrum
interrogabat, nos interrogabat, Ecclesiam interrogabat. (Enarratio in
Ps. 1081).)

Wir haben uns etwas länger bei Augustin aufgehalten, nicht weil
die Ausführungen von Frl. la Bonnardière diejenigen Langens
unterstützen, sondern weil uns hier eine Richtung gewiesen wird für die

Exegese von Matt. 16,18,19. Es ist nämlich nicht so, dass die Exegese
Augustins eine isolierte Erscheinung ist, sondern mehr oder weniger
die Auffassung der meisten patres ist. Wobei in Betracht zu ziehen

ist, dass wir nicht nur die Schriftsteller des Westens, sondern auch
diejenige des Ostens hören sollen. So lesen wir z. B. bei Theophanes
dem Töpfer : Der Herr gibt die Schlüssel Petri uns allen, die ihm ähnlich

sind, damit das Tor zum Königreich der Himmel vor allen
Häretikern verschlossen bleibt und die Gläubigen es ohne Schwierigkeit

durchschreiten können. Jean Meyendorff2), dem wir dieses Zitat
verdanken, bemerkt zu diesen Worten : Theophanes nimmt damit die
Überlieferung wieder auf, die auf Origenes zurückgeht
Origenes schreibt : wennwir selbst auch sagen : Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes, dann werden wir auch selbst Petrus Denn
wer Christus gleich wird, wird zum Fels (petra).

Es wird lange gehen bis ein consensus über die Stelle Matth. 16,
18,19 erreicht sein wird.

Es wird viel Zeit und Aufmerksamkeit fordern, die Möglichkeiten
zur Exegese der Petrusstelle zu überlegen. Es wird ungeheuer schwer
sein, eine Entscheidung zu treffen, die nicht irgendwie durch
dogmatische Überlegungen beeinflusst ist. Aber eine Lösung kann meines
Erachtens nur dann gefunden werden, wenn nicht nur die Schrift in

i) L. c. p. 494.

2) J.Meyendorff, Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzession in
in der byzantinischen Theologie. Bibliothek für Orthodoxe Theologie und
Kirche, Band I, Der Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche. Zürich 1961.



— 107 —

Betracht gezogen wird, sondern auch das Echo, das diese Stelle in der

Kirche im Osten und Westen gefunden hat.
Wenn wir auch der Exegese einen grösseren Anteil geben möchten

als es die Väter van '70 getan haben, so glauben wir doch, dass

sie in dieser Hinsicht einen richtigen Weg gezeigt haben.

Utrecht. P.J.Maan


	Die Exegese von Matth. 16,18-19

