Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Der canon fidei der alten Kirche und wir
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 8¢ —

Der canon fidei der alten Kirche und wir

Der canon fidei der alten Kirche, wie er im Traditionsprinzip des
Vinzenz von Lerin ausgesprochen und in die Utrechter Erklirung
der altkatholischen Bischife vom Jahre 1889 aufgenommen worden
ist, kann in der Bedeutung, die er fiir die altkatholische Kirche und
Theologie gewonnen hat, nur gewiirdigt werden, wenn ein Wort der
Klirung iiber den Begriff der Tradition vorausgeschickt wird.

1.

So sehr das Urteil noch immer zutreffen mag, dass der Begriff
der Tradition «in allen Farben schillert» 1), so lassen sich doch drei
Hauptbedeutungen dieses Begriffes deutlich voneinander unter-
scheiden :

a) Mit Tradition kann erstens gemeint sein: die gottliche Heils-
geschichte selbst, soweit sie sich der riickblickenden gliubigen Be-
trachtung als ein sinnvolles, in sich selbst zusammenhingendes,
«organisches» Ganzes darstellt. In dieser Sicht umfasst die Tradition
die drei Grundgestalten des gottlichen Heilshandelns: zuniichst und
grundlegend die geschichtliche Offenbarung Gottes von der Schépfung
der Welt an iiber die Heilsoffenbarung an Israel und in Jesus Christus
bis hin zu der uns verheissenen Herrlichkeitsoffenbarung der End-
zeit ; zweitens den langen heilsgeschichtlichen Vorgang, der zur Nie-
derschrift und Kanonisierung des Alten und Neuen Testamentes als
des authentischen Zeugnisses von der geschichtlichen Offenbarung
Gottes gefithrt hat; und endlich als dritte Offenbarungsgestalt die
von Christus gestiftete und vom Heiligen Geist geleitete Kirche,
durch deren Verkiindigung in Wort und Sakrament die geschichtliche,
durch die Schrift bezeugte Offenbarung Gottes fort und fort ver-
gegenwirtigt wird. In diesem umfassenden Sinn - als Zusammen-
schau der geschichtlichen Offenbarung Gottes, ihrer biblischen Be-
zeugung und ihrer vergegenwirtigenden Verkiindigung durch die
Kirche — wird, wenn wir recht sehen, die Tradition vor allem von der
orthodoxen Ostkirche verstanden, wenn diese von der «gottlichen»
oder «heiligen Tradition» schlechthin spricht.

') H.J. Holtzmann; Kanon und Tradition, 1859, S.220, dort speziell
vom tridentinischen Traditionsbegriff gesagt.



o BT e

b) Mit Tradition kann aber weiterhin gemeint sein die so-
genannte «apostolische Uberlieferung». Diese ist — in ihrer Beschriin-
kung auf das Neue Testament gesehen — zu verstehen als Inbegriff der
miindlichen Uberlieferungen, die der schriftlichen Fixierung des
Neuen Testamentes vorangegangen sind. Mit ihr ist also der heils-
geschichtliche Weg bezeichnet, den das Offenbarungszeugnis von der
ersten Form, die die miundliche war, gegangen ist zu seiner letzten
und endgiiltigen Form, die die schriftliche ist. Wenn es auch so ist,
dass jener Weg von der ersten zur zweiten Form des Offenbarungs-
zeugnisses fiir uns heute nicht mehr erkennbar ist, wir also die miind-
liche apostolische Uberlieferung nur noch aus ihrer schriftlichen
Fixierung im Bibelwort kennen, so kann doch andrerseits nicht ge-
sagt werden, dass die ganze apostolische Uberlieferung in die Schrift
eingegangen ist. «Das Wort Gottes muss weder in der Schrift prin-
zipiell gefangen noch durch sie prinzipiell abgeschlossen sein!).»
(Joh. 21, 25.) Darum darf nicht nur, sondern muss vorausgesetzt
werden, dass die Friihkirche noch im Besitze miindlicher Uberliefe-
rungen von den Aposteln her war, die nicht Bestandteil der HI.
Schrift geworden sind, die aber fiir die Friihkirche, fiir ihre Ver-
kiindigung, Lehre und gottesdienstliche Praxis — wie die Schrift — die
Bedeutung einer obersten Norm und Glaubensquelle hatten. Dieser
apostolischen Urtradition gehoren nach allgemeinkatholischer
Lehre an: der Kanon selbst, die ersten Glaubensbekenntnisse, die
Ausgestaltung des dreifachen kirchlichen Amtes (Bischof, Priester,
Diakon) und die nicht von Christus ausdriicklich eingesetzten Sakra-
mente. Diese ausserbiblische apostolische Urtradition hat grund-
legende Bedeutung gehabt und haben konnen bis etwa zum Jahre
200, das heisst bis zum faktischen Abschluss des neutestamentlichen
Kanons. Seither ist sie uns nur noch in ihrer schriftlichen Gestalt, im
Schriftwort selbst zugiinglich. Damit ist aber gesagt, dass seit dem
Abschluss des biblischen Kanons jede weitere Tradition als kirchliche
Tradition zu gelten hat, die es sich gefallen lassen muss, daraufhin
gepriift, angenommen oder verworfen zu werden, ob sie mit dem
biblischen Wort und mit der apostolischen Urtradition, mit dem
Sogenannten «apostolischen Evangelium» (wie die spitere Zeit, beides
zusammenfassend, sagen wird) iibereinstimmt oder nicht. Auf keinen
Fall kann es seither noch eine selbstiindige miindliche Uberlieferung

1) Ernst Gaugler: Das Wort und die Kirche im Neuen Testament, [KZ
1939, §.24.



— 88 —

geben, die sich als Norm und Quelle neben oder iiber das apostolische
Evangelium stellt.

¢) Mit Tradition kann endlich gemeint sein die kirchliche Uber-
leeferung. Sie unterscheidet sich von der apostolischen Urtradition
geschichtlich und sachlich grundlegend dadurch, dass ihre Trigerin,
die Kirche und damit sie selbst, sich durch den Akt der Kanonbildung
ein fiir allemal dem apostolischen Evangelium als der ihr iiber-
geordneten Glaubensnorm selbst unterstellt hat. In dieser Unter-
ordnung vermag die kirchliche Tradition erst die ihr im Gesamt-
zusammenhang der Heilsgeschichte zukommende Funktion zu er-
fiilllen, die nicht darin besteht, neue Glaubensinhalte zu schaffen,
sondern die im apostolischen Evangelium ihr iibergebenen Glaubens-
inhalte zu vergegenwirtigen und zu bewahren.

Es ist aber von grosster Wichtigkeit, genau darauf zu achten,
dass mit «vergegenwiirtigen» und «bewahren» zwei Funktionen be-
zeichnet sind, die auf zwei vollig verschiedenen Ebenen liegen, so
dass im ersten Fall «kirchliche Uberlieferung» etwas grundsiitzlich
anderes bedeutet als im zweiten. Im ersten Fall bezeichnet kirch-
liche Uberlieferung den in der Kirche durch die Jahrhunderte sich
fortsetzenden Akt der Verkiindigung in Wort und Sakrament, durch
den Christi Wort und Erlosungswerk im Hl. Geist gegenwirtig gesetzt
wird. Sie ist der Akt der Selbstvergegenwirtigung Christi durch den
HI. Geist in der von ihm selbst angeordneten Wortverkiindigung und
Sakramentsspendung. In diesem Sinn kann die kirchliche Uberliefe-
rung (oft ungenau als «aktive» ﬁberlieferung bezeichnet) verstanden
werden als die durch die Zeiten ergehende «lebendige Stimme» nicht
der Kirche selbst, sondern des Herrn der Kirche in der Kirche. Sie ist
nichts anderes als die dritte Gestalt der Offenbarung in ihrem un-
unterbrochenen, zeitlichen Zusammenhang. — Ihr gegeniiber steht
die kirchliche Uberlieferung in ihrer bewahrenden Funktion (oft un-
genau als «passive» Tradition bezeichnet) auf einem grundsditzlich
anderen Boden, ndmlich auf dem Boden des antwortenden Handels
der Kirche, das zwar —recht verstanden — selbst von Gott gewirks ist,
aber nicht vergegenwirtigende Verkiindigung und also nicht eine
Offenbarungsgestalt, sondern deren Auswirkung und — unter be-
stimmten Bedingungen — deren Dienerin und Werkzeug ist. Thre be-
sondere Funktion ist es, die Verkiindigung der Kirche, die mit dem
Anspruch erfolgt, das ewige Offenbarungswort Gottes jeder Zeit neu
zu vergegenwirtigen, vor allfélligen, stets moglichen Verfilschungen
und Verkiirzungen zu bewahren und auf ihre Weise dafiir besorgt zu



— 89 —

sein, dass die Verkiindigung sachgemiisse, echte, authentische Ver-
kiindigung des Offenbarungswortes bleibt. Diese Aufgabe aber kann
die Tradition nur erfiillen, wenn sie selbst dem Offenbarungswort
untergeordnet bleibt und sich so von ihm Autoritit gegeniiber der
Verkiindigung geben lisst, die sie aber — als antwortendes Handeln —
nur so geltend machen kann, dass sie der kirchlichen Verkiindigung
in Wort und Sakrament dient. Sie ist wesentlich «dienende Autori-
tat» und als solche hat sie ihre konkret-geschichtliche Auspriagung
gefunden in den kultischen, in den verfassungsrechtlichen und vor
allem in den Lehrtraditionen der Kirche. Der letzteren, der Lehr-
tradition der Kirche kommt zufolge des Wortcharakters der Offen-
barung naturgemiss die grosste Bedeutung zu. Sie ist in der Regel
auch gemeint, wenn von der kirchlichen Tradition schlechthin die
Rede ist. Mit ihr hat es auch der canon fidei des Vinzenz von Lerin zu
tun. Thr wenden wir uns darum im folgenden im besonderen zu.

IL.

Die Frage, die sich uns vom Gesagten her stellt, ist die: wie ver-
mag kirchliche Lehrtradition ihre dienende Autoritit der Verkiindi-
gung gegeniiber auszuiiben ? Grundsitzlich ist die Frage schon be-
antwortet: das vermag sie nur, wenn sie dem Offenbarungswort der
HI. Schrift untergeordnet bleibt und dieses, d. h. das «apostolische
Evangelium» als prima regula fidei, als norma normans anerkennt
und sich selbst von ihm her als norma normata versteht. Sie muss sich
dessen bewusst bleiben: Absolute, in sich selbst ruhende Autoritit
eignet nur dem Offenbarungswort, wihrend ihr, der Lehrtradition
der Kirche, relative, beziehentliche, nimlich ihr vom Offenbarungs-
wort, verlichene Autoritit zukommt. Die Frage aber, wie, auf wel-
chem Wege sie diese ihre Autoritit im Dienste der Verkiindigung
geltend machen kann, ist dahin zu beantworten, dass sie das nur da-
durch kann, dass sie das Offenbarungswort in der Form «richtiger
Lehre» in kirchlich-verbindlicher Weise auslegt, erklrt.

Das war die Grundauffassung Dollingers, der an der ersten
Bonner Unionskonferenz von 1874 in Anlehnung an die Terminologie
A.J.Mohlers erklirt hat: «Die Tradition im weiteren Sinne des
Wortes (gemeint ist damit das, was wir als ,, apostolisches Evange-
lium** bezeichnet haben) umfasst die H1. Schrift als erstes und haupt-
sichlichstes Glied. Die Tradition im engeren Sinne (gemeint ist damit
die Lehrtradition der Kirche) hat interpretative Autoritit gegeniiber



— 90 —

der Hl. Schrift, und diese ist darum, wie allgemein anerkannt wird,
die primére regula fidei ').» Dieser Standpunkt wurde spéiter (1931)
von den Altkatholiken in den Unionsverhandlungen mit den Angli-
kanern (unter Anerkennung der Suffizienz der Schrift) ausdriicklich
festgehalten. In den Verhandlungen mit den Orthodoxen desselben
Jahres wurde hinzugefiigt, dass die Tradition (in eben ihrer er-
klirenden und bewahrenden Funktion) auch Erginzung der Schrift
sei. Das kann und muss in dem Sinne gelten, dass die kirchliche Lehr-
tradition zur Erklirung des Offenbarungswortes Aussagen machen
muss, die {iber den Wortlaut der Schrift hinausgehen, die aber nicht
gegen sie stehen diirfen (praeter, non contra scripturam). Wie wir
spéter sehen werden, muss sich das Dogma gewisser Denkkategorien
bedienen, die nicht die der Bibel sind, um die wesentlich heilsge-
schichtlich-kerygmatischen Aussagen der Schrift in ihrem spezi-
fischen Gehalt vor Verflachungen und Missdeutungen zu schiitzen.
Insofern kann, ja muss die Lehrtradition der Kirche die biblischen
Aussagen «ergiinzen»; aber eines kann sie nicht: {iber die Bibel
hinaus neue, durch sie nicht bezeugte Glaubensinhalte schaffen.
Diese bewahrende Funktion der kirchlichen Lehriiberlieferung
einerseits allen (laubensneuerungen, andrerseits jeglicher indivi-
duellen Willkiir der Auslegung gegeniiber sicherzustellen, war das
Hauptanliegen der Viter des Altkatholizismus. Sie wiesen darum
einerseits die summarische Gleichstellung von Schrift und Tradition
zuriick, wie sie durch das Konzil von Trient in bewusster Unter-
lassung der entscheidend wichtigen Unterscheidung zwischen aposto-
lischer und kirchlicher Tradition vollzogen worden ist, ebenso die da-
durch erméglichte und unter dem Einfluss der jesuitischen Theologie
in der romisch-katholischen Kirche zur Herrschaft gelangte Auf-
fassung, dass die Tradition nicht nur zu bewahren, sondern produk-
tiv-schopferisch zu wirken vermoge und dass darum das unfehlbare
Lehramt «Offenbarungswahrheiten» als im kirchlichen Glaubens-
bewusstsein begriindet verkiinden koénne, die weder in der Schrift
noch in der Urtradition enthalten sind. Andrerseits war damit ab-
gelehnt die in weiten Kreisen des Protestantismus verbreitete Mei-
nung, dass jede Generation und jeder einzelne Christ oder Theologe —
je nach dem Stand der Forschung — in der Begegnung mit der Schrift
vor einen radikalen Neuanfang gestellt werde und sie ohne jede

') Bericht iiber die Bonner Unionskonferenzen, herausgegeben von
Prof. Dr. Heinrich Reusch, 1874, T, S.50.



—_ 9] —

Bindung an die kirchliche Lehrtradition, «viterlos» auslegen und
verstehen nicht nur konne, sondern miisse.

Das zweite, damit unmittelbar zusammenhingende Anliegen
der altkatholischen Viiter war es, zu betonen: Trigerin der kirch-
lichen Lehrtradition, soll ihr die Bedeutung einer «interpretativen
Autoritiat gegeniiber der Hl. Schrift» zukommen, kann nur die eine
und ganze Kirche sein, nie aber eine einzelne Teilkirche. Denn das
Offenbarungswort der Schrift ist der einen und ganzen Kirche gesagt.
Nur ihr — als dem durch den HI. Geist beseelten Leib Christi — kann
darum auch die Verheissung der vollen Wahrheit gelten. Diese eine
und ganze Kirche hat aber «ihre Stimme bis jetzt nur erheben kénnen
im ersten christlichen Jahrtausend, als sie noch nicht in eine morgen-
lindische und abendlindische gespalten war» (KEd.Herzog) !). Da-
mit sollte weder gesagt sein, dass die alte Kirche rein durch ihre zeit-
liche Nihe zum biblischen Offenbarungszeitalter der Wahrheit niher-
stehe (im Sinne des consensus quinquesaecularis), noch auch, dass
seit jener Spaltung der Kirche keine wahre Lehrentscheidung mehr
getroffen worden sei, wohl aber, dass alles, was die Teilkirchen lehren,
in innerer Ubereinstimmung stehen miisse mit den Grundentschei-
dungen der einen und ganzen Kirche des ersten Jahrtausends. Diese
Ubereinstimmung kann und darf aber nicht nur eine abstrakt-
gedankliche sein, vielmehr ist zu ihrer Eruierung konkret-geschicht-
lich vorzugehen und zu diesem Zweck der consensus zu suchen mit
denjenigen der heutigen Kirchen, die den Zusammenhang mit der
alten Kirche nicht aufgegeben haben (gemeint sind die orthodoxe
Kirche, die abendlindisch-katholische Kirche, soweit sie am iiber-
lieferten Glauben festhilt, die anglikanische Kirche und Teile der
lutherischen Kirche). In diesem Sinn einigten sich Orthodoxe, Angli-
kaner und Altkatholiken an der Bonner Unionskonferenz auf den
Satz: «Die Tradition (die kirchliche Lehrtradition) wird teils er-
kannt aus dem consensus der grossen, in historischer Kontinuitit mit
der urspriinlichen Kirche stehenden Kirchenkorper, teils wird sie auf
wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen Denk-
milern aller Jahrhunderte 2).»

Den altkatholischen Theologen kam es also bei der Bestimmung
der Lehrtradition der Kirche entscheidend auf zwei Momente an:

1) Bischof Eduard Herzog: Hirtenbriefe. Neue Folge, 1901, S.64. Zum
Ganzen vgl. Urs Kiiry ; Schrift und Tradition nach altkatholischem Verstind-
nis, IKZ 1952, S.1.

?) Bericht tiber die Bonner Unionskonferenzen, S.33.



auf den Zusammenhang mit der ganzen und alten Kirche, auf die
universalitas und antiquitas des Glaubens. Auf diesem Hintergrund
wird nun auch die Ubernahme des Traditionsprinzips des Vinzenz
von Lerin durch die altkatholischen Bischofe in die Utrechter Kon-
vention in ihrem tieferen theologischen Sinne erst verstindlich. Aller-
dings ging es den Bischofen in ihrer Proklamation «an das katholische
Volk» weniger um die Aufstellung eines theologisch-wissenschaft-
lichen Prinzips als vielmehr um eine aus der damaligen Zeitlage not-
wendig gewordene oOffentliche Erklirung iiber «die kirchlichen
Grundsitze, nach welchen wir (die Bischofe) bisher unser bischof-
liches Amt verwaltet haben und auch in Zukunft verwalten wer-
den 1).» Es sollte vor der kirchlichen Offentlichkeit in prignant zu-
sammenfassender Weise der Wille zur Katholizitit bekundet werden,
der Wille, allen Glaubensneuerungen der roémisch-katholischen
Kirche gegeniiber (die im einzelnen aufgezihlt werden) an der iiber-
lieferten Glaubenslehre festzuhalten und zugleich — wie das aus dem
Schlussabschnitt der Erklarung hervorgeht — der Grundsatz aus-
gesprochen werden, nach welchem alle Bemithungen um eine Wie-
dervereinigung der getrennten Kirche» zu erfolgen haben: nimlich
auf dem Boden des Glaubens der ganzen und der alten Kirche. Der
primére Gesichtspunkt war der ekklesiologische und der ékume-
nische. Damit war aber selbstverstindlich auch die theologisch-
wissenschaftliche Frage nach Sinn und Bedeutung der kirchlichen
Lehrtradition gestellt und in einem ganz bestimmten Sinn beant-
wortet. Welches dieser Sinn ist, geht aus der Fortsetzung der Pro-
klamation des Vinzenzschen canon fidei unmittelbar hervor: « Wir
halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den
okumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dog-
matischen Entscheidungen der 6kumenischen Synoden der ungeteil-
ten Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.» Der Satz des
Vinzenz wird also nicht im Sinne eines allgemein formalen Prinzips
verstanden, das generell und abstrakt anzuwenden wire auf alles,
was iiberall, immer und von allen geglaubt worden ist — so ver-
standen, wire er vollig ungeschichtlich und illusioniir —, sondern er
wird deutlich auf die durch die ganze und alte Kirche bereits fest-
gelegten und durch die allgemeinen Konzilien verbindlich gewor-
denen Glaubenslehren eingeschrinkt. Es geht den altkatholischen
Vitern bei ihrer Erklirung entscheidend nicht um das «Formal- »,

1) Walter Herzog: Dokumente zu den Unionsverhandlungen des Alt-
katholizismus, S.13.



sondern um das «Material-»Prinzip des Glaubens, nicht um die fides
qua, sondern um die fides quae creditur. Diese Hinsicht verdankt der
Verfasser, wie er gerne bekennt, dem heutigen Jublilar, Herrn Erz-
bischof Dr. A.Rinkel, der in einem in dieser Zeitschrift erschienenen
Aufsatz erklirt: «Der Satz befasst sich mehr mit dem Inhalt des
Glaubens, dem depositum fidei als mit der Frage nach den Quellen,
denen der Glaube entspringt !).»

Mit diesem nachdriicklichen Hinweis auf den Inhalt der alt-
kirchlichen Glaubenslehre ist aber die Frage nach der Stellung des
Vinzenzschen Prinzips von einer anderen Seite her neu gestellt. Wir
suchen sie so zu beantworten, dass wir zunéichst Gestalt und Gehalt
der fides quae, wie sie in der kirchlichen Lehrtradition vorliegen, ins
Auge fassen und dann abschliessend ihr Verhiltnis zur fides qua zu
bestimmen suchen.

11I.

Die Lehrtradition der Kirche weist im wesentlichen vier Grund-
gestalten auf, die von den altkatholischen Theo]ogen nach dem Grad
ihrer kirchlichen Verbindlichkeit deutlich unterschieden worden
sind: Bekenntnis, Dogma, allgemein-kirchliche Lehre und theo-
logische Lehrmeinung.

a) In der Lehriiberlieferung der Kirche nimmt das Bekenntnis
eine hervorgehobene Stellung ein dadurch, dass es in seiner Urform
auf das neutestamentliche Offenbarungswort zuriickgeht. Im Neuen
Testament ist das Bekenntnis ein Bestandteil der Botschaft selbst,
das die Form einer durch die Urgemeinde bereits kultisch geprigten
Antwort auf eben diese Botschaft hat. In seiner Mitte steht der Satz:
Christus ist unser Herr, Er, der fiir uns Mensch geworden und sich
erniedrigt hat, am Kreuz gestorben und auferstanden ist. (So Phil. 2,
6, I.Kor.11, 23, I.Kor. 15, 1.) Die neutestamentlichen Bekenntnis-
formeln dienen priméiir dem Lobpreis der Grosstaten Gottes in Chri-
stus, enthalten aber bereits auch erklirend-lehrhafte Aussagen iiber
diese Heilstaten Gottes. Das bleibt im wesentlichen auch so in den
Bekenntnissen der alten Kirche, die urspriinglich ebenfalls kultische
Hymnen waren (Taufsymbole), die anderseits aber lehrhaften Aus-
sagen einen breiteren Raum gewiihren (so das Nicaeno-Konstanti-

1) Erzbischof Andreas Rinkel: Wort Gottes und Tradition in der alt-
katholischen Kirche unter besonderer Beriicksichtigung der Utrechter Kon-
vention, 1IKZ 1939, S.53.



nopolitanum den christologischen Bestimmungen) und die zudem in
dag Christusbekenntnis noch weitere Glaubensinhalte (wie z. B. den
Satz von der Schopfung, Geistsendung, Endvollendung) einbe-
ziehen. Und doch sind die Bekenntnisse der alten Kirche mehr als
Hymnen und Lehraussagen: dadurch, dass sie von den Konzilien
iibernommen werden und in der Kirche allgemeine Anerkennung
finden, bekommen sie fiir den Glauben verbindlichen Charakter,
nicht im Sinne eines in kirchlichem Gehorsam zu iibernehmenden
(Hlaubensgesetzes, sondern im Sinne einer in der Freiheit des Glaubens
zu respektierenden Entscheidungsnorm: an den allgemein anerkann-
ten Glaubenssymbolen, die gleichsam den Sollgehalt des christ-
lichen Glaubens enthalten, hat der Glaube des Kinzelnen wie der
Gesamtkirche seine auf die Offenbarungswahrheit Gottes gerichtete
Entscheidung zu vollziehen, sich von ihnen «normieren» zu lassen.
Voraussetzung dafiir, dass die Bekenntnisse den Charakter einer
verbindlichen Entscheidungsnorm haben, ist die, dass sie von der
ganzen Kirche iibernommen worden sind. Als solche haben zu gelten:
das Nicaeno-Konstantinopolitanum, das Apostolikum und das
Athanasianum.

b) Das Dogma hat seine Wurzel im Bekenntnis, sofern dieses
nicht nur Lobpreis, sondern immer auch erklirende Lehraussage ist.
Fiir das Dogma charakteristisch ist, dass es — formell — nur Lehr-
aussage ist. Als solche ist sie nicht — wie das biblische Offenbarungs-
wort und die kirchliche Verkiindigung und in einem gewissen Ab-
stand auch das Bekenntnis — eine heilsgeschichtliche Aussage, nicht
Verkiindigung dessen, was Gott tut und sagt, sondern eine Seinsaus-
sage, die in den Denkkategorien des Seins oder auch des Geschehens
und des Werdens umschreibend feststellt, wie jenes heilsgeschicht-
liche Handeln Gottes nach seinem Wahrheitsgehalt zu verstehen ist.
So bezeugt das Christusdogma nicht (wie das Christuszeugnis der
Schrift und der kirchlichen Verkiindigung) das Handeln Gottes in
Christus, sondern es sagt, um dieses Handeln Gottes einsichtig zu
machen und vor Missverstindnissen zu schiitzen, dass Christus
volles gottliches wnd menschliches «Sein» hat, die in seiner Person
beide zur Einheit zusammengefa,sstl sind. Damit geht das Dogma iiber
das Zeugnis der Schrift hinaus, «erginzt» sie, aber das Dogma tut das
—wie das Bekenntnis —im Sinne einer Entscheidungsnorm, an der der
auf das Offenbarungshandeln Gottes in Christus gerichtete Glaube in
Bejahung oder Verneinung der vollen Gottheit und der vollen
Menschheit Christi sich fiir oder gegen den biblisch-kerygmatischen



— 95 —

Christus zu entscheiden hat. Das Dogma, die Glaubenslehre, ist also
nicht selbst schon der geforderte (:laube, obwohl es dem Glauben ent-
springt, sondern Glaubensnorm, die dem Glauben zu dienen, ihm zur
rechten Entscheidung zu verhelfen hat. Seine Funktion ist eine
kritisch-begrenzende, die den Sinn hat, der freien (Glaubensentschei-
dung an die Offenbarungswahrheit Gottes freien Raum zu schaffen
und sie vor einem Abgleiten in den Halb- oder Irrglauben zu schiitzen.

Voraussetzung dafiir, dass das Dogma diese kritisch-begrenzende
Funktion autoritativ erfiillen kann, ist wiederum die, dass es durch
die ganze Kirche iibernommen wird. Solche Dogmen gibt es — streng
genommen-— nur zwei : den Satz von der Dreieinigkeit Gottes und den
von der Gottmenschheit Christi. Sie machen im wesentlichen das
Dogma der alten Kirche aus, auf das sich, wie die altkatholische, so
die orthodoxe und anglikanische Kirche verpflichtet wissen.

c¢) Dieallgemeinkirchliche Lehre: Es ist klar, dass mit den beiden
Grunddogmen die Lehrtradition der Kirche noch lange nicht aus-
geschopft ist. Schon die Bekenntnisse der alten Kirche enthalten
Glaubensaussagen, die iiber die rein trinitarischen und christolo-
gischen Bestimmungen hinausgehen und die zu einer weitergehenden
lehrhaften Entfaltung driangen. So hat denn die Kirche im Verlauf
der Jahrhunderte iiber die wichtigsten Glaubensinhalte — die
Schopfung, Vorsehung, die Gnade, Rechtfertigung und Heiligung,
die Kirche, die Sakramente und die letzten Dinge — Lehrsitze auf-
gestellt, iiber die bei aller Verschiedenheit der konfessionellen Fixie-
rungen doch ein weitgehender consensus besteht, auch wenn diese
Séatze nicht von einem allgemeinen Konzil in allgemeinverbindlicher
Form tibernommen worden sind. Ihnen eignet darum nicht die Digni-
tat der dogmatischen Grundentscheidungen der alten Kirche, wohl
aber habensieals Lehraussagen grundsiitzlich denselben Charakterwie
das Dogma, und sie konnen fiir den Glauben insofern als verbindliche
Entscheidungsnorm gelten, als sie teils schon von der alten Kirche,
teils von den spiteren Teilkirchen in freier Zustimmung und sach-
licher Ubereinstimmung als allgemeingiiltig anerkannt worden sind.

d) Vom Dogma und der allgemeinkirchlichen Lehre zu unter-
scheiden ist die theologische Lehrmeinung einzelner Theologen oder
Theologenschulen. Auf diese Unterscheidung haben die altkatholi-
schen wie die orthodoxen Theologen mit Recht besonderes Gewicht
gelegt. Wenn nimlich das Dogma und die allgemeinkirchliche Lehre
in ihren entscheidenden Aussagen feststehen, so ist es doch maglich,
ja unvermeidlich, dass sie von den Theologen und ihren Schulen im



. 96 —

einzelnen verschieden ausgelegt werden. Diese verschiedenen, unter
Umstinden gegensitzlichen Auslegungen konnen an und fiir sich
fruchtbar sein dadurch, dass sie die Grenze aller theologischen Lehr-
bildung deutlich werden lassen, das Denken zur Selbstbescheidung
notigen und an die dienende Funktion aller Lehre erinnern. Es kann
aber diese Grenze in der gegenseitigen Auseinandersetzung nur zu
leicht iiberschritten und eine theologische Lehrmeinung gegeniiber
einer anderen durch einen Machtspruch der Hierarchie oder den
Einfluss eines hervorragenden Theologen zur Wiirde einer allgemein-
kirchlichen Lehre oder gar eines Dogmas erhoben werden. Dadurch
aber wird die Reinheit der Lehre gefihrdet und die Einheit der
Kirche bedroht. Das beriihmteste Beispiel in dieser Hinsicht ist der
abendlindische Filioquezusatz in das Nicaeno-Konstantinopolita-
num, dem nach altkatholischer und orthodoxer Uberzeugung niemals
die Bedeutung eines Dogmas, sondern nur eines unverbindlichen
Theologumenons zukommen kann. Weitere Beispiele sind die Er-
hebung der franziskanischen Lehrmeinung von der «Unbefleckten
Empfingnis Marias» zu einem verbindlichen Dogma durch Pius IX,
wie das Dogma von der leiblichen Himmelfahrt Marias durch Pius
XII., und nicht zuletzt die vatikanische Lehre vom Universalepisko-
pat und der Lehrunfehlbarkeit des Papstes.

Dieser kurze Uberblick mag geniigen, um — wenigstens in Um-
rissen — deutlich werden zu lassen, wie die Tradition der Kirche ihre
dienende Autoritit als richtige Lehre konkret ausiibt. Sowohl auf
ihre Gestalt wie auf ihren Gehalt gesehen, ist ihre Autoritit eine nach
dem Grade ihrer Verbindlichkeit abgestufte. Es hat nicht alles, was
die kirchliche Tradition sagt, das gleiche Gewicht. Der Grad ihrer
Verbindlichkeit richtet sich formell nach dem zeitlichen und rium-
lichen Umfang ihrer Rezeption durch die Kirche, von der wir glauben,
dass sie durch den HI. Geist gewirkt ist, der der Geist Christi ist.
Dieser aber, der Herr der Kirche, ist der eigentliche und zentrale
Gegenstand der altkirchlichen Lehrtradition: Jesus Christus. Er ist
es, dem das Bekenntnis gilt, erist es, iiber den das altkirchliche Dogma
sich fast ausschliesslich ausspricht, und er ist es, auf den hin die all-
gemeinkirchliche Lehre in allen ihren Bereichen hingeordnet sein
muss. Er ist es letzterdings, der als eben dieser zentrale (tegenstand
aller kirchlichen Lehraussagen den Grad ihrer Verbindlichkeit be-
stimmt, wie auch in Thm allein die Gewahr dafiir liegt, dass die Chri-
stus-Lehre der Kircherichtige Lehre ist. Mit einem Wort : In Christus,
der die Kirche als ihr Herr durch seinen Hl. Geist leitet, liegt die einzige



— 97 —

«Sicherung» sowohl der Autoritéit wie der Richtigkeit der kirchlichen
Lehre. Eine andere gibt es nicht. Sie liegt jedenfalls nicht in den kon-
kreten Formulierungen des Dogmas, nicht in ihrem Tiefsinn oder
logischen Korrektheit, noch in den Sprach- und Denkkategorien,
deren das Dogma sich bedient. Diese sind, wenn auch das Dogma in
seinen kritisch-beschrinkenden Aussagen als unumkehrbar und in-
sofern als infallibel zu gelten hat, zeitgebunden, menschlich, fallibel
und bleiben grundsitzlich revisionsfihig. Daraus darf aber gerade
nicht gefolgert werden, dass das Dogma, die kirchliche Lehrtradition
nurmenschlich und darum unverbindlich und in diesem Sinne «rela-
tiv» sei. Die Autoritit der Lehrtradition ist nicht menschliche, son-
dern kirchliche Autoritit, die — wir kénnen das nur andeuten — durch
ihren Gegenstand selbst und ihre geist-gewirkte Rezeption durch die
Kirche und andrerseits durch die Menschlichkeit ihrer Formulierun-
gen Anteil hat am gott-menschlichen Charakter der Kirche selbst. Es
geniigt darum nicht, die Lehrtradition der Kirche dahin zu verstehen,
dass durch sie die Stimme der Viter horbar werde, auf die wir im
Sinne des finften Gebotes nur eben mit Respekt, Dankbarkeit und
Pietit zu horen hitten. Vielmehr geht es darum, in der Tradition die
Stimme der Kirche selbst als der Mutter der Glaubigen zu erkennen,
die uns gebieterisch-autoritativ, aber zugleich mit miitterlich-
helfender Liebe den Weg zur echten, freien, auf die Verkiindigung des
Offenbarungswortes gerichtete (Glaubensentscheidung weist. Unter
diesem Gesichtpunkt ist abschliessend auch die Frage zu beant-
worten, in welchem Verhiltnis der Glaube als freie Entscheidung zur
Glaubenslehre der Kirche steht.

IV.

Es ist bereits auf die Unterscheidung zwischen fides qua und
fides quae creditur verwiesen worden. Wenn diese Unterscheidung
gewiss noch manche Fragen offenlisst, so ist sie doch wertvoll als
Hinweis auf einen hochst wichtigen Tatbestand : der Glaube im erst-
genannten Sinn, die fides qua, der «existenzielle» Glaube, hat seinen
Gegenstand nicht in einer irgendwie verstandenen (Glaubenslehre,
weder in einer «durch Gott geoffenbarten und die Kirche vorgelegten
ibernatiirlichen Glaubenswahrheit» noch in einer «reinen Lehre» der
kirchlichen Uberlieferung, sondern allein in der Offenbarung Gottes,
die uns in seinem geschichtlichen Offenbarungshandeln, wie es durch
die HI. Schrift und die kirchliche Verkiindigung bezeugt wird, als



— 98 —

Wahrheitsmacht entgegentritt. Der existentielle (ilaube vollzieht
sich als ein Uberwiltigtwerden durch die Wahrheitsmacht der Selbst-
offenbarung im Bereiche ihrer drei Grundgestalten, nimlich im Be-
reiche der Heilsgeschichte, ihrer biblischen Bezeugung und ihrer
kirchlichen Verkiindigung, und nicht anderswo. Er ist als solcher ein
Geschenk der Gnade Gottes und zugleich die Tat der freien Entschei-
dung des einzelnen Menschen in der Gemeinschaft mit all denen,
denen das Ceschenk des Glaubens ebenfalls zuteil wurde. Dieser
Glaube, der seine « Quelle» allein in der Wahrheitsmacht des drei-
einigen Offenbarungshandelns Gottes hat, kann durch die Glaubens-
lehre der Kirche wohl angeregt, normiert und befruchtet werden, aber
er kann durch sie nicht geschaffen noch verbiirgt werden. Er geht
aller Lehre der Kirche als freier, von Gott gewirkter und vom Men-
schen immer neu zu vollziehender Akt voran. Da aber der Glaube als
jenes Uberwiltigtwerden durch die Wahrheitsmacht der Offen-
barung Gottes immer selbst schon Erkenntnis ist, sieht er sich, um
die erkannte Wahrheit allen Anfechtungen, Zweifeln und Missdeu-
tungen gegeniiber festhalten zu kénnen, genétigt, sich iiber die er-
kannte Wahrheit nachtriglich denkend Rechenschaft abzulegen und
sich ihrer in Bejahung und Verneinung zu vergewissern. Diese nach-
tragliche Selbstvergewisserung des (Glaubens vollzieht sich im Glau-
bensdenken, das sich vergegenstindlicht in der Glaubenslehre, in der
fides quae. Die Glaubenslehre ist also — von hier aus gesehen — nicht
selbst schon die Wahrheit. Wahrheit ist allein die Offenbarung Gottes
selbst. Kirchliche Lehre hat aber als «richtige», vom Offenbarungs-
wort normierte Lehre diber die Wahrheit die Funktion — wie an ihren
vier Grundformen aufgezeigt wurde — den Raum freizuhalten fiir
eben diese auf Gottes Handeln gerichtete Glaubensentscheidung.
Das kann sie aber nur insofern, als sie als gedankliche Vergegen-
stindlichung der priméren Glaubenserkenntnis nicht nur Lehre,
nicht nur Theorie, sondern in der Dialektik von Bej ahung und Ver-
neinung Entscheidungsnorm des Verhaltens, konkret: des existen-
tiellen Christusglaubens und der Christusnachfolge wird. Als «rich-
tige» Lehre ist die Lehrtradition der Kirche (nicht weniger als die
kultische oder verfassungsrechtliche Tradition) «praktischy aus-
gerichtet und ist als grundlegend christologische Lehre Unterweisung
und Einiibung in den Christusglauben und in die Christusnachfolge.
Nur darin hat sie letzterdings ihre Berechtigung, denn nur darin
trifft sie — als fides quae — mit dem ihr mit der fides qua gemeinsamen
Glegenstand, mit Christus selbst, zusammen.



— 99 —

Damit aber ist gesagt: unter der Voraussetzung des Vorranges
der freien, auf Christus gerichteten Glaubensentscheidung ist die
Lehrtradition der Kirche als verbindliche, wenn auch relative, der
Verkiindigung und Auslegung der Schrift dienende Autoritiat un-
eingeschriinkt zu bejahen und in diesem vertieften Sinne auch der
Satz des Vinzenz von Lerin. In der konkreten Anwendung, die er bei
den altkatholischen Theologen und besonders auch bei Erzbischof
Rinkel gefunden hat, bedeutet er letzerdings nichts anderes als das in
Freiheit vollzogene, von katholischer Verantwortung fiir die ganze
Kirche getragene Bekenntnis zu Jesus Christus, dem mensch-
gewordenen Sohne Gottes und Herrn der Kirche.

Bern. - Urs Kiury



	Der canon fidei der alten Kirche und wir

