
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Der canon fidei der alten Kirche und wir

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


86

Der canon fidei der alten Kirche und wir

Der canon fidei der alten Kirche, wie er im Traditionsprinzip des

Vinzenz von Lerin ausgesprochen und in die Utrechter Erklärung
der altkatholischen Bischöfe vom Jahre 1889 aufgenommen worden
ist, kann in der Bedeutung, die er für die altkatholische Kirche und
Theologie gewonnen hat, nur gewürdigt werden, wenn ein Wort der

Klärung über den Begriff der Tradition vorausgeschickt wird.

So sehr das Urteil noch immer zutreffen mag, dass der Begriff
der Tradition «in allen Farben schillert»l), so lassen sich doch drei
Hauptbedeutungen dieses Begriffes deutlich voneinander
unterscheiden :

a) Mit Tradition kann erstens gemeint sein : die göttliche
Heilsgeschichte selbst, soweit sie sich der rückblickenden gläubigen
Betrachtung als ein sinnvolles, in sich selbst zusammenhängendes,
«organisches» Ganzes darstellt. In dieser Sicht umfasst die Tradition
die drei Grundgestalten des göttlichen Heilshandelns : zunächst und
grundlegend die geschichtliche Offenbarung Gottes von der Schöpfung
der Welt an über die Heilsoffenbarung an Israel und in Jesus Christus
bis hin zu der uns verheissenen Herrlichkeitsoffenbarung der Endzeit

; zweitens den langen heilsgeschichtlichen Vorgang, der zur
Niederschrift und Kanonisierung des Alten und Neuen Testamentes als
des authentischen Zeugnisses von der geschichtlichen Offenbarung
Gottes geführt hat; und endlich als dritte Offenbarungsgestalt die
von Christus gestiftete und vom Heiligen Geist geleitete Kirche,
durch deren Verkündigung in Wort und Sakrament die geschichtliche,
durch die Schrift bezeugte Offenbarung Gottes fort und fort
vergegenwärtigt wird. In diesem umfassenden Sinn - als Zusammenschau

der geschichtlichen Offenbarung Gottes, ihrer biblischen
Bezeugung und ihrer vergegenwärtigenden Verkündigung durch die
Kirche - wird, wenn wir recht sehen, die Tradition vor allem von der
orthodoxen Ostkirche verstanden, wenn diese von der «göttlichen»
oder «heiligen Tradition» schlechthin spricht.

*) H. J.Holtzmann; Kanon und Tradition, 1859, S.220, dort spoziell
vom tridentinischen Traditionsbegriff' gesagt.



— 87 —

b) Mit Tradition kann aber weiterhin gemeint sein die

sogenannte «apostolische Überlieferung». Diese ist - in ihrer Beschränkung

auf das Neue Testament gesehen - zu verstehen als Inbegriff der
mündlichen Überlieferungen, die der schriftlichen Fixierung des

Neuen Testamentes vorangegangen sind. Mit ihr ist also der lieils-

geschichtliche Weg bezeichnet, den das Offenbarungszeugnis von der
ersten Form, die die mündliche war, gegangen ist zu seiner letzten
und endgültigen Form, die die schriftliche ist. Wenn es auch so ist,
dass jener Weg von der ersten zur zweiten Form des Offenbarungs-
zeugnisses für uns heute nicht mehr erkennbar ist, wir also die mündliche

apostolische Überlieferung nur noch aus ihrer schriftlichen
Fixierung im Bibelwort kennen, so kann doch andrerseits nicht
gesagt werden, dass die ganze apostolische Überlieferung in die Schrift
eingegangen ist. « Das Wort Gottes muss weder in der Schrift
prinzipiell gefangen noch durch sie prinzipiell abgeschlossen sein :).»

(Joh. 21, 25.) Darum darf nicht nur, sondern muss vorausgesetzt
werden, dass die Frühkirchc noch im Besitze mündlicher Überlieferungen

von den Aposteln her war, die nicht Bestandteil der Hl.
Schrift geworden sind, die aber für die Frühkirche, für ihre
Verkündigung, Lehre und gottesdienstliche Praxis - wie die Schrift - die

Bedeutung einer obersten Norm und Glaubensquelle hatten. Dieser

apostolischen Urtradition gehören nach allgemeinkatholischer
Lehre an: der Kanon selbst, die ersten Glaubensbekenntnisse, die

Ausgestaltung des dreifachen kirchlichen Amtes (Bischof, Priester,
Diakon) und die nicht von Christus ausdrücklich eingesetzten
Sakramente. Diese ausserbiblische apostolische Urtradition hat
grundlegende Bedeutung gehabt und haben können bis etwa zum Jahre
200, das heisst bis zum faktischen Abschluss des neutestamentlichen
Kanons. Seither ist sie uns nur noch in ihrer schriftlichen Gestalt, im
Schriftwort selbst zugänglich. Damit ist aber gesagt, dass seit dem
Abschluss des biblischen Kanons jede weitere Tradition als kirchliche
Tradition zu gelten hat, die es sich gefallen lassen muss, daraufhin
geprüft, angenommen oder verworfen zu werden, ob sie mit dem
biblischen Wort und mit der apostolischen Urtradition, mit dem

sogenannten « apostolischen Evangelium » (wie die spätere Zeit, beides

zusammenfassend, sagen wird) übereinstimmt oder nicht. Auf keinen
Fall kann es seither noch eine selbständige mündliche Überlieferung

l) Ernst Gaugier: Das Wort und die Kirche im Neuen Testament, IKZ
1939, S.24.



— 88 —

geben, die sich als Norm und Quelle neben oder über das apostolische
Evangelium stellt.

c) Mit Tradition kann endlich gemeint sein die kirchliche
Überlieferung. Sie unterscheidet sich von der apostolischen Urtradition
geschichtlich und sachlich grundlegend dadurch, dass ihre Trägerin,
die Kirche und damit sie selbst, sich durch den Akt der Kanonbildung
ein für allemal dem apostolischen Evangelium als der ihr
übergeordneten Glaubensnorm selbst unterstellt hat. In dieser
Unterordnung vermag die kirchliche Tradition erst die ihr im
Gesamtzusammenhang der Heilsgeschichte zukommende Funktion zu
erfüllen, die nicht darin besteht, neue Glaubensinhalte zu schaffen,
sondern die im apostolischen Evangelium ihr übergebenen Glaubensinhalte

zu vergegenwärtigen und zu bewahren.

Es ist aber von grösster Wichtigkeit, genau darauf zu achten,
dass mit «vergegenwärtigen» und «bewahren» zwei Funktionen
bezeichnet sind, die auf zwei völlig verschiedenen Ebenen liegen, so
dass im ersten Fall «kirchliche Überlieferung» etwas grundsätzlich
anderes bedeutet als im zweiten. Im ersten Fall bezeichnet kirchliche

Überlieferung den in der Kirche durch die Jahrhunderte sich
fortsetzenden Akt der Verkündigung in Wort und Sakrament, durch
den Christi Wort und Erlösungswerk im Hl. Geist gegenwärtig gesetzt
wird. Sie ist der Akt der Selbstvergegenwärtigung Christi durch den
Hl. Geist in der von ihm selbst angeordneten Wortverkündigung und
Sakramentsspendung. In diesem Sinn kann die kirchliche Überlieferung

(oft ungenau als «aktive» Überlieferung bezeichnet) verstanden
werden als die durch die Zeiten ergehende «lebendige Stimme» nicht
der Kirche selbst, sondern des Herrn der Kirche in der Kirche. Sie ist
nichts anderes als die dritte Gestalt der Offenbarung in ihrem
ununterbrochenen, zeitlichen Zusammenhang. - Ihr gegenüber steht
die kirchliche Überlieferung in ihrer bewahrenden Funktion (oft
ungenau als «passive» Tradition bezeichnet) auf einem grundsätzlich
anderen Boden, nämlich auf dem Boden des antwortenden Handels
der Kirche, das zwar - recht verstanden - selbst von Gott gewirkt ist,
aber nicht vergegenwärtigende Verkündigung und also nicht eine
Offenbarungsgestalt, sondern deren Auswirkung und - unter
bestimmten Bedingungen - deren Dienerin und Werkzeug ist. Ihre
besondere Funktion ist es, die Verkündigung der Kirche, die mit dem
Anspruch erfolgt, das ewige Offenbarungswort Gottes jeder Zeit neu
zu vergegenwärtigen, vor allfälligen, stets möglichen Verfälschungen
und Verkürzungen zu bewahren und auf ihre Weise dafür besorgt zu



— 89 —

sein, dass die Verkündigung sachgemässe, echte, authentische
Verkündigung des Offenbarungswortes bleibt. Diese Aufgabe aber kann
die Tradition nur erfüllen, wenn sie selbst dem Offenbarungswort
untergeordnet bleibt und sich so von ihm Autorität gegenüber der

Verkündigung geben lässt, die sie aber - als antwortendes Handeln -
nur so geltend machen kann, dass sie der kirchlichen Verkündigung
in Wort und Sakrament dient. Sie ist wesentlich «dienende Autorität»

und als solche hat sie ihre konkret-geschichtliche Ausprägung
gefunden in den kultischen, in den verfassungsrechtlichen und vor
allem in den Lehrtraditionen der Kirche. Der letzteren, der
Lehrtradition der Kirche kommt zufolge des Wortcharakters der
Offenbarung naturgemäss die grösste Bedeutung zu. Sie ist in der Regel
auch gemeint, wenn von der kirchlichen Tradition schlechthin die
Rede ist. Mit ihr hat es auch der canon fidei des Vinzenz von Lerin zu
tun. Ihr wenden wir uns darum im folgenden im besonderen zu.

II.

Die Frage, die sich uns vom Gesagten her stellt, ist die : wie

vermag kirchliche Lehrtradition ihre dienende Autorität der Verkündigung

gegenüber auszuüben Grundsätzlich ist die Frage schon
beantwortet : das vermag sie nur, wenn sie dem Offenbarungswort der
Hl. Schrift untergeordnet bleibt und dieses, d. h. das «apostolische
Evangelium» als prima régula fidei, als norma normans anerkennt
und sich selbst von ihm her als norma normata versteht. Sie muss sich
dessen bewusst bleiben : Absolute, in sich selbst ruhende Autorität
eignet nur dem Offenbarungswort, während ihr, der Lehrtradition
der Kirche, relative, beziehentliche, nämlich ihr vom Offenbarungswort

verliehene Autorität zukommt. Die Frage aber, wie, auf
welchem Wege sie diese ihre Autorität im Dienste der Verkündigung
geltend machen kann, ist dahin zu beantworten, dass sie das nur
dadurch kann, dass sie das Offenbarungswort in der Form «richtiger
Lehre» in kirchlich-verbindlicher Weise auslegt, erklärt.

Das war die Grundauffassung Döllingers, der an der ersten
Bonner Unionskonferenz von 1874 in Anlehnung an die Terminologie
A.J.Möhlers erklärt hat: «Die Tradition im weiteren Sinne des

Wortes (gemeint ist damit das, was wir als „apostolisches Evangelium"

bezeichnet haben) umfasst die Hl. Schrift als erstes und
hauptsächlichstes Glied. Die Tradition im engeren Sinne (gemeint ist damit
die Lehrtradition der Kirche) hat interpretative Autorität gegenüber



— 90 —

der Hl. Schrift, und diese ist darum, wie allgemein anerkannt wird,
die primäre régula fidei1).» Dieser Standpunkt wurde später (1931)
von den Altkatholiken in den UnionsVerhandlungen mit den
Anglikanern (unter Anerkennung der Suffizienz der Schrift) ausdrücklich
festgehalten. In den Verhandlungen mit den Orthodoxen desselben
Jahres wurde hinzugefügt, dass die Tradition (in eben ihrer
erklärenden und bewahrenden Funktion) auch Ergänzung der Schrift
sei. Das kann und muss in dem Sinne gelten, dass die kirchliche
Lehrtradition zur Erklärung des Offenbarungswortes Aussagen machen
muss, die über den Wortlaut der Schrift hinausgehen, die aber nicht
gegen sie stehen dürfen (praeter, non contra scripturam). Wie wir
später sehen werden, muss sich das Dogma gewisser Denkkategorien
bedienen, die nicht die der Bibel sind, um die wesentlich heilsge-
schichtlich-kerygmatischen Aussagen der Schrift in ihrem
spezifischen Gehalt vor Verflachungen und Missdeutungen zu schützen.
Insofern kann, ja muss die Lehrtradition der Kirche die biblischen
Aussagen «ergänzen»; aber eines kann sie nicht: über die Bibel
hinaus neue, durch sie nicht bezeugte Glaubensinhalte schaffen.

Diese bewahrende Funktion der kirchlichen Lehrüberlieferung
einerseits allen Glaubensneuerungen, andrerseits jeglicher
individuellen Willkür der Auslegung gegenüber sicherzustellen, war das

Hauptanliegen der Väter des Altkatholizismus. Sie wiesen darum
einerseits die summarische Gleichstellung von Schrift und Tradition
zurück, wie sie durch das Konzil von Trient in bewusster
Unterlassung der entscheidend wichtigen Unterscheidung zwischen apostolischer

und kirchlicher Tradition vollzogen worden ist, ebenso die
dadurch ermöglichte und unter dem Einfluss der jesuitischen Theologie
in der römisch-katholischen Kirche zur Herrschaft gelangte
Auffassung, dass die Tradition nicht nur zu bewahren, sondern
produktiv-schöpferisch zu wirken vermöge und dass darum das unfehlbare
Lehramt « Offenbarungswahrheiten» als im kirchlichen Glaubens-
bewusstsein begründet verkünden könne, die weder in der Schrift
noch in der Urtradition enthalten sind. Andrerseits war damit
abgelehnt die in weiten Kreisen des Protestantismus verbreitete
Meinung, dass jede Generation und jeder einzelne Christ oder Theologe -
je nach dem Stand der Forschung - in der Begegnung mit der Schrift
vor einen radikalen Neuanfang gestellt werde und sie ohne jede

') Berieht über die Bonner Unionskonferenzon, herausgegeben von
Prof. Dr. Heinrich Reusch, 1874, I, S.50.



— 91 —

Bindung an die kirchliche Lehrtradition, «väterlos» auslegen und
verstehen nicht nur könne, sondern müsse.

Das zweite, damit unmittelbar zusammenhängende Anliegen
der altkatholischen Väter war es, zu betonen: Trägerin der
kirchlichen Lehrtradition, soll ihr die Bedeutung einer «interpretativen
Autorität gegenüber der Hl. Schrift» zukommen, kann nur die eine
und ganze Kirche sein, nie aber eine einzelne Teilkirche. Denn das

Offenbarungswort der Schrift ist der einen und ganzen Kirche gesagt.
Nur ihr - als dem durch den Hl. Geist beseelten Leib Christi - kann
darum auch die Verheissung der vollen Wahrheit gelten. Diese eine
und ganze Kirche hat aber «ihre Stimme bis jetzt nur erheben können
im ersten christlichen Jahrtausend, als sie noch nicht in eine
morgenländische und abendländische gespalten war» (Ed. Herzog)*). Damit

sollte weder gesagt sein, dass die alte Kirche rein durch ihre
zeitliche Nähe zum biblischen Offenbarungszeitalter der Wahrheit näherstehe

(im Sinne des consensus quinquesaecularis), noch auch, dass

seit jener Spaltung der Kirche keine wahre Lehrentscheidung mehr

getroffen worden sei, wohl aber, dass alles, was die Teilkirchen lehren,
in innerer Übereinstimmung stehen müsse mit den Grundentscheidungen

der einen und ganzen Kirche des ersten Jahrtausends. Diese

Übereinstimmung kann und darf aber nicht nur eine
abstraktgedankliche sein, vielmehr ist zu ihrer Eruierung konkret-geschichtlich

vorzugehen und zu diesem Zweck der consensus zu suchen mit
denjenigen der heutigen Kirchen, die den Zusammenhang mit der
alten Kirche nicht aufgegeben haben (gemeint sind die orthodoxe
Kirche, die abendländisch-katholische Kirche, soweit sie am
überlieferten Glauben festhält, die anglikanische Kirche und Teile der
lutherischen Kirche). In diesem Sinn einigten sich Orthodoxe, Anglikaner

und Altkatholiken an der Bonner Unionskonferenz auf den
Satz: «Die Tradition (die kirchliche Lehrtradition) wird teils
erkannt aus dem consensus der grossen, in historischer Kontinuität mit
der ursprünlichen Kirche stehenden Kirchenkörper, teils wird sie auf
wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen
Denkmälern aller Jahrhunderte 2).»

Den altkatholischen Theologen kam es also bei der Bestimmung
der Lehrtradition der Kirche entscheidend auf zwei Momente an :

Bischof Kduard Herzog: Hirtenbriefe. Neue Folge, 1901, S.64. Zum
Ganzen vgl. Urs Küry ; Schrift und Tradition nach altkatholischem Verständnis,

IKZ 1952, S.l.
2) Bericht über die Bonnor Unionskonferenzen, S.33.



— 92 —

auf den Zusammenhang mit der ganzen und alten Kirche, auf die

universalitas und antiquitas des Glaubens. Auf diesem Hintergrund
wird nun auch die Übernahme des Traditionsprinzips des Vinzenz

von Lerin durch die altkatholischen Bischöfe in die Utrechter
Konvention in ihrem tieferen theologischen Sinne erst verständlich. Allerdings

ging es den Bischöfen in ihrer Proklamation « an das katholische
Volk» weniger um die Aufstellung eines theologisch-wissenschaftlichen

Prinzips als vielmehr um eine aus der damaligen Zeitlage
notwendig gewordene öffentliche Erklärung über «die kirchlichen
Grundsätze, nach welchen wir (die Bischöfe) bisher unser bischöfliches

Amt verwaltet haben und auch in Zukunft verwalten
werden1).» Es sollte vor der kirchlichen Öffentlichkeit in prägnant
zusammenfassender Weise der Wille zur Katholizität bekundet werden,
der Wille, allen Glaubensneuerungen der römisch-katholischen
Kirche gegenüber (die im einzelnen aufgezählt werden) an der
überlieferten Glaubenslehre festzuhalten und zugleich - wie das aus dem
Schlussabschnitt der Erklärung hervorgeht - der Grundsatz
ausgesprochen werden, nach welchem «alle Bemühungen um eine

Wiedervereinigung der getrennten Kirche» zu erfolgen haben: nämlich
auf dem Boden des Glaubens der ganzen und der alten Kirche. Der
primäre Gesichtspunkt war der ekklesiologische und der ökumenische.

Damit war aber selbstverständlich auch die theologisch-
wissenschaftliche Frage nach Sinn und Bedeutung der kirchlichen
Lehrtradition gestellt und in einem ganz bestimmten Sinn
beantwortet. Welches dieser Sinn ist, geht aus der Fortsetzung der
Proklamation des Vinzenzschen canon fidei unmittelbar hervor: «Wir
halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den
ökumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten
dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten

Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist. » Der Satz des
Vinzenz wird also nicht im Sinne eines allgemein formalen Prinzips
verstanden, das generell und abstrakt anzuwenden wäre auf alles,
was überall, immer und von allen geglaubt worden ist - so
verstanden, wäre er völlig ungeschichtlich und illusionär -, sondern er
wird deutlich auf die durch die ganze und alte Kirche bereits
festgelegten und durch die allgemeinen Konzilien verbindlieh gewordenen

Glaubenslehren eingeschränkt. Es geht den altkatholischen
Vätern bei ihrer Erklärung entscheidend nicht um das «Formal-»,

a) Walter Herzog: Dokumente zu den Unionsverhandlungen des
Altkatholizismus, S.13.



— 93 —

sondern um das «Material-»Prinzip des Glaubens, nicht um die fides

qua, sondern um die fides quae creditur. Diese Einsicht verdankt der
Verfasser, wie er gerne bekennt, dem heutigen Jublilar, Herrn
Erzbischof Dr. A. Rinkel, der in einem in dieser Zeitschrift erschienenen
Aufsatz erklärt: «Der Satz befasst sich mehr mit dem Inhalt des

Glaubens, dem depositum fidei als mit der Frage nach den Quellen,
denen der Glaube entspringt*).»

Mit diesem nachdrücklichen Hinweis auf den Inhalt der
altkirchlichen Glaubenslehre ist aber die Frage nach der Stellung des

Vinzenzschen Prinzips von einer anderen Seite her neu gestellt. Wir
suchen sie so zu beantworten, dass wir zunächst Gestalt und Gehalt
der fides quae, wie sie in der kirchlichen Lehrtradition vorliegen, ins

Auge fassen und dann abschliessend ihr Verhältnis zur fides qua zu
bestimmen suchen.

III.

Die Lehrtradition der Kirche weist im wesentlichen vier
Grundgestalten auf, die von den altkatholischen Theologen nach dem Grad
ihrer kirchlichen Verbindlichkeit deutlich unterschieden worden
sind: Bekenntnis, Dogma, allgemein-kirchliche Lehre und
theologische Lehrmeinung.

a) In der Lehrüberlieferung der Kirche nimmt das Bekenntnis
eine hervorgehobene Stellung ein dadurch, dass es in seiner Urform
auf das neutestamentliche Offenbarungswort zurückgeht. Im Neuen
Testament ist das Bekenntnis ein Bestandteil der Botschaft selbst,
das die Form einer durch die Urgemeinde bereits kultisch geprägten
Antwort auf eben diese Botschaft hat. In seiner Mitte steht der Satz :

Christus ist unser Herr, Er, der für uns Mensch geworden und sich

erniedrigt hat, am Kreuz gestorben und auferstanden ist. (So Phil. 2,

6, I.Kor. 11, 23, I.Kor. 15, 1.) Die neutestamentlichen Bekenntnisformeln

dienen primär dem Lobpreis der Grosstaten Gottes in Christus,

enthalten aber bereits auch erklärend-lehrhafte Aussagen über
diese Heilstaten Gottes. Das bleibt im wesentlichen auch so in den
Bekenntnissen der alten Kirche, die ursprünglich ebenfalls kultische
Hymnen waren (Taufsymbole), die anderseits aber lehrhaften
Aussagen einen breiteren Raum gewähren (so das Nicaeno-Konstanti-

l) Erzbischof Andreas Rinkel : Wort Gottes und Tradition in der
altkatholischen Kircho unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter
Konvention, IKZ 1939, S.53.



— 94 —

nopolitanum den christologischen Bestimmungen) und die zudem in
das Christusbekenntnis noch weitere Glaubensinhalte (wie z.B. den

Satz von der Schöpfung, Geistsendung, EnelVollendung)
einbeziehen. Und doch sind die Bekenntnisse der alten Kirche mehr als

Hymnen und Lehraussagen: dadurch, dass sie von den Konzilien
übernommen werden und in der Kirche allgemeine Anerkennung
finden, bekommen sie für den Glauben verbindlichen Charakter,
nicht im Sinne eines in kirchlichem Gehorsam zu übernehmenden

Glaubensgesetzes, sondern im Sinne einer in der Freiheit des Glaubens

zu respektierenden Entscheidungsnorm: an den allgemein anerkannten

Glaubenssymbolen, die gleichsam den Sollgehalt des christlichen

Glaubens enthalten, hat der Glaube des Einzelnen wie der
Gesamtkirche seine auf die Offenbarungswahrheit Gottes gerichtete
Entscheidung zu vollziehen, sich von ihnen «normieren» zu lassen.

Voraussetzung dafür, dass die Bekenntnisse den Charakter einer
verbindlichen Entscheidungsnorm haben, ist die, dass sie von der

ganzen Kirche übernommen worden sind. Als solche haben zu gelten :

das Nicaeno-Konstantinopolitanum, das Apostolikum und das

Athanasianum.
b) Das Dogma hat seine Wurzel im Bekenntnis, sofern dieses

nicht nur Lobpreis, sondern immer auch erklärende Lehraussage ist.
Für das Dogma charakteristisch ist, dass es - formell - nur
Lehraussage ist. Als solche ist sie nicht - wie das biblische Offenbarungswort

und die kirchliche Verkündigung und in einem gewissen
Abstand auch das Bekenntnis - eine heilsgeschichtliche Aussage, nicht
Verkündigung dessen, was Gott tut und sagt, sondern eine Seinsaussage,

die in den Denkkategorien des Seins oder auch des Geschehens
und des Werdens umschreibend feststellt, wie jenes heilsgeschichtliche

Handeln Gottes nach seinem Wahrheitsgehalt zu verstehen ist.
So bezeugt das Christusdogma nicht (wie das Christuszeugnis der
Schrift und der kirchlichen Verkündigung) das Handeln Gottes in
Christus, sondern es sagt, um dieses Handeln Gottes einsichtig zu
machen und vor Missverständnissen zu schützen, dass Christus
volles göttliches und menschliches «Sein» hat, die in seiner Person
beide zur Einheit zusammengefasst sind. Damit geht das Dogma über
das Zeugnis der Schrift hinaus, «ergänzt» sie, aber das Dogma tut das

- wie das Bekenntnis - im Sinne einer Entscheidungsnorm, an der der
auf das Offenbarungshandeln Gottes in Christus gerichtete Glaube in
Bejahung oder Verneinung der vollen Gottheit und der vollen
Menschheit Christi sich für oder gegen den biblisch-kerygmatischen



— 95 —

Christus zu entscheiden hat. Das Dogma, die Glaubenslehre, ist also

nicht selbst schon der geforderte Glaube, obwohl es dem Glauben
entspringt, sondern Glaubensnorm, die dem Glauben zu dienen, ihm zur
rechten Entscheidung zu verhelfen hat. Seine Funktion ist eine

kritisch-begrenzende, die den Sinn hat, der freien Glaubensentscheidung

an die Offenbarungswahrheit Gottes freien Raum zu schaffen
und sie vor einem Abgleiten in den Halb- oder Irrglauben zu schützen.

Voraussetzung dafür, dass das Dogma diese kritisch-begrenzende
Funktion autoritativ erfüllen kann, ist wiederum die, dass es durch
die ganze Kirche übernommen wird. Solche Dogmen gibt es - streng

genommen- nur zwei : den Satz von der Dreieinigkeit Gottes und den

von der Gottmenschheit Christi. Sie machen im wesentlichen das

Dogma der alten Kirche aus, auf das sich, wie die altkatholische, so
die orthodoxe und anglikanische Kirche verpflichtet wissen.

c) Die allgemeinkirchliche Lehre: Es ist klar, dass mit den beiden

Grunddogmen die Lehrtradition der Kirche noch lange nicht
ausgeschöpft ist. Schon die Bekenntnisse der alten Kirche enthalten
Glaubensaussagen, die über die rein trinitarischen und christolo-
gischen Bestimmungen hinausgehen und die zu einer weitergehenden
lehrhaften Entfaltung drängen. So hat denn die Kirche im Verlauf
der Jahrhunderte über die wichtigsten Glaubensinhalte - die

Schöpfung, Vorsehung, die Gnade, Rechtfertigung und Heiligung,
die Kirche, die Sakramente und die letzten Dinge - Lehrsätze
aufgestellt, über die bei aller Verschiedenheit der konfessionellen

Fixierungen doch ein weitgehender consensus besteht, auch wenn diese

Sätze nicht von einem allgemeinen Konzil in allgemeinverbindlicher
Form übernommen worden sind. Ihnen eignet darum nicht die Digni-
tät der dogmatischen Grundentscheidungen der alten Kirche, wohl
aberhaben sie als Lehraussagen grundsätzlich denselben Charakter wie
das Dogma, und sie können für den Glauben insofern als verbindliche
Entscheidungsnorm gelten, als sie teils schon von der alten Kirche,
teils von den späteren Teilkirchen in freier Zustimmung und
sachlicher Übereinstimmung als allgemeingültig anerkannt worden sind.

d) Vom Dogma und der allgemeinkirchlichen Lehre zu
unterscheiden ist die theologische Lehrmeinung einzelner Theologen oder
Theologenschulen. Auf diese Unterscheidung haben die altkatholischen

wie die orthodoxen Theologen mit Recht besonderes Gewicht
gelegt. Wenn nämlich das Dogma und die allgemeinkirchliche Lehre
in ihren entscheidenden Aussagen feststehen, so ist es doch möglich,
ja unvermeidlich, dass sie von den Theologen und ihren Schulen im



- 96 —

einzelnen verschieden ausgelegt werden. Diese verschiedenen, unter
Umständen gegensätzlichen Auslegungen können an und für sich

fruchtbar sein dadurch, dass sie die Grenze aller theologischen
Lehrbildung deutlich werden lassen, das Denken zur Selbstbescheidung

nötigen und an die dienende Funktion aller Lehre erinnern. Es kann
aber diese Grenze in der gegenseitigen Auseinandersetzung nur zu

leicht überschritten und eine theologische Lehrmeinung gegenüber
einer anderen durch einen Machtspruch der Hierarchie oder den

Einfluss eines hervorragenden Theologen zur Würde einer
allgemeinkirchlichen Lehre oder gar eines Dogmas erhoben werden. Dadurch
aber wird die Reinheit der Lehre gefährdet und die Einheit der

Kirche bedroht. Das berühmteste Beispiel in dieser Hinsicht ist der
abendländische Filioquezusatz in das Nicaeno-Konstantinopolita-
num, dem nach altkatholischer und orthodoxer Überzeugung niemals
die Bedeutung eines Dogmas, sondern nur eines unverbindlichen
Theologumenons zukommen kann. Weitere Beispiele sind die

Erhebung der franziskanischen Lehrmeinung von der «Unbefleckten
Empfängnis Marias» zu einem verbindlichen Dogma durch Pius IX,
wie das Dogma von der leiblichen Himmelfahrt Marias durch Pius

XII., und nicht zuletzt die vatikanische Lehre vom Universalepiskopat
und der Lehrunfehlbarkeit des Papstes.
Dieser kurze Überblick mag genügen, um - wenigstens in

Umrissen - deutlich werden zu lassen, wie die Tradition der Kirche ihre
dienende Autorität als richtige Lehre konkret ausübt. Sowohl auf
ihre Gestalt wie auf ihren Gehalt gesehen, ist ihre Autorität eine nach
dem Grade ihrer Verbindlichkeit abgestufte. Es hat nicht alles, was
die kirchliche Tradition sagt, das gleiche Gewicht. Der Grad ihrer
Verbindlichkeit richtet sich formell nach dem zeitlichen und räumlichen

Umfang ihrer Rezeption durch die Kirche, von der wir glauben,
dass sie durch den Hl. Geist gewirkt ist, der der Geist Christi ist.
Dieser aber, der Herr der Kirche, ist der eigentliche und zentrale
Gegenstand der altkirchlichen Lehrtradition: Jesus Christus. Er ist
es, dem das Bekenntnis gilt, er ist es, über den das altkirchlicheDogma
sich fast ausschliesslich ausspricht, und er ist es, auf den hin die
allgemeinkirchliche Lehre in allen ihren Bereichen hingeordnet sein
muss. Er ist es letzterdings, der als eben dieser zentrale Gegenstand
aller kirchlichen Lehraussagen den Grad ihrer Verbindlichkeit
bestimmt, wie auch in Ihm allein die Gewähr dafür hegt, dass die
Christus-Lehre der Kirche richtige Lehre ist. Mit einem Wort : In Christus,
der die Kirche als ihrHerr durch seinen Hl. Geist leitet, liegt die einzige



— 97 —

« Sicherung» sowohl der Autorität wie der Richtigkeit der kirchlichen
Lehre. Eine andere gibt es nicht. Sie liegt jedenfalls nicht in den
konkreten Formulierungen des Dogmas, nicht in ihrem Tiefsinn oder

logischen Korrektheit, noch in den Sprach- und Denkkategorien,
deren das Dogma sich bedient. Diese sind, wenn auch das Dogma in
seinen kritisch-beschränkenden Aussagen als unumkehrbar und
insofern als infallibel zu gelten hat, zeitgebunden, menschlich, fallibel
und bleiben grundsätzlich revisionsfähig. Daraus darf aber gerade
nicht gefolgert werden, dass das Dogma, die kirchliche Lehrtradition
nwmenschlich und darum unverbindlich und in diesem Sinne «relativ»

sei. Die Autorität der Lehrtradition ist nicht menschliche,
sondern kirchliche Autorität, die - wir können das nur andeuten - durch
ihren Gegenstand selbst und ihre geist-gewirkte Rezeption durch die
Kirche und andrerseits durch die Menschlichkeit ihrer Formulierungen

Anteil hat am gott-menschlichen Charakter der Kirche selbst. Es

genügt darum nicht, die Lehrtradition der Kirche dahin zu verstehen,
dass durch sie die Stimme der Väter hörbar werde, auf die wir im
Sinne des fünften Gebotes nur eben mit Respekt, Dankbarkeit und
Pietät zu hören hätten. Vielmehr geht es darum, in der Tradition die
Stimme der Kirche selbst als der Mutter der Gläubigen zu erkennen,
die uns gebieterisch-autoritativ, aber zugleich mit mütterlichhelfender

Liebe den Weg zur echten, freien, auf die Verkündigung des

Offenbarungswortes gerichtete Glaubensentscheidung weist. Unter
diesem Gesichtpunkt ist abschliessend auch die Frage zu
beantworten, in welchem Verhältnis der Glaube als freie Entscheidung zur
Glaubenslehre der Kirche steht.

IV.

Es ist bereits auf die Unterscheidung zwischen fides qua und
fides quae creditur verwiesen worden. Wenn diese Unterscheidung
gewiss noch manche Fragen offenlässt, so ist sie doch wertvoll als

Hinweis auf einen höchst wichtigen Tatbestand: der Glaube im
erstgenannten Sinn, die fides qua, der «existenzielle» Glaube, hat seinen

Gegenstand nicht in einer irgendwie verstandenen GlaubensfeAre,
weder in einer «durch Gott geoffenbarten und die Kirche vorgelegten
übernatürlichen GlaubensWahrheit» noch in einer «reinen Lehre» der
kirchlichen Überlieferung, sondern allein in der Offenbarung Gottes,
die uns in seinem geschichtlichen OffenbarungsAaraMn, wie es durch
die Hl. Schrift und die kirchliche Verkündigung bezeugt wird, als



— 98 —

WahrheitsmaÄ entgegentritt. Der existentielle Glaube vollzieht
sich als ein Überwältigtwerden durch die Wahrheitsmacht der

Selbstoffenbarung im Bereiche ihrer drei Grundgestalten, nämlich im
Bereiche der Heilsgeschichte, ihrer biblischen Bezeugung und ihrer
kirchlichen Verkündigung, und nicht anderswo. Er ist als solcher ein

Geschenk der Gnade Gottes und zugleich die Tat der freien Entscheidung

des einzelnen Menschen in der Gemeinschaft mit all denen,

denen das Geschenk des Glaubens ebenfalls zuteil wurde. Dieser

Glaube, der seine «Quelle» allein in der Wahrheitsmacht des

dreieinigen Offenbarungshandelns Gottes hat, kann durch die Glaubenslehre

der Kirche wohl angeregt, normiert und befruchtet werden, aber

er kann durch sie nicht geschaffen noch verbürgt werden. Er geht
aller Lehre der Kirche als freier, von Gott gewirkter und vom
Menschen immer neu zu vollziehender Akt voran. Da aber der Glaube als

jenes Überwältigtwerden durch die Wahrheitsmacht der
Offenbarung Gottes immer selbst schon Erkenntnis ist, sieht er sich, um
die erkannte Wahrheit allen Anfechtungen, Zweifeln und Missdeutungen

gegenüber festhalten zu können, genötigt, sich über die
erkannte Wahrheit nachträglich denkend Rechenschaft abzulegen und
sich ihrer in Bejahung und Verneinung zu vergewissern. Diese
nachträgliche Selbstvergewisserung des Glaubens vollzieht sich im
Glaubensdenken, das sich vergegenständlicht in der Glaubenslehre, in der
fides quae. Die Glaubenslehre ist also - von hier aus gesehen - nicht
selbst schon die Wahrheit. Wahrheit ist allein die Offenbarung Gottes
selbst. Kirchliche Lehre hat aber als «richtige», vom Offenbarungswort

normierte Lehre über die Wahrheit die Funktion - wie an ihren
vier Grundformen aufgezeigt wurde - den Raum freizuhalten für
eben diese auf Gottes Handeln gerichtete Glaubensentscheidung.
Das kann sie aber nur insofern, als sie als gedankliche
Vergegenständlichung der primären Glaubenserkenntnis nicht nur Lehre,
nicht nur Theorie, sondern in der Dialektik von Bejahung und
Verneinung Entscheidungsnorm des Verhaltens, konkret: des existentiellen

Christusglaubens und der Christusnachfolge wird. Als «richtige»

Lehre ist die Lehrtradition der Kirche (nicht weniger als die
kultische oder verfassungsrechtliche Tradition) «praktisch»
ausgerichtet und ist als grundlegend christologische Lehre Unterweisung
und Einübung in den Christusglauben und in die Christusnachfolge.
Nur darin hat sie letzterdings ihre Berechtigung, denn nur darin
trifft sie - als fides quae - mit dem ihr mit der fides qua gemeinsamen
Gegenstand, mit Christus selbst, zusammen.



— 99 —

Damit aber ist gesagt : unter der Voraussetzung des Vorranges
der freien, auf Christus gerichteten Glaubensentscheidung ist die
Lehrtradition der Kirche als verbindliche, wenn auch relative, der

Verkündigung und Auslegung der Schrift dienende Autorität
uneingeschränkt zu bejahen und in diesem vertieften Sinne auch der
Satz des Vinzenz von Lerin. In der konkreten Anwendung, die er bei
den altkatholischen Theologen und besonders auch bei Erzbischof
Rinkel gefunden hat, bedeutet er letzerdings nichts anderes als das in
Freiheit vollzogene, von katholischer Verantwortung für die ganze
Kirche getragene Bekenntnis zu Jesus Christus, dem
menschgewordenen Sohne Gottes und Herrn der Kirche.

Bern. Urs Küry


	Der canon fidei der alten Kirche und wir

