Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium
Autor: Kok, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium

Der erste Artikel der Bischofserklirung von 1889 lautet wie folgt :

«Wir halten fest am altkirchlichen Grundsatze, welchen Vin-
centius von Lérin in dem Satze ausgesprochen hat: Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est
etenim vere proprieque catholicum. Wir halten darum fest am Glau-
ben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der 6ku-
menischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist.» :

Nachstehend wollen wir uns kurz befassen mit der Frage, wer
dieser Vinzenz von Lérin war, welches der Inhalt seines Werkes ist
und welche Bedeutung die altkatholische Kirche von heute seinen
oben angefiihrten Worten beimessen muss.

1. Sein Leben

Gennadius von Marseille sagt iiber Vinzenz in seinem «De viris
illustribus» (cap. 64), dass er ein aus Gallien stammender Priester sei,
der sehr gut unterrichtet sei in der Hl. Schrift und der Glaubenslehre
der Kirche. Unter dem Pseudonym Peregrinus («Erdenpilger»)
schrieb er, nach Gennadius, zwei Abhandlungen gegen die Ketzer,
von welchen uns nur die erste erhalten geblieben ist, sowie die zweite
als eine kurze, von Vinzenz selbst geschriebene Zusammenfassung.
Mit diesen beiden Aufsitzen ist das Commonitorium von Vinzenz
gemeint.

Wie Vinzenz selbst im Anfang seines Buches erzihlt, hat er sich
aus dem Gewiihl der Welt in den sicheren Hafen des Klosters zuriick-
gezogen, um sich dort vor der Welt zu bewahren und fiir den Himmel
zu retten. Dieses Kloster lag auf der kleinsten der Iles de Lérins, bei
Cannes in Siidfrankreich, der Insel Saint Honorat, die ehemals
Lerinum hiess.

Der hl. Honoratus von Arles, der im Jahre 426 Erzbischof von
Arles geworden war, hatte um 410 dieses Kloster gestiftet, als Le-
rinum noch eine wiiste und einsame Gegend war.

Aus dieser Stiftung entstand das berithmte Kloster Lerinum,
aus dem spiiter viele beriihmte Minner der Kirche von Frankreich



—_ 76 —

hervorgegangen sind, wie der Erzbischof Hilarius von Arles (f 449)
und Caesarius von Arles (f 542), Bischof Eucherius von Lyon
(T 450/455), der Priester Salvianus von Marseille (f 480) und vor
allem unser Vinzenz von Lérin. Uber das weitere Leben des Vinzenz
ist uns nicht viel mehr bekannt, als was Gennadius uns in wenigen
Worten mitteilt. Vinzenz selbst erzihlt uns im Anfang seines Com-
monitoriums noch etwas mehr iiber seine Lebensverhéltnisse, wie er
sein Werk schreibt in einer abgelegenen «Villula», in welcher ein
verstecktes Klosterchen, wahrscheinlich eine Art Klause mit einem
Gértchen darum herum, sich befindet. Hier schreibt Vinzenz unter
dem Pseudonym Peregrinus, als der Geringste unter den Knechten
Gottes, seine Merkbiicher, welche die wesentlichsten Punkte der
kirchlichen Uberlieferung enthalten, die er stets zur Hand haben
wollte, um sein schwaches Gedichtnis zu stiitzen und um die Wahr-
heit des katholischen Glaubens von der Falschheit des ketzerischen
Irrtums scharf unterscheiden zu kénnen. Am Ende seines Werkes
schreibt er iiber das Konzil : «quod ante triennium ferme in Asia apud
Ephesum celebratum est», woraus sich schliessen lisst, dass das
Commonitorium im Jahre 434 geschrieben wurde. Gennadius er-
zihlt uns schliesslich noch, dass Vinzenz: ¢moritur Theodosio et
Valentiniano regnantibus», was also um 450 gewesen sein muss, da
der ostromische Kaiser Theodosius II im Jahre 450 starb und der
westromische Kaiser Valentinianus III. im Jahre 455, also mitten
in einer Zeit, in der das westromische Kaiserreich seinen Todes-
kampf filhrte und seine vollige Zerstérung bevorstand. So lebte
Vinzenz in einer sehr bewegten Zeit, nicht nur auf weltlichem, sondern
auch auf kirchlichem Gebiet. Die Kirche des Ostens wurde ja in
jenen Zeiten heftig bewegt durch den Kampf um Nestorius, diejenige
des Westens durch den Kampf zwischen Augustinus und Pelagius.
Ist es da zu verwundern, dass Vinzenz «in portum religionis» fliich-
tete ?

II. Sein Werk

Nach einer Einleitung (c. 1), in welcher er, wie wir oben sahen,
auseinandersetzte, warum er dieses kleine Werk schreiben wollte,
fithrt Vinzenz aus, dass er bei vielen heiligen und gelehrten Minnern
nachgesucht habe, wie er doch den wahren katholischen Glauben von
der falschen Ketzerei unterscheiden kénnte (c.2). Die Antwort, die
er iiberall bekam, lautete : durch die Heilige Schrift und die Tradition



der katholischen Kirche. Nicht, dass die Hl. Schrift nicht ausreicht,
aber jedermann kann diese nach eigenem Gutdiinken auslegen. Dar-
um muss die HI. Schrift nach der Regel des kirchlichen und katho-
lischen Sinnes ausgelegt werden. In der katholischen Kirche muss
also festgelegt werden, was iiberall, was immer und was von allen
geglaubt wurde. Denn das ist wahrhaft katholisch.

So miissen wir die Allgemeinheit und die Ubereinstimmung zur
Richtschnur nehmen.

Der Allgemeinhert folgen wir, wenn wir am wahren Glauben fest-
halten, der von der ganzen Kirche in der ganzen Welt bekannt wird.
Dem Altertum folgen wir, wenn wir nicht abweichen von den Er-
kenntnissen der HI. Schrift, vor welchen die Viter die tiefste Ehr-
furcht hatten. Der Ubereinstimmung folgen wir, wenn wir uns in
demselben Altertum den Ausspriichen der Bischofe und Lehrer der
Kirche anschliessen.

Wenn ein kleiner Teil sich von der Kirche lossagt, wird der ka-
tholische Christ den gesunden Koérper dem verdorbenen Glied vor-
ziehen (c.3). Aber wenn eine neue Infektion die ganze Kirche an-
zutasten droht, muss der Glaubige der alten Lehre treu bleiben.
Wenn auch in jener Zeit Personen oder vielleicht auch ganze Pro-
vinzen gefehlt haben, muss der Christ sich an die allgemeinen Kon-
zilien halten. Wenn irgendwelche Neuerung auftaucht, woriiber in
den Dekreten der Konzilien nichts zu finden ist, muss der Christ die
orthodoxen Lehrer zu Rate ziehen und ihrer gemeinsamen Erkennt-
nis folgen. — In den folgenden capita (4-6) erliutert Vinzenz diese
Gedanken des niheren mit verschiedenen Beispielen, den Donatis-
mus, den Arianismus und die Streitfrage iiber die Giiltigkeit der
Ketzertaufe, wobei auch das Prinzip galt, dass nichts eingefiihrt
werden darf als was tiberliefert wurde (Brief des Papstes Stefanus an
der Kirche in Afrika).

In den capita 7-9 zitiert Vinzenz den hl. Apostel Paulus
(Gal.1: 6-9), um noch einmal das Prinzip zu wiederholen, worauf
sein ganzes Buch aufgebaut ist, dass jede Neuerung oder Verinde-
rung in der Lehre zu verwerfen ist und dass nur die alten, iiberlieferten
Glaubenswahrheiten festzuhalten sind.

Auf die Frage, warum Gott es zulisst, dass sonst vortreffliche
Ménner in der Kirche neue Lehren verkiinden, antwortet Vinzenz
mit einer Berufung auf Deut. 13:1-3, dass dies eine Priifung Gottes
fiir die Gliaubigen ist (c. 10-19). Als Beispiele zitiert er dabei Nesto-
rius, Photinus, Apollinaris, Origenes und Tertullianus, wobei er den



— 78 —

Verinderungen und Ketzereien dieser Lehrer die alte, iiberlieferte
Lehre der Kirche gegeniiberstellt, welche in der HI. Schrift und der
Tradition zu finden ist.

In caput 20 beschreibt Vinzenz dann in vorziiglicher Weise, wer
ein echter und rein katholischer Christ ist, nimlich derjenige, «qui
veritatem Dei, qui Ecclesiam, qui Christi corpus diligit; qui divinae
religioni, qui Catholicae fidei nihil prosponit; non hominis cuinspiam
auctoritatem, non amorem, non ingenium, non eloquentiam, non
philosophiam; sed haec cuncta despiciens, et in fide fixus et stabilis
permanens, quidquid universaliter antiquitus Ecclesiam Catholicam
tenuisse cognoverit, id solum sibi srenendum credendumque de-
cernit».

Dagegen muss alles, was, von wem auch immer, neu eingefiihrt
wird, nach dem Wort des hl. Apostel Paulus (1.Kor.11: 19) als eine
Priifung angesehen werden. In den capita 21-24 gibt der Verfasser
eine besonders treffende Exegese von 1.Tim.6: 20, 21, wobei er sich
fragt: « Quid est hodie Timotheus'? Nisi vel generaliter universa
Ecclesia, vel specialiter totum corpus Praepositorum, qui integram
divini cultus scientiam vel habere ipsi debent, vel aliis infundere.»
Des weiteren erwigt Vinzenz, was der Apostel meint mit den Worten
«depositum custodi» ? Die Gldubigen werden dabei ermahnt, das
ihnen Anvertraute unverletzt zu bewahren und weiterzugeben:
«aurum accepisti, aurum redde». Derselbe Auftrag, der fiir Timo-
theus gilt, gilt gleichermassen fiir die Gliubigen : « Eadem tamen quae
didicisti doce, ut cum dicas nove, non dicas nova.»

Dann stellt Vinzenz die Frage, ob es denn keinen Fortschritt im
Glauben gebe ? «Sicherlich», sagt er, «wohl einen profectus», aber
keine « permutatio.

Dabei vergleicht der Verfasser das Wachstum des Glaubens mit
dem des menschlichen Kérpers: auch wenn sich die Gliedmassen ent-
wickeln, so bleibt es doch derselbe Kérper. « Christi vero Ecclesia, se-
dula et cauta depositorum apud se dogmatum custos, nihil in his
unquam permutat, nihil minuit, nihil addit.» Was will die Kirche
durch die Entscheidungen der Konzilien herbeifiihren? Nichts
anderes als «quod antea simpliciter credebatur, hoc idem postea
diligentius crederetury.

Die katholische Kirche hat durch die Entscheidungen ihrer
Konzilien zustandegebracht, dass «quod prius a majoribus sola tra-
ditione susceperat, hoc deinde posteris etiam per scripturae chiro-
graphum consignaret».



— 79 —

Wenn die Kirche der Wahrheit auch einen neuen Namen gab,
so ist der Sinn des Glaubens doch immer unverletzt geblieben. Ge-
rade die Ketzer bemiihen sich immer um Erneuerung und Verinde-
rung. Pelagius, Coelestius, Sabellius und andere sind Beispiele
dafiir.

Eine grosse Gefahr ist die, dass diese Ketzer ihrer neuen Lehre
immer mit einer grossen Anzahl Stellen aus der HI. Schrift einen
Schein der Wahrheit zu geben suchen (cap. 25). Sie sind «die falschen
Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig aber
reissende Wolfe sind» (Matth.7: 15).

In Wirklichkeit sind diese Propheten nach dem Wort von
2.Kor.11: 13-15 Diener des Satans, die bei der Versuchung des
Herrn auch das Zeugnis der HI. Schrift anfithrten (Matth.4: 5, 6).
Cap. 26.

Demgegeniiber miissen die katholischen Glaubigen dafiir Sorge
tragen, die HI. Schrift entsprechend den Traditionen der allgemeinen
Kirche, den Regeln der katholischen Lehre, zu verstehen, wihrend
sie die bereits genannten Forderungen der «universitas, antiquitas
und concensio» beachten (cap.27). Die «antiqua sanctorum Patrum
concensio» braucht nicht bei allen unbedeutenden Fragen der HI.
Schrift zu Rate gezogen zu werden, sondern nur «in fidei regula».

Aber niemand glaube denn auch, diese einstimmige Meinung
der Viter verschmihen zu konnen, sagt Vinzenz, worauf er noch
einige Ausspriiche des Apostels Paulus an die Gemeinde von Korinth
anfiihrt, um dies so zu unterstreichen (1.Kor.1: 10; 12: 28; 14: 33,
36-38).

Vinzenz schliesst dann seine Denkschrift mit der Ankiindigung,
er werde ein Beispiel dafiir geben «ubi et quomodo sanctorum
patrum sententiae congregatae sint, ut secundum eas ex decreto
atque auctoritate Concilii, Ecclesiasticae fidei regula figeretur». Dies
bewahrt er aber fiir den zweiten Teil. Cap.28. Gennadius teilt in
seinem «de viris illustribus» mit, wie wir oben bereits erwihnten,
dass Vinzenz den zweiten Teil des Commonitorium «maximum in
schedulis partem, a quibusdam furatam, perdidit».

Daher wurde das Werk in einem Teil mit nur einer «recapi-
tulatio» des zweiten Teils herausgegeben, Im Anfang der recapi-
tulation wird nur gesagt, dass das zweite Commonitorium «verloren
gegangen» sei.

In dieser recapitulatio wird in caput 29 erst eine kurze Zu-
sammenfassung dessen gegeben, was im ersten Commonitorium



— 80 —

ausfiihrlich auseinandergesetzt wurde, nidmlich, dass der wahre
Glaube auf der Autoritit der HI. Schrift und der Tradition der
katholischen Kirche beruht, wobei in der Kirche selbst acht zu geben
ist auf die Ubereinstimmung des Gianzen und der ersten Zeit, be-
sonders, wo es sich um die Grundlage der katholischen Lehre han-
delt.

Ferner muss man untersuchen, ob etwas bereits auf einem Konzil
entschieden wurde und, wenn nicht, welches die einstimmigen Aus-
spriiche der Viiter sind.

Dann gibt Vinzenz als Beispiel das Konzil von Ephesus von 431,
dasdrei Jahre, bevor er sein Commonitorium schrieb, gehalten wurde.
Offenbar hat er hieriiber ausfiihrlicher in dem verlorengegangenen
zweiten Teil geschrieben. Hier schreibt er nur, wie man es als sehr
katholisch angesehen hat, jeweils die Meinungen der hl. Viter anzu-
fithren. Damit hielt man an der alten Lehre fest und wurde die «pro-
fanae novitatis blasphemia» verurteilt.

In caput 30 und 31 erwithnt Vinzenz dann die Schriften der Viiter,
welche auf dem Konzil als Richter oder Zeugen verlesen wurden.

Schliesslich erwihnt Vinzenz dann noch in caput 32 und 33
zwei Briefe; zunichst einen Brief von Papst Sixtus an den Bischof
von Antiochien iiber die Frage des Nestorius, sodann einen Brief
von Papst Coelestinus an die Priester von Gallien. Beide Briefe be-
tonen das Festhalten des alten (:laubens und das Meiden jeglicher
Erneuerung und Verinderung.

111. Bedeutung des Commonatoriums

Dass dieses kleine Werk des Vinzenz von Lérin von iiberragen-
der Bedeutung erachtet wurde und wird fiir die altchristliche Li-
teratur, geht wohl hervor aus den vielen Auflagen, die es erlebt hat,
und ferner aus dem Lob, das ihm durch alle Jahrhunderte hindurch
gespendet wurde.

Die besten Ausgaben sind die von Baluzius aus den Jahren
1663, 1669 und 1684 in Paris, welche wir fiir das Obenstehende be-
niitzt haben.

Moderne Ausgaben sind von O. Jiilicher (1925) und (. Rauschen
(1906).

Das kleine Werk wurde auch unzihlige Male iibersetzt, u.a. ins
Deutsche, Spanische, Schottische und Niederlindische.



— 8l -

Trithemius (1494) nennt das Werk «vortrefflich».

Baronius (f 1607) zeugt in seinen «Notae ad Martyrolog.rom.
ad d. 24 Maii»: « Vincentius aureo plane opusculo fidem catholicam
egregie testatam reliquit.»

Tillemont von Port Royal (f 1698) ist der Aufnahme von Vin-
centius in das Martyrologium nicht sehr geneigt.

Bellarminus (f 1621) rithmt das Buch des Vinzenz als: «parvum
mole, sed virtute maximum» (de scriptor. eccles.). Sogar die Magde-
burger Centurien (1559-1574) loben das Buch, dass es «scriptum
eruditum esse et acutumny.

Moderne Autoren wie Bardenhewer in seiner « GGeschichte der
altkirchlichen Literatur» (1924) lobt das Werk als «ein wertvolles
Denkmal altkirchlicher Dogmatik». Bakhuizen van den Brink sagt
in der « Kulturgeschichte des Christentums» (1949): «Vinzenz von
Lérin war der Mann der iiberraschend einfachen Formulierung
dessen, was katholisch ist.» Diesen Stimmen gegeniiber stehen aber
auch andere Urteile. So schreibt Ehrhard gelegentlich einer Be-
sprechung von Bardenhewers Patrologie (Hist. Jahrbuch 1897,
S.866 ff.) u.a.: «Was nun aber die Fassung der katholischen Glau-
bensregel bei Vinzenz angeht, so lisst sich ja den Worten des Ver-
fassers ein richtiger Sinn unterlegen; in dem Sinne aber, in welchem
sie Vinzenz selbst verstand und verstanden wissen will, ist diese
Glaubensregel einfach falsch, und es wiire an der Zeit, diese Formel
ihrem Autor zu iiberlassen und die wahre katholische Glaubensregel
nicht mehr linger mit dem Namen des Lerinischen Monches zu ver-
quicken.» Und etwas weiter: «Ich bin der entschiedenen Meinung,
dass manche Missverstindnisse aus Anlass des Vaticanums und der
altkatholischen Wirren vermieden worden wiren, wenn man nicht auf
einer Seite immer wieder die Formel des pseudonymen Peregrinus
herangezogen, auf der andern aber von den Gegnern des Vaticanums
das Bekenntnis eines Dogmas gefordert hiitte, quod non ubique, non
semper, non ab omnibus creditum est!» Schliesslich erwihnen wir
noch das Urteil des « Handboek der Kerkgeschiedenis», das 1942 in
Den Haag erschien, wo iiber Vinzenz geschrieben wird als «ein Mann,
der jeder personlichen und psychologischen Haltung abgeneigt
war, der weniger bekannt ist wegen seiner indirekten Angriffe auf
Augustinus als wegen seiner berithmten traditionalistischen, der
Geschichte das Schweigen auferlegende, generalisierenden Formu-
lierung des Katholizismus». Mit den letzten beiden Urteilen iiber
Vinzenz beriithren wir zwei wichtige Fragen:



s B ==

1. die Reaktion des Concilium Vaticanums (1870) auf die regula
fidei des Vinzenz und

2. den sogenannten Semi-Pelagianismus des Vinzenz.

Ks ist innerhalb des Rahmens dieses Aufsatzes nicht moglich,
beide Fragen ausfiihrlich zu erértern.

Etwas mochte ich dennoch dariiber sagen.

1. Auf dem Concilium Vaticanum (1870) hat die Minderheit der
Viter am 1.Mérz 1870 einen Protest erhoben gegen die neue Ge-
schiftsordnung, wobei u.a. bestimmt wurde, dass die Stimmen-
mehrheit entscheidet iiber Annahme oder Ablehnung bestimmter
Vorschlige (¢schematany).

Die Minderheit bat, dass der Brauch der 6kumenischen Konzilien
aufrechterhalten werden moge, «dass namlich Glaubenssiitze nicht
mit numerischer Majoritiat, sondern mit moralischer Einstimmigkeit
definiert werden», entsprechend dem so beriihmten Ausspruch des
Vinzenz von Lérin.

Mit Recht weist Friedrich in seiner «Geschichte des Vatika-
nischen Konzils» (111, Teil 2, S. 670) darauf hin: «man hatte auf dem
Vaticanum wohl eine zahlreiche Versammlung vor sich, aber deren
Kompetenz war, namentlich infolge der theologischen Rabulistik
der Jesuiten, ganz unbestimmt.» Wenn man die Zusammensetzung
der Viter auf diesem Konzil iibersieht, fragt man sich tatsichlich, ob
hier nach dem Wort des Vinzenz «totum corpus Praepositorum, qui
integram divini cultus scientiam vel habere ipsi debent, vel aliis
infundere» vorhanden gewesen ist (unter den 774 Stimmberechtigten
waren276 italienische, 84 franzisische, 41 spanische, 48 sterreichisch-
ungarische und 17 deutsche Bischofe)!

Eine Antwort auf die Bedenken der Minderheit des Konzils wird
in der Civita Cattolica, dem Blatt der Jesuiten gegeben, welche
Antwort sich spéter in etwas ausfiihrlicher Form findet in der Relatio
der Dogmatischen Kommission (Collectio Lacensis, VII, 2884 bis
290¢).

Dieselben Gedanken, wie sie in dieser Relatio enthalten sind,
findet man bei J.B.Franzelin S.J. in dessen «Tractatus de divina
Traditione et Scripturay, so dass die Vermutung von Friedrich (I1I,
Teil 2, S.944 und 954), diese Schriften stammen von einunddem-
selben Autor, wahrscheinlich sein diirfte. Diese Schrift, voller wun-
derlicher Sophismen, will das Commonitorium dahin auslegen und
erliutern, dass die Verkiindung neuer Dogmen durch einen unfehl-



— B9

baren Papst in Ubereinstimmung ist mit dem, was der «illustrissimus
Eecclesiae scriptor», wie er genannt wird, lehrt.

Vinzenz habe dann, nach der Relatio, mit seiner regula fidei
keine «norma directiva» fiir das Lehramt der Kirche gemeint, sondern
nur eine «norma obiectiva», wie die kirchliche Tradition zu erkennen
sei. Diese «norma obiectiva» ist jedoch keine «conditio necessaria»,
ohne welche das Lehramt der Kirche keinen unfehlbaren Ausspruch
machen kann. Man tut der Regel des Vinzenz' Zwang an, wenn man
Einstimmigkeit der Bischofe zur Definition eines Dogmas fordert.
Ebenfalls tut man der Regel Zwang an, wenn man darin sowohl eine
«norma obiectiva» als eine «norma directiva» sieht, als ob die einzige
unfehlbare Norm des gottlichen Glaubens in der allgemeinen Uber-
einstimmung der Kirche lige, so dass nichts als unfehlbar gelten
wiirde, was nicht mit unbeirrbarer Ubereinstimmung geglaubt wird
und dass niemand mit gottlichem Glauben glauben konnte, wenn
die allgemeine Ubereinstimmung der Kirche nicht fiir ihn fest-
stiinde. So verwechselt man die objektive Tradition mit der subjek-
tiven Tradition, d.h. mit der Gewalt, die berufen wurde, um die
gottliche Offenbarung zu iiberliefern. Ferner darf man die regula als
norma obiectiva nicht sowohl in positivem als in negativem Sinne
verstehen, als ob etwas, was nicht immer, nicht iiberall und nicht von
allen geglaubt ist, keine gottliche Offenbarung sein kénnte. Vinzenz
lehrt also durchaus nicht, dass einstimmige oder wenigstens mora-
lische Ubereinstimmung der Bischofe erforderlich sei, damit etwas
zum Dogma erklirt werde, was die Autoritit des Altertums hinter
sich hat. Die Schlussfolgerung der Relatio ist dann die, dass die regula
fidei des Vinzenz keineswegs gegen die Definition der pipstlichen
Unfehlbarkeit angewendet werden kann.

Der schwache Punkt dieser ganzen Argumentation bleibt die
unmotivierte Unterscheidung zwischen «norma obiectiva» und
«norma directiva», die nicht beide fiir die kirchliche Gewalt gelten
sollen, Die Relatio gibt selbst zu, dass die Autoritit des Altertums
notwendig ist, um eine bestimmte Definition eines Dogmas zu be-
wirken. Dann ist dies auch norma obiectiva, sowohl wie norma
directiva fiir die kirchliche Gewalt.

Ubrigens bleibt diese ganze Auseinandersetzung von Vinzenz’
regula sehr gekiinstelt, eine Auslegung, wie sie frither niemals von
einem kirchlichen Autor gegeben wurde, wobei die Relatio zu be-
denken vergisst, dass Vinzenz keinen Augenblick an eine unfehlbare
Lehrgewalt des Papstes von Rom gedacht hat!



e B e

Wenn man das Dogma von 1870 annimmt, kann man besser mit
Ehrhard radikal sagen, dass die regula fidei des Vinzenz einfach falsch
sei! J.Lortz pflichtet ihm darin mehr oder weniger bei in einem
Artikel in «der Katholik» von 1913,

2. Uber den Semi-Pelagianismus des Vinzenz wollen wir hier
nur ein paar Worte sagen, weil dies ausserhalb unseres eigentlichen
Gegenstandes liegt.

Der Kalvinist Vossius dusserte als erster diese Beschuldigung, die
dann von vielen anderen wiederholt wurde. Seit den Untersuchungen
von C.J.Hefele und H.Koch steht die Wahrheit dieser Beschuldi-
gung wohl fest. Das bedeutet jedoch nicht, dass Vinzenz ein triige-
rischer Ménch gewesen sei, der nur darauf aus gewesen sei, anonym
eine tendenziose Schrift in die Welt hinauszusenden.

Die Monchswelt von Lerinum und Marseille wurde in jenen
Tagen bewegt durch die édusserst radikalen Ausspriiche des hl.
Augustinus iiber die Gnade in seinem Streit mit Pelagius.

Man kann sich vorstellen, wie beunruhigt ein vielgeplagter
Mann wie Vinzenz sein musste beim Horen der sehr radikalen (le-
danken iiber die Pridestinationslehre des hl. Augusting — oft falsch
verstanden — da bei dieser Lehre der «portus religionis», das Kloster,
ihm doch keine véllige Sicherheit zu bieten schien. Ausserdem hatte
noch kein Konzil beziiglich dieser Fragen einen Ausspruch getan, und
der Papst von Rom (Coelestinus) schrieb nur einen vagen Brief an
die Priester in Giallien, ohne positiv Stellung zu nehmen. Erst die
von Arausio (Orange) tat in 529 diesbeziiglich einen Ausspruch, wobei
die Irresistibilitit der Gnade nicht gelehrt wurde und man die Frage
der Pridestination auf sich beruhen liess.

Jedenfalls sind die semipelagianischen Tendenzen in Vinzenz’
Werk kein Grund, an seinem guten Glauben zu zweifeln und das
Buch ohne weiteres zu verurteilen. Im Gegenteil, fiir uns bleibt
Vinzenz’ Commonitorium ein «opus certe aureum» (Baronius, An-
nales eccl. ad ann. 431, n. 188).

Zugegeben, seine in die Bischofserklirung von 1889 als erster
Artikel aufgenommene ¢regula fidei» hat ihre schwachen Seiten,
d.h. ist nicht unfehlbar. Aber dieses Wort kannte Vinzenz auch
nicht.

Man muss, wenn man diese Regel anwendet, den Mut haben, viel
Nebensiichliches fallenzulassen. Aber es geht Vinzenz schliesslich
auch um diejenige Uberlieferung, die Offenbarung ist, welche in der
Kirche aller Zeiten und Linder bewahrt wurde und unter Leitung



des HI. Geistes weitergegeben wird, wovon die HIl. Schrift der Nieder-
schlag ist und wobei kein Mensch als auctor in Betracht kommt. An
dieser Uberlieferung miissen wir festhalten, denn diese ist rein
katholisch.

Den Haag. M. Kok

Schrifttum

C.J. Hefele, Beitrige zur Kirchengeschichte, Archiologie und Liturgik,
Tibingen 1864, 1, 145-174. — H. Koch, Texte und Untersuchungen zur Ge-
schichte der altchristlichen Literatur 31, 2b, Leipzig 1907. — L. Clobus, Studién,
Bde. 79, 80, 81. — F.Brunetiére et P.de Labriolle, S.Vincent de Lérins,
Paris 1906.

(=]

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1962.



	Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium

