
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 2

Artikel: Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium

Autor: Kok, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


75 —

Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium

Der erste Artikel der Bischofserklärung von 1889 lautet wie folgt :

«Wir halten fest am altkirchlichen Grundsatze, welchen Vin-
centius von Lcrin in dem Satze ausgesprochen hat: Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus crcditum est; hoc est
etenim vere proprieque catholicum. Wir halten darum fest am Glauben

der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist. »

Nachstehend wollen wir uns kurz befassen mit der Frage, wer
dieser Vinzenz von Lérin war, welches der Inhalt seines Werkes ist
und welche Bedeutung die altkatholische Kirche von heute seinen
oben angeführten Worten beimessen muss.

/. Sein Leben

Gennadius von Marseille sagt über Vinzenz in seinem «De viris
ülustribus» (cap. 64), dass er ein aus Gallien stammender Priester sei,
der sehr gut unterrichtet sei in der Hl. Schrift und der Glaubenslehre
der Kirche. Unter dem Pseudonym Peregrinus («Erdenpilger»)
schrieb er, nach Gennadius, zwei Abhandlungen gegen die Ketzer,
von welchen uns nur die erste erhalten gebheben ist, sowie die zweite
als eine kurze, von Vinzenz selbst geschriebene Zusammenfassung.
Mit diesen beiden Aufsätzen ist das Commonitorium von Vinzenz
gemeint.

Wie Vinzenz selbst im Anfang seines Buches erzählt, hat er sich
aus dem Gewühl der Welt in den sicheren Hafen des Klosters
zurückgezogen, um sich dort vor der Welt zu bewahren und für den Himmel
zu retten. Dieses Kloster lag auf der kleinsten der lies de Lérins, bei
Cannes in Südfrankreich, der Insel Saint Honorât, die ehemals
Lerinum hiess.

Der hl. Honoratus von Arles, der im Jahre 426 Erzbischof von
Arles geworden war, hatte um 410 dieses Kloster gestiftet, als
Lerinum noch eine wüste und einsame Gegend war.

Aus dieser Stiftung entstand das berühmte Kloster Lerinum,
aus dem später viele berühmte Männer der Kirche von Frankreich



— 76 —

hervorgegangen sind, wie der Erzbischof Hilarius von Arles (f 449)
und Caesarius von Arles (f 542), Bischof Eucherius von Lyon
(f 450/455), der Priester Salvianus von Marseille (f 480) und vor
allem unser Vinzenz von Lérin. Über das weitere Leben des Vinzenz
ist uns nicht viel mehr bekannt, als was Gennadius uns in wenigen
Worten mitteilt. Vinzenz selbst erzählt uns im Anfang seines Com-
monitoriums noch etwas mehr über seine Lebensverhältnisse, wie er
sein Werk schreibt in einer abgelegenen «Villula», in welcher ein
verstecktes Klösterchen, wahrscheinlich eine Art Klause mit einem
Gärtchen darum herum, sich befindet. Hier schreibt Vinzenz unter
dem Pseudonym Peregrinus, als der Geringste unter den Knechten
Gottes, seine Merkbücher, welche die wesentlichsten Punkte der
kirchlichen Überlieferung enthalten, die er stets zur Hand haben
wollte, um sein schwaches Gedächtnis zu stützen und um die Wahrheit

des katholischen Glaubens von der Falschheit des ketzerischen
Irrtums scharf unterscheiden zu können. Am Ende seines Werkes
schreibt er über das Konzil : « quod ante triennium ferme in Asia apud
Ephesum celebratum est», woraus sich schliessen lässt, dass das

Commonitorium im Jahre 434 geschrieben wurde. Gennadius
erzählt uns schliesslich noch, dass Vinzenz: «moritur Theodosio et
Valentiniano regnantibus», was also um 450 gewesen sein muss, da
der oströmische Kaiser Theodosius II im Jahre 450 starb und der
weströmische Kaiser Valentinianus III. im Jahre 455, also mitten
in einer Zeit, in der das weströmische Kaiserreich seinen
Todeskampf führte und seine völlige Zerstörung bevorstand. So lebte
Vinzenz in einer sehr bewegten Zeit, nicht nur aufweltlichem, sondern
auch auf kirchlichem Gebiet. Die Kirche des Ostens wurde ja in
jenen Zeiten heftig bewegt durch den Kampfum Nestorius, diejenige
des Westens durch den Kampf zwischen Augustinus und Pelao-ius.
Ist es da zu verwundern, dass Vinzenz «in portum religionis» flüchtete?

//. Sein Werk

Nach einer Einleitung (c. 1), in welcher er, wie wir oben sahen,
auseinandersetzte, warum er dieses kleine Werk schreiben wollte,
führt Vinzenz aus, dass er bei vielen heiligen und gelehrten Männern
nachgesucht habe, wie er doch den wahren katholischen Glauben von
der falschen Ketzerei unterscheiden könnte (c. 2). Die Antwort die
er überall bekam, lautete : durch die Heilige Schrift und die Tradition



— 77 —

der katholischen Kirche. Nicht, dass die Hl. Schrift nicht ausreicht,
aber jedermann kann diese nach eigenem Gutdünken auslegen. Darum

muss die Hl. Schrift nach der Regel des kirchlichen und
katholischen Sinnes ausgelegt werden. In der katholischen Kirche muss
also festgelegt werden, was überall, was immer und was von allen

geglaubt wurde. Denn das ist wahrhaft katholisch.
So müssen wir die Allgemeinheit und die Übereinstimmung zur

Richtschnur nehmen.
Der Allgemeinheit folgen wir, wenn wir am wahren Glauben

festhalten, der von der ganzen Kirche in der ganzen Welt bekannt wird.
Dem Altertum folgen wir, wenn wir nicht abweichen von den
Erkenntnissen der Hl. Schrift, vor welchen die Väter die tiefste
Ehrfurcht hatten. Der Übereinstimmung folgen wir, wenn wir uns in
demselben Altertum den Aussprüchen der Bischöfe und Lehrer der
Kirche anschliessen.

Wenn ein kleiner Teil sich von der Kirche lossagt, wird der
katholische Christ den gesunden Körper dem verdorbenen Glied
vorziehen (c.3). Aber wenn eine neue Infektion die ganze Kirche
anzutasten droht, muss der Gläubige der alten Lehre treu bleiben.
Wenn auch in jener Zeit Personen oder vielleicht auch ganze
Provinzen gefehlt haben, muss der Christ sich an die allgemeinen
Konzilien halten. Wenn irgendwelche Neuerung auftaucht, worüber in
den Dekreten der Konzilien nichts zu finden ist, muss der Christ die
orthodoxen Lehrer zu Rate ziehen und ihrer gemeinsamen Erkenntnis

folgen. - In den folgenden capita (4—6) erläutert Vinzenz diese

Gedanken des näheren mit verschiedenen Beispielen, den Donatismus,

den Arianismus und die Streitfrage über die Gültigkeit der
Ketzertaufe, wobei auch das Prinzip galt, dass nichts eingeführt
werden darf als was überliefert wurde (Brief des Papstes Stefanus an
der Kirche in Afrika).

In den capita 7-9 zitiert Vinzenz den hl. Apostel Paulus
(Gal. 1: 6-9), um noch einmal das Prinzip zu wiederholen, worauf
sein ganzes Buch aufgebaut ist, dass jede Neuerung oder Veränderung

in der Lehre zu verwerfen ist und dass nur die alten, überlieferten
Glaubenswahrheiten festzuhalten sind.

Auf die Frage, warum Gott es zulässt, dass sonst vortreffliche
Männer in der Kirche neue Lehren verkünden, antwortet Vinzenz
mit einer Berufung auf Deut. 13:1-3, dass dies eine Prüfung Gottes
für die Gläubigen ist (c. 10-19). Als Beispiele zitiert er dabei Nesto-
rius, Photinus, Apollinaris, Origenes und Tertullianus, wobei er den



— 78 —

Veränderungen und Ketzereien dieser Lehrer die alte, überlieferte
Lehre der Kirche gegenüberstellt, welche in der Hl. Schrift und der
Tradition zu finden ist.

In caput 20 beschreibt Vinzenz dann in vorzüglicher Weise, wer
ein echter und rein katholischer Christ ist, nämlich derjenige, «qui
veritatem Dei, qui Ecclesiam, qui Christi corpus diligit; qui divinae
religioni, qui Catholicae fidei nihil prosponit ; non hominis cuinspiam
auctoritatem, non amorem, non ingenium, non eloquentiam, non
philosophiam ; sed haec cuncta despiciens, et in fide fixus et stabilis

permanens, quidquid universaliter antiquitus Ecclesiam Catholicam
tenuisse cognoverit, id solum sibi srenendum credendumque decer

nit».
Dagegen muss alles, was, von wem auch immer, neu eingeführt

wird, nach dem Wort des hl. Apostel Paulus (I.Kor. 11: 19) als eine

Prüfung angesehen werden. In den capita 21-24 gibt der Verfasser
eine besonders treffende Exegese von l.Tim. 6: 20, 21, wobei er sieh

fragt : « Quid est hodie Timotheus'? Nisi vel generaliter universa
Ecclesia, vel specialiter totum corpus Praepositorum, qui integram
divini cultus scientiam vel habere ipsi debent, vel aliis infundere.»
Des weiteren erwägt Vinzenz, was der Apostel meint mit den Worten
«depositum custodi»? Die Gläubigen werden dabei ermahnt, das
ihnen Anvertraute unverletzt zu bewahren und weiterzugeben:
«aurum accepisti, aurum redde». Derselbe Auftrag, der für Timotheus

gilt, gilt gleichermassen für die Gläubigen : «Eadem tarnen quae
didicisti doce, ut cum dicas nove, non dicas nova. »

Dann stellt Vinzenz die Frage, ob es denn keinen Fortschritt im
Glauben gebe? «Sicherlich», sagt er, «wohl einen profectus», aber
keine «permutatio».

Dabei vergleicht der Verfasser das Wachstum des Glaubens mit
dem des menschlichen Körpers : auch wenn sich die Gliedmassen
entwickeln, so bleibt es doch derselbe Körper. «Christi vero Ecclesia, se-
dula et cauta depositorum apud se dogmatum custos, nihil in his

unquam permutât, nihil minuit, nihil addit.» Was will die Kirche
durch die Entscheidungen der Konzilien herbeiführen? Nichts
anderes als «quod antea simpliciter credebatur, hoc idem postea
diligentius crederetur».

Die katholische Kirche hat durch die Entscheidungen ihrer
Konzilien zustandegebracht, dass «quod prius a majoribus sola tra-
ditione susceperat, hoc deinde posteris etiam per scripturae chiro-
graphum consignaret».



— 79 —

Wenn die Kirche der Wahrheit auch einen neuen Namen gab,
so ist der Sinn des Glaubens doch immer unverletzt geblieben.
Gerade die Ketzer bemühen sich immer um Erneuerung und Veränderung.

Pelagius, Coelestius, Sabellius und andere sind Beispiele
dafür.

Eine grosse Gefahr ist die, dass diese Ketzer ihrer neuen Lehre
immer mit einer grossen Anzahl Stellen aus der Hl. Schrift einen
Schein der Wahrheit zu geben suchen (cap. 25). Sie sind «die falschen

Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig aber
reissende Wölfe sind» (Matth. 7:15).

In Wirklichkeit sind diese Propheten nach dem Wort von
2. Kor. 11: 13-15 Diener des Satans, die bei der Versuchung des

Herrn auch das Zeugnis der Hl. Schrift anführten (Matth. 4: 5, 6).

Cap. 26.

Demgegenüber müssen die katholischen Gläubigen dafür Sorge

tragen, die Hl. Schrift entsprechend den Traditionen der allgemeinen
Kirche, den Regeln der katholischen Lehre, zu verstehen, während
sie die bereits genannten Forderungen der «universitas, antiquitas
und concensio» beachten (cap. 27). Die «antiqua sanctorum Patrum
concensio» braucht nicht bei allen unbedeutenden Fragen der Hl.
Schrift zu Rate gezogen zu werden, sondern nur «in fidei régula».

Aber niemand glaube denn auch, diese einstimmige Meinung
der Väter verschmähen zu können, sagt Vinzenz, worauf er noch
einige Aussprüche des Apostels Paulus an die Gemeinde von Korinth
anführt, um dies so zu unterstreichen (I.Kor. 1: 10; 12: 28; 14: 33,

36-38).
Vinzenz schliesst dann seine Denkschrift mit der Ankündigung,

er werde ein Beispiel dafür geben «ubi et quomodo sanctorum
patrum sententiae congregatae sint, ut secundum eas ex decreto

atque auctoritate Concilii, Ecclesiasticae fidei régula figeretur». Dies
bewahrt er aber für den zweiten Teil. Cap. 28. Gennadius teilt in
seinem «de viris illustribus» mit, wie wir oben bereits erwähnten,
dass Vinzenz den zweiten Teil des Commonitorium «maximum in
schedulis partem, a quibusdam furatam, perdidit».

Daher wurde das Werk in einem Teil mit nur einer «recapi-
tulatio» des zweiten Teils herausgegeben, Im Anfang der
recapitulation wird nur gesagt, dass das zweite Commonitorium «verloren

gegangen» sei.

In dieser recapitulatio wird in caput 29 erst eine kurze
Zusammenfassung dessen gegeben, was im ersten Commonitorium



— 80 —

ausführlich auseinandergesetzt wurde, nämlich, dass der wahre
Glaube auf der Autorität der Hl. Schrift und der Tradition der
katholischen Kirche beruht, wobei in der Kirche selbst acht zu geben
ist auf die Übereinstimmung des Ganzen und der ersten Zeit,
besonders, wo es sich um die Grundlage der katholischen Lehre handelt.

Ferner muss man untersuchen, ob etwas bereits aufeinem Konzil
entschieden wurde und, wenn nicht, welches die einstimmigen
Aussprüche der Väter sind.

Dann gibt Vinzenz als Beispiel das Konzil von Ephesus von 431,
das drei Jahre, bevor er sein Commonitorium schrieb, gehalten wurde.
Offenbar hat er hierüber ausführlicher in dem verlorengegangenen
zweiten Teil gesehrieben. Hier schreibt er nur, wie man es als sehr
katholisch angesehen hat, jeweils die Meinungen der hl. Väter
anzuführen. Damit hielt man an der alten Lehre fest und wurde die «pro-
fanae novitatis blasphemia» verurteilt.

In caput 30 und 31 erwähnt Vinzenz dann die Schriften der Väter,
welche auf dem Konzil als Richter oder Zeugen verlesen wurden.

Schliesslich erwähnt Vinzenz dann noch in caput 32 und 33
zwei Briefe ; zunächst einen Brief von Papst Sixtus an den Bischof
von Antiochien über die Frage des Nestorius, sodann einen Brief
von Papst Coelestinus an die Priester von Gallien. Beide Briefe
betonen das Festhalten des alten Glaubens und das Meiden jeglicher
Erneuerung und Veränderung.

III. Bedeutung des Commonitoriums

Dass dieses kleine Werk des Vinzenz von Lérin von überragender

Bedeutung erachtet wurde und wird für die altchristliche
Literatur, geht wohl hervor aus den vielen Auflagen, die es erlebt hat
und ferner aus dem Lob, das ihm durch alle Jahrhunderte hindurch
gespendet wurde.

Die besten Ausgaben sind die von Baluzius aus den Jahren
1663, 1669 und 1684 in Paris, welche wir für das Obenstehende
benützt haben.

Moderne Ausgaben sind von 0. Jülicher (1925) und G.Rauschen
(1906).

Das kleine Werk wurde auch unzählige Male übersetzt, u.a. ins
Deutsche, Spanische, Schottische und Niederländische.



- 81 -
Trithemius (1494) nennt das Werk «vortrefflich».
Baronius (f 1607) zeugt in seinen «Notae ad Martyrolog.rom.

ad d. 24 Maii»: «Vincentius aureo plane opusculo fidem catholicam
egregie testatam reliquit. »

Tillemont von Port Royal (f 1698) ist der Aufnahme von
Vincentius in das Martyrologium nicht sehr geneigt.

Bellarminus (f 1621) rühmt das Buch des Vinzenz als: «parvum
mole, sed virtute maximum» (de scriptor. eccles.). Sogar die Magdeburger

Centimen (1559-1574) loben das Buch, dass es «scriptum
eruditimi esse et acutum».

Moderne Autoren wie Bardenhewer in seiner «Geschichte der
altkirchlichen Literatur» (1924) lobt das Werk als «ein wertvolles
Denkmal altkirchlicher Dogmatik». Bakhuizen van den Brink sagt
in der «Kulturgeschichte des Christentums» (1949): «Vinzenz von
Lérin war der Mann der überraschend einfachen Formulierung
dessen, was katholisch ist.» Diesen Stimmen gegenüber stehen aber
auch andere Urteile. So schreibt Ehrhard gelegentlich einer
Besprechung von Bardenhewers Patrologie (Hist. Jahrbuch 1897,

S.866 ff.) u.a.: «Was nun aber die Fassung der katholischen
Glaubensregel bei Vinzenz angeht, so lässt sich ja den Worten des

Verfassers ein richtiger Sinn unterlegen; in dem Sinne aber, in welchem
sie Vinzenz selbst verstand und verstanden wissen will, ist diese

Glaubensregel einfach falsch, und es wäre an der Zeit, diese Formel
ihrem Autor zu überlassen und die wahre katholische Glaubensregel
nicht mehr länger mit dem Namen des Lerinischen Mönches zu
verquicken.» Und etwas weiter: «Ich bin der entschiedenen Meinung,
dass manche Missverständnisse aus Anlass des Vaticanums und der
altkatholischen Wirren vermieden worden wären, wenn man nicht auf
einer Seite immer wieder die Formel des Pseudonymen Peregrinus
herangezogen, auf der andern aber von den Gegnern des Vaticanums
das Bekenntnis eines Dogmas gefordert hätte, quod non ubique, non

semper, non ab omnibus creditum est!» Schliesslich erwähnen wir
noch das Urteil des «Handboek der Kerkgeschiedenis», das 1942 in
Den Haag erschien, wo über Vinzenz geschrieben wird als «ein Mann,
der jeder persönlichen und psychologischen Haltung abgeneigt
war, der weniger bekannt ist wegen seiner indirekten Angriffe auf
Augustinus als wegen seiner berühmten traditionalistischen, der
Geschichte das Schweigen auferlegende, generalisierenden Formulierung

des Katholizismus». Mit den letzten beiden Urteilen über
Vinzenz berühren wir zwei wichtige Fragen :



— 82 —

1. die Reaktion des Concilium Vaticanums (1870) auf die régula
fidei des Vinzenz und

2. den sogenannten Semi-Pelagianismus des Vinzenz.

Es ist innerhalb des Rahmens dieses Aufsatzes nicht möglich,
beide Fragen ausführlich zu erörtern.

Etwas möchte ich dennoch darüber sagen.
1. Auf dem Concilium Vaticanum (1870) hat die Minderheit der

Väter am I.März 1870 einen Protest erhoben gegen die neue
Geschäftsordnung, wobei u.a. bestimmt wurde, dass die Stimmenmehrheit

entscheidet über Annahme oder Ablehnung bestimmter
Vorschläge («schemata»).

Die Minderheit bat, dass der Brauch der ökumenischen Konzilien
aufrechterhalten werden möge, «dass nämlich Glaubenssätze nicht
mit numerischer Majorität, sondern mit moralischer Einstimmigkeit
definiert werden», entsprechend dem so berühmten Ausspruch des

Vinzenz von Lórin.
Mit Recht weist Friedrich in seiner «Geschichte des Vatikanischen

Konzils» (III, Teil 2, S. 670) daraufhin: «man hatte auf dem
Vaticanum wohl eine zahlreiche Versammlung vor sich, aber deren
Kompetenz war, namentlich infolge der theologischen Rabulistik
der Jesuiten, ganz unbestimmt.» Wenn man die Zusammensetzung
der Väter auf diesem Konzil übersieht, fragt man sich tatsächlich, ob
hier nach dem Wort des Vinzenz «totum corpus Praepositorum, qui
integram divini eultus scientiam vel habere ipsi debent, vel aliis
infundere» vorhanden gewesen ist (unter den 774 Stimmberechtigten
waren276 italienische, 84 französische, 41 spanische, 48 österreichischungarische

und 17 deutsche Bischöfe)
Eine Antwort auf die Bedenken der Minderheit des Konzils wird

in der Civita Cattolica, dem Blatt der Jesuiten gegeben, welche
Antwort sich später in etwas ausführlicher Form findet in der Relatio
der Dogmatischen Kommission (Collectio Lacensis, VII, 288d bis
290c).

Dieselben Gedanken, wie sie in dieser Relatio enthalten sind,
findet man bei J.B.Franzelin S. J. in dessen «Tractatus de divina
Traditione et Scriptura», so dass die Vermutung von Friedrich (III,
Teil 2, S.944 und 954), diese Schriften stammen von einunddem-
selben Autor, wahrscheinlich sein dürfte. Diese Schrift, voller
wunderlicher Sophismen, will das Commonitorium dahin auslegen und
erläutern, dass die Verkündung neuer Dogmen durch einen unfehl-



— 83 —

baren Papst in Übereinstimmung ist mit dem, was der «illustrissimus
Ecclesiae scriptor», wie er genannt wird, lehrt.

Vinzenz habe dann, nach der Relatio, mit seiner régula fidei
keine «norma directiva» für das Lehramt der Kirche gemeint, sondern
nur eine «norma obiectiva», wie die kirchliche Tradition zu erkennen
sei. Diese «norma obiectiva» ist jedoch keine «conditio necessaria»,
ohne welche das Lehramt der Kirche keinen unfehlbaren Ausspruch
machen kann. Man tut der Regel des Vinzenz' Zwang an, wenn man
Einstimmigkeit der Bischöfe zur Definition eines Dogmas fordert.
Ebenfalls tut man der Regel Zwang an, wenn man darin sowohl eine

«norma obiectiva» als eine «norma directiva» sieht, als ob die einzige
unfehlbare Norm des göttlichen Glaubens in der allgemeinen
Übereinstimmung der Kirche läge, so dass nichts als unfehlbar gelten
würde, was nicht mit unbeirrbarer Übereinstimmung geglaubt wird
und dass niemand mit göttlichem Glauben glauben könnte, wenn
die allgemeine Übereinstimmung der Kirche nicht für ihn
feststünde. So verwechselt man die objektive Tradition mit der subjektiven

Tradition, d.h. mit der Gewalt, die berufen wurde, um die

göttliche Offenbarung zu überliefern. Ferner darf man die régula als

norma obiectiva nicht sowohl in positivem als in negativem Sinne
verstehen, als ob etwas, was nicht immer, nicht überall und nicht von
allen geglaubt ist, keine göttliche Offenbarung sein könnte. Vinzenz
lehrt also durchaus nicht, dass einstimmige oder wenigstens moralische

Übereinstimmung der Bischöfe erforderlich sei, damit etwas
zum Dogma erklärt werde, was die Autorität des Altertums hinter
sich hat. Die Schlussfolgcrung der Relatio ist dann die, dass die régula
fidei des Vinzenz keineswegs gegen die Definition der päpstlichen'
Unfehlbarkeit angewendet werden kann.

Der schwache Punkt dieser ganzen Argumentation bleibt die
unmotivierte Unterscheidung zwischen «norma obiectiva» und
«norma directiva», die nicht beide für die kirchliche Gewalt gelten
sollen. Die Relatio gibt selbst zu, dass die Autorität des Altertums
notwendig ist, um eine bestimmte Definition eines Dogmas zu
bewirken. Dann ist dies auch norma obiectiva, sowohl wie norma
directiva für die kirchliche Gewalt.

Übrigens bleibt diese ganze Auseinandersetzung von Vinzenz'
régula sehr gekünstelt, eine Auslegung, wie sie früher niemals von
einem kirchlichen Autor gegeben wurde, wobei die Relatio zu
bedenken vergisst, dass Vinzenz keinen Augenblick an eine unfehlbare
Lehrgewalt des Papstes von Rom gedacht hat



— 84 —

Wenn man das Dogma von 1870 annimmt, kann man besser mit
Ehrhard radikal sagen, dass die régula fidei des Vinzenz einfach falsch
sei! J.Lortz pflichtet ihm darin mehr oder weniger bei in einem
Artikel in «der Katholik» von 1913.

2. Über den Semi-Pelagianismus des Vinzenz wollen wir hier
nur ein paar Worte sagen, weil dies ausserhalb unseres eigentlichen
Gegenstandes liegt.

Der Kalvinist Vossius äusserte als erster diese Beschuldigung, die
dann von vielen anderen wiederholt wurde. Seit den Untersuchungen
von C. J.Hefele und H.Koch steht die Wahrheit dieser Beschuldigung

wohl fest. Das bedeutet jedoch nicht, dass Vinzenz ein
trügerischer Mönch gewesen sei, der nur darauf aus gewesen sei, anonym
eine tendenziöse Schrift in die Welt hinauszusenden.

Die Mönchswelt von Lerinum und Marseille wurde in jenen
Tagen bewegt durch die äusserst radikalen Aussprüche des hl.
Augustinus über die Gnade in seinem Streit mit Pelagius.

Man kann sich vorstellen, wie beunruhigt ein vielgeplagter
Mann wie Vinzenz sein müsste beim Hören der sehr radikalen
Gedanken über die Prädestinationslehre des hl. Augustins - oft falsch
verstanden - da bei dieser Lehre der «portus religionis», das Kloster,
ihm doch keine völlige Sicherheit zu bieten schien. Ausserdem hatte
noch kein Konzil bezüglich dieser Fragen einen Ausspruch getan, und
der Papst von Rom (Coelestinus) schrieb nur einen vagen Brief an
die Priester in Gallien, ohne positiv Stellung zu nehmen. Erst die
von Arausio (Orange) tat in 529 diesbezüglich einen Ausspruch, wobei
die Irresistibilität der Gnade nicht gelehrt wurde und man die Frage
der Prädestination auf sich beruhen liess.

Jedenfalls sind die semipelagianischen Tendenzen in Vinzenz'
Werk kein Grund, an seinem guten Glauben zu zweifeln und das
Buch ohne weiteres zu verurteilen. Im Gegenteil, für uns bleibt
Vinzenz' Commonitorium ein «opus certe aureum» (Baronius
Annales eccl. adann.431, n. 188).

Zugegeben, seine in die Bischofserklärung von 1889 als erster
Artikel aufgenommene «régula fidei» hat ihre schwachen Seiten,
d.h. ist nicht unfehlbar. Aber dieses Wort kannte Vinzenz auch
nicht.

Man muss, wenn man diese Regel anwendet, den Mut haben, viel
Nebensächliches fallenzulassen. Aber es geht Vinzenz schliesslich
auch um diejenige Überlieferung, die Offenbarung ist, welche in der
Kirche aller Zeiten und Länder bewahrt wurde und unter Leituno-



— 85 —

des Hl. Geistes weitergegeben wird, wovon die Hl. Schrift der Niederschlag

ist und wobei kein Mensch als auctor in Betracht kommt. An
dieser Überlieferung müssen wir festhalten, denn diese ist rein
katholisch.

Den Haag. M. Kok

Schrifttum

C. J.Hefele, Beiträge zur Kirchongeschichte, Archäologie und Liturgik,
Tübingen 1804, I, 145-174. — H.Koch, Texte und Untersuchungen zur
Geschichte der altchristlichen Literatur 31, 26, Leipzig 1907. - L. Globus, Studien,
Bde. 79, 80, 81. - F. Brunotiere et P. de Labriollo, S. Vincent do Lórins,
Paris 1906.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1902.


	Vinzenz von Lerinum und sein Commonitorium

