Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Wilhelm de Vries SJ: Kirehe und Staat
in der Sowjetunion. Minchen (1959).
Verlag Anton Pustet. 202 S.

Einer der besten Kenner der 6st-
lichen und morgenlindischen Kirchen,
Professor am Pipstlichen Orienta-
lischen Institut in Rom, vereinigt hier
eine Anzahl von Aufsiitzen aus den
Nachkriegsjahren zu einem (Ganzen,
um dem Leser dadurch ein anschau-
liches Bild von der vielfach gewundenen
Entwicklung dieser Jahre zu geben.
Dazu ist das handliche Bandchen in
der Tat ausserordentlich geeignet. Es
behandelt die Entwicklung der rus-
sischen orthodoxen Kirche, ihr Ver-
hiiltnis zu den ubrigen orthodoxen
Kirchen und zum Protestantismus so-
wie die Rolle des Moskauer Patriarchats
(und tiberhaupt der russischen Kirche)
bei der Ruckgliederung der ostmittel-
européischen Unierten in die Ortho-
doxie. Dass gerade hierbei der unierte
bzw. romisch-katholische Standpunkt
gewahrt wird, versteht sich von selbst
und sollte von Ostkirchen-Kennern
anderer Bekenntnisse nicht zum Gegen-
stande der Kritik gemacht werden.
Lesenswert ist das Buch aber nicht nur
wegen der umfangreichen Tatsachen-
kenntnis des Verfassers. Mehr noch
sollte auf die wohlfundierte Kritik am
Verhalten der orthodoxen Kirche und
der westlichen Besucher des Moskauer
Patriarchats auch dort gehért werden,
wo man umder christlichen Verbunden-
heit willen solche Beziehungen als not-
wendig ansieht. Sie kénnen — wenn
tiberhaupt — nur dann fruchtbar wer-
den, wenn sie auf einer genauen Kennt-
nis der Voraussetzungen beruhen,
unter denen die orthodoxen Kirchen
¢hinter dem Eisernen Vorhang» leben
und unter denen sie einen Verkehr mit
dem Auslande pflegen diirfen. Freilich
sollte auch nicht vergessen oder be-
St_ritten werden, dass die Orthodoxie
'}_ller trotz allen Einschriankungen und
/{ugestiindnissen, trotz dem Verhalten
emzelner Personlichkeiten doch ein
ragendes Zeugnis fur Christus in einer

elt des Unglaubens ist, auch wenn

éute noch nicht alle Fragen beant-
wortet werden konnen, die sich dabei
stellen, Bertold Spuler

Eduard Schwartz: Zur Geschichte des
Athanasius. Berlin 1959. Walter de
Gruyter & Co. XI, 334 8. (Gesam-
melte Schriften, dritter Band.)
Wieviel die Kirchen- und Dogmen-

geschichte dem klassischen Philologen

I. Sehwartz verdankt, wird aus dem

vorliegenden Bande wieder einmal so

recht deutlich, der den Wiederabdruck
der Aufsitze zur Biographie dieses be-
deutenden Kirchenfiihrers (bis =zur

Synode von Sardica 342) bringt. Sch.

sieht in Athanasios bei aller Wiirdigung

seiner energischen Personlichkeit kei-
nen «Heiligen» und versucht hier, wie
in anderen Arbeiten auch, die macht-
politischen Faktoren in der Kirche und

im Staate bei den dogmatischen Kiamp-

fen deutlich zu machen. Mit seinen

Untersuchungen ist Sch. einer der

Meister der Kirchengeschichtschrei-

bung des 4.Jahrhunderts geworden,

ein Urteil, das auch dann gilt, wenn der

Einzelne die Gewichte zwischen Politik

und Religion anders gelagert sieht als

der Verfasser. Aber die Herausgeber,

Walther Eltester und Hans-Duetrich

Altendorf, haben recht, wenn sie fest-

stellen, dass die auf hervorragende

Quellenkenntnis gestiitzte Arbeit des

Verfassers auch heute noch Vorbild sein

kann. Niemand sollte sich davon ab-

halten lassen, sie auf sich einwirken zu
lassen und sich mit ihr auseinander-
zusetzen. Die Verpflichtung, Kirchen-
geschichte nicht isoliert vom poli-
tischen Geschehen zu betrachten, gilt
auch heute noch. Bertold Spuler

Lackner, Martin: Geistfrommigkeit
und Enderwartung. Studien zum
preussischen und schlesischen Spiri-
tualismus, dargestellt an Christoph

Barthut und Quirin Kuhlmann.
Stuttgart, Ev. Verlagswerk 1959.

Beiheft zum Jahrbuch «Kirche im
Osten», Band I. 148 Seiten. DM
9.80.

Im Mittelpunkt dieses Buches, das
uns in eine bedriickende Welt von In-
trigen und Verdichtigungen fiihrt,
steht der aus Breslau stammende Qui-
rinus Kuhlmann (1651-89) und sein
Jiinger Christoph Barthut (gest. 1692)
aus Labiau. Es handelt sich bei ihnen



um zwel Anhéinger Jakob Béhmes, die
eine gewisse Bedeutung fiir die Friih-
geschichte des Pietismus haben. Der
Verfasser stellt sie als Spiritualisten
dar, d. h. er ordnet sie in einen Zu-
sammenhang von grosser Mannigfal-
tigkeit ein: fur das 16.Jahrhundert um-
fasst er etwa Gestalten wie Schwenck-
feld, Melchior Hoffman, Sebastian
Franck, die Wiedertiufer und tiber-
haupt das ganze «Schwidrmertumy,
wihrend die Mennoniten nach Meinung
des Verfassers nicht dazu gehéren. Der
Spiritualismus Barthuts wird als my-
stische Theologie gekennzeichnet, der
des « Bohmepropheten» und Apokalyp-
tikers Kuhlmann als Theosophie, Pan-
sophie und schwiirmerische Eschato-
logie. Auch der Pietismus wird zum
Teil als verkirchlichte Gestalt spiritua-
listischer Ideen angesehen. Allen Spiri-
tualisten ist es gemeinsam, dass siestets
einen Teilgedanken des reformatori-
schen Anliegens herausgreifen und radi-
kalisieren (S.10), obwohl dem Luther-
tum schwiirmerisches Gedankengut
ganz fremd ist (S.33). Vor allem aber
zoigt sich der Spiritualismus, wie der
Verfasser betont, im geistlichen Ver-
stiindnis des Abendmahls und des Wor-
tes Gottes. Wenn freilich Barthut inso-
fern am «Allgemeingut der schwirme-
rischen Theologie» Anteil haben soll,
als auch er der Meinung ist, dass der
Schriftbuchstabe ohne Erleuchtung
des Ceistes tot ist (S.104), so zeigen
solche und andere Ausfiihrungen des
Verfassers, wie schwierig die Grenz-
linie zwischen Reformation und Spiri-
tualismus zu ziehen ist, zumal Kuhl-
mann und Barthut ihr Geschichtsbild
aus einer Fiille von traditionellen, meist
biblischen Elementen aufbauen, die
natiirlich auch den Reformatoren ganz
geldufig sind.
Miinster (Westf.)
Peter Kawerau

Johannes Chrysostomus OS B : Die reli-
giosen Kriifte in der russischen Ge-
schichte. Miinchen (1961). Verlag
Anton Pustet. 222 S.

Von einer konservativen (esamt-
schau getragen, die sich weitgehend
auf Evgenij Evstigneevit Golubinskijs
« Gieschichte der russischen Kirche» (bis
etwa 1550, Moskau 1880/1916, russ.)
stiitzt, gibt das Buch einen ansprechen-
den, gut orientierenden Uberblick
itber den geistigen Gehalt der Ge-

66

schichte der Kirche in Russland. Er ist
durch viele Hinweise auf die vorhan-
denen Darstellungen, nur selten auf
die Originalquellen, gut unterbaut.
Der russische Verfasser, heute Pater
im Benediktinerkloster Niederalteich,
hiilt (vielleicht auch aus dogmatischen
(Griinden) die russische Kirche als an-
finglich von der bulgarischen (nicht
byzantinischen) abhingig und sieht in
der «Kiever Periode» (bis 1240) anders
als die Ukrainer einen direkten Vor-
laufer der « Moskauer Zeit». Aufschluss-
reich und fiir die Haltung des Ver-
fassers bezeichnend ist die Schilderung
der Regierung des Patriarchen Tychon
(1917/25) und das Aufhéren der Dar-
stellung mit der Loyalititserklirung
des Patriarchatsverwesers (spiiteren
Patriarchen) Sergius fir die Rite-
regierung 1927. Damit begann «eine
neue Periode der russischen Kirchen-
geschichte, die ... jetzt kaum richtig
eingeschiitzt werden kann» (S.212).
Ohne Zweifel eine korrekte Feststel-
lung, auch wenn man den Einschnitt
wohl eher 1917 setzen wiirde. In wel-
cher inneren Haltung und mit welchen
dusseren Kompromissen die Kirche
diese Periode durchlebt, wird erst in
spiaterer Zeit abschliessend beurteilt
werden konnen. Bertold Spuler

Alexander Kischkowsky: Die sowje-
tische Religionspolitik und die Rus-
sische Orthodoxe Kirche, Miinchen
1960. Institut zur Erforschung der
UdSSR. 172 8. (Institut . . ., Serie I,
Nr.58: 2. Auflage.) DM 4.,

Besonders aufschlussreich ist die vor-
liegende Arbeit dadurch, dass sie sich
mit der bisher noch nicht zusammen-
hiingend ~ gewtirdigten religionsfeind-
lichen Politik der kommunistischen
Partei und damit also der Regierung
der UdSSR in den letzten Jahren, be-
sonders seit der bekannten Verlaut-
barung Chrustévs von 1954 (vgl. 1KZ
1955, 5.2 f.), befasst. Auf Grund einer
sorgtiiltigen Durchsicht zahlreicher
Zeitungen und Zeitschriften erhiilt
man erst jetzt einen wirklichen Uber-
blick iiber Mittel und Methoden der
Angriffe, denen die Orthodoxie in
diesem Staate immer noch ausgesetzt
ist. Dabei tibersieht K. die zunehmende
mnere  Festigkeit und Abwehrkraft
der Kirche gogeniiber dem Staate
nlcht.; er weist insbesondere auf die
Auseinandersetzung mit den abgefal-



lenen Geistlichen und ihre KExkom-
munikation hin.

Die einleitenden Abschnitte rufen
in einer reichhaltig belegten Darstel-
lung all die Leiden ins Gedichtnis
zurlick, denen die russische Kirche seit
1917 ausgesetzt war, und zeigen gleich-
zeitig die Kraft, mit der sie diese Prii-
fungen und ebenso die Gefahr innerer
Spaltungen tiberstanden hat. Freilich
darf man dabei auch der Wunden und
der Verluste nicht vergessen, die ihr
im Laufe dieser Jahrzehnte zugefiigt
worden sind. — Aufs Ganze gesehen
ein gerade durch seine niichterne Sach-
lichkeit bedeutsames Buch, das ge-
eignet erscheint, manche allzu nach-
sichtige Einschitzung der Lage zu
korrigieren. Die Arbeit gehoért zum
Eindrucksvollsten, was man tiber diese
viel erorterte Frage besitzt. Man be-
dauert, dass kein Register beigegeben
ist. Bertold Spuler

Paul Evdokimov: L’ Orthodoxie,Neuen-
burg/Paris (1959). Delachaux et
Niestlé S.A. 351 S. (Bibliothéque
Théologique, hrsg. von J.-J.von All-
men.) Sfr. 15.—.

Gestiitzt auf eine sehr griundliche
Kenntnis der Kirchenviiter und auch
in der einschliigigen Sekundiirliteratur
trefflich bewandert, legt I£. eine gute,
wenn auch im sprachlichen Ausdruck
oft sehr komprimierte Ubersicht iiber
das System der orthodoxen Theologie
vor. Diese stellt sich dem Verfasser als
die logische und geradlinige Fort-
setzung der altkirchlichen Lehre dar,
deren Besonderheiten er — gewiss mit
Recht — auch mit der Kigenart o6st-
lichen Denkens in Zusammenhang
bringt (8.19, 30 f. und oft). Dabei
sieht I, die Orthodoxie in ihrer Ent-
wicklung meines Erachtens als we-
niger angefochten an, als sie das in
Wirklichkeit war. Bildete doch das
von K. nur ganz am Rande erwiithnte
- Monophysitische Dogma withrend des
5. und 6. Jahrhunderts eine starke G-
fahr fiir den Bestand der Orthodoxie,
und zeigt doch der Erfolg der (S.9 zu

‘nrecht gar nicht erwihnten) rus-

Sischen  Altgliubigen, dass sie einen

religiosen, aber auch sozialen und kul-

turellen Traditionalismus vertraten,
ler einem in der russischen Orthodoxie
tief  verwurzelten Wesenszuge ent-

Sprach, wie er iibrigens heute in den

Anhitngcrn des Julianischen Kalenders

67

innerhalb der griechischen Landes-
kirche eine gewisse Parallele hat. Na-
turlich ist bei diesen Ausfithrungen
richtig, dass der Osten mit seinem
Grundsatze «In dubiis libertas» (vgl.
S.193 f.), der den Ausgleich der Gegen-
siittze seit 787 nicht mehr einer starren
konziliaren Entscheidung, sondern der
Entwicklung tiberliess, die Einheit viel
besser gewahrt hat als der Westen in
seinem Bestreben, das Dogma und
weithin liberhaupt das religiose Leben
durch Edikte und Konzilsbeschliisse zu
reglementieren und «juristischy» ver-
bindlich festzulegen.

Man erlaube mir, im Zusammen-
hang mit der also gewahrten inneren
Einheit auch an die parallele Iintwick-
lung des Islams in dem gleichen geo-
graphischen Raume zu erinnern, der
— ebenfalls ohne Konzilien und ohne
theologisch unfehlbaren Leiter — seine
Einheit so weitgehend wahren konnte,
dass heute etwa 92 Y seiner Bekenner
ein und derselben Konfession, der
sunnitischen, anhiingen. Auch hier hat
sich also der Grundsatz des allmih-
lichen inneren Ausgleichs schliesslich
zugunsten der konfessionellen Einheit
ausgewirkt.

Von den Kapiteln des Buches {An-
thropologie, Hkklesiologie, Glaubens-
stand, (febet mit der Lehre von den
Ikonen, der Liturgie und den Sakra-
menten, dann der Lehre von den letzten
Dingen ) darf die umfiingliche Dar-
legung der Anthropologie (S.47-119)
ein besonderes Interesse beanspruchen,
weil sie den Unterschied der ortho-
doxen und der westlichen Auffassung
auf diesem Gebiete besonders deutlich
macht: die dem Orthodoxen gegebene
absoluteTranszendenz Gottes (S. 931f.),
an der der Mensch auch nicht etwa in
einer Visio beata teilhaben kann. Nur
die Wirkkraft Gottes (&nérgera) ist
dem Menschen fassbar: La transcen-
dance de Dieu obscurcit toute lumiére
naturelle, mais son immanence rend la
ténébre plus que lumineuse, plus qu’évi-
dente car [elle est la] génératrice de
I'union parfaite, hénosis ou défication,
théosis (S. 111, vgl. auch S.119). Es ist
auch hier wieder auffillig, wie sehr
diese Auffassung der Henosis ithrem
islamischen Gegenstiick, dem Tauhid,
der mystischen Einswerdung mit Gott,
dihnelt, ein Zeichen dafiir, wieviel der
Islam in seiner theologischen Auffas-
sung auf ost-christlichen Voraus-



setzungen aufbaut, die er (vor allem
gewiss durch Ubergetretene) kennen
gelernt hatte und die er nun in der
«bstlichen» Atmosphire entsprechend
dem Genius Loci beibehielt und weiter-
entwickelte. Die Frage, wie weit liber-
haupt der Islam nicht nur in seinen
Urspriingen, sondern auch in seiner
theologischen Fragestellung (z.B.: im
ostlichen  Christentum: Verhiiltnis
zwischen Gott und seinem Fleisch ge-
wordenen Logos; im Islam: das Ver-
héltnis Gottes zu seinem, nicht Fleisch
gewordenen Logos, dem Koran) durch
Proselyten und Nachbarschaft ange-
regt worden ist, bedarf noch einer
griindlichen Untersuchung. Wie eng
der Verkehr zwischen Muslimen und
christlichen Ménchen sowie Asketen in
den ersten zwei Jahrhunderten des
Islams (7. und 8.Jh. n. Ch.) war, hat
der grosse schwedische Religions-
forscher, Bischof Tor Andrae, in
seinem « M yrtentridgirden» (Myrthen-
garten; Darstellung der islamischen
Mystik) ja deutlich gezeigt (nun auch
deutsch in: Islamische M ystiker, Stutt-
gart, S.13-43; Urban-Biicher 46). Hier
liegt noch ein weites und lohnendes
Feld der vergleichenden Religions-
forschung, das Wirkungen &stlichen
Christentum aufweisen kénnte, die
man bisher kaum ahnte.
Hamburg. Bertold Spuler

Johannes Or. Kalojiru: Of ndlawt xado-
Mixol wal 7 ovyyoovos Olxovueviny) xi-
wois (Die Altkatholiken und die
gegenwiirtige Okumenische Bewe-
gung). Thessalonich 1959. Grigdrios
o Palamés. 21 S.

Befasst sich einleitend mit der Hal-
tung der griechischenKirche, besonders
des Metropoliten Panteleémon von
Thessalonich, zur altkatholischen Kir-
che und beschiftigt sich dann mit den
Ausfithrungen des HH. Erzbischofs
Dr. Andreas Rinkel iiber die Okumene
bei verschiedenen Gelegenheiten (be-
sonders in Rbheinfelden). Weiterhin
wird die Definition von « Jesus Christus
als Gott und als Heiland» durch die
Okumenischen Tagungen seit 1912 als
Voraussetzung fir die Mitgliedschaft

68

erortert. Sie wird in orthodoxen
Kreisen vielfach als ungeniigend emp-
funden und hat zu einem CGegensatz
zwischen der Orthodoxie und dem « Ge-
samt-Protestantismus» gefithrt. An-
schliessend werden die altkatholischen
Bedenken (besonders aus den Nieder-
landen) gegeniiber dieser Formulie-
rung zusammengestellt. Mit einer
Uberschau tiber die orthodoxe Sicht
dieses Problems schliesst die Arbeit ab.
Bertold Spuler

Johannes Or. Kalojiru: Magla 1) deimag-
dévoc Oeotdros xara Ty dodédoEor
aioTw (Die Jungfrau Maria nach dem
orthodoxen Glauben), Thessalonich
1957. Grigérios o Palamas. IX, 176 S.

Den Hauptteil des Buches nimmt
eine ausfiihrlicheDarstellung der ortho-
doxen Lehre von Maria auf biblischer
und patristischer Grundlage ein. Sie
setzt sich vor allem mit der Auffassung
des Nestorios und seiner Bekiimpfung
durch Patriarch Kyrill I. von Alexan-
drien auseinander. Das fiithrt zu einer
Rechtfertigung und Begriindung der
Beiworter « Theotékos» und « Panagia»
fiir Maria, wobei auch die westliche
Literatur zu dieser Frage herange-
zogen wird. Der dritte Abschnitt bringt
Darlegungen neuerer orthodoxer Theo-
logen zu diesem Fragenkreis, besonders
withrend der Auseinandersetzung mit
der aufkommenden evangelischen
Theologie des 16.Jahrhunderts. Man
erhiillt dadurch eine gute Uberschau
tiber die entsprechende theologische
Entwicklung bis ins 19.und 20.Jahr-
hundert hinein. Auffallend ist freilich,
dass hierbei nur griechische Vertreter
angefithrt werden. Das darf jedenfalls
nicht zu dem Irrtum verleiten, als ob
die Theologie anderer orthodoxer Vél-
ker, in erster Linie die russische (be-
sonders: Emigra,nten-)Theologie, zu
diesem Thema — gerade auch in der
Gegenwart — nichts beigetragen habe.
In dieser Hinsicht ist das Buch ein-
seitig, und man wiinschte, dass der
gelehrte Verfasser es durch ein Studium
der russischen und balkan-slawischen
theologischen Werke ergiinze.

Bertold Spuler



	Bibliographie

