
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Bibliographie
Wilhelm de Vries S J : Kirche und Staat

in der Sowjetunion. München (1959).
Vorlag Anton Pustet. 202 S.

Einer der besten Kenner der
östlichen und morgenländischen Kirchon,
Professor am Päpstlichen Orientalischen

Institut in Rom, vereinigt hier
eine Anzahl von Aufsätzen aus don
Nachkriogsjahren zu einem Ganzen,
um dem Leser dadurch ein anschauliches

Bild von der vielfach gowundenon
Entwicklung dieser Jahre zu geben.
Dazu ist das handliche Bändchen in
der Tat ausserordentlich geeignet. Es
behandelt die Entwicklung der
russischen orthodoxen Kirche, ihr
Verhältnis zu den übrigen orthodoxen
Kirchen und zum Protestantismus
sowie die Rolle dos MoskauerPatriarchats
(und überhaupt der russischen Kirche)
bei der Rückgliederung der
ostmitteleuropäischen Unierten in die Orthodoxie.

Dass gorado hierbei der unierte
bzw. römisch-katholische Standpunkt
gewahrt wird, versteht sich von selbst
und sollte von Ostkirchen-Kennern
anderer Bekenntnisse nicht zum Gegenstände

der Kritik gemacht werden.
Lesenswert ist das Buch aber nicht nur
wegen der umfangreichen Tatsachenkenntnis

des Verfassers. Mehr noch
sollte auf die wohlfundierte Kritik am
Verhalten der orthodoxen Kircho und
der westlichen Besucher des Moskauer
Patriarchats auch dort gehört werden,
wo man umder christlichen Verbundenheit

willen solche Beziehungen als
notwendig ansieht. Sie können - wenn
überhaupt - nur dann fruchtbar worden,

wenn sie auf einer genauen Kenntnis
der Voraussetzungen beruhen,

unter denen die orthodoxen Kirchon
«hinter dorn Eisernen Vorhang» leben
und unter denen sie einen Verkehr mit
dem Auslande pflegen dürfen. Froilich
sollte auch nicht vergessen oder
bestritten werden, dass die Orthodoxie
hier trotz allen Einschränkungen und
Zugeständnissen, trotz dem Verhalten
einzelner Persönlichkeiten doch ein
ragendes Zougnis für Christus in einer
Welt des Unglaubens ist, auch wenn
heute noch nicht alle Fragen
beantwortet worden können, die sich dabei
stellen. Bertold Spuler

Eduard Schwartz: Zur Geschichte des
Atliuiiasius. Berlin 1959. Walter de
Gruyter & Co. XI, 334 S. (Gesammelte

Schriften, dritter Band.)
Wieviel die Kirchen- und

Dogmengeschichte dem klassischen Philologen
E. Schwartz verdankt, wird aus dem
vorliegenden Bunde wieder einmal so
recht deutlich, der den Wiederabdruck
der Aufsätze zur Biographie dieses
bedeutenden Kirchenführers (bis zur
Synode von Sardica 342) bringt. Seh.
sieht in Athanasios bei aller Würdigung
seiner energischen Persönlichkeit keinen

«Heiligen» und vorsucht hier, wie
in anderen Arbeiten auch, die
machtpolitischen Faktoren in der Kirche und
im Staate bei den dogmatischen Kämpfen

deutlich zu machen. Mit seinen
Untersuchungen ist Seh. einer der
Meister der Kirchengeschichtschreibung

des 4. Jahrhunderts geworden,
ein Urteil, das auch dann gilt, wenn der
Einzelne die Gewichte zwischen Politik
und Religion anders gelagert sieht als
der Verfasser. Aber die Herausgeber,
Walther Eltester und Hans-Dietrich
Altendorf, haben recht, wenn sie
feststellen, dass die auf hervorragende
Quellenkenntnis gestützte Arbeit des
Verfassers auch heute noch Vorbild sein
kann. Niemand sollte sich davon
abhalten lassen, sie auf sieh einwirken zu
lassen und sich mit ihr auseinanderzusetzen.

Die Verpflichtung,
Kirchengeschichte nicht isoliert vom
politischen Geschohen zu betrachten, gilt
auch heute noch. Bertold Spuler

Lackner, Martin: Geistfrömmigkeit
und Enderwartung. Studien zum
preussischen und schlesischen
Spiritualismus, dargestellt an Christoph
Barthut und Quirin Kuhlmann.
Stuttgart, Ev. Verlagswerk 1959.
Beiheft zum Jahrbuch «Kirche im
Osten», Band I. 148 Seiten. DM
9.80.
Im Mittelpunkt dieses Buches, das

uns in eine bedrückende Welt von
Intrigen und Verdächtigungen führt,
steht dor aus Breslau stammende Qui-
rinus Kuhlmann (1651-89) und sein
Jünger Christoph Barthut (gost. 1692)
aus Labiau. Es handelt sich bei ihnen



— 66

um zwei Anhänger Jakob Böhmes, die
eine gewisse Bedeutung für die
Frühgeschichte des Pietismus haben. Der
Verfasser stellt sie als Spiritualiston
dar, d. h. er ordnet sio in einen
Zusammenhang von grosser Mannigfaltigkeit

ein : für das 16.Jahrhundert um-
fasst er etwa Gestalten wie Schwenck-
feld, Melchior Hoffman, Sebastian
Franck, die Wiedertäufer und
überhaupt das ganze « Schwärmertum »,

während die Mennoniten nach Meinung
des Verfassers nicht dazu gehören. Der
Spiritualismus Barthuts wird als ray-
stischo Theologie gekennzeichnet, der
des «Böhmepropheten» und Apokalyp-
tikers Kuhlmann als Theosophie, Pan-
sophio und schwärmerische Eschatologie.

Auch der Pietismus wird zum
Teil als verkirchlichte Gestalt spiritua-
listischcr Ideen angesehen. Allen Spiri-
tualisten ist es gemeinsam, dass sie stets
einen Teilgedanken des reformatorischen

Anliegens herausgreifen und radi-
kalisieren (S. 10), obwohl dem Luthertum

schwärmerisches Gedankengut
ganz fremd ist (S.33). Vor allem aber
zeigt sich der Spiritualismus, wie der
Verfasser betont, im geistlichen
Verständnis des Abendmahls und des Wortes

Gottes. Wenn freilich Barthut insofern

am «Allgemeingut der schwärmerischen

Theologie» Anteil haben soll,
als auch er der Meinung ist, dass der
Schriftbuchstabe ohne Erleuchtung
des Geistes tot ist (S.104), so zeigen
solche und andere Ausführungen des
Verfassers, wie schwierig die Grenzlinie

zwischen Reformation und
Spiritualismus zu ziehen ist, zumal Kuhlmann

und Barthut ihr Geschichtsbild
aus einer Fülle von traditionellen, meist
biblischen Elementen aufbauen, die
natürlich auch den Reformatoren ganz
geläufig sind.

Münster (Westf.)
Peter Kawerau

Johannes Chrysostomus OSB: Die
religiösen Kräfte in der russischen
Geschichte. München (1961). Verlag
Anton Pustet. 222 S.

Von einer konservativen Gesamtschau

getragen, die sich weitgehend
auf Evgenij Evstigneevic Golubinskijs
« Geschichte der russischen Kircho» (bis
etwa 1550, Moskau 1880/1916, russ.)
stützt, gibt das Buch einen ansprechenden,

gut orientierenden Überblick
über den geistigen Gehalt der Ge¬

schichte der Kircho in Russland. Er ist
durch viele Hinweise auf die vorhandenen

Darstellungen, nur selten auf
die Originalquellen, gut unterbaut.
Der russische Verfasser, heute Pator
im Benediktinerkloster Niederalteich,
hält (vielleicht auch aus dogmatischen
Gründen) die russische Kircho als
anfänglich von der bulgarischen (nicht
byzantinischen) abhängig und sieht in
der «Kiever Periode» (bis 1240) anders
als die Ukrainer einen direkten
Vorläufer der «Moskauer Zeit». Aufschlussreich

und für die Haltung des
Verfassers bezeichnend ist die Schilderung
der Regierung des Patriarchen Tychon
(1917/25) und das Aufhören der
Darstellung mit der Loyalitätserklärung
des Patriarchatsverwesers (späteren
Patriarchen) Sergius für die
Räteregierung 1927. Damit begann «eine
neue Periode der russischen
Kirchengeschichte, die jetzt kaum richtig
eingeschätzt werden kann» (S.212).
Ohne Zweifel eine korrekte Feststellung,

auch wenn man den Einschnitt
wohl eher 1917 setzen würde. In
welcher inneren Haltung und mit welchen
äusseren Kompromissen die Kirche
diese Periode durchlebt, wird erst in
späterer Zeit abschliessend beurteilt
werden können. Bertold Spuler

Alexander Kischkowsky: Die sowjetische

Religionspolitik und die
Russische Orthodoxe Kirche. München
1960. Institut zur Erforschung der
UdSSR. 172 S. (Institut Sériel
Nr. 58: 2. Auflage. DM 4.-.
Besonders aufschlussreich ist die

vorliegende Arbeit dadurch, dass sie sich
mit der bisher noch nicht zusammenhängend

gewürdigten religionsfeindlichen
Politik der kommunistischen

Partei und damit also der Rogierung
der UdSSR in den letzten Jahron,
besonders seit der bekannten Verlautbarung

Chruscevs von 1954 (vgl. IKZ
1955, S. 2 f.), befasst. Auf Grund einer
sorgfältigen Durchsicht zahlreicher
Zeitungen und Zeitschriften erhält
man erst jetzt einen wirklichen Überblick

über Mittel und Methoden der
Angriffe, denen die Orthodoxie in
diesem Staate immer noch ausgesetzt
ist. Dabei übersieht K. die zunehmende
innere Festigkeit und Abwohrkraft
der Kirche gegenüber dem Staate
nicht; er woist insbesondere auf die
Auseinandersetzung mit den abgefal-



— 67 —

lenen Geistlichen und ihre
Exkommunikation hin.

Die einleitenden Abschnitte rufen
in einer reichhaltig belegten Darstellung

all die Leiden ins Gedächtnis
zurück, denen die russische Kircho seit
1917 ausgesetzt war, und zeigen gleichzeitig

die Kraft, mit der sie diese
Prüfungen und ebenso die Gefahr innerer
Spaltungen überstanden hat. Freilich
darf man dabei auch der Wundon und
der Verluste nicht vergessen, die ihr
im Laufo dieser Jahrzehnte zugefügt
worden sind. - Aufs Ganze gesehen
ein gerade durch seine nüchterne
Sachlichkeit bedeutsames Buch, das
geeignet erscheint, maneho allzu
nachsichtige Einschätzung der Lage zu
korrigieren. Die Arbeit gehört zum
Eindrucksvollsten, was man über diese
viel erörterte Frage besitzt. Man
bedauert, dass kein Register beigegeben
ist. Bertold Spuler

PaulEvdokimov.-lJOxiluHÌoxie^euon-
burg/Paris (1959). Delachaux et
Niestlé S.A. 351 S. (Bibliothèque
Théologique, hrsg. von J.-J. von All-
mon.) Sfr. 15.-.
Gestützt auf eine sehr gründliche

Kenntnis der Kirchenväter und auch
in der einschlägigen Sekundärliteratur
trefflich bewandert, legt E. eine gute,
wonn auch im sprachlichen Ausdruck
oft sehr komprimierto Übersicht über
das System der orthodoxon Theologie
vor. Diese stellt sich dem Verfasser als
die logische und geradlinige
Fortsetzung der altkirchlichen Lehre dar,
deren Besonderheiten er - gewiss mit
Recht - auch mit der Eigenart
östlichen Denkens in Zusammenhang
bringt (S. 19, 30 f. und oft). Dabei
sieht E. die Orthodoxio in ihrer
Entwicklung meines Erachtons als
weniger angefochten an, als sio das in
Wirklichkeit war. Bildote doch das
von E. nur ganz am Rande erwähnte
monophysitische Dogma während des
"• und 6. Jahrhunderts eine starko
Gefahr für den Bestand der Orthodoxie,
und zeigt doch der Erfolg der (S.9 zu
Unrecht gar nicht erwähnten)
russischen Altgläubigen, dass sie einen
religiösen, aber auch sozialen und
kulturellen Traditionalismus vortraten,
der einem in der russischen Orthodoxie
tief verwurzelten Wesonszuge
entsprach, wie er übrigons houte in den
Anhängorn des J u lianischen Kalenders

innerhalb der griechischen Landeskirche

eine gewisse Parallele hat.
Natürlich ist bei diesen Ausführungen
richtig, dass der Oston mit soinem
Grundsatze «In dubiis libertas» (vgl.
S. 193 f.), der den Ausgleich der Gegensätze

seit 787 nicht mehr einer starren
konziliaren Entscheidung, sondern der
Entwicklung überliess, die Einheit viel
besser gewahrt hat als der Westen in
seinem Bestreben, das Dogma und
weithin überhaupt das religiöse Leben
durch Edikte und Konzilsbcschlüsse zu
reglementieren und «juristisch»
verbindlich festzulegen.

Man erlaube mir, im Zusammenhang

mit der also gewahrten inneren
Einheit auch an die parallele Entwicklung

des Islams in dem gleichen
geographischen Räume zu erinnern, der
- ebenfalls ohne Konzilien und ohne
theologisch unfehlbaren Loitor - seine
Einheit so weitgehend wahren konnte,
dass heute etwa 92 % soiner Bekonner
ein und derselben Konfession, der
sunnitischen, anhängen. Auch hier hat
sich also der Grundsatz des allmählichen

inneren Ausgleichs schliesslich
zugunsten der konfessionellen Einhoit
ausgewirkt.

Von den Kapiteln dos Buches
(Anthropologie, Ekklesiologie, Glaubensstand,

Gebet mit der Lehre von den
Ikonen, der Liturgio und den
Sakramenten, dann der Lehre von den letzten
Dingen) darf die umfänglicho
Darlegung der Anthropologio (S.47-119)
ein besonderes Interesse beanspruchen,
woil sie den Unterschied der orthodoxen

und der westlichen Auffassung
auf diesem Gebiete besonders deutlich
macht: die dem Orthodoxen gegebene
absoluteTranszendenz Gottes (S. 93ff.),
an der der Mensch auch nicht etwa in
einer Visio beata teilhaben kann. Nur
die Wirkkraft Gottes (Enérgeia) ist
dem Menschen fassbar: La transcendance

de Dieu obscurcit tonto lumière
naturelle, mais son immanonce rend la
tenèbre plus quo luminouse, plus qu'óvi-
dento car folle est la] génératrice de
l'union parfaito, hénosis ou défication,
théosis (S. Ili, vgl. auch S. 119). Es ist
auch hier wieder auffällig, wio sehr
diese Auffassung der Henosis ihrem
islamischen Gegenstück, dem Tauhid,
der mystischen Einswerdung mit Gott,
ähnelt, ein Zeichen dafür, wieviol der
Islam in seiner thoologischon Auffassung

auf ost-christlichon Voraus-



68 —

Setzungen aufbaut, die er (vor allem
gewiss durch Übergetretene) kennen
gelernt hatte und die er nun in der
«östlichen» Atmosphäre entsprechend
dem Genius Loci beibehielt und
weiterentwickelte. Die Frage, wie weit
überhaupt der Islam nicht nur in seinen
Ursprüngen, sondern auch in seiner
theologischen Fragestellung (z. B. : im
östlichen Christentum : Verhältnis
zwischen Gott und seinem Fleisch
gewordenen Logos; im Islam: das
Verhältnis Gottes zu seinem, nicht Fleisch
gewordenen Logos, dem Koran) durch
Proselyten und Nachbarschaft angeregt

worden ist, bedarf noch einer
gründlichen Untersuchung. Wie eng
der Verkehr zwischen Muslimen und
christlichen Mönchen sowie Asketen in
den ersten zwei Jahrhunderten des
Islams (7. und 8. Jh. n. Ch.) war, hat
der grosse schwedische Religionsforscher,

Bischof Tor Andrae, in
seinem «Myrtenträdgärden» (Myrthen-
garten; Darstellung der islamischen
Mystik) ja deutlich gezeigt (nun auch
deutsch in : Islamische Mystiker, Stuttgart,

S. 13-43 ; Urban-Bücher 46). Hier
liegt noch ein weites und lohnendes
Feld der vergleichenden
Religionsforschung, das Wirkungen östlichen
Christentum aufweisen könnte, die
man bisher kaum ahnte.

Hamburg. Bertold Spuler

Johannes Or.Kalojiru: Ol ndXaioi xaûo-
Xixol xal r) avyxQovoç Otxovfievixh xl-
vnoiç, (Die Altkatholiken und die
gegenwärtige Ökumenische
Bewegung). Thessalonich 1959. Grigórios
o Palamas. 21 S.

Befasst sich einleitend mit der
Haltung der griechischenKirche, besonders
des Metropoliten Panteleëmon von
Thessalonich, zur altkatholischen Kirche

und beschäftigt sich dann mit den
Ausführungen des HH. Erzbischofs
Dr. Andreas Rinkel über die Ökumene
bei verschiedenen Gelegenheiten
(besonders in Rheinfelden). Weiterhin
wird die Definition von «Jesus Christus
als Gott und als Heiland» durch die
Ökumenischen Tagungen seit 1912 als
Voraussetzung für die Mitgliedschaft

erörtert. Sie wird in orthodoxen
Kreisen vielfach als ungenügend
empfunden und hat zu einem Gegensatz
zwischen der Orthodoxie und dem « Ge-
samt-Protestantismus» geführt.
Anschliessend werden die altkatholischen
Bedenken (besonders aus den
Niederlanden) gegenüber dieser Formulierung

zusammengestellt. Mit einer
Überschau über die orthodoxe Sicht
dieses Problems schliesst die Arbeit ab.

Bertold Spuler

Johannes Or.Kalojiru: Muoia -è) àemao-
ôévoç OeoTOxoç xarà rijv ôgêoôoÇov
nlaxiv (Die Jungfrau Maria nach dem
orthodoxen Glauben), Thessalonich
1957. Grigórios o Palamas.IX, 176 S.

Den Hauptteil des Buches nimmt
eine ausführlicheDarstellung der
orthodoxen Lehre von Maria auf biblischer
und patristischer Grundlage ein. Sie
setzt sich vor allem mit der Auffassung
des Nestorios und seiner Bekämpfung
durch Patriarch Kyrill I. von Alexandrien

auseinander. Das führt zu einer
Rechtfertigung und Begründung der
Beiwörter «Theotókos» und «Panagia»
für Maria, wobei auch die westliehe
Literatur zu dieser Frage herangezogen

wird. Der dritte Abschnitt bringt
Darlegungen neuerer orthodoxer Theologen

zu diesem Fragenkreis, besonders
während der Auseinandersetzung mit
der aufkommenden evangelischen
Theologie des 16. Jahrhunderts. Man
erhält dadurch eine gute Überschau
über die entsprechende theologische
Entwicklung bis ins 19. und 20.
Jahrhundert hinein. Auffallend ist freilieh,
dass hierbei nur griechische Vertreter
angeführt werden. Das darf jedenfalls
nicht zu dem Irrtum verleiten, als ob
die Theologie anderer orthodoxer Völker,

in erster Linie die russische
(besonders: Emigranten-JTheologie, zu
diesem Thema - gerade auch in der
Gegenwart - nichts beigetragen habe.
In dieser Hinsicht ist das Buch
einseitig, und man wünschte, dass der
gelehrte Verfasser es durch ein Studium
der russischen und balkan-slawischen
theologischen Werke ergänze.

Bertold Spuler


	Bibliographie

