
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos : 24. September bis 1. Oktober
1961

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 38 —

Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos
24. September bis 1. Oktober 1961

Vorbemerkung der Redaktion: An Stelle der üblichen Chronik über die
orthodoxen Kirchen bringen wir diesen Sonderbericht von Herrn Prof. Dr.
W. Küppers, Bonn, über die Konferenz in Rhodos. Der nächste Bericht über
«Die orthodoxen Kirchen» (XLV) von Herrn Prof. Dr. B.Spuler, Hamburg,
erscheint im 3. Heft dieses Jahrganges.

Der Herr, unser Gott, rette seine Kirche
Brüder, mit euch sei Erbarmen, Gnade und
Friede von Gott dem Vater und dem Sohne
Jesus Christus in Wahrheit und in Liebe.

(2.Joh.3.)

Entgegen wiederholt geäusserten Vermutungen, nach denen die

Einladung zur Panorthodoxen Rhodoskonferenz durch das
Ökumenische Patriarchat im Herbst 1959 vor allem durch die am 25.

Januar 1959 überraschend erfolgte Ankündigung eines Ökumenischen

Konzils durch Papst Johannes XIII. bedingt gewesen wäre, ist auf
die Tatsache hinzuweisen, dass seit den Erschütterungen während
und besonders im Gefolge des ersten Weltkrieges, die sämtliche
orthodoxen Kirchen so stark in Mitleidenschaft gezogen hatten,
gerade das Ökumenische Patriarchat von Konstantinopel führend
in dem Bemühen um eine neue Gemeinsamkeit aller orthodoxen
Kirchen gewesen ist und darin nie nachgelassen hat1). Seiner
Initiative entsprangen direkt oder indirekt die Interorthodoxe Beratung
in Konstantinopel 19232), die panorthodoxe Vorkonferenz von Berg
Athos im Kloster Vatopedion 1930 3), die Enzykliken des Ökumenischen

Patriarchates von 19514) und 19525) zur Erforschung der
synodalen Bereitschaft der autokephalen Kirchen und zahlreiche
andere, weniger sichtbare Schritte und Begegnungen. Mitgetragen
und belebt wurde diese panorthodoxe Initiative des Ökumenischen

*) Siehe Nik. Zernow, Die Ostkirchen und die Ökumenische Bewegung im
20. Jahrhundert in Rouse-Neill, Geschichte der Ökumenischen Bewegung,
1958, 2.Bd. 317-358.

2) A.Küry, Die panorthodoxe Konferenz in Konstantinopel, IKZ, 1924,
62-64.

3) Die Arbeit der interorthodoxen Präliminarkonferenz auf dem Athos,
IKZ 1930, 254-256.

4) J.Karmiris, Dio Panorthodoxe Konferenz von Rhodos, Athen 1961,
41 S. (Sonderdruck aus Thcologia 1961, griech., p. 4).

5) J. Karmiris, I.e. p. 5.



— 39 —

Patriarchates durch die ansehnliche Zahl hervorragender ostkirchlicher

Vertreter auf den seit 1920 gehaltenen Zusammenkünften und
Konferenzen der Ökumenischen Bewegung, wroraus eine so wichtige
Frucht panorthodoxer Bestrebungen wie die Athener Theologenkonferenz

von 19361) erwuchs. Das greifbare Ergebnis all dieser neuen
Berührungen innerhalb der Orthodoxie war ein gewisser, sich
forterbender Bestand formulierter Programmpunkte für die erstrebte
Panorthodoxe Synode, während zugleich in den verschiedenen,
z.T. in Folge ihrer Geschichte durch nationale und politische Gegensätze

scharf voneinander geschiedenen autokephalen Nationalkirchen

das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit erwrachte. Als
wacher Beobachter dieser Entwicklungen und als überzeugter
Förderer panorthodoxer Einigung erkannte Patriarch Athenagoras I.
nach der im Frühjahr erfolgten Lösung der Cypernfrage die Gunst der
Stunde des weltpolitisch entspannten Sommers 1959 und regte
erneut das panorthodoxe Treffen an, und zwar sehr geschickt in der

vorsichtigen Form einer relativ unverbindlichen Vor-Vorsynode oder
Vorkonferenz auf der seiner unmittelbaren Jurisdiktion
unterstehenden Insel Rhodos, die ihre Eignung als Ort kirchlicher
Tagungen gerade durch die Tagung des Centralkomitees des Ökumenischen

Rates im September 1959 hatte erweisen können. Trotzdem
erschien es auch jetzt noch fast bis zuletzt fraglich, ob es zur
Konferenz kommen werde, wobei die für die Öffentlichkeit ungeklärt
gebliebenen Hemmungen von sehr verschiedenen Seiten kamen und
schliesslich die Besuche von Patriarch Alexei von Moskau im
Dezember 1960 in Istanbul und Athen wesentlich zur Verwirklichung
der Initiative des Ökumenischen Patriarchen beitrugen2).

Rhodos als Tagungsort vermochte dann auch tatsächlich in
glücklichster Weise die Bedeutung des Ökumenischen Patriarchates
für die panorthodoxe Einigungsbewregung zu unterstreichen, während
zugleich hier die Mitwirkung der Regierung Griechenlands in der
Gestaltung des festlichen Rahmens aufs beste zur Entfaltung kommen

konnte.
Die Konferenz - offiziell als «Panorthodoxos Diaskepsis»

bezeichnet - vereinigte annähernd 200 Personen3). Ihren Kern bildeten

J)IKZ 1936,127 f.; 1937,129-149 Stefan Zankow, Der erste Kongress der
orthodoxen Theologen.

2) Hildegard Schaeder, Patriarch Alexius. Zwischen Orient und
Ökumene, Ökumenische Rundschau 1961, 164-182.

J) Siehe Ökumenische Rundschau 1961, 243-246 ; Herder-Korrespondenz
1861, Jahrg.XVI/3, 132-135; A.Wenger O.P. «Rhodes - sur les chemins de



— 40 —

die 63 offiziellen Abgeordneten aus 12 orthodoxen Kirchen, d.i. der
Patriarchate von Konstantinopel 7, Alexandria 6, Antiochia 5,

Jerusalem 5, Moskau 7, Serbien 5, Rumänien 7 und Bulgarien 6 sowie
der autokephalen Kirchen von Cypern 3, Griechenland 6, Polen 4

und der Tschechoslowakei 2. Nichtvertreten waren die autokephalen
Kirchen von Georgien - diese Kirche wurde auf Grund ihrer eigenen
Erklärung durch die russische Kirche mitvertreten -, Finnland und
Albanien sowie die Kirchen der Emigration, soweit diese nicht
kanonisch als durch das Ökumenische Patriarchat mitvertreten
angesehen werden mochten1). Abgesehen von einer grösseren Anzahl
gastweise anwesender orthodoxer Persönlichkeiten, Geistlichen,
Theologen und Laien, gehörten als sozusagen konstitutive Gäste zur
Konferenz 13 Vertreter aus den alten orientalischen (monophy-
sitischen) Kirchen, und zwar 4 Kopten, 2 Äthiopier, 1 Armenier,
4 syrische Jakobiten und 2 Syromalebaren aus Südindien. Dazu
kamen im gleichen Sinne 3 Anglikaner, 1 Altkatholik (Prof. W.Küp¬
pers) und 3 Vertreter des Genfer Weltrates der Kirchen, ferner als

namentlich eingeladene Beobachter 5 römische Katholiken, Prof.
Friedrich Heiler als Ehrengast und schliesslich der weitere, mehr oder

weniger offene Kreis der Presseleute und Bildberichter.
Die eigentlichen Arbeitstage der Konferenz waren doppelt

umgeben von festlichen Programmen : Vor und nach Rhodos durch die
Schiffswallfahrt über Tinos und Patmos vom 21. bis 23. September
als Einstimmung und den festlich-offiziellen Ausklang in Athen, Kap
Sunion und Korinth vom 2. bis 5. Oktober sowie auf Rhodos durch
die grossen Liturgien mit der feierlichen Konzelebration aus allen
beteiligten orthodoxen Kirchen am 24. September und am 1. Oktober
in der modernen Basilika Evangelismos am Hafen von Rhodos. Und
gerade dieses «Beiwerk» zusammen mit der Reihe der verschiedenen
«nationalen» Liturgiefeiern während der Konferenzwoche und im
entfernteren Sinn auch den sonstigen Feiern, Empfängen und
Exkursionen stärkte das Bewusstsein lebendiger und lebensvoller Einheit

der Gesamtorthodoxie manchen vorherigen Missverständnissen
und Befürchtungen zum Trotz.

Der Schwerpunkt der hinter verschlossenen Türen geleisteten
Arbeit der 63 Delegierten lag in den Tagen Montag bis Donnerstag,

l'unité in La Croix, Paris, 19.-26. Oktober 1961 ; Proche Orient Chrétien 1961,
261-266; 287-291; ibid. (Sonderdruck aus 1961/IV) P.Duprès, Les résultats
de la conférence interorthodoxe de Rhodes, 28 p. J. Karmiris, 1. c.

>) P.Duprès, 1.0. p. 16, Anm.46-48.



— 41 —

vom 25. bis 29. September. Dabei waren sechs Kommissionen, in
denen nach Möglichkeit jeweils alle Kirchen vertreten waren, mit
8 Fragenkomplexen befasst: 1. Glaube und Dogma, 2. Gottesdienst,
3. Verwaltung und kirchliche Ordnung, 4. Interorthodoxe
Beziehungen, 5. Beziehungen der Orthodoxen Kirche mit der übrigen
christlichen Welt, 6. Die Orthodoxie in der Welt, 7. Theologische
Fragen, 8. Soziale Fragen. Die klar begrenzte Aufgabe bestand darin,
eine Themenliste für die Prosynode festzulegen, wofür der das ältere
Material zusammenfassende Entwurf des Ökumenischen Patriarchates

vom 4. Mai 1961 vorlag, wie er aus den Vorarbeiten seit 1923

erwachsen war. Als nun in den geschlossenen Sitzungen die Stellungnahme

der einzelnen Kirchen erfolgte, lag das Spannungsmoment in
der Frage, in welchem Masse die neue panorthodoxe Einheit sich als

wahrhaft kirchliche erweisen und vom Einfluss politischer Faktoren
freihalten könne. Hierbei fällt auch die Tatsache ins Gewicht, dass

seit der Athoskonferenz von 1930 in der panorthodoxen Zusammenarbeit

in Anlehnung an konziliare Prinzipien der Alten Kirche
Entscheidungen mit bindender Kraft nur einstimmig gefasst wurden und
dass dieses Prinzip auch in Rhodos befolgt wurde. Dies verstärkt das
Gewicht der vorliegenden Ergebnisse, macht es aber zugleich nötig,
die Texte auch hinsichtlich des in ihnen nicht Gesagten zu
interpretieren.

Das Ergebnis dieser Arbeit ist die am 30. September in öffentlicher

Sitzung angenommene Themenliste der erwarteten
Prosynode *). Da über die Sitzungen der 6 Kommissionen kein Protokoll
veröffentlicht wurde, gestattet allein der Vergleich der beiden
Themenkataloge vom 4.Mai und 30. September 1961 die für eine
Beurteilung des Ergebnisses erforderlichen Rückschlüsse auf den Gang
der Verhandlungen. Dabei zeigen sich neben einer geringen Anzahl
rein stilistischer Änderungen bemerkenswerte Umstellungen,
Wortänderungen, Auslassungen und Zusätze.

Eine erste Gruppe von Änderungen lässt sich verstehen aus der
Rücksicht auf den bekannten Konservativismus, wie er in verschiedener

Ausprägung und Stärke in den meisten orthodoxen Kirchen
als wichtiger Faktor besteht. Wahrscheinlich gehören zu dieser
Gruppe Zusätze wie in III, B/c2) betreffend die «Möglichkeit» von
Berufungen im kirchlichen Strafverfahren statt von Berufungen

*) J. Karmiris, 1. c. p. 14-24.
a) Die Zitation folgt dem Text bei J. Karmiris, 1. c.



— 42 —

schlechthin oder auch VI, D die neue Empfehlung des « alten Brauches
der Pilgerfahrten zu den Heiligen Stätten». Auffallender ist es schon,

wenn VII, D von den «traditionellen Methoden des orthodoxen
Zeugnisses» und ähnlich VI, B von «Ausbreitung der Botschaft des

Evangelismus in der Welt gemäss orthodoxer Tradition» die Rede

ist, während an der gleichen Stelle die Erwähnung Innerer und
Äusserer Mission sowie die aktive Abwehr nichtchristlicher
Geisteshaltungen, darunter an erster Stelle des Atheismus, gestrichen wurden.

Am auffallendsten äussert sich jedoch der Konservativismus
im Verhältnis zu zwei wichtigen Fragenkomplexen, die beide zum
ältesten Bestand der Synode-Thematik gehörten : der Bibelfrage und
der Ehefrage der Geistlichen, d.h. in bezug auf die Möglichkeit der
Eheschliessung nur vor dem Weiheempfang und die Unmöglichkeit
der Wiederverheiratung verwitweter Geistlicher. Von der breiten
Entfaltung der Bibelfrage, wie der Katalog vom 4.Mai 1961 sie zu-
liess, ist jetzt nur noch die Frage vermehrter alttestamentlicher
Lesungen und die Ordnung der liturgischen Perikopen erwähnt, während

an Stelle von der Ehe der Priester nur noch von ihrem Verhalten
in der Öffentlichkeit und speziell ihrer Kleidung die Rede ist. Es ist
bekannt, dass die letzte dieser Änderungen mit Rücksicht auf Stimmen

aus der Kirche Griechenlands erfolgte.
Für eine zweite Gruppe von Änderungen lässt sich Rücksicht

aufpolitische Divergenzen und ungelöste kirchenpolitische Probleme
als Ursache vermuten. Bei IV, A lautete der ursprüngliche Text:
«Kanonische Ordnung des Verkehrs und der Beziehungen der regionalen

orthodoxen Kirchen zum Ökumenischen Patriarchat undunter-
einander.» Der neue Text dagegen lautet in charakteristischer Ab-
schwächung der ursprünglichen Hervorhebung des Ökumenischen
Patriarchates: «Beziehungen der autokephalen Kirchen in den
verschiedenen Ländern untereinander sowie mit dem Ökumenischen
Patriarchat gemäss den Kanones und der Geschichte. » Dies ist um so

bemerkenswerter, wenn man berücksichtigt, dass die Art der
Begründung des an sich unbestrittenen Ehrenvorranges von
Konstantinopel und das praktische Ausmass der damit verbundenen
Möglichkeiten von Repräsentation, Initiative und Leitung den

neuralgischen Punkt im Verhältnis der beiden wichtigsten
Patriarchenstühle von Konstantinopel und von Moskau ausmachen und
dass damit zugleich das praktische Problem der Fortsetzung der
panorthodoxen Zusammenarbeit aufs engste zusammenhängt. Die
Konferenz hat gegenüber der russischen Anregung von «Metoikien», d.i.



— 43 —

exempter kirchlicher Auslandsvertretungen bei kirchlichen Stellen,
die gleiche Zurückhaltung bewahrt wie gegenüber dem Vorschlag
eines breit aus allen Kirchen bestellten Fortsetzungsausschusses oder
der Erwähnung von Moskau als nächstem Tagungsort und der
speziellen Empfehlung zur Teilnahme orthodoxer Kirchen an der Prager
christlichen Friedensbewegung. Gestrichen wurde dagegen vom
Programm der Prosynode, wie schon bemerkt, VI, B, die Innere und
Äussere Mission, und VII, B, der seit 1930 festgehaltene Punkt der

«Erwägung von Methoden der Abwehr gegenüber dem Atheismus
und irrigen Systemen wie dem Spiritismus, der Freimaurerei u.a.».
Auch VII, F, der alte Programmpunkt «Orthodoxie und Wissenschaft

», wurde auf russische Ablehnung hin fallen gelassen und ebenso

Vili, A «die Stellung der Laien in der Orthodoxen Kirche». Weiter
fiel der alte Plan VI, A/b einer gesamtorthodoxen Zeitschrift als

«verfrüht». Dagegen fand, wenn auch etwas unorganisch am Ende
der « Sozialen Fragen » in VIII, Aufnahme in einer durch ökumenische
Texte geläufig gewordenen Formulierung das Doppelproblem
«Rassische Diskriminierung und Probleme der Christen in Gebieten
raschen sozialen Umbruchs».

Im Unterschied zu Gedanken, wie sie schon vor der Konferenz
besonders auch von Prof. H. Alivisatos geäussert worden sind, wurde
der im Text vom 4. Mai 1961 enthaltene Punkt «Abfassung und
Veröffentlichung eines gemeinsamen, orthodoxen Bekenntnisses»
beibehalten. Dabei verlor er allerdings die herausgehobene Stellung
eines grundlegenden Anliegens in I, A und rückte an die bescheidenere

Stelle am Ende einer auf die Tradition bezüglichen Gedankenreihe

in I, C/d.
Beachtung verdient auch eine Veränderung I, D/c von der alten

Formulierung «Unfehlbarkeit der im Konzil durch ihre Hierarchie
vereinigten Kirche» zur neuen Fassung «Das Unfehlbare in der
Kirche, wenn diese im Ökumenischen Konzil durch ihre Hierarchie
sich darstellt», wobei die neue Formel von Rhodos vorsichtiger als
die ursprüngliche, noch von Gedanken Bulgakows mitbestimmte
Formel mehr Raum belässt für die theologische Erörterung der
Beziehungen von Unfehlbarkeit, Kirche, Hierarchie. Lehramt und
Konzil im orthodoxen Denken.

Reicher an theologischer Entfaltungsmöglichkeit ist auch die
neue Formulierung der so wichtigen Laienfrage, indem das bei den
Sozialen Fragen VIII entfallene Anliegen nun im Abschnitt II, C

seinen Platz finden konnte in der Gestalt der Forderung «Vollere



— 44 —

Teilnahme des Laienelementes im gottesdienstlichen und demübrigen
Leben der Kirche». Im Abschnitt IV, Interorthodoxe Beziehungen,
der die empfindliche Frage der Stellung des Ökumenischen
Patriarchates einschliesst, fallen noch zwei Zusätze auf, die dadurch eine

gewisse Bedeutung gewinnen, dass durch diese dem Gewicht der

grossen Kirchen besondere Möglichkeitender Auswirkung sich öffnen :

IV, A/5 «Gegenseitige Treffen der Leiter der orthodoxen,
autokephalen Kirchen» und IV, B/8 «Feier grosser kirchlicher Ereignisse
von interorthodoxer Bedeutung». Zu den auffallendsten Änderungen
von Rhodos gehören die Änderungen im Abschnitt VI, «Die Orthodoxie

in der Welt». Der ursprüngliche Aufbau und Inhalt des
Abschnittes gehörten zum ältesten Bestand des seit 1923 und 1930

tradierten Materials an Themen und Formulierungen und liess dabei
noch gewisse Anklänge an den Stockholmer Themenkreis von «Life
and Work» erkennen. Die Behandlung dieses Abschnittes in Rhodos
unterstand der Kommission V, deren Leiter Erzbischof Nikodim
war1). Der ganze Abschnitt ist stark umgebaut und besteht jetzt im
wesentlichen aus vier Hinweisen: 1. auf die «Orthodoxe
Lebensführung», bzw. «Kultur», wenn man das griechische Wort «politis-
mos» damit wiedergeben darf, 2. auf die «Weitergabe der Lehre des

Evangeliums in der Welt nach orthodoxer Tradition » und besonders
3. - vor dem abschliessenden vierten Hinweis auf den Wert orthodoxer

Pilgerfahrten zu den Heiligen Stätten - jener wichtige Satz,
der an die Stelle der polemischen Auseinandersetzung mit dem
Atheismus eingefügt worden ist. Dieser Satz entstammt wörtlich der

von Erzbischof Nikoclim vorgelegten Erklärung der russischen
Kirche und wurde nur durch die Einfügung des einen Wortes Freiheit

erweitert ; er lautet nunmehr : «Beitrag der einzelnen, regionalen
orthodoxen Kirchen zur Durchsetzung der christlichen Ideale des

Friedens, der Freiheit, der Brüderlichkeit und der Liebe zwischen
den Völkern.» Besonders aufschlussreiche Änderungen zeigt auch
Abschnitt V, Beziehungen der Orthodoxen Kirche zur übrigen christlichen

Welt. Unverändert blieben dabei die am Anfang und am Ende
des Abschnittes stehenden, sehr positiven Formulierungen über das
Verhältnis zu den «alten orientalischen Kirchen» und zur
«Ökumenischen Bewegung». Dagegen finden sich aufschlussreiche
Abstriche, Hinzufügungen und Umstellungen im Blick auf die Römisch-

*) Siehe Text der Rede von Erzbischof Nikodim am 26. und 27.
September 1961, veröffentlicht am 29. September 1961 in der Athener
Tageszeitung « Akropolis.»



— 45 —

Katholische Kirche, die Kirchen der Reformation, die Anglikanische
Kirche und die Altkatholiken.

Gegenüber der Römischen Kirche ist die neue Formulierung
zwar insofern positiver, als an der Stelle von einfach «freundschaftlichen

Beziehungen» neu von solchen «im Geiste der Liebe Christi»
gesprochen wird und diese Formulierung jetzt an den Abschluss des

ganzen Passus gesetzt ist, während die vorher am Schluss stark
heraustretenden «negativen Momente» jetzt zur «Prüfung» mit den

«positiven Momenten» zusammengefasst sind. Andererseits ist jedoch
der ganze Satz gestrichen, der im Blick auf das orthodox-römischkatholische

Verhältnis zugleich auch die « allgemeinen Bestrebungen
einer Annäherung und Einigung der christlichen Kirchen» erwähnte.

An Stelle des Wortes «Protestantismus» steht jetzt als
Sammelbezeichnung die Formel «aus der Reformation hervorgegangene
Kirchen und Bekenntnisse», unter denen wieder unterschieden wird
zwischen solchen, «die der Orthodoxie fernerund die ihrnäher stehen».

Für die erste Gruppe («Luthertum, Calvinismus, Methodisten und
andere protestantische Bekenntnisse») entfällt die Bezeichnung
«Kirche». Bei der zweiten Gruppe wird unterschieden zwischen
«Bischöflichen im allgemeinen» und «Anglikanischer Kirche».
Wahrscheinlich ist dabei an bischöflich verfasste Kirchen wie etwa die

unabhängige Kirche der Philippinen oder ähnliche Kirchen in
Spanien und Portugal zu denken. Auf die ganze Gruppe aber bezieht
sich der ausgesprochen positive, neu eingefügte Satz «Untersuchung
der Möglichkeiten zur Verbesserung der Beziehungen und ihrer
weiteren Annäherung im Lichte der positiven Voraussetzungen»,
wenn auch dabei die Kirchen der Anglican Communion an die erste
Stelle gesetzt sind.

Zur Frage des Verhältnisses «Orthodoxie und Altkatholizismus»
- so jetzt statt «Altkatholiken» -, wozu im Text vom 4. Mai 1961 kein
weiteres Wort hinzugefügt war, heisst es jetzt «Förderung» - wörtlich

«Vorantreiben» (griech. «proothesis») - «ihrer gegenseitigen
Beziehungen im Geiste der bis heute durchgeführten theologischen
Besprechungen und des von ihnen bekundeten Bestrebens zur Vereinigung

mit der Orthodoxen Kirche». Dieser Text ist deshalb von
besonderem Gewicht, weil er tatsächlich die erste offizielle gesamt-
orthodoxe Äusserung zu dieser seit 90 Jahren gestellten Frage1) dar-

J) Dom Clément Lialine, O.S.B. Vieux-catholiques et Orthodoxes en
quête d'union depuis trois quarts de siècle, Istina, 1958, 23-64.



— 46 —

stellt, doppelt bedeutsam in diesem Zusammenhang, in dem er ge-
wissermassen den Jubelton, die Climax, in der Reihe solenner

Aussagen der Gesamtorthodoxie zur «übrigen christlichen Welt» hin
bedeutet und deshalb auch bezüglich seiner Tragweite in diesem

Zusammenhang zu sehen ist.
Überblickt man das Ganze der Besprechungen von Rhodos, so

ist zu sagen, dass sie in bewusster und weiser Beschränkung das Feld
für die weitere Arbeit abgesteckt und freigelegt haben. Alle kritischen
Fragen konnten so sehr vorsichtig und notfalls dilatorisch behandelt
werden. Bestimmend blieb in allem der Wille, im ganzen zu einem

positiven Abschluss zu kommen. Diese Situation kann sich in solcher
Einfachheit nicht wiederholen. Es ist aber wichtig zu sehen, dass

durch Rhodos in dreifacher Weise der Weg offengehalten wurde : Für
das Zusammenwachsen der Orthodoxie in sich selbst; für die

Annäherung der Gesamtorthodoxie an bestimmte ihr näher stehende
Kirchen und für die gemeinsame und harmonische Mitwirkung der
Gesamtorthodoxie in der Ökumenischen Bewegung, bzw. genauer
im Weltrat der Kirchen. Zugleich hat diese Gesamtorthodoxie in
Rhodos sich der Römisch-Katholischen Kirche gegenüber zu einem
offenen und unpolemischen Verhältnis bekannt, in dem zurzeit die

positiven und negativen Momente sich die Waage halten. Sofern all
dies der oft bekundeten, bisherigen Haltung des Ökumenischen

Patriarchates entspricht, hat die Gesamtorthodoxie in Rhodos gegenüber

anderen Tendenzen und möglichen Haltungen dessen Linie
bestätigt und damit auch die Stellung des Ökumenischen Thrones
gestärkt.

Offen blieb in Rhodos allerdings die Frage der praktischen
Fortsetzung der eingeleiteten Zusammenarbeit hinsichtlich der umfassenden

und in manchen Punkten in concreto schwierigen Studienarbeiten
sowie der effektiven Vorbereitung der nächsten Etappe auf dem
Wege zur Panorthodoxen Synode.

Kann die ganze Themenreihe von Rhodos in nur wenigen Jahren
ausreichend in den Kirchen und theologischen Schulen geklärt
werden Welche nationalen oder regionalen Gremien können diese
Arbeit durchführen, welche theologischen Fachkräfte stehen in den
einzelnen Kirchen tatsächlich dafür zur Verfügung und wie können
alle diese Elemente in einer etwa zu bildenden Zentralkommission
harmonisch zusammenwirken 1) Welches Mass an bestimmender

l) Siehe J.Karmiris, I.e. p. 25 und 41.



— 47 —

Autorität und welcher Spielraum an Initiative liegen dabei in der
Hand des Ökumenischen Patriarchates und wie können diese sich
behaupten oder durchsetzen gegenüber dem formalen Kollegialitätsprinzip

aller autokephalen Kirchen und dem sachlichen Gewicht der
wissenschaftlichen Theologie in den einzelnen Kirchen Ì Viel wird
hier von dem Geist des Vertrauens und der Liebe abhängen, der mit
Recht als Wesensmoment der Orthodoxie angesehen wird und in
Rhodos so lebendig in Erscheinung trat.

Gerade im Blick auf die genannten offenen Fragen sollte nicht
zuletzt auch die «Botschaft» der Konferenz sorgfältig gelesen und
zumal ihre abschliessenden Sätze beachtet werden :

«Wir verlassen diese Konferenz gestärkt in unserem Glauben, in
unserer Hoffnung und in unserer Liebe, gewiss der Kraft in der Einheit

unserer Heiligen Orthodoxen Kirche.
Wir haben uns Rechenschaft gegeben von der Verantwortung

unserer Kirche in den gegenwärtigen Zeiten und waren bestrebt, die
Probleme des Lebens unserer Gläubigen und der ganzen Menschheit
zu kennzeichnen. Wir können alle versichern, dass die Orthodoxie
sich voll ihrer Verpflichtung all dem gegenüber bewusst ist. »

Bonn Werner Küppers


	Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos : 24. September bis 1. Oktober 1961

