Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos : 24. September bis 1. Oktober
1961

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 38 —

Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos
24. September bis 1. Oktober 1961

Vorbemerkung der Redalktion: An Stelle der iiblichen Chronik {iber die
orthodoxen Kirchen bringen wir diesen Sonderbericht von Herrn Prof. Dr.
W. Kiippers, Bonn, tiber die Konferenz in Rhodos. Der néchste Bericht iiber
«Die orthodoxen Kirchen» (XLV) von Herrn Prof. Dr. B.Spuler, Hamburg,
erscheint im 3. Heft dieses Jahrganges.

Der Herr, unser Gott, rette seine Kirche!
Briider, mit euch sei Erbarmen, Gnade und
Friede von Gott dem Vater und dem Sohne
Jesus Christus in Wahrheit und in Liebe.
(2.Joh.3.)

Entgegen wiederholt gediusserten Vermutungen, nach denen die
Einladung zur Panorthodoxen Rhodoskonferenz durch das Oku-
menische Patriarchat im Herbst 1959 vor allem durch die am 25. Ja-
nuar 1959 iiberraschend erfolgte Ankiindigung eines Okumenischen
Konzils durch Papst Johannes XIII. bedingt gewesen wiire, ist auf
die Tatsache hinzuweisen, dass seit den Erschiitterungen wihrend
und besonders im Gefolge des ersten Weltkrieges, die simtliche
orthodoxen Kirchen so stark in Mitleidenschaft gezogen hatten,
gerade das Okumenische Patriarchat von Konstantinopel fiihrend
in dem Bemiihen um eine neue Gemeinsamkeit aller orthodoxen
Kirchen gewesen ist und darin nie nachgelassen hat!). Seiner Ini-
tiative entsprangen direkt oder indirekt die Interorthodoxe Beratung
in Konstantinopel 19232), die panorthodoxe Vorkonferenz von Berg
Athos im Kloster Vatopedion 1930 3), die Enzykliken des Okume-
nischen Patriarchates von 1951%) und 1952°%) zur Erforschung der
synodalen Bereitschaft der autokephalen Kirchen und zahlreiche
andere, weniger sichtbare Schritte und Begegnungen. Mitgetragen
und belebt wurde diese panorthodoxe Initiative des Okumenischen

1) Siehe Nik. Zernow, Die Ostkirchen und die Okumenische Bewegung im
20. Jahrhundert in Rouse-Neill, Geschichte der Okumenischen Bewegung,
1958, 2. Bd. 317-358. :

?) A. Kiiry, Die panorthodoxe Konferenz in Konstantinopel, IKZ, 1924,
62-64.

3) Die Arbeit der interorthodoxen Priliminarkonferenz auf dem Athos,
IKZ 1930, 254—-256.

4) J.Karmiris, Die Panorthodoxe Konferenz von Rhodos, Athen 1961,
41 S. (Sonderdruck aus Theologia 1961, griech., p. 4).

5) J. Karmiris, L.c. p. 5.



— 30 —

Patriarchates durch die ansehnliche Zahl hervorragender ostkirch-
licher Vertreter auf den seit 1920 gehaltenen Zusammenkiinften und
Konferenzen der Okumenischen Bewegung, woraus eine so wichtige
Frucht panorthodoxer Bestrebungen wie die Athener Theologen-
konferenz von 19361) erwuchs. Das greif bare Ergebnis all dieser neuen
Beriihrungen innerhalb der Orthodoxie war ein gewisser, sich fort-
erbender Bestand formulierter Programmpunkte fiir die erstrebte
Panorthodoxe Synode, wihrend zugleich in den verschiedenen,
z.'T. in Folge ihrer Geschichte durch nationale und politische Gegen-
sitze scharf voneinander geschiedenen autokephalen National-
kirchen das Bewusstsein der Zusammengehérigkeit erwachte. Als
wacher Beobachter dieser Entwicklungen und als {iberzeugter For-
derer panorthodoxer Einigung erkannte Patriarch Athenagoras 1.
nach der im Frithjahr erfolgten Losung der Cypernfrage die Gunst der
Stunde des weltpolitisch entspannten Sommers 1959 und regte er-
neut das panorthodoxe Treffen an, und zwar sehr geschickt in der
vorsichtigen Form einer relativ unverbindlichen Vor-Vorsynode oder
Vorkonferenz auf der seiner unmittelbaren Jurisdiktion unter-
stehenden Insel Rhodos, die ihre Eignung als Ort kirchlicher Ta-
gungen gerade durch die Tagung des Centralkomitees des Okume-
nischen Rates im September 1959 hatte erweisen konnen. Trotzdem
erschien es auch jetzt noch fast bis zuletzt fraglich, ob es zur Kon-
ferenz kommen werde, wobei die fiir die Offentlichkeit ungeklirt ge-
bliebenen Hemmungen von sehr verschiedenen Seiten kamen und
schliesslich die Besuche von Patriarch Alexei von Moskau im De-
zember 1960 in Istanbul und Athen wesentlich zur Verwirklichung
der Initiative des Okumenischen Patriarchen beitrugen?),

Rhodos als Tagungsort vermochte dann auch tatsichlich in
gliicklichster Weise die Bedeutung des Okumenischen Patriarchates
fiir die panorthodoxe Einigungsbewegung zu unterstreichen, withrend
zugleich hier die Mitwirkung der Regierung Griechenlands in der
Gestaltung des festlichen Rahmens aufs beste zur Entfaltung kom-
men konnte,

Die Konferenz — offiziell als «Panorthodoxos Diaskepsis» be-
zeichnet — vereinigte annithernd 200 Personen?). Thren Kern bildeten

NIKZ 1936, 127 f.; 1937, 129-149 Stefan Zankow, Der erste Kongress der
orthodoxen Theologen.

*) Hildegard Schaeder, Patriarch Alexius. Zwischen Orient und Oku-
mene, Okumenische Rundschau 1961, 164-182.

%) Siehe Okumenische Rundschau 1961, 243-246 ; Herder-Korrespondenz
1961, Jahrg. XV1/3, 132-136; A. Wenger O.P. «Rhodes — sur les chemins de



— 40 —

die 63 offiziellen Abgeordneten aus 12 orthodoxen Kirchen, d.i. der
Patriarchate von Konstantinopel 7, Alexandria 6, Antiochia 5,
Jerusalem 5, Moskau 7, Serbien 5, Ruménien 7 und Bulgarien 6 sowie
der autokephalen Kirchen von Cypern 3, Griechenland 6, Polen 4
und der Tschechoslowakei 2. Nichtvertreten waren die autokephalen
Kirchen von Georgien — diese Kirche wurde auf Grund ihrer eigenen
Erklarung durch die russische Kirche mitvertreten —, Finnland und
Albanien sowie die Kirchen der Emigration, soweit diese nicht
kanonisch als durch das Okumenische Patriarchat mitvertreten an-
gesehen werden mochten!). Abgesehen von einer griosseren Anzahl
gastweise anwesender orthodoxer Personlichkeiten, Geistlichen,
Theologen und Laien, gehorten als sozusagen konstitutive Gaste zur
Konferenz 13 Vertreter aus den alten orientalischen (monophy-
sitischen) Kirchen, und zwar 4 Kopten, 2 Athiopier, 1 Armenier,
4 gyrische Jakobiten und 2 Syromalebaren aus Siidindien. Dazu
kamen im gleichen Sinne 3 Anglikaner, 1 Altkatholik (Prof. W.Kiip-
pers) und 3 Vertreter des Genfer Weltrates der Kirchen, ferner als
namentlich eingeladene Beobachter 5 romische Katholiken, Prof.
Friedrich Heiler als Ehrengast und schliesslich der weitere, mehr oder
weniger offene Kreis der Presseleute und Bildberichter.

Die eigentlichen Arbeitstage der Konferenz waren doppelt um-
geben von festlichen Programmen: Vor und nach Rhodos durch die
Schiffswallfahrt iiber Tinos und Patmos vom 21. bis 23. September
als Einstimmung und den festlich-offiziellen Ausklang in Athen, Kap
Sunion und Korinth vom 2. bis 5. Oktober sowie auf Rhodos durch
die grossen Liturgien mit der feierlichen Konzelebration aus allen
beteiligten orthodoxen Kirchen am 24. September und am 1. Oktober
in der modernen Basilika Evangelismos am Hafen von Rhodos. Und
gerade dieses « Beiwerk» zusammen mit der Reihe der verschiedenen
«nationalen» Liturgiefeiern wihrend der Konferenzwoche und im
entfernteren Sinn auch den sonstigen Feiern, Empfingen und Ex-
kursionen stérkte das Bewusstsein lebendiger und lebensvoller Ein-
heit der Gesamtorthodoxie manchen vorherigen Missverstindnissen
und Befiirchtungen zum Trotz.

Der Schwerpunkt der hinter verschlossenen Tiiren geleisteten
Arbeit der 63 Delegierten lag in den Tagen Montag bis Donnerstag,

I’unité in La Croix, Paris, 19.—26. Oktober 1961 ; Proche Orient Chrétien 1961,
261-266; 287-291; ibid. (Sonderdruck aus 1961/IV) P.Duprés, Les résultats
de la conférence interorthodoxe de Rhodes, 28 p. J. Karmiris, L. c.

1) P.Dupres, l.c. p.16, Anm. 46-48.



— 4] —

vom 25. bis 29.September. Dabei waren sechs Kommissionen, in
denen nach Moglichkeit jeweils alle Kirchen vertreten waren, mit
8 Fragenkomplexen befasst: 1. Glaube und Dogma, 2. Gottesdienst,
3. Verwaltung und kirchliche Ordnung, 4. Interorthodoxe Bezie-
hungen, 5. Beziehungen der Orthodoxen Kirche mit der iibrigen
christlichen Welt, 6. Die Orthodoxie in der Welt, 7. Theologische
Fragen, 8. Soziale Fragen. Die klar begrenzte Aufgabe bestand darin,
eine Themenliste fiir die Prosynode festzulegen, wofiir der das altere
Material zusammenfassende Entwurf des Okumenischen Patriar-
chates vom 4. Mai 1961 vorlag, wie er aus den Vorarbeiten seit 1923
erwachsen war. Als nun in den geschlossenen Sitzungen die Stellung-
nahme der einzelnen Kirchen erfolgte, lag das Spannungsmoment in
der Frage, in welchem Masse die neue panorthodoxe Einheit sich als
wahrhaft kirchliche erweisen und vom Einfluss politischer Faktoren
freihalten konne. Hierbei fillt auch die Tatsache ins Gewicht, dass
seit der Athoskonferenz von 1930 in der panorthodoxen Zusammen-
arbeit in Anlehnung an konziliare Prinzipien der Alten Kirche Ent-
scheidungen mit bindender Kraft nur einstimmig gefasst wurden und
dass dieses Prinzip auch in Rhodos befolgt wurde. Dies verstirkt das
Gewicht der vorliegenden Ergebnisse, macht es aber zugleich notig,
die Texte auch hinsichtlich des in ihnen nicht Gesagten zu inter-
pretieren.

Das Ergebnis dieser Arbeit ist die am 30. September in 6ffent-
licher Sitzung angenommene Themenliste der erwarteten Pro-
synode ). Da iiber die Sitzungen der 6 KKommissionen kein Protokoll
vergffentlicht wurde, gestattet allein der Vergleich der beiden
Themenkataloge vom 4.Mai und 30. September 1961 die fiir eine Be-
urteilung des Ergebnisses erforderlichen Riickschliisse auf den Gang
der Verhandlungen. Dabei zeigen sich neben einer geringen Anzahl
rein stilistischer Anderungen bemerkenswerte Umstellungen, Wort-
dnderungen, Auslassungen und Zusiitze.

Eine erste Gruppe von Anderungen lisst sich verstehen aus der
Riicksicht auf den bekannten Konservativismus, wie er in verschie-
dener Auspriigung und Stiirke in den meisten orthodoxen Kirchen
als wichtiger Faktor besteht. Wahrscheinlich gehéren zu dieser
Gruppe Zusiitze wie in T11, B/c?) betreffend die «Mglichkeit» von
Berufungen im kirchlichen Strafverfahren statt von Berufungen

') J.Karmiris, 1. c. p. 14-24,
?) Die Zitation folgt dem Text bei J. Karmiris, 1. c.



— 42

schlechthin oder auch VI, D die neue Empfehlung des «alten Brauches
der Pilgerfahrten zu den Heiligen Stitten». Auffallender ist es schon,
wenn VII, D von den «traditionellen Methoden des orthodoxen
Zeugnisses» und dhnlich VI, B von «Ausbreitung der Botschaft des
Evangelismus in der Welt gemiss orthodoxer Tradition» die Rede
ist, wihrend an der gleichen Stelle die Erwihnung Innerer und
Ausserer Mission sowie die aktive Abwehr nichtchristlicher Geistes-
haltungen, darunter an erster Stelle des Atheismus, gestrichen wur-
den. Am auffallendsten &ussert sich jedoch der Konservativismus
im Verhiltnis zu zwei wichtigen Fragenkomplexen, die beide zum
altesten Bestand der Synode-Thematik gehorten : der Bibelfrage und
der Ehefrage der Geistlichen, d.h. in bezug auf die Moglichkeit der
Eheschliessung nur vor dem Weiheempfang und die Unméglichkeit
der Wiederverheiratung verwitweter Geistlicher. Von der breiten
Entfaltung der Bibelfrage, wie der Katalog vom 4.Mai 1961 sie zu-
liess, ist jetzt nur noch die Frage vermehrter alttestamentlicher
Lesungen und die Ordnung der liturgischen Perikopen erwiahnt, wiih-
rend an Stelle von der Ehe der Priester nur noch von ihrem Verhalten
in der Offentlichkeit und speziell ihrer Kleidung die Rede ist. Es ist
bekannt, dass die letzte dieser Anderungen mit Riicksicht auf Stim-
men aus der Kirche Griechenlands erfolgte.

Tiir eine zweite Gruppe von Anderungen lisst sich Riicksicht
auf politische Divergenzen und ungeléste kirchenpolitische Probleme
als Ursache vermuten. Bei IV, A lautete der urspriingliche Text:
«Kanonische Ordnung des Verkehrs und der Beziehungen der regio-
nalen orthodoxen Kirchen zum Okumenischen Patriarchat undunter-
einander.» Der neue Text dagegen lautet in charakteristischer Ab-
schwichung der urspriinglichen Hervorhebung des Okumenischen
Patriarchates: «Beziehungen der autokephalen Kirchen in den ver-
schiedenen Lindern untereinander sowie mit dem Okumenischen
Patriarchat geméiss den Kanones und der Geschichte.» Dies ist um so
bemerkenswerter, wenn man beriicksichtigt, dass die Art der Be-
griindung des an sich unbestrittenen Ehrenvorranges von Kon-
stantinopel und das praktische Ausmass der damit verbundenen
Méglichkeiten von Reprisentation, Initiative und Leitung den
neuralgischen Punkt im Verhéltnis der beiden wichtigsten Patri-
archenstiihle von Konstantinopel und von Moskau ausmachen und
dass damit zugleich das praktische Problem der Fortsetzung der pan-
orthodoxen Zusammenarbeit aufs engste zusammenhéngt. Die Kon-
ferenz hat gegeniiber der russischen Anregung von «Metoikien», d.i.



exempter kirchlicher Auslandsvertretungen bei kirchlichen Stellen,
die gleiche Zuriickhaltung bewahrt wie gegeniiber dem Vorschlag
eines breit aus allen Kirchen bestellten Fortsetzungsausschusses oder
der Erwihnung von Moskau als nichstem Tagungsort und der spe-
ziellen Empfehlung zur Teilnahme orthodoxer Kirchen an der Prager
christlichen Friedensbewegung. Gestrichen wurde dagegen vom
Programm der Prosynode, wie schon bemerkt, VI, B, die Innere und
Aussere Mission, und VII, B, der seit 1930 festgehaltene Punkt der
«Erwigung von Methoden der Abwehr gegeniiber dem Atheismus
und irrigen Systemen wie dem Spiritismus, der Freimaurerei u.a.».
Auch VII, F, der alte Programmpunkt «Orthodoxie und Wissen-
schaft», wurde aufrussische Ablehnung hin fallen gelassen und ebenso
VIII, A «die Stellung der Laien in der Orthodoxen Kirche». Weiter
fiel der alte Plan VI, A/b einer gesamtorthodoxen Zeitschrift als
«verfritht». Dagegen fand, wenn auch etwas unorganisch am Ende
der « Sozialen Fragen»in VIII, Aufnahme in einer durch ékumenische
Texte geliufig gewordenen Formulierung das Doppelproblem «Ras-
sische Diskriminierung und Probleme der Christen in Gebieten
raschen sozialen Umbruchs».

Im Unterschied zu Gedanken, wie sie schon vor der Konferenz
besonders auch von Prof. H. Alivisatos geiussert worden sind, wurde
der im Text vom 4. Mai 1961 enthaltene Punkt « Abfassung und Ver-
offentlichung eines gemeinsamen, orthodoxen Bekenntnisses» bei-
behalten. Dabei verlor er allerdings die herausgehobene Stellung
eines grundlegenden Anliegens in I, A und riickte an die beschei-
denere Stelle am Ende einer auf die Tradition beziiglichen Gedanken-
reihe in I, C/d.

Beachtung verdient auch eine Verinderung I, D/c von der alten
Formulierung «Unfehlbarkeit der im Konzil durch ihre Hierarchie
vereinigten Kirche» zur neuen Fassung «Das Unfehlbare in der
Kirche, wenn diese im Okumenischen Konzil durch ihre Hierarchie
sich darstellt», wobei die neue Formel von Rhodos vorsichtiger als
die urspriingliche, noch von Gedanken Bulgakows mitbestimmte
Formel mehr Raum beliisst fiir die theologische Erorterung der Be-
Ziehungen von Unfehlbarkeit, Kirche, Hierarchie. Lehramt und
Konzil im orthodoxen Denken.

Reicher an theologischer Entfaltungsméglichkeit ist auch die
heue Formulierung der so wichtigen Laienfrage, indem das bei den
Sozialen Fragen VIII entfallene Anliegen nun im Abschnitt IT, C
seinen Platz finden konnte in der Gestalt der Forderung «Vollere



— 44 —

Teilnahme des Laienelementes im gottesdienstlichen und demiibrigen
Leben der Kirche». Im Abschnitt IV, Interorthodoxe Beziehungen,
der die empfindliche Frage der Stellung des Okumenischen Patri-
archates einschliesst, fallen noch zwei Zusatze auf, die dadurch eine
gewisse Bedeutung gewinnen, dass durch diese dem Gewicht der
grossen Kirchen besondere Moglichkeitender Auswirkung sich 6ffnen:
IV, A/5 «Gegenseitige Treffen der Leiter der orthodoxen, auto-
kephalen Kirchen» und IV, B/8 «Feier grosser kirchlicher Ereignisse
von interorthodoxer Bedeutung». Zu den auffallendsten Anderungen
von Rhodos gehoren die Anderungen im Abschnitt VI, «Die Ortho-
doxie in der Welt». Der urspriingliche Aufbau und Inhalt des Ab-
schnittes gehorten zum &ltesten Bestand des seit 1923 und 1930
tradierten Materials an Themen und Formulierungen und liess dabei
noch gewisse Anklénge an den Stockholmer Themenkreis von «Life
and Work» erkennen. Die Behandlung dieses Abschnittes in Rhodos
unterstand der Kommission V, deren Leiter Erzbischof Nikodim
warl). Der ganze Abschnitt ist stark umgebaut und besteht jetzt im
wesentlichen aus vier Hinweisen: 1. auf die «Orthodoxe Lebens-
fihrung», bzw. « Kultur», wenn man das griechische Wort «politis-
mos» damit wiedergeben darf, 2. auf die « Weitergabe der Lehre des
HEvangeliums in der Welt nach orthodoxer Tradition» und besonders
3. — vor dem abschliessenden vierten Hinweis auf den Wert ortho-
doxer Pilgerfahrten zu den Heiligen Stétten — jener wichtige Satz,
der an die Stelle der polemischen Auseinandersetzung mit dem
Atheismus eingefiigt worden ist. Dieser Satz entstammt wortlich der
von Krzbischof Nikodim vorgelegten Erklirung der russischen
Kirche und wurde nur durch die Einfiigung des einen Wortes Frei-
heit erweitert; er lautet nunmehr: « Beitrag der einzelnen, regionalen
orthodoxen Kirchen zur Durchsetzung der christlichen Ideale des
Friedens, der Freiheit, der Briiderlichkeit und der Liebe zwischen
den Volkern.» Besonders aufschlussreiche Anderungen zeigt auch
Abschnitt V, Beziehungen der Orthodoxen Kirche zur iibrigen christ-
lichen Welt. Unverindert blieben dabei die am Anfang und am Ende
des Abschnittes stehenden, sehr positiven Formulierungen iiber das
Verhiltnis zu den «alten orientalischen Kirchen» und zur «Oku-
menischen Bewegung». Dagegen finden sich aufschlussreiche Ab-
striche, Hinzufiigungen und Umstellungen im Blick auf die Rémisch-

1) Siehe Text der Rede von Erzbischof Nikodim am 26. und 27.Sep-
tember 1961, verdffentlicht am 29.September 1961 in der Athener Tages-
zeitung « Akropolis.»



— 45 —

Katholische Kirche, die Kirchen der Reformation, die Anglikanische
Kirche und die Altkatholiken.

Gegeniiber der Romischen Kirche ist die neue Formulierung
zwar insofern positiver, als an der Stelle von einfach «freundschaft-
lichen Beziehungen» neu von solchen «im Geiste der Liebe Christi»
gesprochen wird und diese Formulierung jetzt an den Abschluss des
ganzen Passus gesetzt ist, wihrend die vorher am Schluss stark
heraustretenden «negativen Momente» jetzt zur « Prifung» mit den
«positiven Momenten» zusammengefasst sind. Andererseits ist jedoch
der ganze Satz gestrichen, der im Blick auf das orthodox-rémisch-
katholische Verhiiltnis zugleich auch die «allgemeinen Bestrebungen
einer Anniherung und Einigung der christlichen Kirchen» erwihnte.

An Stelle des Wortes « Protestantismus» steht jetzt als Sammel-
bezeichnung die Formel «aus der Reformation hervorgegangene
Kirchen und Bekenntnisse», unter denen wieder unterschieden wird
zwischen solchen, «die der Orthodoxie fernerund die ihrniher steheny.
Fiir die erste Gruppe (« Luthertum, Calvinismus, Methodisten und
andere protestantische Bekenntnisse») entfillt die Bezeichnung
«Kirche». Bei der zweiten Gruppe wird unterschieden zwischen « Bi-
schoflichen im allgemeinen» und «Anglikanischer Kirche». Wahr-
scheinlich ist dabei an bischoflich verfasste Kirchen wie etwa die
unabhingige Kirche der Philippinen oder ihnliche Kirchen in
Spanien und Portugal zu denken. Auf die ganze Gruppe aber bezieht
sich der ausgesprochen positive, neu eingefiigte Satz « Untersuchung
der Moglichkeiten zur Verbesserung der Beziehungen und ihrer
weiteren Anniherung im Lichte der positiven Voraussetzungeny,
wenn auch dabei die Kirchen der Anglican Communion an die erste
Stelle gesetzt sind.

Zur Frage des Verhiiltnisses « Orthodoxie und Altkatholizismus»
— 80 jetzt statt « Altkatholiken» —, wozu im Text vom 4. Mai 1961 kein
weiteres Wort hinzugefiigt war, heisst es jetzt « Forderung» — wort-
lich «Vorantreiben» (griech. «proothesis») — «ihrer gegenseitigen Be-
ziehungen im Geiste der bis heute durchgefiihrten theologischen Be-
Sprechungen und des von ihnen bekundeten Bestrebens zur Vereini-
gung mit, der Orthodoxen Kirche». Dieser Text ist deshalb von be-
sonderem (Gewicht, weil er tatsichlich die erste offizielle gesamt-
orthodoxe Ausserung zu dieser seit 90 Jahren gestellten Frage!) dar-

. ') Dom Clément Lialine, O.S.B. Vieux-catholiques et Orthodoxes en
quéte d’union depuis trois quarts de siécle, Istina, 1958, 23-64.



— 46 —

stellt, doppelt bedeutsam in diesem Zusammenhang, in dem er ge-
wissermassen den Jubelton, die Climax, in der Reihe solenner Aus-
sagen der Gesamtorthodoxie zur iibrigen christlichen Welt» hin
bedeutet und deshalb auch beziiglich seiner Tragweite in diesem Zu-
sammenhang zu sehen ist.

Uberblickt man das Ganze der Besprechungen von Rhodos, so
ist zu sagen, dass sie in bewusster und weiser Beschrinkung das Feld
fiir die weitere Arbeit abgesteckt und freigelegt haben. Alle kritischen
Fragen konnten so sehr vorsichtig und notfalls dilatorisch behandelt
werden. Bestimmend blieb in allem der Wille, im ganzen zu einem
positiven Abschluss zu kommen. Diese Situation kann sich in solcher
Einfachheit nicht wiederholen. Es ist aber wichtig zu sehen, dass
durch Rhodos in dreifacher Weise der Weg offengehalten wurde: Fiir
das Zusammenwachsen der Orthodoxie in sich selbst; fiir die An-
niherung der Gesamtorthodoxie an bestimmte ihr niher stehende
Kirchen und fiir die gemeinsame und harmonische Mitwirkung der
Gesamtorthodoxie in der Okumenischen Bewegung, bzw. genauer
im Weltrat der Kirchen. Zugleich hat diese Gesamtorthodoxie in
Rhodos sich der Romisch-Katholischen Kirche gegeniiber zu einem
offenen und unpolemischen Verhéiltnis bekannt, in dem zurzeit die
positiven und negativen Momente sich die Waage halten. Sofern all
dies der oft bekundeten, bisherigen Haltung des Okumenischen
Patriarchates entspricht, hat die Gesamtorthodoxie in Rhodos gegen-
iber anderen Tendenzen und moglichen Haltungen dessen Linie
bestitigt und damit auch die Stellung des Okumenischen Thrones
gestirkt. :

Offen blieb in Rhodos allerdings die Frage der praktischen Fort-
setzung der eingeleiteten Zusammenarbeit hinsichtlich der umfassen-
den und in manchen Punkten in concreto schwierigen Studienarbeiten
sowie der effektiven Vorbereitung der niichsten Etappe auf dem
Wege zur Panorthodoxen Synode.

Kann die ganze Themenreihe von Rhodos in nur wenigen Jahren
ausreichend in den Kirchen und theologischen Schulen geklirt
werden? Welche nationalen oder regionalen Gremien kénnen diese
Arbeit durchfiihren, welche theologischen Fachkrifte stehen in den
einzelnen Kirchen tatsichlich dafiir zur Verfiigung und wie kénnen
alle diese Elemente in einer etwa zu bildenden Zentralkommission
harmonisch zusammenwirken 1) ? Welches Mass an bestimmender

1) Siehe J. Karmiris, l.e. p. 25 und 41.



Autoritit und welcher Spielraum an Initiative liegen dabei in der
Hand des Okumenischen Patriarchates und wie kénnen diese sich be-
haupten oder durchsetzen gegeniiber dem formalen Kollegialitiits-
prinzip aller autokephalen Kirchen und dem sachlichen Gewicht der
wissenschaftlichen Theologie in den einzelnen Kirchen ? Viel wird
hier von dem Geist des Vertrauens und der Liebe abhiingen, der mit
Recht als Wesensmoment der Orthodoxie angesehen wird und in
Rhodos so lebendig in Erscheinung trat.

Gerade im Blick auf die genannten offenen Fragen sollte nicht
zuletzt auch die « Botschaft» der Konferenz sorgfiltig gelesen und
zumal ihre abschliessenden Sitze beachtet werden:

«Wir verlassen diese Konferenz gestéirkt in unserem Glauben, in
unserer Hoffnung und in unserer Liebe, gewiss der Kraft in der Ein-
heit unserer Heiligen Orthodoxen Kirche.

Wir haben uns Rechenschaft gegeben von der Verantwortung
unserer Kirche in den gegenwiirtigen Zeiten und waren bestrebt, die
Probleme des Lebens unserer Gliubigen und der ganzen Menschheit
zu kennzeichnen. Wir konnen alle versichern, dass die Orthodoxie
sich voll ihrer Verpflichtung all dem gegeniiber bewusst ist. »

Bonn Werner Kiippers



	Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos : 24. September bis 1. Oktober 1961

