Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Beziehung zwischen Altkatholiken und orthodoxen Kirchen
Autor: Zankow, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beziehungen zwischen Altkatholiken
und Orthodoxen Kirchen?)

Nachdem die Altkatholiken den Primat und die Unfehlbarkeit
des Papstes verworfen hatten und an Glaube, Verfassung und
Kultus der alten Kirche festhielten, war es selbstverstindlich, dass
sie von Anfang an den Wunsch und den Willen bezeugten, mit der
orthodoxen Kirche als der treuen Fortsetzerin der alten Kirche in
freundschaftliche Beziehungen zu treten und die baldige Vereinigung
zu vollziehen.

Anschliessend an das vatikanische Konzil (1870) dusserten sie
auf dem Altkatholiken-Kongress in Miinchen (1871), welchen auch
russisch-orthodoxe Vertreter besuchten, ihre Hoffnung auf baldige
Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche. Zu diesem Zweck
traten sie mit dem «Verein der Freunde geistiger Aufklirung», den
russische Theologen in Petersburg gegriindet hatten, in Verbindung.
Dieser Verein hatte sich die Aufgabe gestellt, « Verbindung mit Ver-
teidigern der orthodoxen Wahrheit im Ausland aufzunehmen und
ihnen moralische Hilfe zu erweisen». Den Altkatholiken wurde mit-
geteilt, dass fiir die gewiinschte Wiedervereinigung mit der ortho-
doxen Kirche «eine volle Ubereinstimmung im Glauben» vorhanden
sein miisse. Den Altkatholiken-Kongress in Kéln (1872) besuchten
von russisch-orthodoxer Seite die namhaften Theologen Erzpriester
J. L. Janyschev, A. A.von Kirejev, und Priester Tatschalow, welche
die Verschiedenheiten in der Lehre, besonders iiber das Verhiltnis
von Schrift und Tradition und die Entscheidungen der sieben 6ku-
menischen Konzilien erforschten und als entscheidendes Kriterium
der christlichen Wahrheit den Satz des Vinzenz von Lerin annehmen,
dass Glaube der Kirche ist, «was von allen, iiberall und immer ge-
glaubt worden ist». Auf diesem Kongress beschlossen die deutschen
und schweizerischen Altkatholiken, sich mit der hollindischen alt-
katholischen Kirche, die eine éltere Hierarchie hat, zu vereinigen.
Es wurde ein Kirchenstatut ausgearbeitet, nach welchem der erste
deutsche altkatholische Bischof, Dr.Reinkens, Professor der Uni-
versitit Breslau, gewihlt und 1873 durch den hollindischen alt-
katholischen Bischof von Deventer Heykamps geweiht wurde.

1) Leicht gekiirzte Ubersetzung einer Studie aus der bulgarischen Sprache
von Prof. Dr. Stefan Zankow: «Einheitsbestrebungen in den orthodoxen

Kirchen. Orthodoxie und Okumene», erschienen im Jahrbuch der theolo-
gischen Akademie, Sofia 1960.



— 926 —

Bischof Reinkens weihte 1876 den ersten christkatholischen Bischof
der Schweiz, Dr. Eduard Herzog. Diese Bischofe waren, mit den her-
vorragenden Professoren Déllinger und Friedrich (Miinchen), Weber
(Breslau), Schulte (Prag), Reusch, Langen und Knoodt (Bonn), mit
Dollinger an der Spitze, die Fiihrer der altkatholischen Bewegung.
Auf den altkatholischen Unionskonferenzen von 1874 und 1875 in
Bonn erschienen neben namhaften anglikanischen auch hervor-
ragende russisch-orthodoxe Theologen, aber zu den gewiinschten
positiven Kinigungsresultaten ist es damals nicht gekommen. Auf
Dollingers Vorschlag hatten die Altkatholiken den Patriarchen von
Konstantinopel schriftlich eingeladen, Delegierte zur Konferenz von
1875 in Bonn zu senden. Es erschienen denn auch auf der einen oder
der anderen der beiden Konferenzen von 1874 und 1875 eine grissere
Anzahl von angesehenen orthodoxen Delegierten!). Nach eingehen-
den Gesprichen haben die orthodoxen Delegierten in einer gemein-
samen Krklirung die Prinzipien festgesetzt, welche die Voraussetzung
fir Einigungsverhandlungen sein konnten: massgebend ist der
Glaube der alten, ungeteilten Kirche; die Beschliisse der sieben 6ku-
menischen KKonzilien; die Tradition hat Bedeutung und Autoritit
itber die dogmatische Lehre; das Dogma ist nach Ursprung und In-
halt in der gottlichen Offenbarung gegriindet. Im iibrigen soll gelten:
im unwesentlichen Freiheit und in allem die Liebe. Was nicht zum
Dogma gehort und die kirchliche Einheit nicht stort, ist als Meinung
oder Schulmeinung zu betrachten. Die Lehren der Viter sollen im
Hinblick auf die damaligen Zeitumstéinde studiert und ausgelegt
werden. Das Dogma iiber den Ausgang des hl. Geistes gehort zu den
mystischsten und am wenigstens der menschlichen Vernunft zuging-
lichen Objekten der gottlichen Offenbarung und kénne vom kirch-
lichen Standpunkt aus nicht bestiatigt oder auf dem Wege der philo-
sophischen Analyse entwickelt werden. Diese Sitze wurden als Ver-
handlungsgrundlage aufgenommen. Déllinger konstatierte im Namen
der Altkatholiken, dass Ubereinstimmung herrsche iiber folgende

1) So waren auf der einen oder anderen Konferenz von 1874 und 1875
in Bonn folgende Delegierte anwesend: der angesehene Theologe Archiman-
drit und spéterer Metropolit Vrienjus Anastasiadis, delegiert vom Patriarchat
von Konstantinopel; Erzpriester und Professor Janyschev, A.A.Kirejev,
Theodor Suchotin, Arsenij Tatschalow, Ossinin, Filipow und Terner, von der
russisch-orthodoxen Kirche; Erzbischof Likurgos und die Professoren
Damalas und Rossis von der orthodoxen Kirche in Griechenland; Archi-
mandrit Sava von der serbischen orthodoxen Kirche; und die Bischofe
(Genadios und Melchisedek von der rumiinischen orthodoxen Kirche.



wesentliche Sitze: Einstimmige Annahme der dogmatischen Be-
schliisse der 6kumenischen Konzilien und des nizino-konstantinopo-
litanischen Glaubensbekenntnisses; einstimmiges Einverstindnis in
jedem Punkte der Lehre iiber den hl. Geist des Joh. Damascenus,
der als spezifischer Theologe der Ostkirche angesehen wird ; und An-
nahme des Satzes, dass der hl. Geist nur vom Vater ausgehe, der An-
fang und Quelle der Gottheit sei.

Trotzdem kam es nicht zu einer villigen und einstimmigen Ver-
einigung zwischen der altkatholischen und der orthodoxen Kirche.
Es fanden zwar noch einige altkatholische Kongresse unter Beteili-
gung auch von Orthodoxen statt. Inzwischen, 1892, ernannte die
hl. Synode in Petrograd eine spezielle 1(0111ﬂ1issi0n1), die das Eini-
gungsproblem mit den Altkatholiken studieren sollte. Diese Kommis-
sion kam zum Krgebnis, die Frage der Transsubstantiation der hl.
(Gaben sei nicht klar, und stellte andrerseits noch die Giiltigkeit der
altkatholischen Bischofsweihen — die Bischife waren nur durch einen
Bischof geweiht — in Frage. Allerdings bemerkte diese Kommission,
die Frage der Giiltigkeit der Weihen unterstehe dem kanonischen

sericht der Kirche, die als lebendiger Leib Christi bevollmachtigt ist,
mit voller Strenge der Kanones zu richten und unregelmissige Wei-
hen als ungesetzlich und nicht real zu erkliren, withrend andere sich
als nachsichtiger erwiesen und sie zu bestéitigen bereit waren.

Um diese Zeit (1894) ernannten auch die Altkatholiken in Rotter-
dam eine dhnliche Kommission, die die Voraussetzungen fiir eine
Vereinigung mit der orthodoxen Kirche studieren sollte. Die Mei-
nungen der russischen Kommission wurden der Rotterdamer Kommis-
sion zur Riickiusserung zugesandt, welche die darin enthaltenen
Fragen im Jahre 1896 beantwortete. Die russische Kommission er-
achtete die Antworten als ungeniigend und verlangte 1897 genauere
Auskunft tiber folgende Punkte: Die hl. Eucharistie und Lehre von
der Transsubstantiation der Gaben; die Stellung zu den sieben dku-
menischen Konzilien; die Frage der Rechtmissigkeit der hollindi-
schen Weihen; usw. Die Rotterdamer Kommission antwortete : der
Terminus und die Lehre von der Transsubstantiation sei in keinem
liturgischen Buche der orthodoxen Kirche zu finden, und werde auch

1) Mitglieder dieser Kommission waren: Bischof Theophan als Vor-
sitzender, Erzpriester J. L. Janischev, Erzpriester Prof. W. G. RoZzdestwensky,
Erzpriester S.A. Solertinsky, Erzpriester Prof. P.J. Leporski, Prof. A.L.Ka-
tanski, Prof. J.P.Sokolow, Prof. A. L. Briliantov, A. A.Kirejev und N.N. La-
diZenski.



von der altkatholischen Kirche abgelehnt. Der gegenseitige Mei-
nungsaustausch der beiden Kommissionen war zufriedenstellend. Die
russische Kommission stellte in ihrer Sitzung von 15. Februar 1910
fest, dass die beiden Kommissionen einstimmig anerkennen: 1. den
Unterschied zwischen 6kumenischem Dogma und privater theologi-
scher Meinung; 2. die obligatorische Annahme der Dogmen und rela-
tive Freiheit der Meinungen; 3. Das Bekenntnis zur ungeteilten
katholischen Kirche und den Dogmen der sieben 6kumenischen Kon-
zilien; 4. die obligatorische Annahme der Lehre iiber den hl. Geist in
den folgenden drei Sétzen: a) dass der hl. Geist eines Wesens ist mit
dem Vater und dem Sohn; b) dass er vom Vater ausgeht und dass er
in die Welt gesendet ist sowohl vom Vater als auch durch den Sohn
vom Vater; ¢) dass nur die Lehre des nizéino-konstantinopolitani-
schen Credo von 381 «und an den heiligen Geist, den Herren und
Lebendigmacher, der vom Vater ausgeht, der mit dem Vater und dem
Sohne zugleich angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat
durch die Propheten» Dogma ist und dass das «Filioque» eine un-
erlaubte Einschiebung und ungesetzliche Ergiinzung des Credo ist,
welche nicht Platz haben darf im Symbolum; 5. das einstimmige Be-
kenntnis: Christus Jesus, Sohn Gottes, einziges Haupt der Einen,
Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche.

Die Kommission meint, dass die einstimmige Annahme obiger
Glaubenssitze als Grundlage fiir weitere Einigungsverhandlungen
gentige und driickte den Wunsch aus, die hl. Synode moge sich ernst-
haft mit der Lésung der vierzigjéhrigen Frage des Zusammen-
schlusses der Altkatholiken mit den Orthodoxen beschiftigen; es
solle, wenn auch schrittweise, daran gegangen werden, die Altkatho-
liken nicht als Haretiker, sondern — infolge unverschuldeten eigenen
Ungliicks — als Sektanten der orthodoxen Ostkirche zu erkliren. Die
hl. Synode nahm diese Vorschlige der Petersburger Kommission
freundlich zum Studium entgegen, was aus dem Brief der Kanzlei der
hl. Synode an A.Kirejev, vom 15. Mérz 1910, Nr. 2873 hervorgeht, in
welchem gesagt wird, dass die hl. Synode «bereit ist, das ihrige dazu
beizutragen, damit die Arbeit der Kommission zu einem erfolgrelchen
Ende gefithrt werden?).

1) Vgl. dariiber, wie iitberhaupt iiber die Fragen der Vereinigung mit den
Altkatholiken Krzpriester A.Sergento «Zu den Verhandlungen mit den Alt-
katholiken mit der russischen orthodoxen Kirche, gedruckt im «Journal des
Moskauer Patriarchates», 1958, Heft 11, S.48-55, und won demselben:

«Gegenseitige Beziehungen der Altkatholiken mit orthodoxen GCebiets-
kirchen» ibid., Heft 12, S.56—63.



Auch das Patriarchat von Konstantinopel hatte eine édhnliche
Kommission gebildet, und im Jahre 1902 sandte der Patriarch Joa-
kim III. zwei Rundbriefe an die orthodoxen Kirchen mit der Ein-
ladung, diese mochten ihre Beziehungen zu den Altkatholiken und
verschiedene damit zusammenhingende Fragen kliren. Die Ant-
worten der verschiedenen Kirchen lauteten folgendermassen: Jeru-
salem: mit den Altkatholiken sollen Verhandlungen durch eine in
Konstantinopel zu diesem Zwecke gegriindete Kommission von Theo-
logen aller orthodoxen Kirchen gefiithrt werden; Griechenland: die
Wiedervereinigung sei verfriiht, weil die Altkatholiken sich noch zu
sehr von den Orthodoxen unterscheiden und zudem untereinander
noch verschieden sind; Ruminien: Die Wiedervereinigung sei un-
moglich, weil die Altkatholiken nichts riickgéingig machen und in der
Frage der Beichte und des Fastens unter protestantischem Einfluss
stehen. Serbien: freut sich iiber den Wunsch der Altkatholiken nach
Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche, aber Bedingung fiir
diese Wiedervereinigung sei Annahme aller orthodoxen Dogmen,
hingegen kénne man Freiheit walten lassen in allen Kultus-Ange-
legenheiten ; Montenegro antwortet analog der serbischen Kirche.

Allgemein gesehen ist die Situation bis zum Beginn des ersten
Weltkrieges, wie sie sich aus den Diskussionen und Verhandlungen
der Altkatholiken-Kongresse ergibt, folgende : Esist zu unterscheiden
zwischen dem, was die Kirchen gemeinsam haben, und dem, was noch
zu lisen ist; was von letzterem wesentlich und daher notwendig, und
was unwesentlich und daher zu dulden oder zuléssig ist im Aufbau der
Einheit. Es stellt sich heraus, dass die Hauptpunkte, iiber die die
Einigung erreicht werden muss, folgende sind: 1. Das Filioque;
2. Das Sakrament der Eucharistie; 3. Der Kirchenbegriff. Die Alt-
katholiken betrachten die Einschiebung des Filioque in das Glaubens-
bekenntnis als unrechtmissig und die meisten altkatholischen Kir-
chen verwenden es nicht im Gottesdienst. Trotzdem bleibt die Frage
offen: ist das Filioque im augustinischen oder im Sinne des Joh. Da-
mascenus als Privatmeinung zulissig ? Ein grosses Verdienst in der
Klérung dieser Frage auf orthodoxer Seite hat der namhafte Pro-
fessor der Petersburger theologischen Akademie, W. Bolotow. Beide
Seiten anerkennen, dass mit der hl. Kommunion wahrhaft eine Kom-
munion mit dem Leibe und dem Blut Christi stattfindet; aber un-
klar bleibt die Frage, wie findet die Umwandlung der hl. Gaben statt
80 wie es in den liturgischen Texten der orthodoxen Kirche seit alters
her, bis heute (slawisch «PreloZenije») heisst, und ist, als Privat-



meinung, die romisch-katholische materialistische Lehre von der
Transsubstantiation — die in den letzten zwei Jahrhunderten ziem-
liche Verbreitung unter den Orthodoxen gefunden hat — zugelassen,
oder ist die altkatholische Anschauung, welche die romisch-katho-
lische Transsubstantiationslehre verwirft, jedoch annimmt, dass bei
der Kommunion der wahre Leib nund das Blut Christi entgegen-
genommen wird, und dass die Umwandlung einen objektiven, geisti-
gen Charakter habe, richtig ? Am ungeklirtesten und umstrittensten
ist der Kirchenbegriff. Die Frage, ob und inwiefern auch heute die
Kirche Christi sichtbar vorhanden ist als die Eine, Ungeteilte,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche, ob diese Kirche allein
die orthodoxe Kircheist, oder ob die anderen « Kirchen» — die rémisch-
katholische, die altkatholische, — nicht doch, wenn auch kranke Teile
dieser einen Kirche Christi sind, ist noch nicht entschieden.

In neuerer Zeit, nach den grossen weltlichen und politischen
Umwiilzungen wuchs der Wunsch und die Hoffnung auf die Einheit
in beiden Kirchen und es wurden neue Initiativen ergriffen. Eine Be-
gegnung fand am 18. August 1920 in Genf statt, wihrend der Prili-
minarversammlung der Weltkirchenkonferenz fiir Glauben und Ver-
fassung, auf welcher offizielle und angesehene Delegierte fast aller
orthodoxen Kirchen (der konstantinopolitanischen, der alexandri-
nischen, der griechischen, der ruminischen, der serbischen, der bul-
garischen), Vertreter der Auslandrussen und der altkatholischen
Kirchen von Holland und der Schweiz anwesend waren. Es wurde in
freundschaftlich-briiderlichem Sinn iiber die Vereinigung der alt-
katholischen und der orthodoxen Kirche gesprochen. Vorsitzender
der Versammlung war Metropolit Germanos Strinopulos, Exarch des
okumenischen Patriarchen fiir Westeuropa. Den Hauptiiberblick
iiber den gegenwirtigen Stand der Einheitsverhandlungen gab der
schweizerische altkatholische Bischof Dr. Eduard Herzog. Er be-
rithrte im Besonderen die Fragen des Filioque, der hl. Eucharistie
und des Kirchenbegriffs und betonte, dass er diese Zusammenkunft
als Wiederaufnahme der Einigungsverhandlungen betrachte und
dass er keine wesentlichen und ernsthaften Hindernisse fiir eine voll-
stiindige Vereinigung der beiden Kirchen sehe. Nach einem liebe-
vollen Gedankenaustausch beschloss die Versammlung, die Verhand-
lungen iiber eine endgiiltige Wiedervereinigung nun ernsthaft vor-
antreiben zu wollen.

Auf den Bericht des Metropoliten Germanos Strinopulos er-
nannte das Okumenische Patriarchat eine Kommission zur Er-



— 31 —_

forschung der Lehre der Altkatholiken, und zur Wiederaufnahme der
Einigungsverhandlungen mit ihnen. Der Patriarch von Konstanti-
nopel und der serbische Patriarch wechselten bei verschiedenen Ge-
legenheiten briiderliche Briefe mit Bischof Herzog, in welchen sie die
altkatholische Kirche als « Schwester-Kirche» anreden und ihn und
die Altkatholiken «in Christo geliebte Briider» nennen.

Fiinf Jahre spiter, im Jahr 1925, fand in Bern der X. inter-
nationale Altkatholiken-Kongress statt. Der Altkatholizismus, mit
seiner bischoflichen Verfassung, hatte sich nun auch in Osterreich,
Polen, der Tschechoslowakei und Jugoslawien ausgebreitet. Zu die-
sem Kongress wurden auch die orthodoxen Kirchen eingeladen. Es
haben Delegierte entsandt: das 6kumenische Patriarchat zwei, mit
Metropolit Germanos Strinopulos; die serbische Kirche drei Pro-
fessoren der theologischen Fakultit der Belgrader Universitit; die
bulgarische einen, Professor Protopresbyter Stefan Zankow; der
ruménische einen, den Metropoliten von Transylvanien Nikolaus
Balan, der wegen Erkrankung nicht kommen konnte. Der alexandri-
nische Patriarch Photius sandte briefliche Griisse. Ebenfalls kamen
Vertreter der anglikanischen Kirche aus England und Nordamerika,
sowie Vertreter der «hochkirchlichen Bewegung» der deutschen
Lutherischen Kirche. Begriissungsreden wurden u. a. auch von nicht-
romischen und orthodoxen Delegierten gehalten. Besonders warm
und voll Zuversicht auf endlichen Erfolg der Vereinigungsverhand-
lungen sprach im Namen des Patriarchen Basilius von Konstanti-
nopel der Metropolit Germanos Strinopulos von Thyateira. 14 Re-
ferate wurden gehalten, denen rege Diskussionen folgten; u.a. hatten
sie zum Thema die Lage der altkatholischen Kirche und ihre Be-
ziehung zur Einheit der Kirche. Bischof Dr. A, Kiiry und Prof. Proto-
presbyter Stefan Zankow sprachen iiber « Beziehungen zwischen Alt-
katholizismus und der orthodoxen Kirche».

In seinem Referat betonte Bischof A. Kiiry die Wichtigkeit und
ernste Dringlichkeit der Verstindigung zwischen den beiden Kirchen;
er fithrte aus, dass die noch bestehenden Schwierigkeiten weder iiber-
noch unterschitzt werden diirften, dass das bereits Erreichte eine
Grundlage bilde fiir die weitere Arbeit eines Sich-Niher-Kommens
der beiden Kirchen und betonte in hoffnungsvollem Glauben, dass
das hl. Werk der Wiedervereinigung, die von beiden Seiten tief ge-
Wiinscht werde, endlich von Erfolg gekrint werde.

Protopresbyter Stefan Zankow gab im ersten Teil seines Refe-
rates eine Ubersicht iiber die Stellung der Orthodoxen den Alt-



katholiken gegeniiber, die von Anfang an hoffnungsvoll und positiv
war; er berichtete, was orthodoxerseits bis jetzt getan worden war
im Blick auf eine genauere Kenntnis des Altkatholizismus und auf
eine Anniherung der beiden Kirchen durch Beteiligung an den Alt-
katholiken-Kongressen, durch griindliches Studium literarischer
Werke und sonstige Bemithungen; er betonte, dass diese Bestrebun-
gen auf orthodoxer wie auf altkatholischer Seite grossen Widerhall
gefunden héitten. Im zweiten Teil seines Referates untersuchte er das
Wesen des Altkatholizismus, seinen Entwicklungsgang und die jetzige
Situation in Fragen des Glaubens, da ohne Einheit im Glauben eine
Vereinigung unméglich sei. Und zuletzt stellte er die drei Haupt-
punkte dar, die die Voraussetzung fiir die Vereinigung der beiden
Kirchen seien, ndmlich die Frage des Filioque, die Frage der Eucha-
ristie und die Frage nach der Kirche. Beim Filioque handelt es sich
darum, festzustellen, dass das Einschieben des Filioque in das Glau-
bensbekenntnis unrechtmissig sei, und dass die richtige kirchliche
Lehre sei: allein aus Gott, dem Vater. In der Frage der Eucharistie
oder genauer der Umwandlung der hl. Gaben handelt es sich darum,
ob auch die Altkatholiken die grob-materialistische, romische Lehre
von der Transsubstantiation ablehnen. Zankow stellt fest, dass die
Altkatholiken dies tun und die Formel annehmen «wir empfangen
Christi wahren Leib und Blut unter'der Gestalt von Wein und Brot»
statt «des fritheren Brotes und des fritheren Weines». .. So bleibt in
dieser Beziehung nur die Frage, nicht so sehr nach dem «was», als
nach dem «wie» offen. Dazu werden die Ausserungen des Patriarcha-
tes von Konstantinopel sowie des anglikanischen Bischofs von Ox-
ford, Gore u.a. angefiihrt, wonach das «wie» ein Geheimnis bleibt,
das jeden Menschenverstand iibersteigt. Eine schwierige, aber zen-
trale Frage ist diejenige nach der Kirche. Dariiber bestehen im Alt-
katholizismus in weiten Kreisen unklare, dehnbare, vieldeutige und
zum Teil sogar unrichtige, vom Protestantismus beeinflusste An-
schauungen wie: dass es heute die alte, ungeteilte, sichtbare Kirche
nicht gebe; dass keine der heutigen Kirchen sich Leib und Kirche
Christi nennen konne und beanspruchen diirfe, dass sie die ganze
Wahrheit Christi habe; dass allein alle Kirchen zusammen die wahre
Kirche Christi bilden, d.h. dass wir alle nur Zweige ohne Wurzel
seien. Der Referent legte im weiteren die wahre orthodoxe Lehre iiber
die Kirche Christi dar und driickte seine Zuversicht aus, dass auch in
dieser wichtigen Glaubensfrage eine Verstiindigung zustande komme,
um so mehr, als angesehene Theologen des Altkatholizismus wie der



— 85

Utrechter Erzbischof Kennink u.a. Anschauungen vertreten haben,
welche fiir eine endgiiltige Ubereinstimmung in der Frage nach der
Kirche grosse Dienste leisten kénnen, besonders deshalb, weil die An-
schauungen Erzbischof Kenninks vom VII. Altkatholiken-Kongress
gebilligt worden waren. Im letzten Teil seines Referates gab Proto-
presbyter Stefan Zankow einige praktische, zum Teil schon bekannte
Hinweise, wie das Werk der Verstindigung vorangebracht werden
konntel!). In der Diskussion dusserten sich mit lebhafter Billigung
und Dankbarkeit bedeutende altkatholische Fiithrer, Erzbischof von
Utrecht Fr.Kennink, der schweizerische Bischof Dr.A. Kiiry, Prof.
A.Gilg u.a., und sahen in den oben genannten Ausserungen die
Grundlagen fiir weitere Einigungsverhandlungen. Der Kongress be-
schloss einstimmig : «kEs sollen neue Versuche unternommen werden,
um in freundliche Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen zu
kommen; zu diesem Zweck wird das stindige Kongresskomitee be-
auftragt, in Beziehung zu treten mit kompetenten Organen der
orthodoxen Kirchen.»

Zwei Jahre nach dem oben erwihnten Altkatholiken-Kongress
in Bern fand 1927 in Lausanne die erste Vollversammlung der dku-
menischen Konferenz fiir Glauben und Verfassung statt, auf welcher
fast alle christlichen Kirchen, ausser der romisch-katholischen, durch
viele angesehene Hierarchen und Theologen vertreten waren. Von
der orthodoxen Kirche waren da: fiir die konstantinopolitanische der
Metropolit von Thyateira Germanos Strinopulos, Exarch des Patriar-
chates fiir Westeuropa, und die Archimandriten Konstantinidis von
London, Paraskevaidis von Leipzig und Valiadis von Lausanne; fiir
die alexandrinische der Metropolit von Leontopol Christophor und

1) Der zweite Teil des Referates von Protopresbyter Stefan Zankow
ist in deutscher Sprache erschienen in der altkatholischen «Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift»s, 1925, Heft IV, S.216-229. Sein Buch, in bulga-
rischer Sprache, «Altkatholizismus und Internationaler Altkatholiken-
Kongress in Bern» erschien 1926, in Sofia. — Der serbische Vertreter auf dem
Kongress, Prof. Dr. Radivoi Rositsch schrieb im Organ der serbischen ortho-
doxen Kirche «Glasnik» vom 14.November 1925: Das Referat von Prof.
Zankow rief bei den Altkatholiken besonderes Interesse hervor. Es sei, wie
In der Diskussion hervorgehoben wurde, zum erstenmal klar und offen die
A.nsicht eines orthodoxen Theologen dargelegt, auf Grund welcher Prinzipien
die Einigkeit der tibrigen christlichen Kirchen mit der Orthodoxie tiberhaupt
moglich sei. Prof. Zankow ist der Ansicht, dass nach aufmerksamer, klarer
und genauer Klirung gewisser dogmatischer Unterschiede der Vereinigung
der Altkatholiken mit den Orthodoxen kein Hindernis im Wege stehe, be-
sonders wenn erstere die prinzipielle Riickkehr zur alten Kirche der oku-
menischen Konzilien ganz vollziehe.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Helt 1, 1962, 3



= B =

der Metropolit von Nubien Nikolaus; fiir die antiochenische der
syrische und livanische Metropolit Severi Barsaum; fiir die jerusa-
lemische der Archimandrit Skoumperdis; fiir die griechische der
Metropolit von Noupax Ambrosius, der auch die orthodoxe Kirche
von Cypern vertrat, und die Professoren Hamilkar Alivisatos, D. Ba-
lanos und K. Diowunitiotis; fiir die ruménische der Metropolit von
Czernowitz Nektari; fiir die serbische der Bischof von Neu-Satz
Irenei; fiir die bulgarische der Erzbischof von Sofia Stefan, Prof. Pro-
topresbyter Stefan Zankow und Prof.N. Glubokowski; fiir die pol-
nische der Metropolit von Warschau Dionissi, Erzpriester Turke-
witsch und Prof. N. Arseniew ; fiir die Auslandrussische Kirche Metro-
polit Eulogius und Erzpriester Prof. S. Bulgakow von Paris. Auf der
Konferenz waren die altkatholischen Kirchen vertreten: Holland
durch den Erzbischof von Utrecht Kennink und den Bischof von
‘Haarlem van Vlijmen; die Schweiz durch Bischof A. Kiiry und Prof.
E. Gaugler; Polen durch Bischof Bontschak; die Tschechoslowakei
durch die Bischofe Prohaska und Steyskal, und Prof. Schneider.
Auf der Lausanner Konferenz fiir Glauben und Verfassung, an
der man sich zum erstenmal in der christlichen Geschichte zur Fr-
reichung der allgemein-christlichen Einheit im Glauben versam-
melte, fanden sich auch die Delegierten der orthodoxen und alt-
katholischen Kirchen in briiderlicher Gemeinschaft. Parallel zu der
Konferenz fiir Glauben und Verfassung fand eine Konferenz der
Altkatholiken und der Orthodoxen statt, unter dem Vorsitz von
Bischof Adolf Kiiry, auf welcher mit Eifer und Liebe der Weg zu der
von allen so sehr ersehnten Einheit gesucht wurde. Von orthodoxer
Seite wurde der Wunsch ausgesprochen, die Altkatholiken méchten
sich insbesondere iiber die Frage von Kirche, Eucharistie, Sakra-
mente, Marienverehrung und Verehrung der Heiligen klar werden.
Als Resultat dieser Konferenz wurde der Beschluss gefasst, eine alt-
katholische und eine orthodoxe Kommission zu ernennen, die eine
orthodox-altkatholische Konferenz vorbereiten sollten, deren Be-
schliisse dann einer pan-orthodoxen Prosynode zur Ausserung vor-
gelegt werden sollten.
‘ Eine solche orthodox-altkatholische Konferenz trat im Jahr
1931 in Bonn zusammen. Leider folgte auf sie keine zweite, noch eine
pan-orthodoxe Prosynode, so dass ihre Beschliisse immer noch der
weiteren Besprechung harren. Einer der Griinde dieser Verzogerung
lisst sich im inzwischen eingetretenen Ungliick des zweiten Welt-
krieges und seiner Folgen finden. Deshalb sollen die Beschliisse der



— 35 —

Bonner-Konferenz in Erinnerung gerufen werden, um so mehr, als
die Altkatholiken mit Trauer bedauern, dass immer noch keine pan-
orthodoxe Prosynode zustandegekommen ist.

An der Lambeth-Konferenz von 1930 hatten sich Vertreter der
Orthodoxen und der altkatholischen Kirchen von Neuem in Ge-
dankenaustausch zusammengefunden und sich im Wunsch vereinigt,
es moge die erste Gelegenheit ergriffen werden, um eine altkatholisch-
orthodoxe Konferenz abzuhalten, gemiiss den Beschliissen von Lau-
sanne. An der Bonner Konferenz von 1931 nun traten zusammen:
Fiir die Orthodoxen, von der konstantinopolitanischen, der alexan-
drinischen und der jerusalemischen Kirche der Metropolit von Thya-
teira Germanos Strinopulos; von der antiochenischen Metropolit von
Tir und Sidon Theodosius; fiir die cypriotische Metropolit von Pathos
Leontius; von Rumiinien der Bukowiner Metropolit Nektarius; von
Griechenland Metropolit Polikarpos und Archimandrit Paraskevai-
dis; von Serbien der Bischof von Neu-Satz Irenij; von Polen Prof.
N. Arseniew. Fiir die Altkatholiken: Holland, Erzbischof von Ut-
recht F.Kennink, Prof.S.Wijker; Schweiz, Bischof Prof. Dr.
Ad.Kiiry; Deutschland, Bischof G.Moog, Bonn, Prof. Fr.Miihl-
haupt.

Die Konferenz arbeitete eifrig, ernsthaft und freundschaftlich,
unter dem Vorsitz des Metropoliten Germanos von Thyateira. Als
Ergebnis der Arbeit erklirten die Altkatholiken Folgendes: sie be-
stitigten, dass sie, gleich wie die Orthodoxen, die sieben ékumeni-
schen Konzilien und die von ihnen bestitigten Lokalsynoden an-
erkennen; dass sie das nizino-konstantinopolitanische Glaubens-
symbol ohne das Filioque bekennen, und als Taufsymbol das Aposto-
likum, ebenso wie die Orthodoxen, annehmen ; dass sie die hl. Tradi-
tion als Auslegung und Ergiinzung der hl. Schrift betrachten und die
nichtkanonischen Biicher als erbaulich anerkennen und sie nicht als
apogryph ansehen. Sie anerkennen die Kanones der sieben cku-
menischen Synoden. Sich auf den hl. Augustin und Vinzenz von
Lerin berufend, erkliren die Altkatholiken, dass sie die Kanones als
solche anerkennen «insofern sie nicht den Buchstaben, sondern dem
Geist der alten Kirche folgen». Die Kirche sei fiir die Gliubigen
Autoritiit, Behiiterin der Lehre und der Moral, und stehe deswegen
iber der hl. Schrift und nicht umgekehrt die hl. Schrift iiber der
Kirche. «So wie Gott Vater, so sei die Kirche Mutter.» Wir konnen
nicht glauben, ohne dass uns die Kirche selbst das Evangelium iiber-
gab. Die Kirche muss auf Grund der Schrift und der Tradition lehren.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1962. - o



— 36 —

Das 6kumenische Konzil erscheint als autoritires Organ der Kirche,
aber auch die Kirche kann nur diejenigen Lehren verkiinden, die auf
der Schrift und der Tradition beruhen. Im Zusammenhang damit
bestitigen die Altkatholiken noch einmal, dass sie die sieben Sakra-
mente anerkennen, wobei sie die hl. Taufe, als Sakrament der Auf-
nahme in die Kirche, und die hl. Eucharistie, als Sakrament der
Gnade, die alle Christen verbindet, hervorheben. Bei der Taufe
wenden die Altkatholiken sowohl das Ins-Wasser-Versenken als auch
das Ubergiessen an. Bei der Salbung, Firmung, behalten sie die west-
liche Form. Bei der Eucharistie, in Bezug auf die Weihe von Brot und
Wein denken sie wie die Orthodoxen, bei der Abhaltung der Messe
jedoch stellen sie die Epiklese vor die Einsetzungsworte und nicht
anschliessend an sie, wie das die Orthodoxen tun. — Die Altkatholiken
bestitigen ferner, dass sie die Lehre vom Fegefeuer ablehnen; in den
Fiirbittegebeten fiir Verstorbene suchen sie die Hilfe nur in der
Barmherzigkeit Gottes. Sie nehmen die Lehre vom Beistand der
Heiligen an und verehren die Muttergottes wie die Orthodoxen. Die
Heiligenbilder (Ikonen) und die hl. Korperreliquien verehren sie so,
wie der hl. Basilius der Grosse und das VII.6kumenische Konzil dies
gelehrt haben. — Als Fasttage anerkennen sie den Freitag und die
40 Tage des grossen Fastens. Die Karwoche feiern sie ganz besonders:
an Fasttagen sollen Predigten iiber das Leiden Christi gehalten wer-
den. In Bezug auf die Priesterweihe und die Priesterehe ist die Uber-
einstimmung der Altkatholiken mit den Orthodoxen nicht voll-
stindig. Nach wie vor sind die Altkatholiken der Auffassung, dass,
ausnahmsweise, die Weihe eines Bischofs von einem einzigen Bischof
vollzogen werden kann, wie dies in der Utrechter Kirche moglich
gewesen ist und dass die Priesterehe fiir alle Stufen der Hierarchie
vor und nach der Weihe zuzulassen ist.

Seit Bonn 1931 sind keine weiteren Beratungen zustande-
gekommen. Es fanden auch keine pan-orthodoxen Besprechungen
statt, ebenso haben nicht alle orthodoxen Kirchen die Ergebnisse der
Bonner Konferenz besprochen. Leider ist auch immer noch keine
pan-orthodoxe Prosynode zustande gekommen.

Diese Situation wird von beiden Seiten ausserordentlich be-
dauert, und man ruft nach Wegen, die Verhandlungen zu Ende zu
bringen : die Einheit ist nach griindlichem Studium in allem Wesent-
lichen festgestellt und bezeugt, der Weg jedoch zu ihrer Verwirk-
lichung ist versperrt!). Wir Orthodoxe miissen bedenken, dass die
zahlenmiissig kleinen altkatholischen Kirchen in Meeren von rémi-



s B e

schen Katholiken oder von Protestanten leben und der Versuchung
unabliissig ausgesetzt sind, dem Einfluss der sie umgebenden Kon-
fessionen zu erliegen. Wir Orthodoxe sollen und diirfen nicht ausser
Acht lassen, dass der Altkatholizismus und der Geist, der ihn er-
weckte und neu geboren hat, die aufrichtige und unbedingte Riick-
kehr zum alten Katholizismus der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche will, deren treue Fortsetzerin als Apostel und
Bekenner die hl. orthodoxe Kirche ist. Ist es also nicht unsere Pflicht,
diese altkatholische Riickkehr zum alten, katholischen Glauben in der
westlichen christlichen Welt mit begeisterter und bestéindiger Hilfe
zu stirken und zu beleben, indem die Eine, Heilige und Katholische
Mutter-Kirche mit liebevoller Umarmung ihre westlichen «neuen»
Kinder, welche flehentlich ihre Arme nach ihr ausstrecken, aufnimmt.
(Joh. XTI, 21-22.) Nicht vergeblich rufen immer mehr orthodoxe
Stimmen mit Freude und Zuversicht: «Die Altkatholiken — das sind
die wahren und apostolischen Vertreter der Orthodoxie im Westen. »

Sofia Stefan Zankow

—————— e

1) Der Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, schreibt in einem
Briefartikel an Hamilkar Alivisatos, Professor in Athen, gedruckt in einem
Jubiliiumsband, der zu Ehren von Prof. Alivisatos 1958 in Athen heraus-
gegeben wurde u.a.: «Welches war das Ergebnis der Verhandlungen in Bonn
1931 ? Die altkatholische Delegation konnte mitteilen, Vollmacht zu haben
zu der Erklirung, dass die altkatholischen Kirchen zu einer Interkommunion
bereit seien. Von orthodoxer Seite wurde durch die einzelnen Vertreter er-
kliirt, dass sie davon iiberzeugt seien, dass keine dogmatischen Hindernisse
mehr vorhanden seien, dass aber eine definitive Entscheidung erst von der
Prosynode aller orthodoxen Kirchen getroffen werden kénne. Uberdies er-
kliirten sie sich bereit, ihren persénlichen Standpunkt ihren eigenen Synoden
bekannt zu geben und die Interkommunion zu empfehlen. Man war damals
fest davon iiberzeugt, dass diese Prosynode in allerniichster Zeit abgehalten
werden kénne. Leider hat sich diese Méglichkeit nicht als Wirklichkeit, er-
wiesen. In Bonn kamen wir zur Einheit. Aber es vergeht ein Vierteljahr-
hundert... Auf dem Altkatholiken-Kongress in Hilversum, 1948 in Holland,
Sprachen wir mit dem Erzbischof Germanos Strinopulos, mit welchem wir die
Akte von Bonn 1931 unterzeichnet haben, iiber das Problem. Er kam mit
uns zum Schluss: wenn sich die Einberufung der pan-orthodoxen Synode
Verspitet, dann kann und soll jede einzelne orthodoxe Kirche sich aus-
Sprechen. Schon in Evanston 1954 bestanden einige Erzbischofe auto-
kephaler Kirchen darauf, dass ein solcher Beschluss gefasst werden sollte,
flenn, 80 sagte man: «Ks steht nichts mehr zwischen uns, und unsere Stellung
In der 6kumenischen Bewegung gebietet es»... droht nicht die Gefahr, und
h&t. es sich nicht schon 6fters gezeigt, dass eine jiingere Generation die ge-
S(.:hlchtlichen Tatsachen und die grundgelegende Vorarbeit der «Viiter» ver-
g1sst ? Tief, lebendig und innig ist unsere Erwartung auf den heiligen Akt
unserer heiligen Einheit.



	Beziehung zwischen Altkatholiken und orthodoxen Kirchen

