
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Beziehung zwischen Altkatholiken und orthodoxen Kirchen

Autor: Zankow, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beziehungen zwischen Altkatholiken
und Orthodoxen Kirchen*)

Nachdem die Altkatholiken den Primat und die Unfehlbarkeit
des Papstes verworfen hatten und an Glaube, Verfassung und
Kultus der alten Kirche festhielten, war es selbstverständlich, dass

sie von Anfang an den Wunsch und den Willen bezeugten, mit der
orthodoxen Kirche als der treuen Fortsetzerin der alten Kirche in
freundschaftliche Beziehungen zu treten und die baldige Vereinigung
zu vollziehen.

Anschliessend an das vatikanische Konzil (1870) äusserten sie

auf dem Altkatholiken-Kongress in München (1871), welchen auch
russisch-orthodoxe Vertreter besuchten, ihre Hoffnung auf baldige
Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche. Zu diesem Zweck
traten sie mit dem «Verein der Freunde geistiger Aufklärung», den
russische Theologen in Petersburg gegründet hatten, in Verbindung.
Dieser Verein hatte sich die Aufgabe gestellt, «Verbindung mit
Verteidigern der orthodoxen Wahrheit im Ausland aufzunehmen und
ihnen moralische Hilfe zu erweisen». Den Altkatholiken wurde
mitgeteilt, dass für die gewünschte Wiedervereinigung mit der orthodoxen

Kirche «eine volle Übereinstimmung im Glauben» vorhanden
sein müsse. Den Altkatholiken-Kongress in Köln (1872) besuchten

von russisch-orthodoxer Seite die namhaften Theologen Erzpriester
J.L. Janyschev, A.A.von Kirejev, und Priester Tatschalow, welche
die Verschiedenheiten in der Lehre, besonders über das Verhältnis
von Schrift und Tradition und die Entscheidungen der sieben
ökumenischen Konzilien erforschten und als entscheidendes Kriterium
der christlichen Wahrheit den Satz des Vinzenz von Lerin annehmen,
dass Glaube der Kirche ist, «was von allen, überall und immer
geglaubt worden ist». Auf diesem Kongress beschlossen die deutschen
und schweizerischen Altkatholiken, sich mit der holländischen
altkatholischen Kirche, die eine ältere Hierarchie hat, zu vereinigen.
Es wurde ein Kirchenstatut ausgearbeitet, nach welchem der erste
deutsche altkatholische Bischof, Dr. Reinkens, Professor der
Universität Breslau, gewählt und 1873 durch den holländischen
altkatholischen Bischof von Deventer Heykamps geweiht wurde.

*) Leicht gekürzte Übersetzung einer Studie aus der bulgarischen Sprache
von Prof. Dr. Stefan Zankow: «Einhoitsbestrebungen in den orthodóxon
Kirchen. Orthodoxie und Ökumene», erschienen im Jahrbuch der
theologischen Akademie, Sofia 1960.



— 26 —

Bischof Reinkens weihte 1876 den ersten christkatholischen Bischof
der Schweiz, Dr. Eduard Herzog. Diese Bischöfe waren, mit den
hervorragenden Professoren Döllinger und Friedrich (München), Weber
(Breslau), Schulte (Prag), Reusch, Langen und Knoodt (Bonn), mit
Döllinger an der Spitze, die Führer der altkatholischen Bewegung.
Auf den altkatholischen Unionskonferenzen von 1874 und 1875 in
Bonn erschienen neben namhaften anglikanischen auch
hervorragende russisch-orthodoxe Theologen, aber zu den gewünschten
positiven Einigungsresultaten ist es damals nicht gekommen. Auf
Döllingers Vorschlag hatten die Altkatholiken den Patriarchen von
Konstantinopel schriftlich eingeladen, Delegierte zur Konferenz von
1875 in Bonn zu senden. Es erschienen denn auch auf der einen oder
der anderen der beiden Konferenzen von 1874 und 1875 eine grössere
Anzahl von angesehenen orthodoxen Delegierten1). Nach eingehenden

Gesprächen haben die orthodoxen Delegierten in einer gemeinsamen

Erklärung die Prinzipien festgesetzt, welche die Voraussetzung
für Einigungsverhandlungen sein könnten: massgebend ist der
Glaube der alten, ungeteilten Kirche ; die Beschlüsse der sieben
ökumenischen Konzilien; die Tradition hat Bedeutung und Autorität
über die dogmatische Lehre ; das Dogma ist nach Ursprung und
Inhalt in der göttlichen Offenbarung gegründet. Im übrigen soll gelten :

im unwesentlichen Freiheit und in allem die Liebe. Was nicht zum
Dogma gehört und die kirchliche Einheit nicht stört, ist als Meinung
oder Schulmeinung zu betrachten. Die Lehren der Väter sollen im
Hinblick auf die damaligen Zeitumstände studiert und ausgelegt
werden. Das Dogma über den Ausgang des hl. Geistes gehört zu den

mystischsten und am wenigstens der menschlichen Vernunft zugänglichen

Objekten der göttlichen Offenbarung und könne vom
kirchlichen Standpunkt aus nicht bestätigt oder auf dem Wege der
philosophischen Analyse entwickelt werden. Diese Sätze wurden als

Verhandlungsgrundlage aufgenommen. Döllinger konstatierte im Namen
der Altkatholiken, dass Übereinstimmung herrsche über folgende

*) So waren auf dor einen oder anderen Konferenz von 1874 und 1875
in Bonn folgende Delegierte anwesend : der angesehene Theologe Archimandrit

und späterer Metropolit Vrienjus Anastasiadis, delegiort vom Patriarchat
von Konstantinopel; Erzpriester und Professor Janyschov, A.A.Kirejev,
Theodor Suchotin, Arsenij Tatschalow, Ossinin, Filipow und Temer, von der
russisch-orthodoxen Kirche; Erzbischof Likurgos und die Professoren
Damalas und Rossis von der orthodoxen Kirche in Griechenland;
Archimandrit Sava von der serbischen orthodoxen Kircho; und die Bischöfe
Genadios und Melchisedek von der rumänischen orthodoxen Kirche.



— 27 —

wesentliche Sätze: Einstimmige Annahme der dogmatischen
Beschlüsse der ökumenischen Konzilien und des nizäno-konstantinopo-
litanischen Glaubensbekenntnisses; einstimmiges Einverständnis in
jedem Punkte der Lehre über den hl. Geist des Joh.Damascenus,
der als spezifischer Theologe der Ostkirche angesehen wird ; und
Annahme des Satzes, dass der hl. Geist nur vom Vater ausgehe, der
Anfang und Quelle der Gottheit sei.

Trotzdem kam es nicht zu einer völligen und einstimmigen
Vereinigung zwischen der altkatholischen und der orthodoxen Kirche.
Es fanden zwar noch einige altkatholische Kongresse unter Beteiligung

auch von Orthodoxen statt. Inzwischen, 1892, ernannte die
hl. Synode in Petrograd eine spezielle Kommission1), die das

Einigungsproblem mit den Altkatholiken studieren sollte. Diese Kommission

kam zum Ergebnis, die Frage der Transsubstantiation der hl.
Gaben sei nicht klar, und stellte andrerseits noch die Gültigkeit der
altkatholischen Bischofsweihen - die Bischöfe waren nur durch einen
Bischof geweiht - in Frage. Allerdings bemerkte diese Kommission,
die Frage der Gültigkeit der Weihen unterstehe dem kanonischen
Gericht der Kirche, die als lebendiger Leib Christi bevollmächtigt ist,
mit voller Strenge der Kanones zu richten und unregelmässige Weihen

als ungesetzlich und nicht real zu erklären, während andere sich
als nachsichtiger erwiesen und sie zu bestätigen bereit waren.

Um diese Zeit 1894) ernannten auch die Altkatholiken in Rotterdam

eine ähnliche Kommission, die die Voraussetzungen für eine

Vereinigung mit der orthodoxen Kirche studieren sollte. Die
Meinungen der russischen Kommission wurden der RotterdamerKommission

zur Rückäusserung zugesandt, welche die darin enthaltenen
Fragen im Jahre 1896 beantwortete. Die russische Kommission
erachtete die Antworten als ungenügend und verlangte 1897 genauere
Auskunft über folgende Punkte : Die hl. Eucharistie und Lehre von
der Transsubstantiation der Gaben; die Stellung zu den sieben
ökumenischen Konzilien; die Frage der Rechtmässigkeit der holländischen

Weihen ; usw. Die Rotterdamer Kommission antwortete : der
Terminus und die Lehre von der Transsubstantiation sei in keinem
liturgischen Buche der orthodoxen Kirche zu finden, und werde auch

*) Mitgliodor dieser Kommission waren: Bischof Theophan als
Vorsitzender, Erzpriester J.L. Janischov, Erzpriester Prof. W. G.Roüdestwensky,
Erzpriester S. A. Solertinsky, Erzpriester Prof. P. J. Leporski, Prof. A.L.Ka-
tanski, Prof. J.P. Sokolow, Prof. A. L. Briliantov, A.A.Kirejev undN.N.La-
dizenski.



von der altkatholischen Kirche abgelehnt. Der gegenseitige
Meinungsaustausch der beiden Kommissionen war zufriedenstellend. Die
russische Kommission stellte in ihrer Sitzung von 15. Februar 1910

fest, dass die beiden Kommissionen einstimmig anerkennen : 1. den
Unterschied zwischen ökumenischem Dogma und privater theologischer

Meinung ; 2. die obligatorische Annahme der Dogmen und relative

Freiheit der Meinungen; 3. Das Bekenntnis zur ungeteilten
katholischen Kirche und den Dogmen der sieben ökumenischen
Konzilien; 4. die obligatorische Annahme der Lehre über den hl. Geist in
den folgenden drei Sätzen: a) dass der hl. Geist eines Wesens ist mit
dem Vater und dem Sohn ; b) dass er vom Vater ausgeht und dass er
in die Welt gesendet ist sowohl vom Vater als auch durch den Sohn

vom Vater; c) dass nur die Lehre des nizäno-konstantinopolitani-
schen Credo von 381 «und an den heiligen Geist, den Herren und
Lebendigmacher, der vom Vater ausgeht, der mit dem Vater und dem
Sohne zugleich angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat
durch die Propheten» Dogma ist und dass das «Filioque» eine
unerlaubte Einschiebung und ungesetzliche Ergänzung des Credo ist,
welche nicht Platz haben darf im Symbolum; 5. das einstimmige
Bekenntnis: Christus Jesus, Sohn Gottes, einziges Haupt der Einen,
Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche.

Die Kommission meint, dass die einstimmige Annahme obiger
Glaubenssätze als Grundlage für weitere Einigungsverhandlungen
genüge und drückte den Wunsch aus, die hl. Synode möge sich ernsthaft

mit der Lösung der vierzigjährigen Frage des Zusammenschlusses

der Altkatholiken mit den Orthodoxen beschäftigen; es

solle, wenn auch schrittweise, daran gegangen werden, die Altkatholiken

nicht als Häretiker, sondern - infolge unverschuldeten eigenen
Unglücks - als Sektanten der orthodoxen Ostkirche zu erklären. Die
hl. Synode nahm diese Vorschläge der Petersburger Kommission
freundlich zum Studium entgegen, was aus dem Brief der Kanzlei der
hl. Synode an A.Kirejev, vom 15.März 1910, Nr. 2873 hervorgeht, in
welchem gesagt wird, dass die hl. Synode «bereit ist, das ihrige dazu
beizutragen, damit die Arbeit der Kommission zu einem erfolgreichen
Ende geführt werde»1).

1) Vgl. darüber, wie überhaupt über die Fragen der Vereinigung mit den
Altkatholiken Erzpriester A.Sergento «Zu den Verhandlungen mit den
Altkatholiken mit der russischen orthodoxen Kirche, gedruckt im «Journal des
Moskauer Patriarchates», 1958, Heft 11, S. 48-55, und von demselben:
«Gegenseitige Beziehungen der Altkatholiken mit orthodoxen
Gebietskirchen» ibid., Heft 12, S. 56-63.



— 29 —

Auch das Patriarchat von Konstantinopel hatte eine ähnliche
Kommission gebildet, und im Jahre 1902 sandte der Patriarch Joa-
kim III. zwei Rundbriefe an die orthodoxen Kirchen mit der
Einladung, diese möchten ihre Beziehungen zu den Altkatholiken und
verschiedene damit zusammenhängende Fragen klären. Die
Antworten der verschiedenen Kirchen lauteten folgendermassen :

Jerusalem: mit den Altkatholiken sollen Verhandlungen durch eine in
Konstantinopel zu diesem Zwecke gegründete Kommission von Theologen

aller orthodoxen Kirchen geführt werden; Griechenland: die

Wiedervereinigung sei verfrüht, weil die Altkatholiken sich noch zu
sehr von den Orthodoxen unterscheiden und zudem untereinander
noch verschieden sind; Rumänien: Die Wiedervereinigung sei

unmöglich,weil die Altkatholiken nichts rückgängig machen und in der

Frage der Beichte und des Fastens unter protestantischem Einfluss
stehen. Serbien: freut sich über den Wunsch der Altkatholiken nach

Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche, aber Bedingung für
diese Wiedervereinigung sei Annahme aller orthodoxen Dogmen,
hingegen könne man Freiheit walten lassen in allen Kultus-Angelegenheiten;

Montenegro antwortet analog der serbischen Kirche.
Allgemein gesehen ist die Situation bis zum Beginn des ersten

Weltkrieges, wie sie sich aus den Diskussionen und Verhandlungen
der Altkatholiken-Kongresse ergibt, folgende : Es ist zu unterscheiden
zwischen dem, was die Kirchen gemeinsam haben, und dem, was noch
zu lösen ist ; was von letzterem wesentlich und daher notwendig, und
was unwesentlich und daher zu dulden oder zulässig ist im Aufbau der
Einheit. Es stellt sich heraus, dass die Hauptpunkte, über die die

Einigung erreicht werden muss, folgende sind: 1. Das Filioque;
2.,Das Sakrament der Eucharistie; 3. Der Kirchenbegriff. Die
Altkatholiken betrachten die Einschiebung des Filioque in das
Glaubensbekenntnis als unrechtmässig und die meisten altkatholischen
Kirchen verwenden es nicht im Gottesdienst. Trotzdem bleibt die Frage
offen : ist das Filioque im augustinischen oder im Sinne des Joh. Da-
mascenus als Privatmeinung zulässig 1 Ein grosses Verdienst in der
Klärung dieser Frage auf orthodoxer Seite hat der namhafte
Professor der Petersburger theologischen Akademie, W.Bolotow. Beide
Seiten anerkennen, dass mit der hl. Kommunion wahrhaft eine
Kommunion mit dem Leibe und dem Blut Christi stattfindet; aber
unklar bleibt die Frage, wie findet die Umwandlung der hl. Gaben statt -
so wie es in den liturgischen Texten der orthodoxen Kirche seit alters
her, bis heute (slawisch «Prelozenije») heisst, und ist, als Privat-



— 30 —

meinung, die römisch-katholische materialistische Lehre von der
Transsubstantiation - die in den letzten zwei Jahrhunderten ziemliche

Verbreitung unter den Orthodoxen gefunden hat - zugelassen,
oder ist die altkatholische Anschauung, welche die römisch-katholische

Transsubstantiationslehre verwirft, jedoch annimmt, dass bei
der Kommunion der wahre Leib und das Blut Christi
entgegengenommen wird, und dass die Umwandlung einen objektiven, geistigen

Charakter habe, richtig % Am ungeklärtesten und umstrittensten
ist der Kirchenbegriff. Die Frage, ob und inwiefern auch heute die
Kirche Christi sichtbar vorhanden ist als die Eine, Ungeteilte,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche, ob diese Kirche allein
die orthodoxe Kirche ist, oder ob die anderen «Kirchen» - die
römischkatholische, die altkatholische, - nicht doch, wenn auch kranke Teile
dieser einen Kirche Christi sind, ist noch nicht entschieden.

In neuerer Zeit, nach den grossen weltlichen und politischen
Umwälzungen wuchs der Wunsch und die Hoffnung auf die Einheit
in beiden Kirchen und es wurden neue Initiativen ergriffen. Eine
Begegnung fand am 18. August 1920 in Genf statt, während der Präli-
minarversammlung der Weltkirchenkonferenz für Glauben und
Verfassung, auf welcher offizielle und angesehene Delegierte fast aller
orthodoxen Kirchen (der konstantinopolitanischen, der alexandri-
nischen, der griechischen, der rumänischen, der serbischen, der
bulgarischen), Vertreter der Auslandrussen und der altkatholischen
Kirchen von Holland und der Schweiz anwesend waren. Es wurde in
freundschaftlich-brüderlichem Sinn über die Vereinigung der
altkatholischen und der orthodoxen Kirche gesprochen. Vorsitzender
der Versammlung war Metropolit Germanos Strinopulos, Exarch des

ökumenischen Patriarchen für Westeuropa. Den Hauptüberblick
über den gegenwärtigen Stand der Einheitsverhandlungen gab der
schweizerische altkatholische Bischof Dr. Eduard Herzog. Er
berührte im Besonderen die Fragen des Filioque, der hl. Eucharistie
und des Kirchenbegriffs und betonte, dass er diese Zusammenkunft
als Wiederaufnahme der Einigungsverhandlungen betrachte und
dass er keine wesentlichen und ernsthaften Hindernisse für eine
vollständige Vereinigung der beiden Kirchen sehe. Nach einem
liebevollen Gedankenaustausch beschloss die Versammlung, die Verhandlungen

über eine endgültige Wiedervereinigung nun ernsthaft
vorantreiben zu wollen.

Auf den Bericht des Metropoliten Germanos Strinopulos
ernannte das ökumenische Patriarchat eine Kommission zur Er-



— 31 —

forschung der Lehre der Altkatholiken, und zur Wiederaufnahme der

Einigungsverhandlungen mit ihnen. Der Patriarch von Konstantinopel

und der serbische Patriarch wechselten bei verschiedenen
Gelegenheiten brüderliche Briefe mit Bischof Herzog, in welchen sie die
altkatholische Kirche als «Schwester-Kirche» anreden und ihn und
die Altkatholiken «in Christo geliebte Brüder» nennen.

Fünf Jahre später, im Jahr 1925, fand in Bern der X.
internationale Altkatholiken-Kongress statt. Der Altkatholizismus, mit
seiner bischöflichen Verfassung, hatte sich nun auch in Österreich,
Polen, der Tschechoslowakei und Jugoslawien ausgebreitet. Zu
diesem Kongress wurden auch die orthodoxen Kirchen eingeladen. Es
haben Delegierte entsandt : das ökumenische Patriarchat zwei, mit
Metropolit Germanos Strinopulos; die serbische Kirche drei
Professoren der theologischen Fakultät der Belgrader Universität; die

bulgarische einen, Professor Protopresbyter Stefan Zankow; der
rumänische einen, den Metropoliten von Transylvanien Nikolaus
Balan, der wegen Erkrankung nicht kommen konnte. Der alexandri-
nische Patriarch Photius sandte briefliche Grüsse. Ebenfalls kamen
Vertreter der anglikanischen Kircho aus England und Nordamerika,
sowie Vertreter der «hochkirchlichen Bewegung» der deutschen
Lutherischen Kirche. Begrüssungsreden wurden u. a. auch von
nichtrömischen und orthodoxen Delegierten gehalten. Besonders warm
und voll Zuversicht auf endlichen Erfolg der Vereinigungsverhandlungen

sprach im Namen des Patriarchen Basilius von Konstantinopel

der Metropolit Germanos Strinopulos von Thyateira. 14

Referate wurden gehalten, denen rege Diskussionen folgten ; u. a. hatten
sie zum Thema die Lage der altkatholischen Kirche und ihre
Beziehung zur Einheit der Kirche. Bischof Dr. A. Küry und Prof.
Protopresbyter Stefan Zankow sprachen über «Beziehungen zwischen
Altkatholizismus und der orthodoxen Kirche».

In seinem Referat betonte Bischof A. Küry die Wichtigkeit und
ernste Dringlichkeit der Verständigung zwischen den beiden Kirchen ;

er führte aus, dass die noch bestehenden Schwierigkeiten weder über-
noch unterschätzt werden dürften, dass das bereits Erreichte eine
Grundlage bilde für die weitere Arbeit eines Sich-Näher-Kommens
der beiden Kirchen und betonte in hoffnungsvollem Glauben, dass
das hl. Werk der Wiedervereinigung, die von beiden Seiten tief
gewünscht werde, endlich von Erfolg gekrönt werde.

Protopresbyter Stefan Zankow gab im ersten Teil seines Referates

eine Übersicht über die Stellung der Orthodoxen den Alt-



-— 32 —

katholiken gegenüber, die von Anfang an hoffnungsvoll und positiv
war; er berichtete, was orthodoxerseits bis jetzt getan worden war
im Blick auf eine genauere Kenntnis des Altkatholizismus und auf
eine Annäherung der beiden Kirchen durch Beteiligung an den

Altkatholiken-Kongressen, durch gründliches Studium literarischer
Werke und sonstige Bemühungen; er betonte, dass diese Bestrebungen

auf orthodoxer wie auf altkatholischer Seite grossen Widerhall
gefunden hätten. Im zweiten Teil seines Referates untersuchte er das
Wesen desAltkatholizismus, seinen Entwicklungsgang und die jetzige
Situation in Fragen des Glaubens, da ohne Einheit im Glauben eine

Vereinigung unmöglich sei. Und zuletzt stellte er die drei Hauptpunkte

dar, die die Voraussetzung für die Vereinigung der beiden
Kirchen seien, nämlich die Frage des Filioque, die Frage der Eucharistie

und die Frage nach der Kirche. Beim Filioque handelt es sich
darum, festzustellen, dass das Einschieben des Filioque in das
Glaubensbekenntnis unrechtmässig sei, und dass die richtige kirchliche
Lehre sei : allein aus Gott, dem Vater. In der Frage der Eucharistie
oder genauer der Umwandlung der hl. Gaben handelt es sich darum,
ob auch die Altkatholiken die grob-materialistische, römische Lehre
von der Transsubstantiation ablehnen. Zankow stellt fest, dass die
Altkatholiken dies tun und die Formel annehmen «wir empfangen
Christi wahren Leib und Blut unterder Gestalt von Wein und Brot »

statt « des früheren Brotes und des früheren Weines »... So bleibt in
dieser Beziehung nur die Frage, nicht so sehr nach dem «was», als
nach dem «wie» offen. Dazu werden die Äusserungen des Patriarchates

von Konstantinopel sowie des anglikanischen Bischofs von
Oxford, Gore u.a. angeführt, wonach das «wie» ein Geheimnis bleibt,
das jeden Menschenverstand übersteigt. Eine schwierige, aber
zentrale Frage ist diejenige nach der Kirche. Darüber bestehen im
Altkatholizismus in weiten Kreisen unklare, dehnbare, vieldeutige und
zum Teil sogar unrichtige, vom Protestantismus beeinflusste
Anschauungen wie : dass es heute die alte, ungeteilte, sichtbare Kirche
nicht gebe; dass keine der heutigen Kirchen sich Leib und Kirche
Christi nennen könne und beanspruchen dürfe, dass sie die ganze
Wahrheit Christi habe ; dass allein alle Kirchen zusammen die wahre
Kirche Christi bilden, d.h. dass wir alle nur Zwreige ohne Wurzel
seien. Der Referent legte im weiteren die wahre orthodoxe Lehre über
die Kirche Christi dar und drückte seine Zuversicht aus, dass auch in
dieser wichtigen Glaubensfrage eine Verständigung zustande komme,
um so mehr, als angesehene Theologen des Altkatholizismus wie der



— 33 —

Utrechter Erzbischof Kennink u.a. Anschauungen vertreten haben,
welche für eine endgültige Übereinstimmung in der Frage nach der
Kirche grosse Dienste leisten können, besonders deshalb, weil die
Anschauungen Erzbischof Kenninks vom VII. Altkatholiken-Kongress
gebilligt worden waren. Im letzten Teil seines Referates gab
Protopresbyter Stefan Zankow einige praktische, zum Teil schon bekannte
Hinweise, wie das Werk der Verständigung vorangebracht werden
könnte1). In der Diskussion äusserten sich mit lebhafter Billigung
und Dankbarkeit bedeutende altkatholische Führer, Erzbischof von
Utrecht Fr. Kennink, der schweizerische Bischof Dr. A. Küry, Prof.
A.Gilg u.a., und sahen in den oben genannten Äusserungen die

Grundlagen für weitere Einigungsverhandlungen. Der Kongress be-
schloss einstimmig: «Es sollen neue Versuche unternommen werden,
um in freundliche Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen zu
kommen ; zu diesem Zweck wird das ständige Kongresskomitee
beauftragt, in Beziehung zu treten mit kompetenten Organen der
orthodoxen Kirchen.»

Zwei Jahre nach dem oben erwähnten Altkatholiken-Kongress
in Bern fand 1927 in Lausanne die erste Vollversammlung der
ökumenischen Konferenz für Glauben und Verfassung statt, auf welcher
fast alle christlichen Kirchen, ausser der römisch-katholischen, durch
viele angesehene Hierarchen und Theologen vertreten waren. Von
der orthodoxen Kirche waren da : für die konstantinopolitanische der
Metropolit vonThyateira Germanos Strinopulos, Exarch des Patriarchates

für Westeuropa, und die Archimandriten Konstantinidis von
London, Paraskevaidis von Leipzig und Valiadis von Lausanne ; für
die alexandrinische der Metropolit von Leontopol Christophor und

*) Der zweite Teil des Referates von Protopresbyter Stefan Zankow
ist in deutscher Sprache erschienen in der altkatholischen «Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift», 1925, Heft IV, S.216-229. Sein Buch, in
bulgarischer Sprache, «Altkatholizismus und Internationaler Altkatholiken-
Kongress in Bern» erschien 1926, in Sofia. - Der serbische Vertreter auf dem
Kongross, Prof. Dr. Radivoi Rositsch schrieb im Organ der serbischen orthodoxen

Kirche «Glasnik» vom 14. November 1925: Das Reforat von Prof.
Zankow rief bei den Altkatholiken besonderes Interesse hervor. Es sei, wie
in der Diskussion hervorgehoben wurde, zum erstenmal klar und offen die
Ansicht eines orthodoxen Theologen dargelegt, auf Grund welcher Prinzipien
die Einigkeit der übrigen christlichen Kirchen mit der Orthodoxie überhaupt
möglich sei. Prof. Zankow ist der Ansicht, dass nach aufmerksamer, klarer
und genauer Klärung gewisser dogmatischer Unterschiede der Vereinigung
der Altkatholiken mit den Orthodoxen kein Hindernis im Woge steho,
besonders wenn erstere die prinzipielle Rückkehr zur alten Kirche der
ökumenischen Konzilien ganz vollziehe.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1,1962. 3



— 34 —

der Metropolit von Nubien Nikolaus; für die antiochenische der

syrische und livanische Metropolit Severi Barsaum; für die
jerusalemische der Archimandrit Skoumperdis; für die griechische der

Metropolit von Noupax Ambrosius, der auch die orthodoxe Kirche
von Cypern vertrat, und die Professoren Hamilkar Alivisatos, D. Ba-
lanos und K.Diowunitiotis; für die rumänische der Metropolit von
Czernowitz Nektari; für die serbische der Bischof von Neu-Satz
Irenei ; für die bulgarische der Erzbischof von Sofia Stefan, Prof.
Protopresbyter Stefan Zankow und Prof.N. Glubokowski; für die
polnische der Metropolit von Warschau Dionissi, Erzpriester Turke-
witsch und Prof. N. Arseniew ; für die Auslandrussische Kirche Metropolit

Eulogius und Erzpriester Prof. S.Bulgakow von Paris. Auf der
Konferenz waren die altkatholischen Kirchen vertreten: Holland
durch den Erzbischof von Utrecht Kennink und den Bischof von
Haarlem van Vlijmen; die Schweiz durch Bischof A. Küry und Prof.
E. Gaugier; Polen durch Bischof Bontschak; die Tschechoslowakei
durch die Bischöfe Prohaska und Steyskal, und Prof. Schneider.

Auf der Lausanner Konferenz für Glauben und Verfassung, an
der man sich zum erstenmal in der christlichen Geschichte zur
Erreichung der allgemein-christlichen Einheit im Glauben versammelte,

fanden sich auch die Delegierten der orthodoxen und
altkatholischen Kirchen in brüderlicher Gemeinschaft. Parallel zu der
Konferenz für Glauben und Verfassung fand eine Konferenz der
Altkatholiken und der Orthodoxen statt, unter dem Vorsitz von
Bischof Adolf Küry, auf welcher mit Eifer und Liebe der Weg zu der
von allen so sehr ersehnten Einheit gesucht wurde. Von orthodoxer
Seite wurde der Wunsch ausgesprochen, die Altkatholiken möchten
sich insbesondere über die Frage von Kirche, Eucharistie,
Sakramente, Marienverehrung und Verehrung der Heiligen klar werden.
Als Resultat dieser Konferenz wurde der Beschluss gefasst, eine
altkatholische und eine orthodoxe Kommission zu ernennen, die eine
orthodox-altkatholische Konferenz vorbereiten sollten, deren
Beschlüsse dann einer pan-orthodoxen Prosynode zur Äusserung
vorgelegt werden sollten.

Eine solche orthodox-altkatholische Konferenz trat im Jahr
1931 in Bonn zusammen. Leider folgte auf sie keine zweite, noch eine

pan-orthodoxe Prosynode, so dass ihre Beschlüsse immer noch der
weiteren Besprechung harren. Einer der Gründe dieser Verzögerung
lässt sich im inzwischen eingetretenen Unglück des zweiten
Weltkrieges und seiner Folgen finden. Deshalb sollen die Beschlüsse der



— 35 —

Bonner-Konferenz in Erinnerung gerufen werden, um so mehr, als
die Altkatholiken mit Trauer bedauern, dass immer noch keine
panorthodoxe Prosynode zustandegekommen ist.

An der Lambeth-Konferenz von 1930 hatten sich Vertreter der
Orthodoxen und der altkatholischen Kirchen von Neuem in
Gedankenaustausch zusammengefunden und sich im Wunsch vereinigt,
es möge die erste Gelegenheit ergriffen werden, um eine altkatholisch-
orthodoxe Konferenz abzuhalten, gemäss den Beschlüssen von
Lausanne. An der Bonner Konferenz von 1931 nun traten zusammen:
Für die Orthodoxen, von der konstantinopolitanischen, der alexan-
drinischen und der jerusalemischen Kirche der Metropolit von Thya-
teira Germanos Strinopulos ; von der antiochentschen Metropolit von
Tir und Sidon Theodosius ; für die cypriotische Metropolit von Pathos
Leontius; von Rumänien der Bukowiner Metropolit Nektarius; von
Griechenland Metropolit Polikarpos und Archimandrit Paraskevai-
dis; von Serbien der Bischof von Neu-Satz Irenij ; von Polen Prof.
N.Arseniew. Für die Altkatholiken: Holland, Erzbischof von
Utrecht F. Kennink, Prof. S. Wijker; Schweiz, Bischof Prof. Dr.
Ad.Küry; Deutschland, Bischof G.Moog, Bonn, Prof. Fr.Mühl¬
haupt.

Die Konferenz arbeitete eifrig, ernsthaft und freundschaftlich,
unter dem Vorsitz des Metropoliten Germanos von Thyateira. Als
Ergebnis der Arbeit erklärten die Altkatholiken Folgendes: sie

bestätigten, dass sie, gleich wie die Orthodoxen, die sieben ökumenischen

Konzilien und die von ihnen bestätigten Lokalsynoden
anerkennen; dass sie das nizäno-konstantinopolitanische Glaubenssymbol

ohne das Filioque bekennen, und als Taufsymbol das Apostolikum,

ebenso wie die Orthodoxen, annehmen; dass sie die hl.Tradi¬
tion als Auslegung und Ergänzung der hl. Schrift betrachten und die
nichtkanonischen Bücher als erbaulich anerkennen und sie nicht als

a-pogryph ansehen. Sie anerkennen die Kanones der sieben
ökumenischen Synoden. Sich auf den hl. Augustin und Vinzenz von
Lerin berufend, erklären die Altkatholiken, dass sie die Kanones als
solche anerkennen «insofern sie nicht den Buchstaben, sondern dem
Geist der alten Kirche folgen». Die Kirche sei für die Gläubigen
Autorität, Behüterin der Lehre und der Moral, und stehe deswegen
über der hl. Schrift und nicht umgekehrt die hl. Schrift über der
Kirche. «So wie Gott Vater, so sei die Kirche Mutter.» Wir können
nicht glauben, ohne dass uns die Kirche selbst das Evangelium übergab.

Die Kirche muss auf Grund der Schrift und der Tradition lehren.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 1, 1962. 3*



— 36 —

Das ökumenische Konzil erscheint als autoritäres Organ der Kirche,
aber auch die Kirche kann nur diejenigen Lehren verkünden, die auf
der Schrift und der Tradition beruhen. Im Zusammenhang damit
bestätigen die Altkatholiken noch einmal, dass sie die sieben Sakramente

anerkennen, wobei sie die hl. Taufe, als Sakrament der
Aufnahme in die Kirche, und die hl. Eucharistie, als Sakrament der
Gnade, die alle Christen verbindet, hervorheben. Bei der Taufe
wenden die Altkatholiken sowohl das Ins-Wasser-Versenken als auch
das Übergiessen an. Bei der Salbung, Firmung, behalten sie die westliche

Form. Bei der Eucharistie, in Bezug auf die Weihe von Brot und
Wein denken sie wie die Orthodoxen, bei der Abhaltung der Messe

jedoch stellen sie die Epiklese vor die Einsetzungsworte und nicht
anschliessend an sie, wie das die Orthodoxen tun. - Die Altkatholiken
bestätigen ferner, dass sie die Lehre vom Fegefeuer ablehnen ; in den

Fürbittegebeten für Verstorbene suchen sie die Hilfe nur in der
Barmherzigkeit Gottes. Sie nehmen die Lehre vom Beistand der

Heiligen an und verehren die Muttergottes wie die Orthodoxen. Die
Heiligenbilder (Ikonen) und die hl.Körperreliquien verehren sie so,
wie der hl.Basilius der Grosse und das VII. ökumenische Konzil dies

gelehrt haben. - Als Fasttage anerkennen sie den Freitag und die
40 Tage des grossen Fastens. Die Karwoche feiern sie ganz besonders :

an Fasttagen sollen Predigten über das Leiden Christi gehalten werden.

In Bezug auf die Priesterweihe und die Priesterehe ist die
Übereinstimmung der Altkatholiken mit den Orthodoxen nicht
vollständig. Nach wie vor sind die Altkatholiken der Auffassung, dass,

ausnahmsweise, die Weihe eines Bischofs von einem einzigen Bischof
vollzogen werden kann, wie dies in der Utrechter Kirche möglich
gewesen ist und dass die Priesterehe für alle Stufen der Hierarchie
vor und nach der Weihe zuzulassen ist.

Seit Bonn 1931 sind keine weiteren Beratungen
zustandegekommen. Es fanden auch keine pan-orthodoxen Besprechungen
statt, ebenso haben nicht alle orthodoxen Kirchen die Ergebnisse der
Bonner Konferenz besprochen. Leider ist auch immer noch keine
pan-orthodoxe Prosynode zustande gekommen.

Diese Situation wird von beiden Seiten ausserordentlich
bedauert, und man ruft nach Wegen, die Verhandlungen zu Ende zu
bringen : die Einheit ist nach gründlichem Studium in allem Wesentlichen

festgestellt und bezeugt, der Weg jedoch zu ihrer Verwirklichung

ist versperrt1). Wir Orthodoxe müssen bedenken, dass die
zahlenmässig kleinen altkatholischen Kirchen in Meeren von römi-



— 37 —

sehen Katholiken oder von Protestanten leben und der Versuchung
unablässig ausgesetzt sind, dem Einfluss der sie umgebenden
Konfessionen zu erliegen. Wir Orthodoxe sollen und dürfen nicht ausser
Acht lassen, dass der Altkatholizismus und der Geist, der ihn
erweckte und neu geboren hat, die aufrichtige und unbedingte Rückkehr

zum alten Katholizismus der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche will, deren treue Fortsetzerin als Apostel und
Bekenner die hl. orthodoxe Kirche ist. Ist es also nicht unsere Pflicht,
diese altkatholischeRückkehr zum alten, katholischen Glauben in der
westlichen christlichen Welt mit begeisterter und beständiger Hilfe
zu stärken und zu beleben, indem die Eine, Heilige und Katholische
Mutter-Kirche mit liebevoller Umarmung ihre westlichen «neuen»
Kinder, welche flehentlich ihre Arme nach ihr ausstrecken, aufnimmt.
(Joh. XII, 21-22.) Nicht vergeblich rufen immer mehr orthodoxe
Stimmen mit Freude und Zuversicht: «Die Altkatholiken - das sind
die wahren und apostolischen Vertreter der Orthodoxie im Westen. »

Sofia Stefan Zankow

1) Der Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, schreibt in einem
Briefartikel an Hamilkar Alivisatos, Professor in Athen, gedruckt in einem
Jubiläumsband, der zu Ehren von Prof. Alivisatos 1958 in Athen
herausgegeben wurde u.a.: «Welches war das Ergebnis der Verhandlungen in Bonn
1931 Die altkatholische Delegation konnte mitteilen, Vollmacht zu haben
zu der Erklärung, dass die altkatholischen Kirchon zu einer Interkommunion
bereit seien. Von orthodoxer Seite wurde durch die einzelnen Vertreter
erklärt, dass sie davon überzeugt seien, dass keine dogmatischen Hindernisse
mohr vorhanden seien, dass aber eine definitive Entscheidung erst von der
Prosynode aller orthodoxen Kirchen getroffen werden könne. Überdies
erklärten sie sich boreit, ihren persönlichen Standpunkt ihren eigenen Synoden
bokannt zu geben und die Interkommunion zu empfehlen. Man war damals
fest davon überzeugt, dass diese Prosynode in allernächster Zeit abgehalten
werden könne. Leider hat sich diese Möglichkeit nicht als Wirklichkeit
erwiesen. In Bonn kamen wir zur Einheit. Aber es vergeht ein Vierteljahrhundert..,

Auf dem Altkatholikon-Kongress in Hilversum, 1948 in Holland,
sprachen wir mit dem Erzbischof Germanos Strinopulos, mit welchem wir die
Akte von Bonn 1931 unterzeichnet haben, über das Problem. Er kam mit
uns zum Schluss: wenn sich die Einberufung der pan-orthodoxen Synode
vorspätet, dann kann und soll jede einzelne orthodoxe Kirche sich
aussprechen. Schon in Evanston 1954 bestanden einige Erzbischöfe auto-
kephaler Kirchen darauf, dass ein solcher Beschluss gefasst werden sollte,
denn, so sagte man: «Es stoht nichts mehr zwischen uns, und imsere Stellung
in der ökumenischen Bewegung gebietet es»... droht nicht die Gefahr, und
hat es sich nicht schon öfters gezeigt, dass eine jüngere Generation die
geschichtlichen Tatsachen und die grundgelegendo Vorarbeit der «Väter» ver-
gisst Î Tief, lebendig und innig ist unsere Erwartung auf den heiligen Akt
unserer heiligen Einheit.


	Beziehung zwischen Altkatholiken und orthodoxen Kirchen

