Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Aegidius de Witte [Schluss]

Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404398

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aegidius de Witte

(Schluss)

Eine neue pipstliche Entscheidung — die Bulle « Vineam Domini
Sabaoth» vom 16. Juli 1705') — veranlasste de Witte, die weitere Ver-
teidigung Coddes und der Utrechter Klerisei vorliufig zuriickzustel-
len und seine Aufmerksamkeit von neuem der allgemeinkirchlichen
Gnadenkontroverse zuzuwenden. Diese Bulle bedeutete das Ende der
«Pax Clementina». Beim Zustandekommen dieses Iriedens (28. Sep-
tember 1668), der tibrigens in Anbetracht der fortdauernden Verfol-
gung den Namen «Frieden» kaum verdiente, hatte Clemens IX. sich
mit der Unterzeichnung des Formulars Alexanders VII. nur «quoad
jus» zufrieden gegeben und sich in bezug auf die «quaestio facti» mit
einem «respectueux silence» begniigt®. In seiner Bulle « Vineam Do-
mini» aber erklirte Clemens XI. diesen Vorbehalt fiir absurd und
seelenverderblich, weil dadurch der Irrtum nicht abgelegt, sondern
verborgen, und die Wunde nicht geheilt, sondern bedeckt wiirde?®).
Darum wurde von nun an wieder die Unterzeichnung pure et simple
verlangt?).

Die Initiative zu der Bulle ist bekanntlich nicht vom Papst oder
von der Kurie ausgegangen; vielmehr hat Konig Ludwig XIV. sie
dem Papst abgenotigt, um sich am Kloster Port-Royal zu richen.
Schon lingst war ihm das Kloster ein Dorn im Auge, weil es die Frech-
heit hatte — und dies sogar nur einige Meilen von Versailles entfernt ! —,
seinem Absolutismus und frivolen Hofstaat zu trotzen. Darum musste
es fallen. Als die Nonnen sich nach wie vor an die « Pax Clementina»
hielten und das Formular nur unter Restriktion der Tatsache zu un-
terschreiben gewillt waren, wurden sie mit dem Interdikt belegt, und
damit setzte das langsame Aussterben ein. Als es dann aber dem Ko-

1) Die Bulle im Auszug bei Denzinger, Enchiridion Nr. 1350.

%) «satis esse si ea de re (scil. de facto Jansenii) obsequiosum silentium
teneatur». :

3) «quae quidem assertio quam absurda sit, et animabus fidelium
perniciosa satis apparet dum fallacis hujus doctrinae pallio non deponitur
error, sed absconditur, vulnus tegitur, non curatur, Ecclesiae illuditur, non
pareturs,

1) «obsequioso illo silentio minime satisfieri, sed damnatum in quinque
praefatis Propositionibus Janseniani sensum, quem illarum verba prae se
ferunt, ut praefertur, ab omnibus Christi fidelibus ut Haereticum non ore
solum sed corde rejici ac damnari debere.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1962, 1



sk B kg

nig noch nicht schnell genug ging, wurden die Nonnen auf verschie-
dene Kloster verteilt. Im Jahre 1708 wurde Port-Royal geschlossen,
und als der koénigliche Zorn sich damit noch nicht gelegt hatte, er-
folgte im nichsten Jahre die vollige Zerstorung. Iiir die anderen
franzosischen Jansenisten hatte die Bulle zunichst keine weiteren
Folgen, denn viele Bischofe erkliarten sich mit einer vorbehaltlichen
Unterzeichnung zufrieden. Erst nach der Erscheinung der Bulle « Uni-
genitus» (1713) erreichte der Kampf seinen Hohepunkt. In Belgien
aber bot sie dem Erzbischof von Mecheln, Precipiano, Gelegenheit
zur schirferen Verfolgung der discipuli sancti Augustini. Viele Siid-
Niederlinder verliessen nun das Land und suchten Asyl in Holland.

Gerade die verhdngnisvolle Entwicklung in seiner belgischen
Heimat dringte de Witte dazu, zunichst einen eindrucksvollen « Auf-
rufan die Lowener Studenten!)» zu richten. Mit tiefem Schmerz denkt
er darin zuriick an die glorreichen Zeiten, da er selber zu Fiissen der
grossen Liowener Theologen gesessen hatte und nun mit tiefem Kum-
mer erleben muss, dass nun auch dort die Korruption und Irrtiimer -
eingedrungen sind und das Bollwerk des Augustinismus ins Wanken
geraten ist. In bewegten Worten ruft er die Lowener Alumni auf, sich
den jesuitischen Bestrebungen mannhaft zu widersetzen, den Ruhm
der Universitit in Ehren zu halten, die tutissima et inconcussa dog-
mata des hl. Augustin bis zum letzten Atemzug zu verteidigen und
die Unterzeichnung des Formulars fest entschlossen abzuweisen. Mit
grimmiger Entriistung erinnert er dann die Studenten an eine von
Clemens XI. am Ostertag 1702 in der Basilika des Princeps Aposto-
lorum gehaltene Predigt, in der der Papst sagte: «Haec dies quam
fecit Dominus. Hodie verum templum, Judaica nuper impietate de-
structum, divina post triduum omnipotentia reparavit. Hodie forma
servi reversa est in formam Deiy, und fragt: « Wer unter den heutigen
Professoren hat soviel Gelehrsamkeit und Geisteskraft, dass er Fuch
darauf aufmerksam macht, dass der Papst in den letzten Worten den
Irrtum des Eutyches erneuert ?» Sie sollten darum einmal ihre Pro-
fessoren fragen: «an vere sanctus Petrus per Clementem locutus sit.»

Mit dieser Kritik rief de Witte naturgemiéiss eine neue Polemik
hervor. Ein Kanoniker von Liittich, Henri Denis, hatte die These auf-
gestellt, es gilbe einen Weg, das Formular Alexanders VII. vorbehalt-

1) Aviti Academici Paraenesis ad Alumnos Almae Universitatis Lova-
niensis e qua liquet quid deferendum sit Constitutioni Clementinae nuperae,
quae Vineam Domini Sabaoth de exordio dicitur. 1706. Vgl. Reusch, Index
II. S.707.



— 8§ —

los zu unterzeichnen, ohne sein Gewissen zu vergewaltigen. Man konne
den Eid leisten, nicht als ein Zeugnis der personlichen Uberzeugung,
‘sondern nur als ein Akt des Gehorsams und der Unterwerfung unter
einen pipstlichen Befehl. Diese Auffassung fand sowohl bei Janse-
nisten wie bei Antijansenisten allgemeine Ablehnung!). Denis beeilte
sich nun, sich in einer weiteren Schrift?) niher zu erkliren und griff
darin auch de Witte an wegen seiner Frechheit, den Papst des Eu-
tychianismus zu bezichtigen. In seiner « Paraenesis vindicata®)» wies
de Witte «die Haarklaubereien» seines (Gegners zuriick und griff nun
auch das Papsttum mit seiner gewohnten Heftigkeit an. Das Papst-
tum strebe nach dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit. Die
gottliche Gnade werde vom Thron gestossen, Wahrheit und Liebe
werden verfolgt, Pelagius stehe zu neuem Leben auf, und fiithrende
Ménner in Kirche und Staat verbreiten den Irrtum. Clemens X1I. habe

nicht das geringste Recht, gegen Jansenius einen Eid zu verlangen,
~denn die Lehre «des Europiischen Augustins decke sich in allem mit
der des Afrikanischen. Hochstens konne man feststellen, dass Jan-
senius den starken Wein Augustins mit ein wenig Wasser verdiinnt

1) Jesuitischerseits erschien: Dénonciation d’une Lettre Latine qui
commence par ces mots: Reverende admodum Domine, de formula subscri-
benda ete. & Mgr. le Grand Viecaire du Diocése de Liége.

Von Fénelon: Lettre de Mgr. I'archeveque Duc de Cambrai ete. & un
théologien, servant de réponse & un Libelle Latin en anonyme, qui commence
par ces mots: Reverende admodum, ete.

Von Quesnel: Divers écrits touchant la signature du Formulaire par
rapport & la derniére constitution de N.S.P.le Pape Clément XI Vineam
Domini Sabaoth. — Und: Nouveaux éclaircissements, ou réflexions sur une
Lettre Latine touchant le Formulaire.

Von Nicole: Examen d’une Proposition soutenue en Sorbonne par
M.Dumas touchant le Jugement de I'église sur les faits qui regardent le
Sens d’un Auteur nouveau. — Und: Examen d’un écrit de M. Dirois, docteur
de Sorbonne, touchant la soumission, qu’on doit aux jugements de I’église.

Von de Ligny (doctor von Douay) Réponse & la Lettre de M., ot I'on
réfute les raisons, qu’il allégue pour prouver, que depuis la Nouvelle Consti-
tution du Pape Clément XTI on peut et on doit signer purement et simplement
le Formulaire.

%) Defensio Autoritatis Ecclesiae, in qua asseritur gravissimum pondus
Constitutionum, refellitur quorundam Principium ipsi injuriosum, ac
Epistola Leodiensis de Formula Alexandrina vindicatur.

3) Paraenesis vindicata, sive depulsio calumniarum et cavillationum,
quas adversus Avitum Academicum, et perillustrem Cornelium Jansenium,
intorsit quidem abunde notus Ecclesiasticae Autoritatis Defensor; in qua et
latius discutitur Clementina periodus: Hodie forma servi reversa est in for-
mam Dei. 1707. ' '



e ol

habe, damit er nicht zu schwer auf dem Magen der Scholastiker
liege)».

Eine anonym unter dem Titel « e véritable esprit des nouveaux
disciples de S. Augustin» erschienene jesuitische Schrift rief dann de
Witte wiederum auf den Plan, um die «heilige und heilsame Lehre
Jansenius’ — le noyau, la moélle et la quintescence de la piété chré-
tienne —» abermals zu verteidigen ?). In seiner «Neuen Apologie» wies
er den Gegner zuriick mit dem beissenden Verweis, er sei ein Schar-
latan, wisse nicht einmal was Krbsiinde sei und kenne die Elemen-
taria des Katechismus nicht. Jansenius sei das Opfer geworden von
Zank- und Rachsucht, von Verleumdung und Unwissenheit, von
Kniffen und Intrigen. Man habe die fiinf Thesen absichtlich so formu-
liert, dass sie einen calvinistischen, einen pelagianischen, arianischen,
nestorianischen, eutychianischen und auch einen katholischen Sinn
haben kénnen. Der molinistische Begriff der Willensfreiheit sei ein
Hirngespinst, denn im Stande der gefallenen Natur gebe es kein Aqui-
librium libertatis zwischen Gutem und Bésem. Die Behauptung, Gott
miisse, wenn er (Gebote gibt, auch die Gnade geben, sie zu erfiillen,
sei teuflischer Hochmut. Der Mensch sei entweder Siinder oder Ge-

-rechtfertigter. Solange er Siinder ist, sei er Sklave der Ungerechtig-
keit; wenn er gerechtfertigt wird, sei er Sklave der Gerechtigkeit, aber
dennoch wahrlich frei, eben weil er Sklave der Gerechtigkeit gewor-
den ist. Die Fihigkeit, das Bose zu lieben, gehére nicht zum Wesen
der Willensfreiheit, denn auch die Heiligen seien frei, und dennoch
lieben sie mit Notwendigkeit. — Auf dieselbe Weise untersucht er dann
wieder den Inhalt der fiinf Thesen, wie wir das aus seinen fritheren
Schriften schon kennenlernten?).

Diese radikalen Ausfithrungen mussten den Hollindern in An-
betracht ihrer damaligen kirchlichen Lage dusserst unwillkommen
sein. Darum glaubte der Kanoniker Andreas van der Schuur, der
beste Freund de Wittes, ein Wort der Besanftigung und Versohnung

1) « Europaeus Augustinus ne in uno quidem doctrinae apice ab Africano
dissidet. Hoe quidem excipio, quod Iprensis nonnunquam vinum Hippo-
nense (ne Magistris scholaribus nimiopere stomachum accendat) affusa leniter
unda temperet. Hoc est: mansuetius quam Hipponensis de quinque Propo-
sitionum dogmatibus verba faciat.»

?) Nouvelle Apologie de la sainte Doctrine de M. Jansenius, evéque
d’Ipres touchant les V Propositions, pour servir de réponse & un écrit calom-
nieux, qui a pour titre: Le véritable Esprit des Nouveaux Disciples de
S. Augustin. 1707. .

3) Pierre le Clerc besorgte — 1756 — eine zweite Ausgabe.



s ] s

sprechen zu miissen'). So liess er denn sein «Irenikon» erscheinen,
mit dem er versuchte, Ol auf die Wogen zu giessen, de Witte zur Mis-
sigung anzuleiten und die Klerisei gegen dessen Extravaganzen in
Schutz zu nehmen. Van der Schuur erkliart darin, dass die Utrechter
Kirche die fiinf Thesen purement et simplement — animo et lingua —
verurteile und die Bullen Innozenz’ X. und Alexanders VII. vor-
behaltlos annehme. Man halte sich an die Pax Clementina, weil die
Tatsachenfrage nicht zum Glauben gehdre. « In clero nostro non equi-
dem cui certum est non sentire cum ecclesia.» Im Interesse des kirch-
lichen Friedens streiten wir nicht iiber den Sinn der Thesen und ver-
langen nur, dass wir in einer Sache, die nicht zum Glaubensinhalt
gehort, schweigen diirfen. «Sileant itaque nobis inutiles de Facto
altercationes. Sollte sich aber jemand durch meine Schrift veranlasst
sehen, mich in die Arena hinunterzuziehen und zum Kampf aufzu-
fordern, so gibt er sich vergebliche Miihe?2).»

Van der Schuur erreichte nur das Gegenteil von dem, was er er-
hoffte. Ein «Irenikon» entsprach nicht de Wittes Geschmack! Sofort
antwortete er mit einem « Polemikon?)», in dem er seinen radikalen
Standpunkt eingehend verteidigte und erhirtete. Der von van der
Schuur und der Klerisei erstrebte I'riede beruhe nicht auf Wahrhaf-
tigkeit und sei darum ungerecht. Die Bulle « Vineam Domini» habe
die Pax Clementina aufgehoben, und Leute, die sich noch daran hal-
ten wollen, werden von Clemens XI. zanksiichtig, vermessen und un-
verschiimt gescholten. Auch das Schweigen iiber den Sinn des Jan-
senius sei unhaltbar, denn es gebe einen katholischen und einen hete-
rodoxen Sinn. Vollig unhaltbar und ungereimt aber sei es, die finf
Thesen zu verurteilen und zu gleicher Zeit das Buch des Jansenius zu
verteidigen, denn die Pipste haben ausdriicklich erklirt, die Thesen
seien dem Buch des Jansenius entnommen und im Sinn des Verfassers

1) Irenikon, sive Epistola pacifica Christiani Philireni.

) Unum petimus ut dum sana dogmata credimus, atque ipsis ecclesiae
verbis ore confitemur, de facto litigioso, quid in Jansenii libro seriptum sit,
liceat ignorare aut dubitare, vel timere saltem, denique tacere in causa quae
doctrinam fidei non adtingit. Tacere tutius si nihil compellat ad loquendum.
Non damno, non insulto, sed cavendum esse, ne nova tempestas exsurgat aut
suscitando occasio detur. Dudum nimis pressa luget Ecclesia haec mater
nostra et propedum fatiscit circumstrepentibus jactata procellis. Si quis,
quod absit, videatur sibi ex hac scriptione ansam nactus, me in arenam per-
trahendi, et in certamen compellendi, is suam perdet operam. Digladiabitur
solus, meque sectatorem habebit, non colluctorem. Dieci quid sentiam, quid
Clerum nostrum sentire putem.

?) Polemikon, sive Bellica postulatio catholici Philaletis adversus Ireni-
kon, sive Epistolam pacificam Christiani Philireni. 1708.



o i

verurteilt worden. — Dann richtet de Witte sich persoénlich an seinen
Freund und erinnert ihn an ein flimisches Sprichwort: « Wer seine
Kleider nicht beschmutzen will, soll nicht in eine Miihle gehen.» « Du
bist in die Arena hinuntergestiegen ; ich lasse dich nicht anders gehen,
als mit Wunden oder wenigstens mit Staub iiberdeckt!).» — Gerade
aus diesen Worten wird ersichtlich, dass jede Polemik fiir de Witte
eine Art Gedankensport oder eine geistige Kraftleistung gewesen ist,
an der er sich herzlich freuen konnte. Das beweist auch sein Schluss-
wort: « Wir sind zwar Freunde, aber in einem Pressestreit sollen wir
scharf sein. Dann kreuzen wir die Waffen; dann stehen wir uns wie
Rechtsanwilte gegeniiber; dann versucht man den Gegner mit den
kraftigsten Beweisgriinden zu bekémpfen. Dann geht es aufs Mes-
ser.» — Fiir solche geistigen Turniere oder Gefechte konnten aber seine
Gesinnungsgenossen kein Verstindnis aufbringen?)!

Vier Jahre lang hatte de Witte in der Annahme gelebt, dass die
franzosischen Jansenisten sich zum Kampf gegen die Bulle « Vineam
Domini» aufraffen wiirden: Als er dann aber hatte feststellen miissen,
dass sie sich nur schwach und zaghaft zu widersetzen wagten, ent-
schloss er sich zu einem aufsehenerregenden Schritt. Am 2. Juni 1709
veroffentlichte er seine leidenschaftliche « Denuntiatio solemnis Bul-
lae Clementinae?)», in der er die abendlindischen Bischéfe aufrief,
die Abhaltung eines allgemeinen Konzils zur Entscheidung der nun
fast 70 Jahre dauernden Gnadenstreitigkeiten vom Papst zu fordern.
Denn diese Bulle vernichte den christlichen Glauben, erwecke den
Pelagianismus zu neuem Leben, vermehre den Skandal in der Kirche,
verschirfe die Gegensiitze und erklére die Grundprinzipien der christ-

!) Flandrica paroemia perhibet: Molinendum intraturo metus haud sit
a polline. Circum intrasti, mi Philirene, aut caesus aut saltem pulverulentus
a me abeas, necesse est.

%) So schrieb am 27. Oktober 1708 Quesnel an van der Schuur: «Il serait
& souhaiter que votre dernier adversaire et des maniéres aussi douces et
aussi pacifiques que les votres, et qu’il etit plus de déférences pour les amis
de ses amis; mais il a pris son pli et il ne changera pas.» Bei J.A.G.Tans:
Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960. S.274.

3) Denuntiatio solemnis Bullae Clementinae (quae incipit: Vineam
Domini Sabaoth) facta universae ecclesiae catholicae ac praesertim omnibus
hierarchibus ejus, tamquam evertentis doctrinam gratiae, qua christiani
sumus; tamquam resuscitantis Pelagium, cum suis asseclis; tamquam
objicientis Eecclesiam extraneorum scandalo; tamquam dissidia, iam nimium
diu durantia, acerbius exulcerantis; atque sub sensus Janseniani involucro,
prima et certissima Christianae Pietatis, Humilitatis, Gratitudinis, Spei et
Charitatis Principia ac fundamenta (hoc est Gratiam Dei per se Efficientem et
Praedestinationem Electorum Gratuitam) haeretico carbone notantis.
2. Junii 1709. Vgl. Reusch, Index II. S.707.



= WL

lichen Frommigkeit, Demut, Dankbarkeit, Hoffnung und Liebe —
néamlich «doctrinam de gratia Dei per se efficientem et praedestina-
tionem electorum gratuitam» — fiir haretisch. Die Lehre Jansenius’
sei die genuin augustinische und paulinische. Der «Augustinus» sei
ein «liber vere aureus, vere divinus liber». Das Buch lege die wahren
Schiitze der Liebe und der Hoffnung dar, «ut nihil ab humano calamo
validius vel accuratius scribi potuerit». Es handle sich um die Frage:
«an in omni pia actione determinet gratia voluntatem, an contra:
voluntas hominis determinet gratiam.» Clemens X1I. habe durch die
Bulle sich als Feind der Gnade Christi, als Forderer des pelagianischen
Hochmuts, als Verleumder eines ausgezeichneten Bischofs, als Ver-
nichter der hierarchischen Ordnung und Verderber der Seelen er-
wiesen. Grosstes Ubel sei die Romanae Curiae Dominatio. « Regimen
ecclesiae non monarchicum sed aristocraticum secundum Scripturas
et Traditionem.» Darum sollen die Bischofe sich ihrer Verantwortung
bewusst sein und ein allgemeines Konzil verlangen, damit durch ge-
meinsame Beratung der Glaube definiert, die kirchliche Zucht wieder-
hergestellt und die Missbriuche beseitigt werden. — In dem an jeden
einzelnen Bischof gesandten Begleitschreiben!) erinnert er sie mit
berechtigtem Stolz an seine Lowener Ausbildung mit den Worten:
«In controversia ista, quae Kcclesiam tam diu et tam dire devexat,
a prima adolescentia enutritus et ad hanc usque fatiscentem aetatem
impigre exercitatus sum. Non dormivi, non tacui, buccina cecini,
animam meam liberavi. Vos et quod muneris vestri est, implere sata-
gite, ne requiratur sanguis pereuntium de manu vestra.»
' Die mutige, leidenschaftliche Denuntiatio stiess naturgemiss
allerwegen auf scharfe Proteste. Unter den Gegnern finden wir den
Erzbischof von Cambrai, Fénélon, den «Elisiius Arnaulds», Pasquier
Quesnel, den Augustiner van Wavre, den Jesuiten Meyer und Welt-
geistliche wie Denis und Juvet. IThre Geduld wurde lange auf die
Probe gestellt, denn erst zwei Jahre spéiter kam ihnen de Wittes Du-
plik unter die Augen. Im Jahre 1711 erschien seine ausgezeichnete
griindliche «Apologie des Jansenius?)». Dieses Buch ist das weitaus

1) Epistola inscripta singulis Episcopis, ad quos denuntiatio superior
missa fuit.

) AUGUSTINUS Iprensis vindicatus atque a damnatione Romanorum
Pontificam Urbani VIII, Innocentii X, Alexandri VII et Clementis XI
ereptus et erutus, sive Apologeticus Per-illustrissimi ac Reverendissimi
Domini Cornelii Jansenii quondam in Academia Lovanienzi S.T. Doctoris,
Professoris Regii, Praesidis Collegii Pulcheriani, ac dein septimi Iprensium
Praesulis. In quo Controversiae Jansenianae prima elementa et principia



e . B

umfangreichste seines ganzen Schrifttums. Es zéhlt, ohne die Ap-
pendices, 478 Seiten und mit den Ergéinzungen {iber mehr als 600 Sei-
ten und ist die ausfiihrlichste Verteidigung des Jansenius, die die
Literatur aufzuweisen hat. Im ersten, dogmatischen Teil, behandelt
es eingehend die ganze Gnadenfrage: den Urstand des Menschen, die
Gnade und den freien Willen Adams; den Siindenfall mit seinen Fol-
gen: Erbsiinde, Unwissenheit und Begierlichkeit. Es folgt ein Ab-
schnitt iiber den freien Willen der Heiligen, iiber die Pridestination
und die Zahl der Auserkorenen. Sodann wendet es sich der Frage zu,
ob alle Menschen selig werden und in welchem Sinn man sagen kénne,
dass Christus sein Blut fiir alle vergossen habe. Den Schluss bildet
eine Darstellung itber das Wesen der Gnade. Diese komme dem Men-
schen immer zuvor, begleite ihn bei jedem Werk, werde ihm ohne
Verdienste geschenkt und sei zu jeder guten Tat notwendig. — Im
zweiten Teil wird die Geschichte der «Causa Janseniana» eingehend
dargestellt, und dabei wird seinen Gesinnungsgenossen eine riick-
sichtslose Kritik nicht erspart. Die Anhinger des Augustinismus
haben in der Verteidigung Jansenius’ schwer versagt. Sie hiitten die
fiinf Thesen unentwegt verteidigen sollen, pro ut jacent et pro ut
sonant, und in bezug auf die Bullen Innozenz’ X. und Alexanders VII.
nie feilschen sollen. Zumindest hétten sie dafiir sorgen sollen, dass der
katholische Sinn der Thesen unter allen Umstinden gewahrt und
verteidigt wiirde. — Der dritte Teil ist der Widerlegung einer von dem
Augustiner Philippus van Wavre verfassten Schrift gewidmet?), in
der dieser de Wittes « Panegyrus vindicata» angegriffen und nachzu-
weisen versucht hatte, dass Jansenius in mancher Beziehung vom
hl. Augustin abweiche. Darum habe de Witte ihn zu Unrecht als
«Europaeus Augustinus» betitelt. Demgegeniiber stellt de Witte dann

statuuntur; ejusdem Historia Dogmatica et Critica ad huc usque tempora
texitur; remedia malis praesentibus idonea proponuntur, ac denique futiles
argutiae Adversariis ejusdem novissimi, discordiam Jansenii ab Aurelio
Augustino commonstrare conantis, succincte et dilucide refutantur per
AEGIDIUM ALBANUM nuper in civitate Mechliniensi Decanum et Pasto-
rem Kcclesiae Collegiatae et Parochialis Beatae Mariae trans Diliam. Aere
vulgaris 1711. 478 Seiten. Vgl. Reusch, Index II. 8.707, 708. Das Motto ist
Sacharja 1/12 entnommen : « Herr der Heerscharen, wann willst du dich endlich
Jerusalems und der Stidte Juda’s erbarmen, denen du nun schon siebenzig
Jahre lang ziirnst ?» (Eine Erinnerung am Beginn der jansenistischen Streitig-
keiten im Jahre 1641.)

1) Cornelii Jansenii Iprensis Episcopi, Augustinus Europaeus perperam
dictus, etc., per Augustinum damnatum priusquam natus.



—_ 9 —

eine Parallele zwischen beiden Auffassungen auf und legt ihre gegen-
seitige Konformitit eingehend dar.

In einem ersten « Appendix!)» verbreitet er sich dann abermals
iiber den Satz aus der Osterpredigt Clemens’ X1: hodie servi reversa
est in formam Dei. Ein zweiter « Appendix ?)» weist die von dem Je-
suiten Meyer gegen die «Denuntiatio» vorgebrachten Einspriiche
kurz zuriick.

Die Denuntiatio der Clemensbulle wurde aber nicht nur von den
Gegnern, sondern auch aus den Reihen der Jansenisten energisch
dementiert. So auch von ihrem Fiihrer, Pasquier Quesnel. Fiir ge-
wohnlich beschriankte dieser sich — wie auch die Hollinder — darauf,
iiber die Extravaganzen de Wittes den Kopf zu schiitteln, die Stirn
zu runzeln und nur miindlich seinen Bedenken Ausdruck zu geben.
Nun aber ersuchte der Erzbischof von (Cambrai, Fénélon, ihn, die
Denuntiatio 6ffentlich zuriickzuweisen. Diesem Gesuch entsprechend
gab Quesnel — Friihjahr 1711 — eine Antwort an de Witte heraus, in
der er das Papsttum gegen den von de Witte erhobenen Vorwurf, die
Lehre der gratia efficax verurteilt zu haben, in Schutz nahm. Denn -
so Quesnel - die gratia efficax werde in Rom unzweideutig gelehrt. —
Weil die Ehrfurcht vor Quesnel de Witte davon zuriickhielt, mit ihm
die Waffen zu kreuzen, begniigte er sich damit, nur gegen Fénélon
Stellung zu nehmen?). Mit beissendem Sarkasmus weist er diesen
Erzbischof zuriick mit den Worten: « Firwahr, es passt gerade dem
Bischof von Cambrai besonders gut in den Kram, die gratia efficax zu
bekiampfen! Predigt er ja selber als Quietist und sogar als Fiihrer
dieses Fanatismus tiberall das Bewusstsein unserer Nichtigkeit und
die fortwihrende Abhiingigkeit von der Gnade Gottes, die ja alles in
uns auswirkt!» Am 13.Oktober 1711 gab Quesnel nun eine zweite
«Réponse a M. de Witte» heraus, in der er den Nachweis erbringen
wollte, dass de Witte den Erzbischof ganz falsch beurteilt und er sel-
ber sich einer unerhorten Vermessenheit schuldig gemacht habe, in-
dem er es gewagt hatte, gegen eine pipstliche Entscheidung Ein-

1) Appendix prima sive Ecclesiasticae Autoritatis feroculus pseudo-
vindex, qua parte avitum vellicat Academicum, convulsus et funditus dirutus.

) Appendix altera ad Appendicem secundum Liberii Gratiani, adver-
sus recentem Clementis Denonciatorem quae finit Dissertationem IV.
ejusdem Liberii de Pelagianorum Erroribus.

#) Augustini Iprensis vindicati Vindiciae uberiores, sive Epistola D. Fene-
lon, Archi-episcopi Cameracensis, ad D. Paschalium Quesnellium, et Respon-
sionis ab hoec ad D.Fenelonium datae, qua parte Denuntiationem Bullae

Clementinae invadunt. Excussio ac Depulsio. Per Aegidium Albanum,
Presbiterum. Anno Domini 1711.



SRS )

spruch zu erheben und Clemens XI. wegen der gratia efficax anzu-
greifen. Dieser Brief war fiir einen so bescheidenen und massvollen
Mann, wie Quesnel es war, nicht nur unbeherrscht, sondern da und
dort auch scharf und hart. Und zwar so sehr, dass er spater glaubte,
sich deswegen entschuldigen zu miissen'). Nun machte de Witte sich
schweren Herzens daran, eine Verteidigung zu schreiben?). Diese un-
dankbare und ungesuchte Aufgabe diirfte ihm gewiss nicht leicht ge-
worden sein. Musste er sich doch bei jeder Zeile zusammennehmen
und seinem heissbliitigen Temperament Gewalt antun! In seiner Er-
widerung behandelt er Quesnel mit hoher Auszeichnung, nennt ihn
«amicus integerrimus, amicorum intimus, venerandus et eminentis-
simus vir» und legt den vollen Nachdruck auf seine Bedeutung und
Verdienste fiir die Gnadenfrage. Es wiire ihm lieber gewesen, wenn
er den Freund in Ruhe hitte lassen konnen wegen seines hohen Alters
und seines hohen Ansehens. Aber er miisse mit Schmerz feststellen,
dass er immer genotigt werde, dasselbe zu wiederholen, denn keiner
wolle die von ihm beigebrachten Beweisfiihrungen widerlegen. Zu-
nichst greift er dann die Fiktion Quesnels und seiner Genossen an,
die meinten, dass zwar die fiinf Thesen verurteilt worden seien, aber
damit nicht die Lehre Jansenius’, denn Jansenius lehre diese Thesen
nicht ! Demgegeniiber stellt er dann fest, dass in der Clemensbulle von
Menschen die Rede ist, «die nicht aufhéren, der Kirche zu wider-
sprechen, und die verschiedene Distinktionen und Spitzfindigkeiten
auskliigeln, die sie absichtlich erfunden haben, um damit den Irrtum
in die Kirche einzufiihren und sie in Verwirrung zu bringen». Darum
richtet er an Quesnel die Frage: « Welche Menschen sind in der Bulle
gemeint ?» Und er antwortet : die beriihmten Ménner von Port-Royal,
ihre Freunde und Verteidiger, Quesnel selber mit seinen Anhéingern,
kurz: das ganze augustinische Heer. Wenn diese nicht gemeint sein
sollten, dann vielleicht etwa die chinesischen Mandarinen, Tiirken
und Araber, Amerikaner, Perusianer, Patagonier, Brasilianer und
andere Barbaren ? «Lasset uns ehrlich zugeben, dass es sich in der

1) In einem Brief vom 15.Januar 1712 an Ruffin schreibt Quesnel: «I1
m’a paru qu’il était bon de lui faire une réprimande publique, parce qu’il
ne se rend & aucun avertissement particulier et qu'il fallait faire connaitre au
monde que c’est sérieusement qu’on ne prend aucune part & sa conduite et &
ses saillies.» Bei J.A.G.Tans: Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960.
S. XXV.

%) Augustini Iprensis vindiciarum uberiorum Pars Altera sive Epistola
Apologetica ad Amicum Provincialem, adversus Responsum D.Paschasii
Quesnellii, Denuntiationem, a me factam Clementinae Constitutionis, denuo
(ut minus dicam) imitissime arrodentis. 30. Martii 1712.



Bulle Clemens’ XI. einzig und allein um uns handelt; dass nur wir es
sind, die zensuriert, verurteilt und hinausgejagt werden. Lasset uns
nicht so hartniickig dabei beharren und so torichtlich das Opfer und
das Spielzeug unserer Einbildungen werden. Warum wollen wir nicht
einsehen, was jedermann sieht, dass der Papst es einzig und allein auf
uns abgesehen hat ? Wollen wir dann immer den Kindern gleichen,
die, wenn etwas Schreckliches auftaucht, die Augen schliessen, da-
mit sie es nicht sehen ? Wann wird Quesnel aus seiner Lethargie er-
wachen und die Schuppen ihm von den Augen fallen ? Hat die Cle-
mensbulle ihn noch nicht zu-der Kinsicht gebracht, wieviel seit
50 Jahren sich geiindert hat, und dass der heutige Papst uns alle Tiiren
geschlossen hat, durch die wir bis jetzt haben entspringen kénnen ?
Konnen wir jetzt noch behaupten, dass die wahre Lehre des Jansen-
schen Buches oder (was dasselbe ist) des grossen Augustin nicht von
den Bannstrahlen des Vatikans getroffen wird ?» — Warnend und fast
prophetisch schliesst de Witte seine Antwort mit der Bemerkung:
« Wenn man die Bulle ,,Vineam Domini‘‘ und die anderen Bullen, die
die fiinf Thesen verurteilt haben, auf sich beruhen lisst, wird man in
kurzer Zeit so schwere und grausame Ubel in die Kirche aufkommen
sehen, wie man sie nicht einmal in den Zeiten, als sie durch die schwer-
sten Ketzereien bedriickt war, gesehen hat.» Bezeichnend fiir das Ge-
fithl des Schmerzes, unter dem diese Schrift zustande kam, ist das
beigefiigte Motto : « Ein Fremdling bin ich meinen Briidern geworden,
und unbekannt den Kindern meiner Mutter, denn der Eifer um dein
Haus hat mich verzehrt (Ps.69, 9 f.).» Dieser Abhandlung ist wie-
derum ein Appendix!) angehiingt, diesmal gegen Doctor von Bou-
logne und Seminarprisident in Gent, Juvet, der de Witte in einer
Schrift?) angegriffen hatte. Weil der Gegner aber nichts Neues her-
vorzubringen wusste, machte de Witte es sich leicht und begniigte
sich mit der Erwiderung «apagete folia ista». Als dieser Juvet bald
darauf noch einmal auf die Osterpredigt Clemens’ XI. zuriickkam,
antwortete de Witte ihm mit einer « Epistola familiaris®)», in der er
sich wieder iiber die Fehlbarkeit der Pipste verbreitete.

Zweifellos hitte die Bulle « Vineam Domini» noch zu weiteren
Kontroversen gefiihrt, wenn sie nicht durch die Bulle « Unigenitus»
iiberholt worden wiire (1713). Gewiss wiirde de Witte auch in der Be-

1) Appendix ad Augustini Iprensis vindicati vindiciarum uberiorum
partem alteram.

%) Aegidius Albanus alios arguens, seipsum condemnans.

%) Aviti Academici Epistola familiaris ad amicam Gandavensem, circa
novum quemdam Vindicem Pontificium. 1712,




— 12 —

kiimpfung dieser Bulle seinen Mann gestellt haben. Aber es war von
Anfang an immer seine Gewohnheit gewesen, sich nur mit solchen
Fragen zu befassen, von denen er glaubte, dass sie von seinen Gesin-
nungsgenossen mehr oder weniger vernachliassigt wiirden. Als denn
auch in Frankreich diese Bulle ein ganzes Heer von energischen und
tiichtigen Kampfern auf den Kampfplatz rief, glaubte de Witte auf
diesem Gebiet keine personliche Aufgabe zu haben. So erkliirt es sich,
dass er sich nur einmal und nur ganz kurz mit den 101 verurteilten
Quesnelschen Sitzen befasst hat!). Fiir seine personlichen Beziehun-
gen zu Quesnel hatte die Unigenitusbulle iiberaus erfreuliche Erfolge.
Pierre le Clere, der vierzig Jahre spiter ganz in die radikalen Fuss-
stapfen de Wittes treten wird, hat uns das erste Zusammentreffen der
beiden Ménner in seinem «Idée de la vie» aufbewahrt. Eines Tages,
als de Witte beim Utrechter Kanoniker Willibrordus Kemp, in der
Pfarrei der hl. Gertrudis auf Besuch war, kam auch Quesnel herein.
Da sagte de Witte zu Quesnel: « Eh bien, mon pére Quesnel, vous
avez lu la Bulle Unigenitus. Que pensez-vous maintenant de la Cour
de Rome ?» Quesnel eilte auf ihn zu, fiel ihm um den Hals und sagte:
«Mon cher ami, je vois bien maintenant que vous aviez les yeux plus
pergants que les miens. Je vous demande excuse de vous avoir si mal
traité et en méme si injustement. Rendez-moi vos bonnes graces et
soyons amis.» — Damit war die Freundschaft wieder hergestellt, und
zwar so sehr, dass de Witte, bei seinem Tod (7. April 1721) in dasselbe
Grab in Warmond beigesetzt wurde, wo Quesnel seit zwei Jahren
seine letzte Ruhestitte gefunden hatte. — Wie intensiv de Witte tibri-
gens an den kirchlichen Zeitfragen teilnahm und wie stark auch er
von den eschatologischen Spannungen dieser Periode erfiillt war, be-
weist die Tatsache, dass er, gleich nach Erscheinen der Unigenitus-
bulle, seinen Hausdiener nach Amsterdam ins Judenviertel schickte,
um sich dort zu erkundigen, ob vielleicht der Prophet Elia erschienen
sei !

Obwohl die mit der Bulle « Vineam Domini» zusammenhiingen-
den Fragen seine volle Aufmerksam erheischten, so verlor de Witte
doch die Entwicklung innerhalb der Utrechter Klerisei nicht aus den
Augen. Seitdem Codde sich entschlossen hatte, sich in die Stille zu-
riickzuziehen, hatte der Streit allméihlich an Heftigkeit nachgelassen,
so dass uns aus der Periode 1705 bis 1713 verhéltnisméssig wenige

1) Bericht aen de Gemeyne Geloovigen, over zekere Bulle nieuwlijks
van Romen gekomen op den naem van Clemens XI, verbiedende 100 Stel-
lingen en eene daarbij. 1713.



— 13 —

Schriften de Wittes bewahrt geblieben sind. Wo aber immer nétig,
versuchte er dem Gang der Geschehnisse zu steuern. So fing er —
1706 — eine « Theologische Plinkelei!)» mit dem Kapitel von Haarlem
an, weil es sich entschlossen hatte, auf seine Kapitelrechte weiterhin
zu verzichten. Schon am 12. Oktober 1703 hatte der Kardinal-Sekre-
tir, Paulucci, den Haarlemer Kanonikern das Verbot der weiteren
Amtsausiibung auferlegt. Das Kapitel, nicht sofort bereit, dem pépst-
lichen Wunsch zu willfahren, reichte ein «libellus supplex» bei der
Kurie ein, in dem es darauf hinwies, dass diese Massnahme dem kirch-
lichen Frieden und der Erhaltung des Glaubens schiidlich sein wiirde.
Am 22, November 1704 antwortete aber Paulucci, dass der papstliche
Beschluss zur Bekimpfung einer verderblichen, der Kirche wider-
sprechenden Lehre notwendig sei. Das Kapitel legte nun die Hénde
in den Schoss und enthielt sich von da an der weiteren Jurisdiktions-
ausiibung. Dass dieser Beschluss nicht den Ansichten de Wittes ent-
sprach, versteht sich, Darum meinte er dazu ein warnendes Wort spre-
chen zu miissen. Hr erinnert das Kapitel daran, dass Dekan und Ka-
noniker zusammen ein Kathedral-Kapitel bilden und dass es ihre
Pflicht sei, withrend der durch die Suspension Coddes eingetretenen
Sedisvakanz die Verwaltung der Kirche zu iibernehmen. Die Kano-
niker behaupteten zwar, dass sie aus Liebe zum Frieden und aus Ehr-
furcht vor dem Hl. Stuhl wie auch zur Vermeidung des Argernisses
handelten, aber diese Beweggriinde seien ungeniigend, denn Rom
strebe nach einem ungerechten und falschen Frieden; Argernis zu
vermeiden sei nicht immer moglich, und die Ehrfurcht vor dem
HI. Stuhl habe ihre Grenzen in der Hl. Schrift, der Tradition und der
natiirlichen Vernunft. Die Kanoniker schéinden ihren Eid, stirken die
Kurie in ihrem Machtbestreben, bringen die Gemeinden in Verwir-
rung, liefern die treugebliebenen Pfarrer den Gegnern aus, lassen dem
Jesuitismus freie Bahn und fiihren die Kirche dem Untergang ent-
gegen. — Die Warnung de Wittes war aber vergeblich. Ohne die Seite
der Jesuiten zu wiihlen, distanzierte das Haarlemer Kapitel sich von
Codde und beharrte von da an in einer vollig passiven Haltung.

Um dieselbe Zeit gaben Coddes Gegner eine Schmihschrift her-
aus?), in der der Erzbischof mit dem Teufel verglichen, als Vater der

1) Velitatio theologica, an Decanus et Canonici Harlemensis merito
argui possint, jura sua Capituli hoc tempore ignaviter abjecisse. 1706.

%) Dienstige Bemerkingen van een Roomsch-Katholyk, aengaende veel-
vuldige Streeken of Ongerymtheden, begrepen in de Denuntiatio Apologe-

tica, ofte Verdedigschrift van den Heer Petrus Codde, Aertsbisschop van
Sebaste. 1707.



AISREN L

Liige gescholten wurde, und seine Getreuen als ein Haufen schein-
heiliger Kirchenrebellen verhohnt wurden. Zur Beantwortung?!) die-
ser Schimpfereien legt de Witte dem Verfasser die ¢mannhaften und
iiberzeugenden Beweise von Coddes Unschuld vor die Nase». Der
Erzbischof sei 1694 in allen Teilen fiir unschuldig befunden worden;
in der Beantwortung des « Breve Memoriale» habe er (1699) seine Un-
schuld iiberzeugend dargetan. Seine Widerlegung seiin Rom gedruckt
worden; er habe die Kardinile ersucht, seine Sache von der Inquisi-
tion untersuchen zu lassen ; 300 Priester haben zu seinen Gunsten aus-
gesagt; nie habe man ihn irgendeiner Ketzerei iiberfiihren konnen;
nie auch eine Untersuchung angestellt; Codde habe erklirt, seinen
Glauben bekennen zu wollen in von dem HI. Stuhlselber formulierten
Worten; Kardinal Hyacinthe habe ihn energisch verteidigt. — Den
Schluss dieser Arbeit bildet eine «Zugabe», in der er sich mit der
Papstfrage befasst und seine gallikanischen Auffassungen verteidigt.

Am 30.0Oktober 1707 unternahm Clemens XI. einen weiteren
Schritt zur Unterwerfung der Utrechter Refractarii. An diesem Tag
erschien die Bulle « Cum sicut nobis innotuit», in der 31 Schriften, die
bis dahin zur Verteidigung Coddes in Holland erschienen waren —
darunter die Denuntiatio, Responsiones und Hirtenbriefe Coddes
sowie Schriften von van Erkel, Quesnel und de Witte — als «falsch,
listerlich, beleidigend fiir den HI. Stuhl, #érgerniserregend, ver-
messen, Irrtiimer enthaltend und zum Schisma fithrend», verurteilt
wurden und die Suspension und Absetzung Coddes unter Bedrohung
mit Exkommunikation erneuert und bestiitigt wurde. Weil die Bulle
keine Unterschrift trug und nicht von der zustindigen Obrigkeit
promulgiert worden war, wollte de Witte nun daran sein Siegel
heften?). Der Papst sei in der Causa Coddaeana irregefiihrt; Codde
sei, ohne dass ihm sein Irrtum bekanntgegeben wurde, verurteilt
worden; die Bulle sei grundlos und liigenhaft. «Die Jesuiten mogen
hunderttausend Bullen versffentlichen, wir aber werden in Ewigkeit
nicht glauben, dass Codde etwas verbrochen oder gefehlt habe. ITm
Gegenteil: je grimmiger, schirfer und schwerer die Bannstrahlen
werden, mit denen man uns zum Schweigen zwingen will, um so
gewisser, stirker und unerschiitterlicher werde ich glauben, dass

1) De stoute plompheid beteugelt, ofte verydeling der «Dienstige Be-
merkingen etc., tesamen met de klare bewysing van het recht van den Aerts-

bisschop van Sebasten. 1707.
%) Zegels voor de nieuwe Jesuitse Bulle op den naem van Paus Clemens

XTI onder het Volk door de Jesuiten uytgestroyd. 1707.



——

Codde vor Gott unschuldig dasteht und er ungerechterweise unter-
driickt wird.»

In der Osterzeit 1709 liess er dann noch einen «Aufruf» an die
streitenden Parteien ausgehen?), wie sie sich withrend des Schismas
gegen einander benehmen sollten. Ausgangspunkt war ihm dabei der
von Johannes Gerson aufgestellte Leitfaden, der auf dem Konzil von
Konstanz fiir die Anhénger Clemens’ VII. und Urbanus VI. zur Richt-
schnur vorgeschlagen wurde. Darum sollen die Parteien in Holland
einander nicht von der kirchlichen Gemeinschaft ausschliessen oder
Schismatiker nennen; die Giiltigkeit der Sakramente beider an-
erkennen und nicht die gegenseitigen Gottesdienste meiden.

Auf diese Schrift folgte sofort seine «Depulsio excommunica-
tionis»2) des Utrechter Pfarrers Matthias Torck. Dieser Geistliche
war lingere Zeit in Emmerich titig gewesen und hatte in der Periode
Coddes eine Stelle in Utrecht angenommen. Er wurde vom Nuntius,
Bussi, suspendiert; das Dekret wurde ihm nicht ausgehéindigt, son-
den an der Kirchentiir angeheftet. Das Dokument wurde nun de
Witte ins Haus gebracht. Dieser machte in seiner genannten «Ab-
weisung» den leichtfertigen Gebrauch von Suspensionen und Bann-
strahlen vor aller Welt licherlich. Man kénne in der heutigen Zeit
schon exkommuniziert werden, wenn man es wagt, sich auf einen
Stuhl eines Kardinals hinzusetzen. In der Kirche herrsche heutzutage
die reinste Tyrannei; Port-Royal sei vernichtet; und alles was nicht
nach der Pfeife der Kurie tanzt, heisse refraktarisch, sakrilegisch und
verderblich. Diese Excommunicatio sei darum als evanida, cassa und
irrita abzuweisen. Und Codde sollte den Mut haben, dieses tyran-
nische Joch abzuschiitteln, kraftig zu protestieren und die heilsame
Gnadenlehre zu verteidigen. '

Um diese Zeit kreuzte noch einmal ein alter Gegner seinen Weg,
der ihm schon in seiner Mechelnschen Zeit das Leben wiederholt ver-
gillt hatte. Es war der beriichtigte Augustiner Ménch Bernard
Désirant. Dieser hatte schon — 1685 — in der gegen de Witte aus-
gesprochenen Lowener Zensur eine Rolle gespielt, und spéter zu der
Lowener Deputation gehort, die von 1692-1694 in Rom zu pazifi-

1) De Vrede van Paasch-dag toegewenscht aen alle vrede-lievende
Roomsche Catholyken van het Vereenigde Nederland, ofte Bondig Besluyt
hoe sig in 't bisonder in de alhier opgeresene verwerringen dragen moet, door
E.Rechthert. 1709.

*) Depulsio excommunicationis per Illustrissimum D.Bussy, Coloniae
Nuntium Pontificium attentatae in R.D.Matthiam Torkium, ubi eadem
excommunicatio demonstratur plane nulla, evanida, cassa, irrita. April 1709.



s DB =

zieren versucht hatte. Im Jahre 1698 hatte er in Rom formelle Klage
gegen die Lowener Professoren, Huygens, Hennebel, Opstraet und
van KEspen eingereicht. Seitdem hatte er andauernd gegen die au-
gustinische Richtung gehetzt und sich dabei der niedertrachtigsten
Mittel bedient. Er war Doktor der Theologie und Professor in Lowen
geworden und Mitglied der «stricta facultas». Im Jahre 1707 wurde er
vom koniglichen Gerichtshof aller Einkiinfte verlustig erkliart und
lebenslinglich aus Belgien ausgewiesen. Er hat sich eine zweifelhafte
Beriihmtheit erworben als Anstifter und Urheber der sogenannten
«Fourberie de Louvain». Es handelt sich darin um eine grossartige
Filschung, von der namentlich van Espen und der Pfarrer von Sankt
Katharina in Briissel, Wilhelm van der Nesse, das Opfer zu werden
drohten. Es wurden gefilschte Briefe in Umlauf gesetzt, in denen van
der Nesse ersucht wurde, sich an einer Verschworung zu beteiligen,
zusammen mit einer Anzahl anderer Geistlichen, sowohl Welt-
priester wie Regulierte. Zweck dieser Verschworung — so hiess es —
war Rebellion gegen Rom. Die pépstlichen Gesandten sollen nicht
linger anerkannt werden, und den pipstlichen Befehlen der Gehor-
sam verweigert werden. Die Beteiligten sollten sich verpflichten, die
Thesen Jansenius’ zu verteidigen, sich unter den Schutz der Staaten
‘von Holland zu stellen, das Biirgerrecht von Amsterdam anzustreben,
um also gegen Eingriffe der siidniederlindischen Behorden gefeit zu
sein. s wurde ein Protokollbuch aufgestellt, in dem die Beschliisse
vom 3.Juni 1706 bis zum 2. Januar 1707 zusammengetragen waren.
Désirant liess sich von diesen Akten beglaubigte Abschriften machen
und schickte sie dann den kirchlichen und weltlichen Beharden zu.
Die Entdeckung dieser « Verschworung» verursachte eine ungeheure
Erregung. Der Inhalt dieser Publikationen war aber so sensationell,
extravagant und unglaubwiirdig, dass man eine enorme Filschung
vermutete. Der Rector magnificus der Lowener Universitit liess
darum eine nihere Untersuchung anstellen, und bald stiess man auf
die Handschrift eines gewissen Petrus Torteau, eines kaum 20 Jahre
alten und sich als Notar ausgebenden jungen Mannes, der sich sein
Brot mit Schreibarbeit verdiente. Nachdem Torteau erst filschlich
erklirt hatte, diese Akten seien ihm von van Espen diktiert worden,
verriet er sich und gestand, der Schreiber der Akten zu sein und alles
auf Instigation Désirants getan zu haben. Darauf wurde gegen Dési-
rant ein Prozessverfahren eingeleitet. Vergeblich versuchte er die
Schuld auf Torteau abzuwiilzen und sich auf guten Glauben zu be-
rufen. Die Richter wiesen diese Verteidigung zuriick mit der Begriin-



S ',

dung, Torteau konne nicht so in der Theologie bewandert sein, wie
dies aus den Urkunden hervorgehe. Ubrigens wurde Désirant wieder-
holt auf Liigen ertappt. Es wurde von Zeugen iiber ihn ausgesagt, er
hitte einen Groll gegen die Lowener; hitte seine eigenen Ordens-
briider als Verschworer angezeigt und nach dem Zeugnis seines
Ordensprovinzials, sei er ein Mensch, der bereit wire, auch Steyaert,
die ganze theologische Fakultit, seinen eigenen Orden, Péipste und
die katholische Religion aus Eigennutz zu verkaufen, zu verraten
und auszuliefern. So die Erklirung vor dem Gericht vom 21. Juni
1707. Es wurde der angebliche gute Glaube Désirants verworfen; er
habe Torteau fiir sein niedertrichtiges Unternehmen gebraucht;
Torteau habe 6fters Briefe und Pakete aus der Post genommen und
zu Désirant gebracht; und Désirant habe diese unterschlagen. Der
gerichtliche Urteilsspruch lautete, dass alle Dokumente und Reso-
lutionen «erdichtet, gefilscht, skandalos und pernizids» seien und
durch die Hiande des Scharfrichters offentlich verbrannt werden
miissten. Désirant habe in boser Absicht gehandelt und werde darum
seiner Professur, Benefizien und Offizien verlustig erklirt; aus dem
Lande ausgewiesen und zu den Prozesskosten verurteilt. Also der
Urteilsspruch vom 18. Mai 1708. Désirant zog nun nach Aachen und
schrieb eine «Trostschrift» fiir die hollindischen Katholiken, in der
Hoffnung, damit das Wohlgefallen des Kolner Nuntius Bussi zu er-
werben.

Es versteht sich, dass de Witte einem solchen Gegner gegeniiber
nicht die geringste Zuriickhaltung beachtete. Mit riicksichtsloser
Schiirfe warf er sich auf Désirant!) und lisst seinen tiefen Groll iiber
ihn aus. Die ultramontanen Auffassungen seines Gegners iiber Papst-
tum und Unfehlbarkeit seien diinkelhafte Neuerungen. «Das ganze
elende Gebiude der papstlichen Macht sei auf faulen Brettern ge-
zimmert, und wenn man diese Bretter zerschmettert, stiirzt das ganze
Zimmerwerk, mit Balkenwerk, Dachboden und Seitenmauern zu-
sammen.» Das Libel seines Gegners sei ein «abschreckendes Sammel-
surium von Gestank und Unflat, und was er iiber den Papst aussagt,
sei extravagante Fuchsschwiinzerei, die die Tellerleckereien der

1) Onwetendheden, Misgrepen en feilen, door zekeren Schyn-Ver-
trooster begaan, tegen de H.Schriftuur, tegen de Overlevering der Kerk,
tegen de Godtsgeleerdheidt, tegen de HH.Vaderen, tegen de kerkelyke
Historie, tegen de Geestelyke en wereldlyke Rechten, tegen de Waerheidt en
tegen de Liefde, tegen de voorzichtigheidt en tegen alles: ofte Wederlegging
van zeker Troostschrift voor de Roomsche-Katholyken ete., onlangs onder 't
volk gestroyt. 1710.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1962. 2



— 18 —

Plautinischen und Terentianischen Schmarotzer weit iibersteigt».
Was er iiber die pipstliche Unfehlbarkeit schreibt, «géihne wie ein
Ofen», und was er iiber die Pridestination mitteilt, beruhe auf einer
¢rdudigen Stelle», denn sie sei einem mit Unrecht Augustin zuge-
schriebenen Buch entnommen. Auch Bellarmin habe dieses Werk als
falsch abgewiesen. Wenn der Nuntius eine solche Schrift anzupreisen
sich gestattet, sehe man recht deutlich wie notwendig eine Refor-
mation in capite et membris sei. Solche Nuntii (ich sagte beinahe
nonscii) werden dann spiter Piapste!» « Was mich angeht: ich habe
getan was ich konnte. Weiter reicht meine Kraft nicht. Wenn ein
jeder seine Pflicht erfiillte und gleich laut krihte wie ich, wiirden wir
schon Gehér finden, und kénnte Rom noch auf die rechte Bahn ge-
bracht werden.»

Wihrend er noch mit der Abfassung dieser Schrift beschéftigt
war, fiel ihm noch eine «Curiositas arithmetica» in die Hande. Hierin
wurde eine « Parallele gezogen zwischen 35 vom Glauben abgefallenen
hollindischen Geistlichen und 35 Nestorianern in der Kirchenver-
sammlung von Ephesus?!).» Darum fiigt de Witte noch einen Nach-
trag an, in dem er diese Parallele fiir «eben so glatt und recht betrach-
tet, wie ein Maulesel, der auf drei Fiissen hinkt». Die Nestorianer
wiissten, worin ihre Ketzerei bestand. Worin die jansenistische Ketze-
rei gelegen sei, wisse aber niemand. Die Nestorianer wiirden nicht
verurteilt, weil sie sich erbaten, in ihren Rechten belassen zu werden.
Den Holliindern werde dieses Recht vorenthalten. Die Nestorianer
diirften sich verteidigen. Den Hollindern wollte man dies nicht ge-
statten. Nestorius bekime dreimal das Recht vor dem Konzil zu
erscheinen, blieb aber weg. In Holland aber sei man Ketzer ohne
Ketzerei; schuldig ohne Missetat ; verurteilt ohne Untersuchung und
mit dem Bann bedroht ohne vorherige Warnung 2).

Im Jahre 1711 gab er noch eine Schrift heraus®), in der er die

1) Anlass zur Verosffentlichung der «Curiositas arithmetica» war der
«Protest van de Utregtse, Amsterdamse en Zuid-Hollandse Cleresie, tegen
Uitgevers en Verspreiders van zeekere Brieven den naam voerende van
J. Bussy, nuntius apostolicus te Keulen».

%) Der obengenannte «Protest» war iibrigens nicht von 35, sondern von
39 hollindischen Geistlichen unterzeichnet. Weil man aber die Idee von den
35 Nestorianern zu schoén fand, sie unbeniitzt zu lassen, machte man es sich
leicht und verschwieg die 4 anderen holléindischen Geistlichen niimlich: van
Heyningen, van den Berg, Walvis und Wannaert.

%) De verdrukte Cleresie zig verweerende, ofte korte redenering waer
in niet alleen d’ellendige staet van de Cleresie, maer ook hare Kloekmoedige
tegenstand worden voorgestelt. 1711.



— 19 —

«unterdriickte Klerisei» zur Beharrlichkeit und Treue zu der alten
Wahrheit aufmunterte. Er beschreibt die Qualen und Verfolgungen,
denen Codde und den ihm treu Gebliebenen schon seit Jahren aus-
gesetzt sind. Frither warf man ihnen vor, sie hitten die Heiligenbilder
aus ihren Kirchen entfernt, Katechismen gefilscht, nicht ans Feg-
feuer glauben wollen und die Sakramente geleugnet. Nun aber gebe
man der Bekimpfung eine andere Wendung und spiele den Gehor-
sam zum Papst und seine Unfehlbarkeit gegen uns aus.

Als de Witte im Jahre 1712 voriibergehend in Gouda wohnte,
horte er von einem unvorsichtigen Wort des Pater Lievermans, der
von der Kanzel verkiindet hatte, er habe sich auf einer Biicher-
auktion ein Exemplar des « Augustinus» erwerben konnen und darin
die fiinf Thesen vorgefunden. Er sei bereit, sie jedem, der zu ihm
kommen wollte, zu zeigen. Als dann aber einige Herren sich zu diesem
Zweck zu dem Pater begaben, lenkte er ein und gestand, dass sie
darin nicht «totidem verbis» zu finden seien. Natiirlich musste der
Pater sich nun den beissenden Spott de Wittes gefallen lassen !).
Alexander VII. habe ausdriicklich gesagt, dass die Thesen «ex libro
Jansenii» excerptae seien. Wenn sie also nicht darin stehen, habe man
den Papst betrogen. « Man holt doch keine Erbsen oder Bohnen aus
einem Sack hervor, in dem nur Gold und Silber ist.» Wer das For-
mular unterschreibt, liige. Man rede nun immer von dem Sinn Jan-
senius’, aber «iiber diesen Sinn seien schon mehr Biicher geschrieben
als das grosste Frachtschiff laden konnte». « Wie ein Kardinal richtig
bemerkt hat, seien die Thesen zu vergleichen mit Gemiélden, die links
den Teufel ‘und rechts einen Engel vorstellen, und zwischen drin
stellen sie noch etwas anderes vor. Oder man konne die Thesen wie
einen Tonklumpen betrachten, aus dem jeder nach eigener Phantasie,
Interesse oder Voreingenommenheit sich ein Bild knetet.» Liever-
mans gehore darum zu den Menschen, von denen Paulus sagt: Sie
wollen Belehrung iiber das Gesetz geben, aber sie wissen nicht, was
sie sagen (1.Tim.1/7).

Als der Pater die Antwort schuldig blieb, folgte ein zweiter
Brief?), in dem de Witte ihn auffordert, sich iiber den Sinn der Thesen
zu fiussern. Die Jesuiten habenin den ersten 20 Jahren ihres Bestehens
der jansenistischen Wahrheit gehuldigt ; auch die Franziskaner haben

1) Zendbrief aan Pater Gisbertus Lievermans, missionaris te Gouda, en
voor zijne onderhorige gemeente, over de tegenwoordige geschillen. Door
Johannes Recht-hert. 1712.

%) Tweede Zendbrief voor Pater Gisbertus Lievermans en voor zijne
onderhorige gemeente over de tegenwoordige geschillen. 1712,



frither jansenistisch gelehrt und erkliart, die Lehre Jansenius’ bei
Paulus und Augustinus gefunden zu haben. Der Papst habe sich
geirrt, was auch frither wiederholte Male der Fall gewesen sei.
Gregor L. habe die Schriften Theodoretus’ von Cyrus verurteilt; die
Jesuiten Petavius und Sirmondus haben aber diesen Kirchenvater
freigesprochen. Man tue gut, wenn man sich in dieser Beziehung der
Auffassung der Jesuiten konformiere, denn diese waren in dieser
Sache mehr bewandert und urteilsfihiger als Gregorius. So sei es
auch mit der Thesenfrage bestellt. — In einem dritten Brief 1) wieder-
holte de Witte seine Aufforderung zu einer 6ffentlichen Debatte an
einem neutralen Ort. Auch hierauf wollte der Pater nicht eingehen.
Seine Absicht sei darum nur gewesen, die Gemeinden von ihren recht-
méssigen Geistlichen abtriinnig zu machen.

Die Jahre zwischen 1713 und 1717 weisen in der Schriftenreihe
de Wittes eine Liicke auf. In diesen Jahren entschloss er sich, auf
wiederholte Anregung seiner Freunde, seine Lieblingsarbeit wieder
aufzunehmen und seine schon in Mecheln angefangene Bibeliiber-
setzung zu vollenden. Zwar waren schon seit 1697 sein Neues Testa-
ment und spiter noch einige andere Bibelbiicher erschienen 2), aber
die Fortsetzung dieser Riesenaufgabe hatte er immer wieder ver-
schieben miissen, weil die «affaires du temps» ihn auf den Kampf-
platz riefen. Im Jahre 1717 versffentlichte er dann seine Ubersetzung
der ganzen HI. Schrift *). Auf dem Titelblatt findet sich eine von
L.Wijdom gezeichnete Vignette, die den Harfensinger David mit
einer Krone auf dem Haupte darstellt mit der Unterschrift: « Nimm
die Decke von meinen Augen weg und ich werde dein Gesetz schauen.»
Im Vorwort wird gehandelt {iber den Nutzen des Bibellesens, sodann
was fiir eine gute Ubersetzung erforderlich und wie die vorliegende
entstanden ist. Jedem einzelnen Buch wird eine Einleitung voran-
gestellt und jede Seite bringt Fussnoten zur Erklirung des Textes.
Am Schluss sind noch 30 Folioseiten Annotationes angehingt. Sie

1) Derde Zendbrief voor Pater Gisbertus Lievermans en voor zijne
onderhorige gemeente over de tegenwoordige geschillen. 1713.

2) Es erschienen: das Neue Testament, Emmerich 1696, Neuauflagen
1697; und Antwerpen und Briissel 1702. — Psalmen, Emmerich 1697, Neu-
auflagen in Delft 1699, 1702, 1705. Die Spriiche Salomos, Briissel 1702. —
Tobia, Judith, Esther mit Job, Briissel 1708. — Der Pentateuch, Briissel 1709.

3) De geheele heilige Schriftuur, behelsende alle de boeken, dewelke in 't
algemeyn concilie van Trenten voor canonyke zijn goedgekeurdt. Nieuwe
oversettinge in de Nederlandsche tael; met korte verklaringen op duystere
plaetsen. 't Utrecht bij Theodorus van den Eynden, in 't Musiekboek. 1717.
2 Biinde Folio.



FRRY ) -

erschien mit Approbation des Protonotarius Apostolicus und Censors
librorum, Matthias Oosterling 1).

Obwohl die Utrechter Kirche die Bibeliibersetzung de Wittes
mit grosser Anerkennung empfing, wurde ihm die Freude an dieser
Arbeit bald verleidet durch die gehissigen und verleumderischen An-
griffe, denen sie von seiten eines zur Klerisei gehorenden Geistlichen,
Petrus Hollen, ausgesetzt war 2). Dieser selbstgefillige, eitle, mit
seinem «heiligméssigen Lebenswandel» prahlende und unwissende
Mann schleuderte in einer Reihe von Predigten Sonntag fiir Sonntag
de Witte die schwersten Vorwiirfe an den Kopf?). De Witte habe
nicht nur die Worte der Bibel verdreht, sondern auch den Sinn ge-
filscht und im Widerspruch mit dem Tridentinum die Stelle Genesis
1 vrs 2 nicht mit «Der Geist Gottes schwebte iiber den Gewiissern»
sondern mit: « Ein starker Wind» tibersetzt. Das sei Wasser auf die
Miihle der Gegner, denn bei allem, was man sonst gegen die Klerisei
vorbringt, konne man jetzt — und mit vollem Recht — sagen, dass wir
auch die Bibel gefilscht haben. In einer weiteren Predigt *) fithrte er
aus, zu hoffen, dass die Bibel de Wittes nicht approbiert werden
wiirde, denn diese spiele den Sozinianern die Karten in die Hand.
Zugleich forderte er de Witte heraus zu beweisen, dass er sich fiir
seine Ubersetzung des Textes Gien. 1/2 auf irgendeinen Kirchenvater
berufen konne.

In einer ausfithrlichen Antwort ®) nennt de Witte seinen Gegner
einen dummen und vollig unwissenden Mann. Er wisse nichts von
den Viitern, denn diese kannten kein Hebriiisch und liessen sich nicht
mit Textkritik ein. Die «ars critica» sei damals iiberhaupt unbekannt
gewesen. Hollen konne sich nicht auf Augustinus berufen, denn dieser
kannte auch kein Hebriisch. Darum habe dieser seinen anfinglichen
Versuch, gegen die Manichiier iiber das Buch Genesis zu schreiben,
wieder aufgegeben. Tertullian, Theodoret von Cyrus und Dionysius

1) Die Bibel heisst «mit grosser Gelehrsamkeit und Sorgfalt bearbeitet».
Fiir die Bibeliibersetzungen in den Niederlanden siehe van Druten: Geschie-
denis der Nederlandsche Bijbelvertalingen. Rotterdam 1905.

%) Petrus Hollen, Pfarrer der Sankt Nicolaikirche Achter de Wal in
Utrecht, gestorben 25. August 1742.

%) Opregt verhaal van al hetgene dat er nu eenige tyt soo in Praedikatien
als in andere gelegentheden gesegten gedaen is van Petrus Hollen, priester,
tegen den nieuwen Bijbel van de Heer Egidius de Witte, ook Priester. 1717.

1) Preek van de eerste Zondag van de Vasten. 1717.

) Wederlegginge van verscheyde predikatien door Hr. Petrus Hollen
gedaen binnen de Stadt van Utrecht over het tweede vers van het boek
Genesis. 1717,



von Tarsen sowie viele neuen Exegeten verstehen unter dem «ruach»
«Geblase von Winden». Auch verstehe Hollen das Tridentinum nicht,
das niemals verboten habe, bei einer Ubersetzung von der Vulgata
abzuweichen. In einer zweiten Schrift ') behandelt er mit einer fiir
die damalige Zeit bemerkenswerten Griindlichkeit die allgemeinen
Einleitungsfragen: Urtext, Septuaginta, Vulgata und ihre Revi-
sionen unter Sixtus V. und Clemens VIII., verteidigt Origenes als
Bibelkenner und weist den Gegner ab mit der Bemerkung, er kénne
nicht einmal 20 Zeilen von Cicero, Sallustius, Livius, Cisar oder Nepos
iibersetzen, geschweige denn von Virgilius!

Wie so oft der Fall gewesen war, entartete der Kampf auch hier
in personlichen Anrempelungen und Schméahungen, die um so trau-
riger waren, als dadurch die Einigkeit in der Klerisei schwer geschii-
digt wurde. Hollen antwortete noch einmal mit einer Schrift mit dem
Titel « Goliath geschlagen» %), und noch einmal antwortete de Witte
mit einer Giegenschrift 3). Es war Quesnel zu verdanken, dass die
Gegner schliesslich die Waffen streckten?). Ubrigens muss gesagt
werden, dass auch die Klerisei an der Ubersetzung von Gen. 1/2 mit
«starken Wind», Anstoss nahm %).

Mit der Bibeliibersetzung war offenbar die Arbeitskraft de
Wittes erschopft. Hr war indessen 70 Jahre geworden und wurde

1) Vervolg van de Wederleggmge van verscheyde predlkatlen door
Hr. Petrus Hollen gedaen over 't tweede vers van het boek Genesis. 5. April
1717.

2) Goliath verslagen of wederlegging van de lasterschriften van E.de
Witte.

%) Onwaerheden, voorgedragen in 't laatste schrift van Hr. Petrus
Hollen, uytgegaen op den naem van « Goliath verslagen». 30. April 1717.

1) «pour les libelles écrits d’un style contraire a la dignité du sujet,
remplis de basses invectives, et injurieux a 'autorité et aux personnes des supé-
rieurs, personne ne les saurait approuver, et je suis persuadé que les principaux
du clergé en ont de I'indignation». Lettre de Quesnel & un ami de Hollande.
Bei J.A. (. Tans: Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960. S.282.

5) Nach der Erscheinung des Pentateuchs musste de Witte sich wegen
dieser Stelle gegen J.C.van Erckel verteidigen. Er erklirte iiber 14 Jahre
lang iiber diese Ubersetzung nachgedacht zu haben, eben weil sie schon auf
der ersten Seite der Bibel dem Leser «in die Augen springt» Aber ich wiirde
den Gedanke Mosis verdreht haben, wenn ich dort «der Geist Gottes» (die
dritte Person der HI. Dreifaltigkeit) {ibersetzt hiitte. Die Juden haben vom
Geist Gottes keine Kenntnis gehabt, so dass sogar die Johannesjiinger in der
Apostelgeschichte sagten: sed neque si spiritus sanctus sit audivimus. Kine
merkwirdige Koinzidenz: Am 7. Oktober 1960 wurde an der Freien (= calvi-
nistischen) Universitit von Amsterdam die These verteidigt: Genesis 1/2 sel
zu iibersetzen mit «aber der Wind Gottes hat tiber dem Gewiisser geweht». —
Der Promovendus, J. H. Scheepers, siitdafrikanischer Pastor, berief sich dafiir
auf K. Galling: Der Charakter der Chaosschilderung in Gen. 1/2 (in Zeitschrift



W - —

schon einige Jahre lang durch einen #dusserst schmerzlichen Gelenk-
rheumatismus geplagt. In seinen letzten Jahren konnte er iiberhaupt
nicht mehr gehen und kaum noch stehen. Fiir die Herbeischaffung
seines Studienmaterials war er ganz auf die Hilfsbereitschaft jiingerer
Utrechter Geistlicher angewiesen. Diese Hilfe wurde ihm aber bis
zum Ende gerne gegeben. Noch zwei Schriften sind von ihm bewahrt
geblieben. Sie sind ganz anderer Art als sein friiheres Schrifttum und
befassen sich mit spekulativ-theologischen Fragen. Dass er sie unter
dem Namen «solitarius peregrinus» herausgab, zeigt die innere Ver-
einsamung, in der er seine letzten Tage zubrachte. In seinem ersten
Brief 1) setzt er sich mit Arnauld auseinander anlisslich dessen «Dis-
quisitio, utrum juxta Sanctum Thomam, in sua Summa amor beati-
ficus sit liber de Libertate quam Theologiivocant a necessitate 2).
Hierin hatte Arnauld behauptet, dass es zweifelhaft sei, «an homo
libere velit esse beatus» und «an sancti libere Deum ament, an Deus
libere amet seipsum, aut libere esse velity». Fiir de Witte lag hier gar
kein Problem vor. Er betrachtet es als selbstverstindlich, dass die
Liebe zur ewigen Seligkeit in diesem Leben vollkommen frei ist.
Man kénnte mit gleichem Recht die Frage aufwerfen, ob der Schnee
weiss, die Raben schwarz und die Schwiine blank seien. Selbstver-
stindlich sei dies alles so; denn «ita insitum naturae sive essentiae
nostrae». Der Mensch kiénne einfach nicht anders wollen. — Gegen-
iber dem Beitrag Arnaulds «De libertate», in dem dieser den freien
Willen als eine «potentia ad oppositum» dargestellt hatte, stellte de
Witte dann seine Auffassung, dass diese Meinung Arnaulds, wie Ter-
tullianus sagte, «ex cloacis Philosophorumy, oder «ex paludibus
Pelagianorum» hervorgegangen sei. Nach de Witte besteht der freie
Wille nicht in der Wahl etwas zu tun oder nicht zu tun, sondern in der
Liebe und der Freude, mit denen der Mensch es tut. Denn «libertatem
arbitrii non puto esse potentiam peccandi et non peccandi. Quippe si
Haec esset definitio, nec Deus, nec angeli, qui peccare nequeunt
liberum haberent arbitrium, quod nefas est dicere». In seinem zweiten

fiir Theologie und Kirche 1950, S.145-157) und auf H. M. Orlinsky : The plain
meaning of ruah in Genesis 1/2 (in Jewish Quarterly Review 1957, S.174
bis 182). J.H. Scheepers: Die gees van God en die gees van die mens in die
Ou Testament, Kampen 1960.

1) Solitarii peregrini Epistolae criticae, ad amicum conterraneum.
Epistola prima: an amor beatificus post vitam hanc, atque ipsius etiam
beatitudinis amor in hac vita, liberi sint. 14.Juli 1719.

?) Diese Schrift Arnaulds wie auch die anderen sind aufgenommen in
Ecrits sur le systéme de la Grace Générale. 1715.



—_ 924 —

Brief!) nimmt er dann noch Stellung zu zwei anderen Beitrigen
Arnaulds?) und bringt aus der Hl. Schrift und aus den mystischen
Theologen, wie Gersonius, den Beweis, dass wir die notwendigen und
unverinderlichen Wahrheiten nur in der souverinen und unerschaf-
fenen Wahrheit, das heisst Gott, sehen kénnen.

Wie gesagt, war de Witte in seinen letzten Lebensjahren ein
schweres Leiden auferlegt. Als er am 7. April 1721 — 73 Jahre alt —
starb, kam fiir ihn der Tod als Erlosung. Er wurde ins «heilige Grab»
zu Warmond bei den anderen Koryphien des Augustinismus bei-
gesetzt. Aus der von dem Kanoniker Akkoi ausgesprochenen Grab-
rede seien hier die Worte erwihnt: « Wenn die Verteidiger der Wahr-
heit vom Anbeginn der Kontroverse in seine Fullstapfen getreten
wiiren, wiirden sie nicht in die kalamitése Lage gekommen sein, die
wir jetzt erleben miissen®). Nichts wird die Erinnerung an diesen
grossen Menschen begraben konnen. Alle Jahrhunderte werden die
Erinnerung an seinen Namen bewahren und mit tiefempfundener
Freude und Dankbarkeit seiner gedenken.»

Die Utrechter Kirche verlor in de Witte einen ihrer Besten;
einen mutigen, unermiidlichen und bis zum Tode treuen Bekenner.
Wenn je, so diirfen auf ihn die Epistelworte aus der «Missa Con-
fessoris» Anwendung finden: «Ich habe alles um Christi Willen fiir
Schaden zu achten gelernt, ja ich achte sogar unbedingt alles fiir
Schaden gegeniiber der unendlich wertvolleren Erkenntnis Christi
Jesu, meines Herrn, um dessentwillen ich das alles preisgegeben habe
und es gerade fiir Unrat halte, wenn ich nur Christus gewinne und
vn vhm befunden werde als ein solcher, der nicht seine eigene Gerechtighkeit
hat, die sich auf Gesetzeswerke griindet, sondern die Gerechtigkeit, die
durch den Glauben an Christus kommi, die Gerechtigkeit, die Gott auf
Grund des Glaubens verleiht.» (Phil. 3/8 f.)

Hilversum. : B. A.van Kleef

1) Solitarii peregrini Epistolarum criticarum Epistola secunda. An veri-
tates, sive res veras omnes, ut tales, videamus in aeterna veritate, quae Deus
est, tamquam in objecto cognito. 28. August 1719.

%) Die Schriften Arnaulds: Dissertativ bipartita an veritas Proposi-
tionum quae necessario et immutabiliter verae sunt, videntur a nobis in
prima et increata veritate, quae Deus est. It an, qui amat castitatem vel
quamlibet aliam virtutem moralem, eo ipso amet aeternam, quae in Deo est
rationem castitatis. Und: Régles du bon sens pour bien juger des écrits
polémiques dans des matiéres de science, appliquées & une dispute entre
deux théologiens touchant cette question: si nous ne pouvons voir les verités
nécessaires et, immuables que dans la verité souveraine et incrée.

%) Eventus edocuit, quod si rixarum exordio Veritatis Defensores eamdem
intrassent viam, — pro dolor! — in eas calamitates non incidissent.



	Aegidius de Witte [Schluss]

