
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 52 (1962)

Heft: 1

Artikel: Aegidius de Witte [Schluss]

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aegidius de Witte
(Schluss)

Eine neue päpstliche Entscheidung - die Bulle « Vineam Domini
Sabaoth» vom 16. Juli 1705l) - veranlasste de Witte, die weitere
Verteidigung Coddes und der Utrechter Klerisei vorläufig zurückzustellen

und seine Aufmerksamkeit von neuem der allgemeinkirchlichen
Gnadenkontroverse zuzuwenden. Diese Bulle bedeutete das Ende der
«Pax Clementina». Beim Zustandekommen dieses Friedens (28.
September 1668), der übrigens in Anbetracht der fortdauernden Verfolgung

den Namen «Frieden» kaum verdiente, hatte Clemens IX. sich
mit der Unterzeichnung des Formulars Alexanders VII. nur «quoad
jus» zufrieden gegeben und sich in bezug auf die «quaestio facti» mit
einem «respectueux silence» begnügt2. In seiner Bulle «Vineam
Domini» aber erklärte Clemens XL diesen Vorbehalt für absurd und
seelenverderblich, weil dadurch der Irrtum nicht abgelegt, sondern
verborgen, und die Wunde nicht geheilt, sondern bedeckt würde3).
Darum wurde von nun an wieder die Unterzeichnung pure et simple
verlangt4).

Die Initiative zu der Bulle ist bekanntlich nicht vom Papst oder

von der Kurie ausgegangen; vielmehr hat König Ludwig XIV. sie

dem Papst abgenötigt, um sich am Kloster Port-Royal zu rächen.
Schon längst war ihm das Kloster ein Dorn im Auge, weil es die Frechheit

hatte - und dies sogar nur einige Meilen von Versailles entfernt -,
seinem Absolutismus und frivolen Hofstaat zu trotzen. Darum müsste
es fallen. Als die Nonnen sich nach wie vor an die «Pax Clementina»
hielten und das Formular nur unter Restriktion der Tatsache zu
unterschreiben gewillt waren, wurden sie mit dem Interdikt belegt, und
damit setzte das langsame Aussterben ein. Als es dann aber dem Kö-

x) Die Bulle im Auszug bei Denzingor, Enchiridion Nr. 1350.
2) «satis esse si ea do re (seil, de facto Jansonii) obsequiosum silentium

tenoatur».
3) «quae quidem assertio quam absurda sit, et animabus fidelium

perniciosa satis apparet dum fallacis hujus doctrinae pallio non deponitur
error, sed absconditur, vulnus tegitur, non curatur, Ecclesiae illuditur, non
parotur».

4) «obsequioso ilio silentio minime satisfieri, sed damnatum in quinque
praefatis Propositionibus Janseniani sensum, quem illarum verba prae se

ferunt, ut praefertur, ab omnibus Christi fidelibus ut Haereticum non ore
solum sed corde rejici ae damnari debore ».

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1, 1962. 1



nig noch nicht schnell genug ging, wurden die Nonnen auf verschiedene

Klöster verteilt. Im Jahre 1708 wurde Port-Royal geschlossen,
und als der königliche Zorn sich damit noch nicht gelegt hatte,
erfolgte im nächsten Jahre die völlige Zerstörung. Für die anderen
französischen Jansenisten hatte die Bulle zunächst keine weiteren
Folgen, denn viele Bischöfe erklärten sich mit einer vorbehaltlichen
Unterzeichnung zufrieden. Erst nach der Erscheinung der Bulle «Uni-
genitus» (1713) erreichte der Kampf seinen Höhepunkt. In Belgien
aber bot sie dem Erzbischof von Mecheln, Precipiano, Gelegenheit
zur schärferen Verfolgung der discipuli sancti Augustini. Viele Süd-
Niederländer verliessen nun das Land und suchten Asyl in Holland.

Gerade die verhängnisvolle Entwicklung in seiner belgischen
Heimat drängte de Witte dazu, zunächst einen eindrucksvollen «Aufruf

an die Löwener Studenten *) » zu richten. Mit tiefem Schmerz denkt
er darin zurück an die glorreichen Zeiten, da er selber zu Füssen der

grossen Löwener Theologen gesessen hatte und nun mit tiefem Kummer

erleben muss, dass nun auch dort die Korruption und Irrtümer
eingedrungen sind und das Bollwerk des Augustinismus ins Wanken
geraten ist. In bewegten Worten ruft er die Löwener Alumni auf, sich
den jesuitischen Bestrebungen mannhaft zu widersetzen, den Ruhm
der Universität in Ehren zu halten, die tutissima et inconcussa
dogmata des hl. Augustin bis zum letzten Atemzug zu verteidigen und
die Unterzeichnung des Formulars fest entschlossen abzuweisen. Mit
grimmiger Entrüstung erinnert er dann die Studenten an eine von
Clemens XL am Ostertag 1702 in der Basilika des Princeps Aposto-
lorum gehaltene Predigt, in der der Papst sagte: «Haec dies quam
fecit Dominus. Hodie verum templum, Judaica nuper impietate de-

structum, divina post triduum omnipotentia reparavit. Hodie forma
servi reversa est in formam Dei», und fragt : «Wer unter den heutigen
Professoren hat soviel Gelehrsamkeit und Geisteskraft, dass er Euch
darauf aufmerksam macht, dass der Papst in den letzten Worten den
Irrtum des Eutyches erneuert ?» Sie sollten darum einmal ihre
Professoren fragen: «an vere sanctus Petrus per dementem locutus sit.»

Mit dieser Kritik rief de Witte naturgemäss eine neue Polemik
hervor. Ein Kanoniker von Lüttich, Henri Denis, hatte die These
aufgestellt, es gäbe einen Weg, das Formular Alexanders VII. vorbehalt-

1) Aviti Academici Paraenesis ad Alumnos Almae Universitatis Lova-
niensis e qua liquet quid deferendum sit Constitution! Clementinae nuperae,
quae Vineam Domini Sabaoth de exordio dicitur. 1706. Vgl. Reusch, Index
IL S.707.



— 3 —

los zu unterzeichnen, ohne sein Gewissen zu vergewaltigen. Man könne
den Eid leisten, nicht als ein Zeugnis der persönlichen Überzeugung,
sondern nur als ein Akt des Gehorsams und der Unterwerfung unter
einen päpstlichen Befehl. Diese Auffassung fand sowohl bei Jansenisten

wie bei Antijansenisten allgemeine Ablehnung1). Denis beeilte
sich nun, sich in einer weiteren Schrift2) näher zu erklären und griff
darin auch de Witte an wegen seiner Frechheit, den Papst des Eu-
tychianismus zu bezichtigen. In seiner «Paraenesis vindicata3)» wies
de Witte «die Haarklaubereien» seines Gegners zurück und griff nun
auch das Papsttum mit seiner gewohnten Heftigkeit an. Das Papsttum

strebe nach dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit. Die
göttliche Gnade werde vom Thron gestossen, Wahrheit und Liebe
werden verfolgt, Pelagius stehe zu neuem Leben auf, und führende
Männer in Kirche und Staat verbreiten den Irrtum. Clemens XL habe
nicht das geringste Recht, gegen Jansenius einen Eid zu verlangen,
denn die Lehre «des Europäischen Augustins decke sich in allem mit
der des Afrikanischen. Höchstens könne man feststellen, dass
Jansenius den starken Wein Augustins mit ein wenig Wasser verdünnt

a) Jesuitischerseits erschien: Dénonciation d'une Lettre Latine qui
commence par ces mots: Reverende admodum Domine, de formula subscri-
benda etc. à Mgr. le Grand Vicaire du Diocèse de Liège.

Von Fénelon: Lettre de Mgr. l'archevêque Duc de Cambrai etc. à un
théologien, servant de réponse à un Libolle Latin on anonyme, qui commence
par ces mots : Reverende admodum, etc.

Von Quesnel : Divers écrits touchant la signature du Formulaire par
rapport à la dernière constitution de N. S. P. le Pape Clément XI Vineam
Domini Sabaoth. - Und: Nouveaux éclaircissements, ou réflexions sur une
Lettre Latine touchant le Formulaire.

Von Nicole: Examen d'une Proposition soutenue en Sorbonne par
M.Dumas touchant le Jugement de l'église sur les faits qui regardent le
Sens d'un Auteur nouveau. - Und: Examen d'un écrit de M.Dirois, docteur
de Sorbonne, touchant la soumission, qu'on doit aux jugements de l'église.

Von de Ligny (doctor von Douay) Réponse à la Lettre de M., où l'on
réfute les raisons, qu'il allègue pour prouver, que depuis la Nouvelle Constitution

du Pape Clément XI on peut et on doit signer purement et simplement
le Formulaire.

2) Defensio Autoritatis Ecclesiae, in qua asseritur gravjssimum pondus
Constitutionum, refellitur quorundam Principium ipsi injuriosum, ac
Epistola Leodiensis de Formula Alexandrina vindicatur.

8) Paraenesis vindicata, sive depulsio calumniarum et cavillationum,
quas adversus Avitum Academicum, et perillustrem Cornelium Jansenium,
intorsit quidem abunde notvis Ecclesiasticae Autoritatis Defensor; in qua et
latius discutitur Clementina periodus: Hodie forma servi reversa est in
formano Dei. 1707.



habe, damit er nicht zu schwer auf dem Magen der Scholastiker
liege1)».

Eine anonym unter dem Titel «Le véritable esprit des nouveaux
disciples de S.Augustin» erschienene jesuitische Schrift rief dann de

Witte wiederum auf den Plan, um die «heilige und heilsame Lehre
Jansenius' - le noyau, la moelle et la quintescence de la piété
chrétienne -» abermals zu verteidigen2). In seiner «Neuen Apologie» wies

er den Gegner zurück mit dem beissenden Verweis, er sei ein Scharlatan,

wisse nicht einmal was Erbsünde sei und kenne die Elemen-
taria des Katechismus nicht. Jansenius sei das Opfer geworden von
Zank- und Rachsucht, von Verleumdung und Unwissenheit, von
Kniffen und Intrigen. Man habe die fünfThesen absichtlich so formuliert,

dass sie einen calvinistischen, einen pelagianischen, arianischen,
nestorianischen, eutychianischen und auch einen katholischen Sinn
haben können. Der molinistische Begriff der Willensfreiheit sei ein

Hirngespinst, denn im Stande der gefallenen Natur gebe es keinÄqui-
librium libertatis zwischen Gutem und Bösem. Die Behauptung, Gott
müsse, wenn er Gebote gibt, auch die Gnade geben, sie zu erfüllen,
sei teuflischer Hochmut. Der Mensch sei entweder Sünder oder
Gerechtfertigter. Solange er Sünder ist, sei er Sklave der Ungerechtigkeit

; wenn er gerechtfertigt wird, sei er Sklave der Gerechtigkeit, aber
dennoch wahrlich frei, eben weil er Sklave der Gerechtigkeit geworden

ist. Die Fähigkeit, das Böse zu lieben, gehöre nicht zum Wesen
der Willensfreiheit, denn auch die Heiligen seien frei, und dennoch
lieben sie mit Notwendigkeit. - Aufdieselbe Weise untersucht er dann
wieder den Inhalt der fünf Thesen, wie wir das aus seinen früheren
Schriften schon kennenlernten3).

Diese radikalen Ausführungen mussten den Holländern in
Anbetracht ihrer damaligen kirchlichen Lage äusserst unwillkommen
sein. Darum glaubte der Kanoniker Andreas van der Schuur, der
beste Freund de Wittes, ein Wort der Besänftigung und Versöhnung

x) «Europaeus Augustinus ne in uno quidem doctrinae apice ab Africano
dissidet. Hoc quidem excipio, quod Iprensis nonnunquam vinum Hippo-
nense (ne Magistris scholaribus nimiopere stomachum accendat) affusa leniter
unda temperet. Hoc est: mansuetius quam Hipponensis de quinque Propo-
sitionum dogmatibus verba faciat. »

2) Nouvelle Apologie de la sainte Doctrine de M. Jansenius, évoque
d'Ipres touchant les V Propositions, pour servir de réponse à un écrit calomnieux,

qui a pour titre: Le véritable Esprit des Nouveaux Disciples de
S.Augustin. 1707.

3) Pierre le Clerc besorgte - 1756 - eine zweite Ausgabe.



sprechen zu müssen1). So liess er denn sein «Irenikon» erscheinen,
mit dem er versuchte, Öl auf die Wogen zu giessen, de Witte zur Mäs-

sigung anzuleiten und die Klerisei gegen dessen Extravaganzen in
Schutz zu nehmen. Van der Schuur erklärt darin, dass die Utrechter
Kirche die fünf Thesen purement et simplement - animo et lingua -
verurteile und die Bullen Innozenz' X. und Alexanders VII.
vorbehaltlos annehme. Man halte sich an die Pax Clementina, weil die

Tatsachenfrage nicht zum Glauben gehöre. «In clero nostro non equi-
dem cui certuni est non sentire cum ecclesia. » Im Interesse des
kirchlichen Friedens streiten wir nicht über den Sinn der Thesen und
verlangen nur, dass wir in einer Sache, die nicht zum Glaubensinhalt
gehört, schweigen dürfen. «Sileant itaque nobis inutiles de Facto
altercationes. Sollte sich aber jemand durch meine Schrift veranlasst
sehen, mich in die Arena hinunterzuziehen und zum Kampf
aufzufordern, so gibt er sich vergebliche Mühe2). »

Van der Schuur erreichte nur das Gegenteil von dem, was er
erhoffte. Ein «Irenikon» entsprach nicht de Wittes Geschmack! Sofort
antwortete er mit einem «Polemikon3)», in dem er seinen radikalen
Standpunkt eingehend verteidigte und erhärtete. Der von van der
Schuur und der Klerisei erstrebte Friede beruhe nicht auf Wahrhaftigkeit

und sei darum ungerecht. Die Bulle «Vineam Domini» habe
die Pax Clementina aufgehoben, und Leute, die sich noch daran halten

wollen, werden von Clemens XI. zanksüchtig, vermessen und
unverschämt gescholten. Auch das Schweigen über den Sinn des
Jansenius sei unhaltbar, denn es gebe einen katholischen und einen hete-
rodoxen Sinn. Völlig unhaltbar und ungereimt aber sei es, die fünf
Thesen zu verurteilen und zu gleicher Zeit das Buch des Jansenius zu
verteidigen, denn die Päpste haben ausdrücklich erklärt, die Thesen
seien dem Buch des Jansenius entnommen und im Sinn des Verfassers

*) Irenikon, sive Epistola pacifica Christian! Philironi.
2) Unum potimus ut dum sana dogmata credimus, atque ipsis ecclesiae

verbis ore confitemur, de facto litigioso, quid in Jansenii libro scriptum sit,
liceat ignorare aut dubitare, vel timore saltern, denique tacere in causa quae
doctrinam fidoi non adtingit. Tacere tutius si nihil compellat ad loquondum.
Non damno, non insulto, sed cavendum esse, ne nova tempestas exsurgat aut
suscitando occasio detur. Dudum nimis pressa luget Ecclesia haec mater
nostra ot propedum fatiscit circumstrepentibus jactata procellis. Si quis,
quod absit, videatur sibi ex hac sc'riptione ansam nactus, me in arenam per-
trahendi, et in certamen compellendi, is suam perdet operam. Digladiabitur
solus, meque seotatorem habebit, non colluctorom. Dici quid sentiam, quid
Clerum nostrum sentirò putem.

3) Polemikon, sive Bellica postulatio catholici Philaletis adversus Irenikon,

sive Epistolam paciflcam Christiani Philireni. 1708.



— 6 —

verurteilt worden. - Dann richtet de Witte sich persönlich an seinen
Freund und erinnert ihn an ein flämisches Sprichwort: «Wer seine

Kleider nicht beschmutzen will, soll nicht in eine Mühle gehen.» «Du
bist in die Arena hinuntergestiegen ; ich lasse dich nicht anders gehen,
als mit Wunden oder wenigstens mit Staub überdeckt1).» - Gerade

aus diesen Worten wird ersichtlich, dass jede Polemik für de Witte
eine Art Gedankensport oder eine geistige Kraftleistung gewesen ist,
an der er sich herzlich freuen konnte. Das beweist auch sein Schlusswort:

«Wir sind zwar Freunde, aber in einem Pressestreit sollen wir
scharf sein. Dann kreuzen wir die Waffen; dann stehen wir uns wie
Rechtsanwälte gegenüber; dann versucht man den Gegner mit den

kräftigsten Beweisgründen zu bekämpfen. Dann geht es aufs Messer.

» - Für solche geistigen Turniere oder Gefechte konnten aber seine

Gesinnungsgenossen kein Verständnis aufbringen2)
Vier Jahre lang hatte de Witte in der Annahme gelebt, dass die

französischen Jansenisten sich zum Kampf gegen die Bulle « Vineam
Domini» aufraffen würden: Als er dann aber hatte feststellen müssen,
dass sie sich nur schwach und zaghaft zu widersetzen wagten, ent-
schloss er sich zu einem aufsehenerregenden Schritt. Am 2. Juni 1709

veröffentlichte er seine leidenschaftliche «Denuntiatio solemnis Bullae

Clementinae3)», in der er die abendländischen Bischöfe aufrief,
die Abhaltung eines allgemeinen Konzils zur Entscheidung der nun
fast 70 Jahre dauernden Gnadenstreitigkeiten vom Papst zu fordern.
Denn diese Bulle vernichte den christlichen Glauben, erwecke den

Pelagianismus zu neuem Leben, vermehre den Skandal in der Kirche,
verschärfe die Gegensätze und erkläre die Grundprinzipien der christ-

l) Flandrica paroemia perhibet: Molinendum intraturo metus haud sit
a polline. Circum intrasti, mi Philirene, aut caesus aut saltem pulverulentus
a mo abeas, necesse est.

a) So schrieb am 27. Oktober 1708 Quesnel an van der Schuur : «Il serait
à souhaiter que votre dernier adversaire eût des manières aussi douces et
aussi pacifiques que les vôtres, et qu'il eût plus de déférences pour les amis
de ses amis; mais il a pris son pli et il ne changera pas.» Bei J.A. G.Tans:
Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960. S. 274.

3) Denuntiatio solemnis Bullae Clementinae (quae incipit: Vineam
Domini Sabaoth) facta universae ecclesiae catholicae ac praesertim omnibus
hierarchibus ejus, tamquam evertentis doctrinam gratiae, qua christiani
sumus; tamquam resuscitantis Pelagium, cum suis asseclis; tamquam
objicientis Ecclesiam extraneorum scandalo ; tamquam dissidia, iamnimium
diu durantia, acerbius exulcerantis ; atque sub sensus Janseniani involucro,
prima et certissima Christianae Pietatis, Humilitatis, Gratitudinis, Spei et
Charitatis Principia ac fundamenta (hoc est Gratiam Dei per se Efficientem et
Praedestinationem Electorum Gratuitam) haeretico carbone notantis.
2. Junii 1709. Vgl. Reusch, Index II. S.707.



— 7 —

liehen Frömmigkeit, Demut, Dankbarkeit, Hoffnung und Liebe -
nämlich « doctrinam de gratia Dei per se efficientem et praedestina-
tionem electorum gratuitam» - für häretisch. Die Lehre Jansenius'
sei die genuin augustinische und paulinische. Der «Augustinus» sei

ein «liber vere aureus, vere divinus liber». Das Buch lege die wahren
Schätze der Liebe und der Hoffnung dar, « ut nihil ab humano calamo
validius vel aecuratius scribi potuerit». Es handle sich um die Frage:
«an in omni pia actione determinet gratia voluntatem, an contra:
voluntas hominis determinet gratiam.» Clemens XI. habe durch die
Bulle sich als Feind der Gnade Christi, als Förderer des pelagianischen
Hochmuts, als Verleumder eines ausgezeichneten Bischofs, als
Vernichter der hierarchischen Ordnung und Verderber der Seelen
erwiesen. Grösstes Übel sei die Romanae Curiae Dominatio. «Regimen
ecclesiae non monarchicum sed aristocra,ticum secundum Scripturas
et Traditionem. » Darum sollen die Bischöfe sich ihrer Verantwortung
bewusst sein und ein allgemeines Konzil verlangen, damit durch
gemeinsame Beratung der Glaube definiert, die kirchliche Zucht
wiederhergestellt und die Missbräuche beseitigt werden. - In dem an jeden
einzelnen Bischof gesandten Begleitschreiben1) erinnert er sie mit
berechtigtem Stolz an seine Löwener Ausbildung mit den Worten:
«In controversia ista, quae Ecclesiam tarn diu et tarn dire devexat,
a prima adolescentia enutritus et ad hanc usque fatiscentem aetatem
impigre exercitatus sum. Non dormivi, non tacui, buccina cecini,
animam meam liberavi. Vos et quod muneris vestri est, implere sata-

gite, ne requiratur sanguis pereuntium de manu vestra. »

Die mutige, leidenschaftliche Denuntiatio stiess naturgemäss
allerwegen auf scharfe Proteste. Unter den Gegnern finden wir den
Erzbischof von Cambrai, Fénélon, den «Elisäus Arnaulds», Pasquier
Quesnel, den Augustiner van Wavre, den Jesuiten Meyer und
Weltgeistliche wie Denis und Juvet. Ihre Geduld wurde lange auf die
Probe gestellt, denn erst zwei Jahre später kam ihnen de Wittes Du-

plik unter die Augen. Im Jahre 1711 erschien seine ausgezeichnete
gründliche «Apologie des Jansenius2)». Dieses Buch ist das weitaus

x) Epistola inscripta singulis Episcopis, ad quos denuntiatio superior
missa fuit.

2) AUGUSTINUS Iprensis vindicatus atque a damnatione Romanorum
Pontificum Urbani VIII, Innocentii X, Alexandri VII et Clementis XI
ereptus et erutus, sive Apologetieus Per-illustrissimi ac Reverendissimi
Domini Cornelii Jansenii quondam in Academia Lovanienzi S.T. Doctoris,
Professons Regii, Praesidis Collegii Pulcheriani, ac dein septimi Iprensium
Praesulis. In quo Controversiae Jansenianae prima elementa et principia



umfangreichste seines ganzen Schrifttums. Es zählt, ohne die

Appendices, 478 Seiten und mit den Ergänzungen über mehr als 600 Seiten

und ist die ausführlichste Verteidigung des Jansenius, die die
Literatur aufzuweisen hat. Im ersten, dogmatischen Teil, behandelt
es eingehend die ganze Gnadenfrage : den Urständ des Menschen, die
Gnade und den freien Willen Adams ; den Sündenfall mit seinen

Folgen: Erbsünde, Unwissenheit und Begierlichkeit. Es folgt ein
Abschnitt über den freien Willen der Heiligen, über die Prädestination
und die Zahl der Auserkorenen. Sodann wendet es sich der Frage zu,
ob alle Menschen selig werden und in welchem Sinn man sagen könne,
dass Christus sein Blut für alle vergossen habe. Den Schluss bildet
eine Darstellung über das Wesen der Gnade. Diese komme dem
Menschen immer zuvor, begleite ihn bei jedem Werk, werde ihm ohne

Verdienste geschenkt und sei zu jeder guten Tat notwendig. - Im
zweiten Teil wird die Geschichte der «Causa Janseniana» eingehend
dargestellt, und dabei wird seinen Gesinnungsgenossen eine
rücksichtslose Kritik nicht erspart. Die Anhänger des Augustinismus
haben in der Verteidigung Jansenius' schwer versagt. Sie hätten die
fünf Thesen unentwegt verteidigen sollen, pro ut jacent et pro ut
sonant, und in bezug auf die Bullen Innozenz' X. und Alexanders VII.
nie feilschen sollen. Zumindest hätten sie dafür sorgen sollen, dass der
katholische Sinn der Thesen unter allen Umständen gewahrt und
verteidigt würde. - Der dritte Teil ist der Widerlegung einer von dem

Augustiner Philippus van Wavre verfassten Schrift gewidmet1), in
der dieser de Wittes «Panegyrus vindicata» angegriffen und nachzuweisen

versucht hatte, dass Jansenius in mancher Beziehung vom
hl. Augustin abweiche. Darum habe de Witte ihn zu Unrecht als

«Europaeus Augustinus » betitelt. Demgegenüber stellt de Witte dann

statuuntur; ejusdem Historia Dogmatica et Critica ad hue usque tompora
texitur; remedia maus praesentibus idonea proponuntur, ac denique futiles
argutiae Adversarüs ejusdem novissimi, discordiam Jansenii ab Aurelio
Augustino commonstrare conantis, succincte et dilucide refutantur per
AEGIDIUM ALBANUM nuper in civitate Mechliniensi Decanum et Pasto-
rem Ecclesiae Collegiatae et Parochialis Beatae Mariae trans Diliam. Aere
vulgaris 1711. 478 Seiten. Vgl. Reusch, Index IL S.707, 708. Das Motto ist
Sacharja 1/12 entnommen : « Herr der Heerscharen, wann willst du dich endlich
Jerusalems und der Städte Juda's erbarmen, denen du nun schon siebenzig
Jahre lang zürnst ?» (Eine Erinnerung am Beginn der jansenistischen Streitigkeiten

im Jahre 1641.)
*) Cornelii Jansenii Iprensis Episcopi, Augustinus Europaeus perperam

dictus, etc., per Augustinum damnatum priusquam natus.



eine Parallele zwischen beiden Auffassungen auf und legt ihre gegenseitige

Konformität eingehend dar.
In einem ersten «Appendix1)» verbreitet er sich dann abermals

über den Satz aus der Osterpredigt Clemens' XI : hodie servi reversa
est in formam Dei. Ein zweiter «Appendix2)» weist die von dem
Jesuiten Meyer gegen die «Denuntiatio» vorgebrachten Einsprüche
kurz zurück.

Die Denuntiatio der Clemensbulle wurde aber nicht nur von den

Gegnern, sondern auch aus den Reihen der Jansenisten energisch
dementiert. So auch von ihrem Führer, Pasquier Quesnel. Für
gewöhnlich beschränkte dieser sich - wie auch die Holländer - darauf,
über die Extravaganzen de Wittes den Kopf zu schütteln, die Stirn
zu runzeln und nur mündlich seinen Bedenken Ausdruck zu geben.
Nun aber ersuchte der Erzbischof von Cambrai, Fénélon, ihn, die
Denuntiatio öffentlich zurückzuweisen. Diesem Gesuch entsprechend
gab Quesnel - Frühjahr 1711 - eine Antwort an de Witte heraus, in
der er das Papsttum gegen den von de Witte erhobenen Vorwurf, die
Lehre der gratia efficax verurteilt zu haben, in Schutz nahm. Denn-
so Quesnel - die gratia efficax werde in Rom unzweideutig gelehrt. -
Weil die Ehrfurcht vor Quesnel de Witte davon zurückhielt, mit ihm
die Waffen zu kreuzen, begnügte er sich damit, nur gegen Fénélon
Stellung zu nehmen3). Mit beissendem Sarkasmus weist er diesen
Erzbischof zurück mit den Worten: «Fürwahr, es passt gerade dem
Bischof von Cambrai besonders gut in den Kram, die gratia efficax zu
bekämpfen! Predigt er ja selber als Quietist und sogar als Führer
dieses Fanatismus überall das Bewusstsein unserer Nichtigkeit und
die fortwährende Abhängigkeit von der Gnade Gottes, die ja alles in
uns auswirkt!» Am 13.Oktober 1711 gab Quesnel nun eine zweite
«Réponse à M. de Witte» heraus, in der er den Nachweis erbringen
wollte, dass de Witte den Erzbischof ganz falsch beurteilt und er selber

sich einer unerhörten Vermessenheit schuldig gemacht habe,
indem er es gewagt hatte, gegen eine päpstliche Entscheidung Ein-

*) Appendix prima sivo Ecclesiasticae Autoritatis feroculus pseudo-
vindex, qua parte avitum vellicat Academicum, convulsus ot funditus dirutus.

2) Appendix altera ad Appendicem secundum Liberii Gratiani, adversus

recentem dementis Denonciatorem quae finit Dissertationem IV.
ejusdem Liberii de Pelagianorum Erroribus.

3) Augustini Iprensis vindicati Vindiciae uberiores, sive Epistola D. Fénélon,

Archi-episcopi Cameracensis, ad D.Paschalium Quosnellium, et Respon-
sionis ab hoc ad D.Fenelonium datao, qua parte Denuntiationom Bullae
Clementinae invadunt. Excussio ao Depulsio. Per Aegidium Albanum,
Presbiterum. Anno Domini 1711.



— 10 —

spruch zu erheben und Clemens XL wegen der gratia efficax
anzugreifen. Dieser Brief war für einen so bescheidenen und massvollen
Mann, wie Quesnel es war, nicht nur unbeherrscht, sondern da und
dort auch scharf und hart. Und zwar so sehr, dass er später glaubte,
sich deswegen entschuldigen zu müssen1). Nun machte de Witte sich
schweren Herzens daran, eine Verteidigung zu schreiben2). Diese
undankbare und ungesuchte Aufgabe dürfte ihm gewiss nicht leicht
geworden sein. Müsste er sich doch bei jeder Zeile zusammennehmen
und seinem heissblütigen Temperament Gewalt antun In seiner
Erwiderung behandelt er Quesnel mit hoher Auszeichnung, nennt ihn
«amicus integerrimus, amicorum intimus, venerandus et eminentis-
simus vir» und legt den vollen Nachdruck auf seine Bedeutung und
Verdienste für die Gnadenfrage. Es wäre ihm lieber gewesen, wenn
er den Freund in Ruhe hätte lassen können Avegen seines hohen Alters
und seines hohen Ansehens. Aber er müsse mit Schmerz feststellen,
dass er immer genötigt werde, dasselbe zu wiederholen, denn keiner
wolle die von ihm beigebrachten Beweisführungen widerlegen.
Zunächst greift er dann die Fiktion Quesnels und seiner Genossen an,
die meinten, dass zwar die fünf Thesen verurteilt worden seien, aber
damit nicht die Lehre Jansenius', denn Jansenius lehre diese Thesen
nicht Demgegenüber stellt er dann fest, dass in der Clemensbulle von
Menschen die Rede ist, «die nicht aufhören, der Kirche zu
widersprechen, und die verschiedene Distinktionen und Spitzfindigkeiten
ausklügeln, die sie absichtlich erfunden haben, um damit den Irrtum
in die Kirche einzuführen und sie in Verwirrung zu bringen». Darum
richtet er an Quesnel die Frage : «Welche Menschen sind in der Bulle
gemeint?» Und er antwortet : die berühmten Männer von Port-Royal,
ihre Freunde und Verteidiger, Quesnel selber mit seinen Anhängern,
kurz : das ganze augustinische Heer. Wenn diese nicht gemeint sein
sollten, dann vielleicht etwa die chinesischen Mandarinen, Türken
und Araber, Amerikaner, Perusianer, Patagonier, Brasilianer und
andere Barbaren «Lasset uns ehrlich zugeben, dass es sich in der

1) In einem Brief vom 15. Januar 1712 an Ruffin schreibt Quesnel: «II
m'a paru qu'il était bon de lui faire une réprimande publique, parce qu'il
ne se rend à aucun avertissement particulier et qu'il fallait faire connaître au
monde que c'est sérieusement qu'on ne prend aucune part à sa conduite et à
ses saillies.» Bei J.A. G.Tans: Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960.
S. XXV.

2) Augustini Ipronsis vindiciarum uberiorum Pars Altera sive Epistola
Apologetica ad Amicum Provincialem, adversus Rosponsum D.Paschasii
Quesnellii, Denuntiationem, a me factam Clementinae Constitutionis, denuo
(ut minus dicam) imitissime arrodentis. 30.Martii 1712.



— 11 —

Bulle Clemens' XL einzig und allein um uns handelt ; dass nur wir es

sind, die zensuriert, verurteilt und hinausgejagt werden. Lasset uns
nicht so hartnäckig dabei beharren und so törichtlich das Opfer und
das Spielzeug unserer Einbildungen werden. Warum wollen wir nicht
einsehen, was jedermann sieht, dass der Papst es einzig und allein auf
uns abgesehen hat Wollen wir dann immer den Kindern gleichen,
die, wenn etwas Schreckliches auftaucht, die Augen schliessen,
damit sie es nicht sehen % Wann wird Quesnel aus seiner Lethargie
erwachen und die Schuppen ihm von den Augen fallen Hat die
Clemensbulle ihn noch nicht zu der Einsicht gebracht, wieviel seit
50 Jahren sich geändert hat, und dass der heutige Papst uns alle Türen
geschlossen hat, durch die wir bis jetzt haben entspringen können
Können wir jetzt noch behaupten, dass die wahre Lehre des Jansen-
schen Buches oder (was dasselbe ist) des grossen Augustin nicht von
den Bannstrahlen des Vatikans getroffen wird » - Warnend und fast
prophetisch schliesst de Witte seine Antwort mit der Bemerkung:
«Wenn man die Bulle „Vineam Domini" und die anderen Bullen, die
die fünf Thesen verurteilt haben, auf sich beruhen lässt, wird man in
kurzer Zeit so schwere und grausame Übel in die Kirche aufkommen
sehen, wie man sie nicht einmal in den Zeiten, als sie durch die schwersten

Ketzereien bedrückt war, gesehen hat. » Bezeichnend für das
Gefühl des Schmerzes, unter dem diese Schrift zustande kam, ist das

beigefügte Motto : «Ein Fremdling bin ich meinen Brüdern geworden,
und unbekannt den Kindern meiner Mutter, denn der Eifer um dein
Haus hat mich verzehrt (Ps. 69, 9 f.).» Dieser Abhandlung ist
wiederum ein Appendix1) angehängt, diesmal gegen Doctor von
Boulogne und Seminarpräsident in Gent, Juvet, der de Witte in einer
Schrift2) angegriffen hatte. Weil der Gegner aber nichts Neues

hervorzubringen wusste, machte de Witte es sich leicht und begnügte
sich mit der Erwiderung «apagete folia ista». Als dieser Juvet bald
darauf noch einmal auf die Osterpredigt Clemens' XL zurückkam,
antwortete de Witte ihm mit einer «Epistola familiaris3)», in der er
sich wieder über die Fehlbarkeit der Päpste verbreitete.

Zweifellos hätte die Bulle «Vineam Domini» noch zu weiteren
Kontroversen geführt, wenn sie nicht durch die Bulle «Unigenitus»
überholt worden wäre (1713). Gewiss würde de Witte auch in der Be-

x) Appendix ad Augustini Iprensis vindicati vindiciarum uberiorum
partem alteram.

2) Aegidius Albanus alios arguons, seipsum condemnans.
3) Aviti Academici Epistola familiaris ad amicam Gandavensem, circa

novum queradam Vindicem Pontificium. 1712.



— 12 —

kämpfung dieser Bulle seinen Mann gestellt haben. Aber es war von
Anfang an immer seine Gewohnheit gewesen, sich nur mit solchen

Fragen zu befassen, von denen er glaubte, dass sie von seinen

Gesinnungsgenossen mehr oder weniger vernachlässigt würden. Als denn
auch in Frankreich diese Bulle ein ganzes Heer von energischen und
tüchtigen Kämpfern auf den Kampfplatz rief, glaubte de Witte auf
diesem Gebiet keine persönliche Aufgabe zu haben. So erklärt es sich,
dass er sich nur einmal und nur ganz kurz mit den 101 verurteilten
Quesnelschen Sätzen befasst hat1). Für seine persönlichen Beziehungen

zu Quesnel hatte die Unigenitusbulle überaus erfreuliche Erfolge.
Pierre le Clerc, der vierzig Jahre später ganz in die radikalen Fuss-

stapfen de Wittes treten wird, hat uns das erste Zusammentreffen der
beiden Männer in seinem «Idée de la vie» aufbewahrt. Eines Tages,
als de Witte beim Utrechter Kanoniker Willibrordus Kemp, in der
Pfarrei der hl. Gertrudis auf Besuch war, kam auch Quesnel herein.
Da sagte de Witte zu Quesnel: «Eh bien, mon père Quesnel, vous
avez lu la Bulle Unigenitus. Que pensez-vous maintenant de la Cour
de Rome » Quesnel eilte auf ihn zu, fiel ihm um den Hals und sagte :

«Mon cher ami, je vois bien maintenant que vous aviez les yeux plus
perçants que les miens. Je vous demande excuse de vous avoir si mal
traité et en même si injustement. Rendez-moi vos bonnes graces et

soyons amis. » - Damit war die Freundschaft wieder hergestellt, und
zwar so sehr, dass de Witte, bei seinem Tod (7. April 1721) in dasselbe
Grab in Warmond beigesetzt wurde, wo Quesnel seit zwei Jahren
seine letzte Ruhestätte gefunden hatte. - Wie intensiv de Witte übrigens

an den kirchlichen Zeitfragen teilnahm und wie stark auch er
von den eschatologischen Spannungen dieser Periode erfüllt war,
beweist die Tatsache, dass er, gleich nach Erscheinen der Unigenitusbulle,

seinen Hausdiener nach Amsterdam ins Judenviertel schickte,
um sich dort zu erkundigen, ob vielleicht der Prophet Elia erschienen
sei!

Obwohl die mit der Bulle «Vineam Domini» zusammenhängenden

Fragen seine volle Aufmerksam erheischten, so verlor de Witte
doch die Entwicklung innerhalb der Utrechter Klerisei nicht aus den

Augen. Seitdem Codde sich entschlossen hatte, sich in die Stille
zurückzuziehen, hatte der Streit allmählich an Heftigkeit nachgelassen,
so dass uns aus der Periode 1705 bis 1713 verhältnismässig wenige

') Bericht aen de Gemeyne Geloovigen, over zekere Bulle nieuwlijks
van Romen gekomen op den naem van Clemens XI, verbiedende 100
Stellingen en eene daarbij. 1713.



— 13 —

Schriften de Wittes bewahrt geblieben sind. Wo aber immer nötig,
versuchte er dem Gang der Geschehnisse zu steuern. So fing er -
1706 - eine «Theologische Plänkeleil) » mit dem Kapitel von Haarlem

an, weil es sich entschlossen hatte, auf seine Kapitelrechte weiterhin
zu verzichten. Schon am 12. Oktober 1703 hatte der Kardinal-Sekretär,

Paulucci, den Haarlemer Kanonikern das Verbot der weiteren
Amtsausübung auferlegt. Das Kapitel, nicht sofort bereit, dem päpstlichen

Wunsch zu willfahren, reichte ein «libellus supplex» bei der
Kurie ein, in dem es darauf hinwies, dass diese Massnahme dem
kirchlichen Frieden und der Erhaltung des Glaubens schädlich sein würde.
Am 22.November 1704 antwortete aber Paulucci, dass der päpstliche
Beschluss zur Bekämpfung einer verderblichen, der Kirche
widersprechenden Lehre notwendig sei. Das Kapitel legte nun die Hände
in den Schoss und enthielt sich von da an der weiteren Jurisdiktionsausübung.

Dass dieser Beschluss nicht den Ansichten de Wittes
entsprach, versteht sich, Darum meinte er dazu ein warnendes Wort sprechen

zu müssen. Er erinnert das Kapitel daran, dass Dekan und
Kanoniker zusammen ein Kathedral-Kapitel bilden und dass es ihre
Pflicht sei, während der durch die Suspension Coddes eingetretenen
Sedisvakanz die Verwaltung der Kirche zu übernehmen. Die Kanoniker

behaupteten zwar, dass sie aus Liebe zum Frieden und aus
Ehrfurcht vor dem Hl. Stuhl wie auch zur Vermeidung des Ärgernisses
handelten, aber diese Beweggründe seien ungenügend, denn Rom
strebe nach einem ungerechten und falschen Frieden; Ärgernis zu
vermeiden sei nicht immer möglich, und die Ehrfurcht vor dem
Hl. Stuhl habe ihre Grenzen in der Hl. Schrift, der Tradition und der
natürlichen Vernunft. Die Kanoniker schänden ihren Eid, stärken die
Kurie in ihrem Machtbestreben, bringen die Gemeinden in Verwirrung,

liefern die treugebliebenen Pfarrer den Gegnern aus, lassen dem
Jesuitismus freie Bahn und führen die Kirche dem Untergang
entgegen. - Die Warnung de Wittes war aber vergeblich. Ohne die Seite
der Jesuiten zu wählen, distanzierte das Haarlemer Kapitel sich von
Codde und beharrte von da an in einer völlig passiven Haltung.

Um dieselbe Zeit gaben Coddes Gegner eine Schmähschrift
heraus2), in der der Erzbischof mit dem Teufel verglichen, als Vater der

*) Velitatio theologica, an Decanus et Canonici Harlemensis merito
argui possint, jura sua Capituli hoc temporo ignaviter abjecisse. 1706.

2) Dienstige Bemerkingen van oen Roomsch-Katholyk, aengaende veel-
vuldige Streeken of Ongerymtheden, begrepen in de Denuntiatio Apologetica,

ofte Verdedigschrift van den Heer Petrus Codde, Aertsbisschop van
Sebaste. 1707.



— 14 —

Lüge gescholten wurde, und seine Getreuen als ein Haufen
scheinheiliger Kirchenrebellen verhöhnt wurden. Zur Beantwortung1) dieser

Schimpfereien legt de Witte dem Verfasser die «mannhaften und
überzeugenden Beweise von Coddes Unschuld vor die Nase». Der
Erzbischof sei 1694 in allen Teilen für unschuldig befunden worden;
in der Beantwortung des «Breve Memoriale» habe er (1699) seine
Unschuld überzeugend dargetan. Seine Widerlegung sei in Rom gedruckt
worden; er habe die Kardinäle ersucht, seine Sache von der Inquisition

untersuchen zu lassen ; 300 Priester haben zu seinen Gunsten
ausgesagt ; nie habe man ihn irgendeiner Ketzerei überführen können ;

nie auch eine Untersuchung angestellt; Codde habe erklärt, seinen
Glauben bekennen zu wollen in von dem Hl. Stuhl selber formulierten
Worten; Kardinal Hyacinthe habe ihn energisch verteidigt. - Den
Schluss dieser Arbeit bildet eine «Zugabe», in der er sich mit der
Papstfrage befasst und seine gallikanischen Auffassungen verteidigt.

Am 30. Oktober 1707 unternahm Clemens XL einen weiteren
Schritt zur Unterwerfung der Utrechter Refractarii. An diesem Tag
erschien die Bulle «Cum sicut nobis innotuit», in der 31 Schriften, die
bis dahin zur Verteidigung Coddes in Holland erschienen waren -
darunter die Denuntiatio, Responsiones und Hirtenbriefe Coddes

sowie Schriften von van Erkel, Quesnel und de Witte - als «falsch,
lästerlich, beleidigend für den Hl. Stuhl, ärgerniserregend,
vermessen, Irrtümer enthaltend und zum Schisma führend», verurteilt
wurden und die Suspension und Absetzung Coddes unter Bedrohung
mit Exkommunikation erneuert und bestätigt wurde. Weil die Bulle
keine Unterschrift trug und nicht von der zuständigen Obrigkeit
promulgiert worden war, wollte de Witte nun daran sein Siegel
heften2). Der Papst sei in der Causa Coddaeana irregeführt; Codde
sei, ohne dass ihm sein Irrtum bekanntgegeben wurde, verurteilt
worden; die Bulle sei grundlos und lügenhaft. «Die Jesuiten mögen
hunderttausend Bullen veröffentlichen, wir aber werden in Ewigkeit
nicht glauben, dass Codde etwas verbrochen oder gefehlt habe. Im
Gegenteil: je grimmiger, schärfer und schwerer die Bannstrahlen
werden, mit denen man uns zum Schweigen zwingen will, um so

gewisser, stärker und unerschütterlicher werde ich glauben, dass

x) De stoute plompheid beteugelt, ofte verydeling der «Dienstige
Bemerkingen etc., tesamen met de klare bewysing van het recht van den Aerts-
bisschop van Sebasten. 1707.

2) Zegels voor de nieuwe Jesuitse Bulle op den naem van Paus Clemens
XI onder het Volk door de Jesuiten uytgestroyd. 1707.



— 15 —

Codde vor Gott unschuldig dasteht und er ungerechterweise
unterdrückt wird. »

In der Osterzeit 1709 liess er dann noch einen «Aufruf» an die
streitenden Parteien ausgehen1), wie sie sich während des Schismas

gegen einander benehmen sollten. Ausgangspunkt war ihm dabei der
von Johannes Gerson aufgestellte Leitfaden, der auf dem Konzil von
Konstanz für die Anhänger Clemens' VII. und Urbanus VI. zur
Richtschnur vorgeschlagen wurde. Darum sollen die Parteien in Holland
einander nicht von der kirchlichen Gemeinschaft ausschliessen oder
Schismatiker nennen; die Gültigkeit der Sakramente beider
anerkennen und nicht die gegenseitigen Gottesdienste meiden.

Auf diese Schrift folgte sofort seine «Depulsio excommunica-
tionis»2) des Utrechter Pfarrers Matthias Torek. Dieser Geistliche
war längere Zeit in Emmerich tätig gewesen und hatte in der Periode
Coddes eine Stelle in Utrecht angenommen. Er wurde vom Nuntius,
Bussi, suspendiert; das Dekret wurde ihm nicht ausgehändigt, son-
den an der Kirchentür angeheftet. Das Dokument wurde nun de

Witte ins Haus gebracht. Dieser machte in seiner genannten
«Abweisung» den leichtfertigen Gebrauch von Suspensionen und
Bannstrahlen vor aller Welt lächerlich. Man könne in der heutigen Zeit
schon exkommuniziert werden, wenn man es wagt, sich auf einen
Stuhl eines Kardinals hinzusetzen. In der Kirche herrsche heutzutage
die reinste Tyrannei ; Port-Royal sei vernichtet ; und alles was nicht
nach der Pfeife der Kurie tanzt, heisse refraktarisch, sakrilegisch und
verderblich. Diese Excommunicatio sei darum als evanida, cassa und
irrita abzuweisen. Und Codde sollte den Mut haben, dieses
tyrannische Joch abzuschütteln, kräftig zu protestieren und die heilsame
Gnadenlehre zu verteidigen.

Um diese Zeit kreuzte noch einmal ein alter Gegner seinen Weg,
der ihm schon in seiner Mechelnschen Zeit das Leben wiederholt
vergällt hatte. Es war der berüchtigte Augustiner Mönch Bernard
Désirant. Dieser hatte schon - 1685 - in der gegen de Witte
ausgesprochenen Löwener Zensur eine Rolle gespielt, und später zu der
Löwener Deputation gehört, die von 1692-1694 in Rom zu pazifi-

x) De Vrede van Paasch-dag toegewenseht aen alle vrede-lievende
Roomsche Catholykon van het Vereenigde Nederland, ofte Bondig Besluyt
hoe sig in 't bisonder in de alhier.opgeresene verwerringen dragen moet, door
E.Rechthert. 1709.

2) Depulsio exeommunicationis per Illustrissimum D.Bussy, Coloniae
Nuntium Pontificium attentatae in R.D.Matthiam Torkium, ubi eadem
excommunicatio demonstratur plane nulla, evanida, cassa, irrita. April 1709.



— 16 —

zieren versucht hatte. Im Jahre 1698 hatte er in Rom formelle Klage
gegen die Löwener Professoren, Huygens, Hennebel, Opstraet und
van Espen eingereicht. Seitdem hatte er andauernd gegen die au-
gustinische Richtung gehetzt und sich dabei der niederträchtigsten
Mittel bedient. Er war Doktor der Theologie und Professor in Löwen
geworden und Mitglied der « stricta facultas ». Im Jahre 1707 wurde er

vom königlichen Gerichtshof aller Einkünfte verlustig erklärt und
lebenslänglich aus Belgien ausgewiesen. Er hat sich eine zweifelhafte
Berühmtheit erworben als Anstifter und Urheber der sogenannten
«Fourberie de Louvain». Es handelt sich darin um eine grossartige
Fälschung, von der namentlich van Espen und der Pfarrer von Sankt
Katharina in Brüssel, Wilhelm van der Nesse, das Opfer zu werden
drohten. Es wurden gefälschte Briefe in Umlauf gesetzt, in denen van
der Nesse ersucht wurde, sich an einer Verschwörung zu beteiligen,
zusammen mit einer Anzahl anderer Geistlichen, sowohl
Weltpriester wie Regulierte. Zweck dieser Verschwörung - so hiess es -
war Rebellion gegen Rom. Die päpstlichen Gesandten sollen nicht
länger anerkannt werden, und den päpstlichen Befehlen der Gehorsam

verweigert werden. Die Beteiligten sollten sich verpflichten, die
Thesen Jansenius' zu verteidigen, sich unter den Schutz der Staaten

von Holland zu stellen, das Bürgerrecht von Amsterdam anzustreben,

um also gegen Eingriffe der südniederländischen Behörden gefeit zu
sein. Es wurde ein Protokollbuch aufgestellt, in dem die Beschlüsse

vom 3. Juni 1706 bis zum 2. Januar 1707 zusammengetragen waren.
Désirant liess sich von diesen Akten beglaubigte Abschriften machen
und schickte sie dann den kirchlichen und weltlichen Behörden zu.
Die Entdeckung dieser «Verschwörung» verursachte eine ungeheure
Erregung. Der Inhalt dieser Publikationen war aber so sensationell,

extravagant und unglaubwürdig, dass man eine enorme Fälschung
vermutete. Der Rector magnificus der Löwener Universität liess

darum eine nähere Untersuchung anstellen, und bald stiess man auf
die Handschrift eines gewissen Petrus Torteau, eines kaum 20 Jahre
alten und sich als Notar ausgebenden jungen Mannes, der sich sein
Brot mit Schreibarbeit verdiente. Nachdem Torteau erst fälschlich
erklärt hatte, diese Akten seien ihm von van Espen diktiert worden,
verriet er sich und gestand, der Schreiber der Akten zu sein und alles
auf Instigation Désirants getan zu haben. Darauf wurde gegen Désirant

ein Prozessverfahren eingeleitet. Vergeblich versuchte er die
Schuld auf Torteau abzuwälzen und sich auf guten Glauben zu
berufen. Die Richter wiesen diese Verteidigung zurück mit der Begrün-



— 17 —

dung, Torteau könne nicht so in der Theologie bewandert sein, wie
dies aus den Urkunden hervorgehe. Übrigens wurde Désirant wiederholt

auf Lügen ertappt. Es wurde von Zeugen über ihn ausgesagt, er
hätte einen Groll gegen die Löwener; hätte seine eigenen Ordensbrüder

als Verschwörer angezeigt und nach dem Zeugnis seines

Ordensprovinzials, sei er ein Mensch, der bereit wäre, auch Steyaert,
die ganze theologische Fakultät, seinen eigenen Orden, Päpste und
die katholische Religion aus Eigennutz zu verkaufen, zu verraten
und auszuliefern. So die Erklärung vor dem Gericht vom 21. Juni
1707. Es wurde der angebliche gute Glaube Désirants verworfen; er
habe Torteau für sein niederträchtiges Unternehmen gebraucht;
Torteau habe öfters Briefe und Pakete aus der Post genommen und
zu Désirant gebracht; und Désirant habe diese unterschlagen. Der
gerichtliche Urteilsspruch lautete, dass alle Dokumente und
Resolutionen «erdichtet, gefälscht, skandalös und perniziös» seien und
durch die Hände des Scharfrichters öffentlich verbrannt werden
müssten. Désirant habe in böser Absicht gehandelt und werde darum
seiner Professur, Benefizien und Offizien verlustig erklärt; aus dem
Lande ausgewiesen und zu den Prozesskosten verurteilt. Also der

Urteilsspruch vom 18. Mai 1708. Désirant zog nun nach Aachen und
schrieb eine «Trostschrift» für die holländischen Katholiken, in der

Hoffnung, damit das Wohlgefallen des Kölner Nuntius Bussi zu
erwerben.

Es versteht sich, dass de Witte einem solchen Gegner gegenüber
nicht die geringste Zurückhaltung beachtete. Mit rücksichtsloser
Schärfe warf er sich auf Désirant1) und lässt seinen tiefen Groll über
ihn aus. Die ultramontanen Auffassungen seines Gegners über Papsttum

und Unfehlbarkeit seien dünkelhafte Neuerungen. «Das ganze
elende Gebäude der päpstlichen Macht sei auf faulen Brettern
gezimmert, und wenn man diese Bretter zerschmettert, stürzt das ganze
Zimmerwerk, mit Balkenwerk, Dachboden und Seitenmauern
zusammen.» Das Libel seines Gegners sei ein «abschreckendes Sammelsurium

von Gestank und Unflat, und was er über den Papst aussagt,
sei extravagante Fuchsschwänzerei, die die Tellerleckereien der

') Onwetendheden, Misgropon en feilen, door zekeren Schyn-Ver-
trooster bogaan, tegen de H. Schriftuur, tegen de Overlevering der Kerk,
tegen de Godtsgeleerdheidt, tegen de HH.Vaderen, tegen de kerkelyke
Historie, tegen de Geestelyke en wereldlyke Rechten, tegen de Waerheidt en
tegen de Liefde, tegen de voorzichtigheidt en tegen alles: ofto Wederlogging
van zekor Troostschrift voor de Roomsche-Katholyken etc., onlangs onder 't
volk gestroyt. 1710.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 11)02. 2



— 18 —

Plautinischen und Terentianischen Schmarotzer weit übersteigt».
Was er über die päpstliche Unfehlbarkeit schreibt, «gähne wie ein
Ofen», und was er über die Prädestination mitteilt, beruhe auf einer
«räudigen Stelle», denn sie sei einem mit Unrecht Augustin
zugeschriebenen Buch entnommen. Auch Bellarmin habe dieses Werk als
falsch abgewiesen. Wenn der Nuntius eine solche Schrift anzupreisen
sich gestattet, sehe man recht deutlich wie notwendig eine
Reformation in capite et membris sei. Solche Nuntii (ich sagte beinahe

nonscii) werden dann später Päpste!» «Was mich angeht: ich habe

getan was ich konnte. Weiter reicht meine Kraft nicht. Wenn ein
jeder seine Pflicht erfüllte und gleich laut krähte wie ich, würden wir
schon Gehör finden, und könnte Rom noch auf die rechte Bahn
gebracht werden.»

Während er noch mit der Abfassung dieser Schrift beschäftigt
war, fiel ihm noch eine «Curiositas arithmetica» in die Hände. Hierin
wurde eine « Parallele gezogen zwischen 35 vom Glauben abgefallenen
holländischen Geistlichen und 35 Nestorianern in der Kirchenversammlung

von Ephesus1).» Darum fügt de Witte noch einen Nachtrag

an, in dem er diese Parallele für «eben so glatt und recht betrachtet,

wie ein Maulesel, der auf drei Füssen hinkt». Die Nestorianer
wüssten, worin ihre Ketzerei bestand. Worin die jansenistische Ketzerei

gelegen sei, wisse aber niemand. Die Nestorianer würden nicht
verurteilt, weil sie sich erbaten, in ihren Rechten belassen zu werden.
Den Holländern werde dieses Recht vorenthalten. Die Nestorianer
dürften sich verteidigen. Den Holländern wollte man dies nicht
gestatten. Nestorius bekäme dreimal das Recht vor dem Konzil zu
erscheinen, blieb aber weg. In Holland aber sei man Ketzer ohne
Ketzerei ; schuldig ohne Missetat ; verurteilt ohne Untersuchung und
mit dem Bann bedroht ohne vorherige Warnung 2).

Im Jahre 1711 gab er noch eine Schrift heraus3), in der er die

') Anlass zur Veröffentlichung der «Curiositas arithmetica» war der
«Protest van de Utregtse, Amsterdamse en Zuid-Hollandse Clerosie, tegen
Uitgevors en Verspreiders van zeekere Brieven don naam voerende van
J.Bussy, nuntius apostolicus te Keulen».

a) Der obengenannte «Protest» war übrigens nicht von 35, sondern von
39 holländischen Geistlichen unterzeichnet. Weil man aber die Idee von den
35 Nestorianern zu schön fand, sie unbenutzt zu lassen, machte man es sich
leicht und verschwieg die 4 anderen holländischen Geistlichen nämlich : van
Heyningen, van den Berg, Walvis und Wannaert.

3) De verdrukte Clerosie zig verweerende, ofte körte redenering waer
in niet alleen d'ellendige staet van do Cleresie, maer ook hare Kloekmoedige
tegenstand worden voorgestelt. 1711.



— 19 —

«unterdrückte Klerisei» zur Beharrlichkeit und Treue zu der alten
Wahrheit aufmunterte. Er beschreibt die Qualen und Verfolgungen,
denen Codde und den ihm trevi Gebliebenen schon seit Jahren
ausgesetzt sind. Früher warf man ihnen vor, sie hätten die Heiligenbilder
aus ihren Kirchen entfernt, Katechismen gefälscht, nicht ans
Fegfeuer glauben wollen und die Sakramente geleugnet. Nun aber gebe

man der Bekämpfung eine andere Wendung und spiele den Gehorsam

zum Papst und seine Unfehlbarkeit gegen uns aus.
Als de Witte im Jahre 1712 vorübergehend in Gouda wohnte,

hörte er von einem unvorsichtigen Wort des Pater Lievermans, der

von der Kanzel verkündet hatte, er habe sich auf einer Bücherauktion

ein Exemplar des «Augustinus» erwerben können und darin
die fünf Thesen vorgefunden. Er sei bereit, sie jedem, der zu ihm
kommen wollte, zu zeigen. Als dann aber einige Herren sich zu diesem

Zweck zu dem Pater begaben, lenkte er ein und gestand, dass sie

darin nicht «totidem verbis» zu finden seien. Natürlich müsste der
Pater sich nun den beissenden Spott de Wittes gefallen lassen *).

Alexander VII. habe ausdrücklich gesagt, dass die Thesen «ex libro
Jansenü» excerptae seien. Wenn sie also nicht darin stehen, habe man
den Papst betrogen. «Man holt doch keine Erbsen oder Bohnen aus
einem Sack hervor, in dem nur Gold und Silber ist. » Wer das
Formular unterschreibt, lüge. Man rede nun immer von dem Sinn
Jansenius', aber «über diesen Sinn seien schon mehr Bücher geschrieben
als das grösste Frachtschiff laden könnte». «Wie ein Kardinal richtig
bemerkt hat, seien die Thesen zu vergleichen mit Gemälden, die links
den Teufel -und rechts einen Engel vorstellen, und zwischen drin
stellen sie noch etwas anderes vor. Oder man könne die Thesen wie
einen Tonklumpen betrachten, aus dem jeder nach eigener Phantasie,
Interesse oder Voreingenommenheit sich ein Bild knetet.» Lievermans

gehöre darum zu den Menschen, von denen Paulus sagt : Sie

wollen Belehrung über das Gesetz geben, aber sie wissen nicht, was
sie sagen (1.Tim. 1/7).

Als der Pater die Antwort schuldig blieb, folgte ein zweiter
Brief2), in dem de Witte ihn auffordert, sich über den Sinn der Thesen
zu äussern. Die Jesuiten haben in den ersten 20 Jahren ihresBestehens
der jansenistischen Wahrheit gehuldigt ; auch die Franziskaner haben

*) Zendbrief aan Pater Gisbertus Lievermans, missionaris te Gouda, en
voor zijne onderhorige gemeente, over de tegenwoordige geschillen. Door
Johannes Recht-hert. 1712.

a) Tweede Zendbrief voor Pater Gisbertus Lievermans en voor zijne
onderhorige gemeente over de tegonwoordige geschillen. 1712.



— 20 —

früher jansenistisch gelehrt und erklärt, die Lehre Jansenius' bei
Paulus und Augustinus gefunden zu haben. Der Papst habe sich

geirrt, was auch früher wiederholte Male der Fall gewesen sei.

Gregor I. habe die Schriften Theodoretus' von Cyrus verurteilt ; die
Jesuiten Petavius und Sirmondus haben aber diesen Kirchenvater
freigesprochen. Man tue gut, wenn man sich in dieser Beziehung der

Auffassung der Jesuiten konformiere, denn diese waren in dieser
Sache mehr bewandert und urteilsfähiger als Gregorius. So sei es

auch mit der Thesenfrage bestellt. - In einem dritten BriefJ) wiederholte

de Witte seine Aufforderung zu einer öffentlichen Debatte an
einem neutralen Ort. Auch hierauf wollte der Pater nicht eingehen.
Seine Absicht sei darum nur gewesen, die Gemeinden von ihren
rechtmässigen Geistlichen abtrünnig zu machen.

Die Jahre zwischen 1713 und 1717 weisen in der Schriftenreihe
de Wittes eine Lücke auf. In diesen Jahren entschloss er sich, auf
wiederholte Anregung seiner Freunde, seine Lieblingsarbeit wieder
aufzunehmen und seine schon in Mecheln angefangene Bibelübersetzung

zu vollenden. Zwar waren schon seit 1697 sein Neues Testament

und später noch einige andere Bibelbücher erschienen 2), aber
die Fortsetzung dieser Riesenaufgabe hatte er immer wieder
verschieben müssen, weil die «affaires du temps» ihn auf den Kampfplatz

riefen. Im Jahre 1717 veröffentlichte er dann seine Übersetzung
der ganzen Hl. Schrift3). Auf dem Titelblatt findet sich eine von
L.Wijdom gezeichnete Vignette, die den Harfensänger David mit
einer Krone auf dem Haupte darstellt mit der Unterschrift: «Nimm
die Decke von meinen Augen weg und ich werde dein Gesetz schauen. »

Im Vorwort wird gehandelt über den Nutzen des Bibellesens, sodann

was für eine gute Übersetzung erforderlich und wie die vorliegende
entstanden ist. Jedem einzelnen Buch wird eine Einleitung
vorangestellt und jede Seite bringt Fussnoten zur Erklärung des Textes.
Am Schluss sind noch 30 Folioseiten Annotationes angehängt. Sie

*) Derde Zendbrief voor Pater Gisbertus Lievermans en voor zijne
onderhorige gemeente over de tegenwoordige geschillen. 1713.

2) Es erschienen: das Neue Testament, Emmerich 1696, Neuauflagen
1697; und Antwerpen und Brüssel 1702. - Psalmen, Kmmerich 1697,
Neuauflagen in Delft 1699, 1702, 1705. Die Sprüche Salomos, Brüssel 1702. -
Tobia, Judith, Esther mit Job, Brüssel 1708. - Der Pentateuch, Brüssel 1709.

3) De geheeleheiligo Schriftuur, behelsende alle de boeken, dewolke in 't
algemeyn concilie van Trenten voor canonyke zijn goedgekourdt. Nieuwe
oversettinge in de Nederlandsche tael; met körte verklaringen op duystere
plaetsen. 't Utrecht bij Theodorus van den Eynden, in 't Musiekboek. 1717.
2 Bände Folio.



— 21 —

erschien mit Approbation des Protonotarius Apostolicus und Censors

librorum, Matthias Oosterling 1).

Obwohl die Utrechter Kirche die Bibelübersetzung de Wittes
mit grosser Anerkennung empfing, wurde ihm die Freude an dieser
Arbeit bald verleidet durch die gehässigen und verleumderischen
Angriffe, denen sie von seiten eines zur Klerisei gehörenden Geistlichen,
Petrus Hollen, ausgesetzt war 2). Dieser selbstgefällige, eitle, mit
seinem «heiligmässigen Lebenswandel» prahlende und unwissende
Mann schleuderte in einer Reihe von Predigten Sonntag für Sonntag
de Witte die schwersten Vorwürfe an den Kopf3). De Witte habe

nicht nur die Worte der Bibel verdreht, sondern auch den Sinn
gefälscht und im Widerspruch mit dem Tridentinum die Stelle Genesis
1 vrs 2 nicht mit «Der Geist Gottes schwebte über den Gewässern»

sondern mit: «Ein starker Wind» übersetzt. Das sei Wasser auf die
Mühle der Gegner, denn bei allem, was man sonst gegen die Klerisei
vorbringt, könne man jetzt - und mit vollem Recht - sagen, dass wir
auch die Bibel gefälscht haben. In einer weiteren Predigt4) führte er
aus, zu hoffen, dass die Bibel de Wittes nicht approbiert werden

würde, denn diese spiele den Sozinianern die Karten in die Hand.
Zugleich forderte er de Witte heraus zu beweisen, dass er sich für
seine Übersetzung des Textes Gen. 1/2 auf irgendeinen Kirchenvater
berufen könne.

In einer ausführlichen Antwort5) nennt de Witte seinen Gegner
einen dummen und völlig unwissenden Mann. Er wisse nichts von
den Vätern, denn diese kannten kein Hebräisch und liessen sich nicht
mit Textkritik ein. Die «ars critica» sei damals überhaupt unbekannt
gewesen. Hollen könne sich nicht aufAugustinus berufen, denn dieser
kannte auch kein Hebräisch. Darum habe dieser seinen anfänglichen
Versuch, gegen die Manichäer über das Buch Genesis zu schreiben,
wieder aufgegeben. Tertullian, Theodoret von Cyrus und Dionysius

x) Die Bibel heisst «mit grosser Gelehrsamkeit und Sorgfalt bearbeitet».
Für die Bibelübersetzungen in den Niederlanden siehe van Dritten : Geschiedenis

der Nederlandsche Bijbolvertalingen. Rotterdam 1905.
2) Petrus Hollen, Pfarrer der Sankt Nicolaikirche Achter de Wal in

Utrecht, gestorben 25. August 1742.
3) Opregt verhaal van al hetgeno dat er nu eenige tyt soo in Praedikatien

als in andere gelegenthoden gosegten gedaen is van Petrus Hollen, priester,
tegen den niouwcn Bijbol van de Heer Egidius de Witte, ook Priester. 1717.

4) Preek van de eerste Zondag van de Vasten. 1717.
5) Wederlegginge van vorscheyde predikatien door Hr. Petrus Hollen

gedaen binnen de Stadt van Utrecht over het tweede vers van het boek
Genesis. 1717.



— 22 —

von Tarsen sowie viele neuen Exegeten verstehen unter dem «ruach»
« Geblase von Winden». Auch verstehe Hollen das Tridentinum nicht,
das niemals verboten habe, bei einer Übersetzung von der Vulgata
abzuweichen. In einer zweiten Schriftx) behandelt er mit einer für
die damalige Zeit bemerkenswerten Gründlichkeit die allgemeinen
Einleitungsfragen: Urtext, Septuaginta, Vulgata und ihre
Revisionen unter Sixtus V. und Clemens VIII., verteidigt Origenes als

Bibelkenner und weist den Gegner ab mit der Bemerkung, er könne
nicht einmal 20 Zeilen von Cicero, Sallustius, Livius, Cäsar oder Nepos
übersetzen, geschweige denn von Virgilius

Wie so oft der Fall gewesen war, entartete der Kampf auch hier
in persönlichen Anrempelungen und Schmähungen, die um so trauriger

waren, als dadurch die Einigkeit in der Klerisei schwer geschädigt

wurde. Hollen antwortete noch einmal mit einer Schrift mit dem

Titel «Goliath geschlagen» 2), und noch einmal antwortete de Witte
mit einer Gegenschrift 3). Es war Quesnel zu verdanken, class die

Gegner schliesslich die Waffen streckten4). Übrigens muss gesagt
werden, dass auch die Klerisei an der Übersetzung von Gen. 1/2 mit
«starken Wind», Anstoss nahm 5).

Mit der Bibelübersetzung war offenbar die Arbeitskraft de

Wittes erschöpft. Er war indessen 70 Jahre geworden und wurde
1) Vervolg van de wederlegginge van verscheyde predikatien door

Hr. Petrus Hollen gedaen over 't tweede vers van het book Genesis. S.April
1717.

2) Goliath verslagen of wedorlegging van de lasterschrifton van E.de
Witte.

8) Onwaerheden, voorgedragen in 't laatste schrift van Hr. Petrus
Hollen, uytgogaen op den naem van «Goliath verslagen». 30.April 1717.

4) «pour los libelles écrits d'un style contraire à la dignité du sujet,
rompus de basses invectives, et injurieux à l'autorité et aux personnes dos
supérieurs, personne ne les saurait approuver, et je suis persuadé quo los principaux
du clergé en ont de l'indignation». Lettre de Quesnel à un ami de Hollande.
Bei J.A.G. Tans: Pasquier Quesnel et les Pays-Bas. 1960. S.282.

5) Nach der Erscheinung des Pentateuchs müsste de Witte sich wegen
dieser Stelle gegen J.C. van Erckel verteidigen. Er erklärte über 14 Jahre
lang über diese Übersetzung nachgedacht zu habon, eben woil sie schon auf
der ersten Seite der Bibel dem Leser «in die Augen springt». Aber ich würde
den Gedanke Mosis verdreht haben, wenn ich dort «der Geist Gottes» (die
dritte Person der Hl. Dreifaltigkeit) übersetzt hätte. Die Juden haben vom
Geist Gottes keine Kenntnis gehabt, so dass sogar die Johannesjünger in der
Apostelgeschichte sagten: sed neque si Spiritus sanctus sit audivimus. Eine
merkwürdige Koinzidenz: Am 7.Oktober 1960 wurde an der Freien calvi-
nistischen) Universität von Amsterdam die These verteidigt: Genesis 1/2 sei
zu übersetzen mit «aber der Wind Gottes hat über dem Gowässer geweht». -
Der Promovendus, J.H. Scheepers, südafrikanischer Pastor, berief sich dafür
auf K. Galling : Der Charakter der Chaosschilderung in Gen. 1/2 (in Zeitschrift



— 23 —

schon einige Jahre lang durch einen äusserst schmerzlichen
Gelenkrheumatismus geplagt. In seinen letzten Jahren konnte er überhaupt
nicht mehr gehen und kaum noch stehen. Für die Herbeischaffung
seines Studienmaterials war er ganz auf die Hilfsbereitschaft jüngerer
Utrechter Geistlicher angewiesen. Diese Hilfe wurde ihm aber bis

zum Endo gerne gegeben. Noch zwei Schriften sind von ihm bewahrt
geblieben. Sie sind ganz anderer Art als sein früheres Schrifttum und
befassen sich mit spekulativ-theologischen Fragen. Dass er sie unter
dem Namen «solitarius peregrinus» herausgab, zeigt die innere
Vereinsamung, in der er seine letzten Tage zubrachte. In seinem ersten
Brief1) setzt er sich mit Arnauld auseinander anlässlich dessen «Dis-

quisitio, utrum juxta Sanctum Thomam, in sua Summa amor beati-
ficus sit liber de Libertate quam TheologLvocant a necessitate 2).

Hierin hatte Arnauld behauptet, dass es zweifelhaft sei, «an homo
libere velit esse beatus» und «an sancti libere Deum ament, an Deus
libere amet seipsum, aut libere esse velit». Für de Witte lag hier gar
kein Problem vor. Er betrachtet es als selbstverständlich, dass die
Liebe zur ewigen Seligkeit in diesem Leben vollkommen frei ist.
Man könnte mit gleichem Recht die Frage aufwerfen, ob der Schnee
weiss, die Raben schwarz und die Schwäne blank seien. Selbstverständlich

sei dies alles so ; denn «ita insitum naturae sive essentiae
nostrae». Der Mensch könne einfach nicht anders wollen. - Gegenüber

dem Beitrag Arnaulds «De libertate», in dem dieser den freien
Willen als eine «potentia ad oppositum» dargestellt hatte, stellte de

Witte dann seine Auffassung, dass diese Meinung Arnaulds, wie Ter-
tullianus sagte, «ex cloacis Philosophorum», oder «ex paludibus
Pelagianorum » hervorgegangen sei. Nach de Witte besteht der freie
Wille nicht in der Wahl etwas zu tun oder nicht zu tun, sondern in der
Liebe und der Freude, mit denen der Mensch es tut. Denn «libertatem
arbitrii non puto esse potentiam peccandi et non peccandi. Quippe si
Haec esset definitio, nec Deus, nec angeli, qui peccare nequeunt
liberum haberent arbitrium, quod nefas est dicere». In seinem zweiten

für Theologie und Kirche 1950, S. 145-157) und auf H.M.Orlinsky : The piain
meaning of ruah in Gqnesis 1/2 (in Jewish Quarterly Review 1957, S.174
bis 182). J.H. Scheepers: Die gees van God en die gees van die mens in die
Ou Testament, Kampen 1960.

J) Solitarii poregrini Epistolae criticae, ad amicum conterraneum.
Epistola prima: an amor beatificus post vitam liane, atque ipsius etiam
beatitudinis amor in hac vita, liberi sint. 14. Juli 1719.

2) Diese Schrift Arnaulds wie auch die anderen sind aufgenommen in
Ecrits sur le système de la Grace Générale. 1715.



— 24 —

Brief1) nimmt er dann noch Stellung zu zwei anderen Beiträgen
Arnaulds2) und bringt aus der Hl. Schrift und aus den mystischen
Theologen, wie Gersonius, den Beweis, dass wir die notwendigen und
unveränderlichen Wahrheiten nur in der souveränen und unerschaf-
fenen Wahrheit, das heisst Gott, sehen können.

Wie gesagt, war de Witte in seinen letzten Lebensjahren ein
schweres Leiden auferlegt. Als er am 7. April 1721 - 73 Jahre alt -
starb, kam für ihn der Tod als Erlösung. Er wurde ins «heilige Grab»

zu Warmond bei den anderen Koryphäen des Augustinismus
beigesetzt. Aus der von dem Kanoniker Akkoi ausgesprochenen Grabrede

seien hier die Worte erwähnt : «Wenn die Verteidiger der Wahrheit

vom Anbeginn der Kontroverse in seine Fußstapfen getreten
wären, würden sie nicht in die kalamitöse Lage gekommen sein, die
wir jetzt erleben müssen3). Nichts wird die Erinnerung an diesen

grossen Menschen begraben können. Alle Jahrhunderte werden die

Erinnerung an seinen Namen bewahren und mit tiefempfundener
Freude und Dankbarkeit seiner gedenken. »

Die Utrechter Kirche verlor in de Witte einen ihrer Besten;
einen mutigen, unermüdlichen und bis zum Tode treuen Bekenner.
Wenn je, so dürfen auf ihn die Epistelworte aus der «Missa Con-
fessoris» Anwendung finden: «Ich habe alles um Christi Willen für
Schaden zu achten gelernt, ja ich achte sogar unbedingt alles für
Schaden gegenüber der unendlich wertvolleren Erkenntnis Christi
Jesu, meines Herrn, um dessentwillen ich das alles preisgegeben habe
und es gerade für Unrat halte, wenn ich nur Christus gewinne und
in ihm befunden werde als ein solcher, der nicht seine eigene Gerechtigkeit
hat, die sich auf Gesetzeswerke (gründet, sondern die Gerechtigkeit, die
durch den Glauben an Christus kommt, die Gerechtigkeit, die Gott auf
Grund des Glaubens verleiht.» (Phil. 3/8 f.)

Hilversum. B.A. van Kleef
*) Solitarii peregrini Epistolarum criticarum Epistola secunda. An vori-

tates, sive ros veras omnes, ut tales, videamus in aeterna veritate, quae Deus
est, tamquam in objecto cognito. 28. August 1719.

2) Die Schriften Arnaulds: Dissertatiti bipartita an Veritas Proposi-
tionum quae necessario et immutabiliter verae sunt, videntur a nobis in
prima et increata veritate, quae Deus est. Et an, qui amat castitatom vel
quamlibet aliam virtutem moralem, eo ipso amet aeternam, quae in Deo est
rationem castitatis. Und: Règles du bon sens pour bien juger des écrits
polémiques dans des matières de science, appliquées à une dispute entre
deux théologiens touchant cette question : si nous ne pouvons voir les vérités
nécessaires et immuables que dans la vérité souveraine et incrée.

3) Eventus edocuit, quod si rixarum exordio Veritatis Defensores eamdem
intrassent viam, - pro dolor - in eas calamitates non incidissent.


	Aegidius de Witte [Schluss]

