Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 1

Artikel: Aegidius de Witte : 1648-1721
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

== 9 ==

Aegidius de Witte
1648-1721

Aegidius de Witte gehort mit van Erckel, Broedersen, van Heus-
sen, van Rhyn, van der Schuur, Verhulst u. a. zu jener Gruppe ver-
dienstvoller Manner, die durch ihr Leben und ihre Schriften die
Entwicklung der Utrechter Kirche entscheidend mitgestaltet, aber
bis heute die gebiihrende Beachtung noch nicht gefunden haben. Das
ist wohl darin begriindet, dass die Geschichtsschreibung der alt-
bischoflichen Klerisei bisin unser Jahrhundert hinein fast ausschliess-
lich apologetisch gerichtet gewesen ist. Sie galt immer der Aus-
einandersetzung mit Rom und dabei beschrinkte man sich gemein-
hin auf die «Drei Hauptkontroversen»: den Jansenismus, die Kon-
stitution Unigenitus und die Utrechter Kapitelfrage !). Zwar be-
sitzen wir iiber de Witte eine von seinem spéateren Schiiler und An-
hénger, Pierre le Clere, verfagste panegyrisch geprigte Biographie 2).
Aber diese ist fast unbekannt geblieben, und so weiss man im Kreise
der Utrechter Kirche gewohnlich nicht mehr, als dass de Witte ein
gewaltiger und fulminanter Polemiker gewesen ist, der in den jan-
senistischen Streitigkeiten eine radikale Sonderstellung eingenom-
men hat, und dass es von ihm noch eine niederlindische Bibeliiber-
setzung gibt, die iibrigens, wie man gesagt hat, «wie ein Schubsack
auf unseren Bibliotheken steht und von keinem angesehen wird» 3).

Gerade de Witte verdient aber eine grissere Beachtung, als ihm
bis heute zuteil geworden ist. Er war zwar Siidniederldnder von Ge-
burt und darum nicht unmittelbar mit dem Streit der Utrechter
Kirche verbunden. Aber er hat seine letzten dreissig Lebensjahre in
Holland zugebracht und sich dann so in die Lage der Utrechter hin-
eingedacht und an ihren Schicksalen teilgenommen, dass er ihr krif-
tigster und leidenschaftlichster Verteidiger geworden ist. Die mannig-
fachen Schriften, die er zugunsten des suspendierten Erzbischofs
Codde und seiner bedringten Kirche veroffentlichte, legen beredtes
Zeugnis ab von seiner treuen Anhénglichkeit an die «causa ultra-

1) Vgl. Vlaming (= Ph.L.Verhulst) tegen Pierman: De drie hoofdge-
schillen tusschen de Roomsch-Katholieken, opgehelderd in 22 brieven. 1741.
P.Buys: Rome en Utrecht. 1844.

%) P. Le Clerc: Idée de la vie et des écrits de M. G. de Witte, pasteur et
doyen dans la ville de Malines. & Rome (= Amsterdam) 1756.

8) J.A. van Beek, im Oud-Katholiek 1895, S.129; 1905, S.117, 134.



— 31 —

jectina» wie auch von seinem umfangreichen Wissen um die theo-
logischen Streitfragen seiner Zeit.

Dennoch ist die Utrechter Kirche ihm stets kiihl und reserviert,
ja misstrauisch gegeniibergestanden. Anstatt dass man ihn als einen
wertvollen Mitkimpfer begriisst hitte, distanzierte man sich behut-
samst von ihm und verweigerte ihm die Aufnahme in ihren Kreis
schlankweg. Seine Anwesenheit in Holland wurde als hochst kom-
promittierend empfunden, denn man wusste, dass er in Rom in sehr
iiblem Ruf stand. Sein ehemaliger Erzbischof, Precipiano von Me-
cheln, sowie sein Erzfeind Martinus Steyaert von Lowen hatten ihn
schon lingst als einen rabiaten Jansenisten signalisiert, und die
Index-Kongregation hatte sich mehrmals mit seinen Streitschriften
befagssen miissen. Wiederholt wurde Codde von seinem Agenten in
Rom vor diesem Bilderstiirmer gewarnt !). Die Befiirchtung der
Utrechter, dass de Wittes Anwesenheit in Holland Anlass zu neuem
Verdacht und schirferen Massnahmen geben konnte, war darum
nicht ganz unberechtigt.

De Witte war, wie Reusch 2) richtig bemerkt hat, «ein Jansenist
in der verwegensten Bedeutung des Wortes». Er war das nicht in
erster Linie wegen der riicksichtslosen Heftigkeit, mit der er auf seine
Gegner einzuhauen pflegte, sondern vielmehr wegen seiner Unver-
sohnlichkeit, mit der er auch die geringste Nachgiebigkeit beziiglich
der augustinischen Gnadenlehre bekimpfte. Fest iberzeugt von der
Unschuld und Orthodoxie des von ihm hochverehrten Jansenius,
wies er alle gegen ihn erlassenen Entscheidungen kurzerhand zuriick,
und wenn er seine Freunde bereit sah, um des Friedens willen nur im
geringsten nachzugeben, schonte er auch diese nicht. Uber die Gna-
denfrage liess er sich auf keinerlei Kompromiss ein. Dem Papsttum
bliebe nur Eines iibrig: alle in bezug auf Jansenius promulgierten
Erlasse und Bullen sollten vorbehaltlos widerrufen werden; der Mo-
linismus, als «der neuerstandene Pelagianismus» verurteilt, und der
genuine Augustinismus, wie ihn Jansenius dargestellt hatte, unver-
kiirzt wiederhergestellt werden. Dieser radikale Standpunkt ging
seinen sich nach Frieden sehnenden Freunden, sowohl in Belgien als
in Holland, zu weit und fiihrte wiederholt zu ernsten Konflikten. Er

!) Waloni (= Du Vaucel, Agent Coddes in Rom an Quesnel): «Die
Léwener sollten Gerberon und de Witte desavouieren und ihre Auffassungen
verwerfen.» Man sollte sie «extra synagogam facere», weil sie durch ihre Mass-
losigkeiten «un mal infini» anrichteten. Vgl. Reusch, Index II, S.708.

%) Reusch, Index II, S.655.



— 32 —

ertrug das mit stoischem Gleichmut, und es vermochte seine Unbeug-
samkeit nicht zu brechen. So gross war seine Verehrung fiir Janse-
nius —er nennt ihn gelegentlich « Europaeus Augustinus» —, dass er sich
mit dem Gedanken getragen hat, eine neue Ausgabe des « Augusti-
nus» zu besorgen. Aber das sollte dann eine des grossen Bischofs wiir-
dige Ausgabe sein; darum auf feinstem Papier, in schonstem Letter-
type, in Prachtband mit Goldschnitt!

Auch auf dem Gebiete der christlichen Lebensfiihrung nahm
er den selben unverriickbaren Standpunkt ein. Gerade die vielen
Schriften, die er gegen den Laxismus herausgab, gehéren zu den un-
geschminktesten seines Nachlasses. Gewiss war er sich dessen be-
wusst, dass eine Riickkehr zur strengen Busspraxis der alten Kirche
unmoglich geworden war, denn «die erkaltete Liebe gestattete das
nicht mehr». Aber er wurde nicht miide, immer wieder zu betonen,
dass es nicht anginge, «mit Spinnengeweben zu binden, was mit
Schiffstauen gebunden werden muss». Zumindest verlangte er, dass
die « Regulae poenitentiales» des Carolus Borroméus wieder in vollem
Umfang als Richtschnur gelten sollten. Dass er auch kein Jesuiten-
freund war, zeigte er in einer weiteren Gruppe von Schriften, in denen
er der Probabilititslehre, der restrictio mentalis, directio intentionis,
definitio ambigua, ignorantia inculpabilis, distinctio verbalis et so-
phistica und sonstigen molinistischen Steckenpferden zu Leibe ging.
Nach der dritten Fazette des Jansenismus, der kirchenpolitischen,
war er ein liberzeugter Anhénger der konzilidren Theorie, Episkopa-
list und Gallikaner. Mit dieser letzten Kategorie befassen sich natur-
gemiiss die Schriften zugunsten der Utrechter Klerisei.

Bei voller Anerkennung seiner besonderen Begabung und seiner
unbestreitbar grossen Verdienste muss aber festgestellt werden, dass
de Witte das Ungliick hatte, ein hitziges, aufbrausendes Tempera-
ment zu haben. Er war dusserst reizbar und leichtverletzt. In seiner
Polemik ist er immer masslos scharf und oft unnotig beleidigend und
ehrverletzend. Seine Zeitgenossen schildern ihn als stattliche, robuste
Erscheinung, mit feurigen, lebendigen Augen, aufgeschlossen fiir
Scherz und Witz und «plein d'enjouement». Im tiglichen Leben war
er ein besonders liebenswiirdiger Mensch. Sobald er aber in einen
Streit verwickelt wurde, verwandelte sich dieser leutselige, humor-
volle Flamlander auf einmal in einen Jupiter tonans, der von seinem
hohen Olymp herab seine furchtbaren Donnerkeile auf seine be-
stiirzten Gegner herabschleuderte. Fiir jeden Federstreit riistete er
sich wie ein Gladiator, als ginge es auf Leben und Tod. Es war de



Witte niemals darum zu tun, zu tiberzeugen; er wollte vernichten,
zerschmettern. Sein Wahlspruch: «Stare fortiter et viriliter agere 1)»
war fiir ihn gleichbedeutend mit Kampf. Beim Lesen seiner Schriften
bekommt man den Eindruck, als ob dieser Mann sich nur dann be-
haglich fiihlte, wenn er mitten im theologischen Pulverdampf drin
stand! In seiner Kontroverse mit dem ehemaligen Freund und spé-
teren grimmigsten Feind, Martinus Steyaert, versteigt er sich zu dem
jubelnden Schlachtruf: « Benedictus Dominus, qui docet manus meas
ad proelium et digitos meos ad bellum.» Er konnte wohl die Stimmen
anderer zum Schweigen bringen, nicht aber Herzen gewinnen.

Dennoch glaubte er, dass er die Nichstenliebe nie verletzte.
Wenn man ihm seine beissende Schirfe vorwarf, pflegte er sich auf
das augustinische Wort zu berufen: «Die Liebe ist mehr Liebe, wenn
sie beisst, als wenn sie schmeichelt; denn wenn sie beisst, erwartet
sie keinen Dank fiir ihre Wohltat.» Diese «excessiva mordacitas» ging
auch seinen besten Freunden zu weit. Darum wurde es immer ein-
samer um ihn herum. Als ein einsamer Fremdling - «solitarius pere-
grinus» nennt er sich — ging er durchs Leben, ein Leben, das schliess-
lich in die ergreifende Klage ausmiinden sollte: «Ich bin ein Fremd-
ling geworden meinen Briidern ; ein Unbekannter den Kindern meiner
Mutter, denn der Eifer um dein Haus hat mich verzehrt.» (Psalm
69/9, 10.) Bis zu seinem Tode aber blieb er dem (irundsatz treu, wie
ihn einstmals der Patron seiner V aterstadt, Gent, der Hl. Bavo, aus-
gesprochen hatte: «Ich habe gekimpft fiir ihn, der fiir mich gekreu-
zigt worden ist. Ich anerkenne keine andere Ehre, als die des Kreu-
Zes.»

De Wittes schriftstellerischer Nachlass ist umfangreich. Mehr
als 140 Schriften 2) tragen seinen Namen. Die meisten sind sehr selten
geworden. Es sind zwar viele kleinere darunter, oft nur einige Seiten
umfassend, aber es finden sich auch mehrere stattliche Binde dar-
unter, wie z. B. die Apologien zugunsten Coddes und Jansenius’. Dazu
kommt seine Bibeliibersetzung, an und fiir sich schon ein Zeugnis
seiner grossen Arbeitskraft. Alle seine Schriften wurden auf seine
eigenen Kosten gedruckt, denn er war ein vermogender Mann. Nur
selten erschienen sie unter seinem Namen. Meistens verwendete er
Decknamen oder Initialen, im ganzen in mehr als vierzig Varianten 3).

') De Witte an van Heussen. Brief vom 10.November 1711. A.O.B.C.
%) Ein Verzeichnis dieser Schriften am Schluss dieses Beitrags.

3) Siehe B.A. van Kleef, Schuilnamen, Naamvormen, en Naamletters.
1955.

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1061 3



— 34 —

HEs sind meistens Anspielungen auf seinen Geschlechtsnamen (Can-
didus, Albanus usw.) oder auf sein Amt (Pfarrer, Dekan) oder auf
seinen augustinischen Standpunkt (Palladius Sancti Augustini Disci-
pulus). Er schreibt schones, fast klassisches Latein, und dank seinem
hellen Geist und seiner erstaunlichen Sprachbeherrschung weiss er
die schwierigsten und kompliziertesten Fragen auch fiir nicht-theolo-
gisch Geschulte klar und scharf darzustellen.

Vor mehr als fiinfzig Jahren schrieb der damalige Kapiteldekan
J.A. van Beek: «Es wiirde gewiss die Miithe lohnen, wenn einer der
Unsrigen einen Lebensbericht des Aegidius de Witte zusammenstellen
kénnte. De Witte (und auch van Rhyn) sind beides Manner gewesen,
die es vollkommen verdient haben, von der Nachkommenschaft ver-
ehrt zu werden. Unbekannt macht unbeliebt. Wer diese Aufgabe
tibernimmt, verrichtet ein gutes und l6bliches Werk !).» Dieses Wor-
tes eingedenk wollen wir in den folgenden Seiten einige Bausteine zu
einer Lebensskizze beitragen.

Gilles (= Egidius) de Witte wurde am 21.Februar 1648 in der
stolzen und selbstbewussten Kaufmannsstadt Gent geboren als Sohn
des George de Witte und dessen Ehefrau Anna de Sangher. Seine hu-
manistische Bildung empfing er in seiner Vaterstadt bei den Jesuiten,
die ihn wegen seiner besonderen Begabung zum Kintritt in ihren Or-
den zu bewegen suchten. Er aber zog es vor, an die Universitit zu
gehen, und so trat er in das Kollegium «de Valk» ein, wo er Freund-
schaft schloss mit dem um ein Jahr dlteren Martinus Steyaert. Diese
Jugendfreundschaft sollte nach dem Ubertritt Steyaerts zur ro-
mischen Partei in eine unversohnliche Feindschaft umschlagen. Bei
der allgemeinen Preisverteilung des Jahres 1666 wurde de Witte als
Fiinfter «de la premicre ligne» klassifiziert. Die bei der «ersten Reihe»
eingeteilten Schiiler galten als dem Primus ebenbiirtig.

Die Lowener Universitit befand sich damals in einer Ubergangs-
zeit. Zwar war die augustinische Richtung noch vorherrschend, aber
die Ordensgeistlichkeit wusste sich allméhlich fester in die Fakultat
einzudringen. Die aus acht Mitgliedern bestehende ¢stricta facultas»
oder «engere Fakultit», der Manner wie van Vianen, Lupus, le Drou,
Huygens, Havermans und Hennebel angehérten, lehrte noch im
augustinischen Geist, aber nachdem Steyaert im Jahre 1685 Pro-

)y J.A. van Beek im Oud-Katholiek 1905, S.134,



fessor geworden war, fing dieser an, die Fakultit zu beherrschen und
im romtreuen Geist umzubiegen. Neben theologischen Kontroversen
spielten auch philosophische mit. Die Ordensgeistlichkeit folgte der
Thomistischen Schule, die Jansenisten waren meistens Cartesianer.

Noch vor Abschluss seines Studiums wurde de Witte in seinen
ersten Ifederstreit verwickelt. Der Anlass war an und fiir sich gering-
fiigig, aber bei der gespannten damaligen Lage nahm der Konflikt
bald schirfere Formen an. Was war der Grund ? Der Poenitential der
Stadt Gent, P. van Buscum, hatte seinem jungen Freunde de Witte
«Acht Regeln)» fiir das theologische Studium mitgegeben, die auch
von dem Gentschen Erzpriester Gillemans approbiert worden waren.
Van Buscum riet seinem Alumnus darin, sich vor scholastischen Be-
griffsbestimmungen zu hiiten, weil die Scholastik 6fters zu falschen
Definitionen gefiithrt habe. Das wahre Studium bestehe in der selb-
stindigen Forschung der HI. Schrift und der Kirchenviter. Weiter
kritisierte van Buscum das Trienter IKonzil, weil es zwar ausfiihrlich
iiber die Tradition gehandelt habe, aber versiumt habe, ein Ver-
zeichnis beizufiigen von allem, was zur Tradition zu rechnen sei.
Schliesslich legte er dem Basler Konzil eine grosse, nach Ansicht
seiner (egner eine zu grosse, Bedeutung bei?). Der Jesuit Estrix?)
griff die « Octo Regulaey» in einer sehr umfangreichen Schrift an, in
der er die pipstliche Autoritit als hichste und entscheidende Cilau-
bensquelle hervorhob. De Witte glaubte es nun seinem Mentor schul-
d_ig zu sein, die « Acht Regeln» zu verteidigen, und verdiffentlichte eine
Gegenschrift, in der er seine ( regner nicht im ungewissen dariiber liess,
was man kiinftig von ihm erwarten konnte. In jugendlichem Uber-
mut wies er die «faden Bemingelungen» des Gegners zuriick, aber
damit nicht zufrieden, iiberhiiufte er die Jesuiten mit den heftigsten
Schimpfworten, stellte sie als Ketzerjiger und Haresiarchen an den
Pranger und warf ihnen Arglist, falsche Prinzipien in Theologie und
Moral, tiickische Intrigen und ehrloses Benehmen vor*). Nun ent-

') Instructio ad Tironem [nempe Aegidium de Witte ad studium theo-
logicum properantem] de Methodo Theologica Octo Regulis perstricta.

®) Fiir das Urteil des Kardinals Bona iiber die « Octo regulae» vgl. Reusch,
Index II, 8.518.

~?) Estrix (Decknamen Francisens Simonis und Sandaeus), 1684 Pro-

vinzial des Jesuitenordens in Belgien; 1687 nach Rom und dort 1694 1. Vgl.
Reusch, Index I, S.519. Seine Schrift: Diatriba theologica de sapientia Dei
b_oneﬁcu. .. sive manuductio ad fidem divinam pervestigandam... asserta po-
tissimum anctoritate Romani Pontificis. 1672.

1) Instructio ad Tironem... ab insulsis Jesuitac Estrix cavillis vindi-
cata. 1672.



— 36 —

brannte der Streit erst recht. Der Bischof von Gent, d’Allamont, sah
sich auf Dringen der, Jesuiten genétigt, van Buscum und Gillemans
vom Predigen und Beichthéren zu suspendieren, und als nun auch
das Volk in Bewegung kam,; eilte der kurialistisch gesinnte Professor
Dubois herbei, die bischofliche Strafmassnahme zu verteidigen. Das
Eingreifen gerade dieses Mannes war de Witte unertriglich, und er
hatte dafiir gewiss gute Griinde, denn dieser Dubois ist nach dem
Urteil seiner Zeitgenossen ein sonderbarer Heiliger gewesen! An der
Universitit war er die Zielscheibe allgemeinen Gespottes. Ganz
Lowen machte sich lustig iiber seine torichten Behauptungen, dass
er ein probates Mittel entdeckt hitte, das dreitigige Fieber zu iiber-
winden. Dieses Mittel sei: vielen Branntwein trinken! Stark von sich
eingenommen, briistete er sich mit seiner unvergleichlichen Gelehr-
samkeit, weshalb er tdglich nur eine halbe Stunde zu arbeiten brau-
che! Bossuet nannte ihn «un pauvre auteur» und ein «auctorem cas-
simum» ). De Witte aber drgerte sich vor allem dariiber, dass dieser
aufgeblasene Mensch nach dem Tode des Fromundus ?) dessen Lehr-
stuhl erworben hatte. Fiir de Witte war Dubois ein erbirmlicher Do-
zent, der auch nach dem Urteil der Kurie mehr Ubles als Gutes aus-
richtete. Darum gab er gegen ihn eine zweite Schrift heraus, in der
er seine Galle iiber ihn ausschiittete ®). Zu gleicher Zeit stellte er auch
noch eine Schrift gegen Estrix zusammen, die aber, weil die Suspen-
sion van Buscums und Gillemans’ inzwischen aufgehoben worden
war, nicht in Druck gegeben wurde?).

Wihrenddessen nahm de Witte sein Studium wieder auf, wurde
1673 Lizentiat der Theologie und empfing dann die Diakonatsweihe.
Die Einmischung Dubois’ konnte er aber nicht verschmerzen. Darum

1) Vgl. das scharfe Urteil Delvennes (Biographie des Pays-Bas, 1829),
S.302. «Incapable de rien approfondir il ne fait qu’effleurer les questions;
son style est plein de véhémence et d’emportement; il se passionne sur tout,
il n’hésite sur rien, il se met peu de peine de prouver, il veut qu’on regoive ses
décisions comme autant d’oracles et par tous ces défauts il se discrédita en-
tidrement lui-méme dans 'esprit de ses lecteurs.»

2) Fromundus (Libertus Froidmont, 1587-1653), befreundet mit Car-
tesius. Zusammen mit dem Domkanoniker von Mecheln, Calenus (f 1651),
Vollstrecker des Testamentes Jansenius’ und Herausgeber seines « Augusti-
nus».

3) Perspicua ac brevis defensio Rev. ad. D.D. J. Gillemans et P. van
Buscum, canonicorum... adv. Justificatorem (= Dubois) Processus Illustris-
simi et Rev.D.Eugenii Alberti Gandensis Episcopi. Per A.A.A.Theologum
Aleteopolitanum. 1672.

4) Apologia Mysena pro summis Pontificibus Romanis etc. demonstrata
Apologus.



—_ 37 —

sann er auf Mittel und Wege, dies einmal dem Professor gehorig heim-
zuzahlen. Gelegenheit dazu fand er in den vielen « Entgleisungen» und
Schnitzern, die Dubois in seinen akademischen Vorlesungen fast
taglich auftischte. Daraus stellte de Witte drei Wochen hintereinander
mit grimmiger Boshaftigkeit eine « Traubenlese» zusammen !). Essind
masslose Schméhschriften, in denen Dubois vor aller Welt als « profes-
sorculus», «theologaster», «asinus» und «mente claudicans in utram-
que partem» licherlich gemacht wird und mit Schmach tiberhiuft. —
Wir wollen bei der Beurteilung dieser Libellen nicht iibersehen, dass
man die damalige Zeit nicht mit unsern Malstiben bemessen darf.
Das 17. Jahrhundert zeichnete sich allgemein durch derben Humor
und ungeschminkte, grobe Mundart aus, wie es auch die bildlichen
Darstellungen eines Jan Steen und Breughel in plastischer Deutlich-
keit zeigen. De Witte war ein Kind seiner Zeit, und, was gerade in
dieser Beziehung vielsagend ist: er war dazu ein Siidniederlinder!
Die Satire war gerade in dieser Zeit eine beliebte und gerne gehand-
habte Waffe. Wenn de Witte gelesen werden wollte, so blieb ihm
nichts anderes iibrig, als sich dem derben Volksgeschmack anzupas-
sen. Dennoch bringen wir es heute nicht mehr fertig, an solchen gro-
ben Anrempeleien und Beleidigungen Geschmack zu finden.

Nachdem er — 1674 —sein Studium in Liwen abgeschlossen hatte,
ging er nach Paris und verkehrte dort mit den Koryphéen des fran-
zc'i.sischen Jansenismus, schloss Freundschaft mit Arnauld, Quesnel,
Nicole u. a. und machte sich deren Auffassungen ganz zu eigen. Nach
Lowen zuriickgekehrt wurde er, 31 Jahre alt, zum Priester geweiht
und nahm sich dann vor, sich ganz der Wissenschaft zu widmen, ab-
seits der Welt «in nidulo suo» (1679).

* * *

. Vier Jahre war ihm ein solches Leben verginnt ; dann glaubte er
die wiederholten, immer eindringlicheren Bitten des Erzbischofs von
Mecheln, Alphonse de Berghes ?), nicht liinger abweisen zu diirfen. So

!) a) Racematio hebdomadaria prolapsionum D.Nicolai Dubois, per

quendam S.T.B. Hebdomas prima. 1674.

b) Racematio hebdomadaria... Hebdomas secunda. 1674.

¢) Racematio hebdomadaria... Hebdomas tertia. 1674.

d) Nicolaus Dubois, sub Lucido Asino minime occultus. Sycophanta
Praevaricationis manifestae reus. 1674.

%) De Berghes war der letzte belgische Bischof vom alten Schlag, und
der letzte Verteidiger der Rechte des Volkes. Er konsekrierte kurz vor seinem
Tode Petrus Codde zum Erzbischof. Er war befreundet mit Arnauld, dem er



— 38 —

iibernahm er, 36 Jahre alt, die Pfarrstelle an der Liebfrauenkirche
zu Mecheln (16. Januar 1684)1). Die Gemeinde umfasste ein Viertel
der alten Stadt mit noch drei Meilen jenseits des Dyle-Flusses und
zéthlte 10 000 Seelen, die er zusammen mit einem Vizepastor betreute.
Sieben kampferfiillte Jahre hat er auf diesem undankbaren Posten
ausgeharrt. Die Ordensgeistlichkeit stand in geschlossener Front
gegen den Mann, der sich zur Aufgabe gemacht hatte, den evange-
lischen Lebens- und Bussernst wiederherzustellen, das Volk zum
Bibellesen zu ermuntern und der augustinischen Gnadenlehre zum
Sieg zu verhelfen. Solange de Berghes noch am Leben war, konnte er
dessen Schutz gewiss sein. Als aber (1690) der ultramontane Preci-
piano den Mechelnschen Sitz bestiegen hatte, wurde die Lage fiir
ihn bald unhaltbar, so dass er sich im Mérz 1691 entschloss, freiwillig
von seinem Posten zuriickzutreten.

Der erste Zusammenstoss in Mecheln wurde durch ein nicht all-
tagliches Vorkommnis veranlasst. Nachdem de Witte einen verstor-
benen Arzt beerdigt hatte, kam beim anschliessenden Leichenschmaus
das Gesprich auf das brennende Thema der Gallikanischen Artikel
(1682). Einer der anwesenden Arzte verteidigte die Ansicht, dass alle
kirchliche Gewalt ausschliesslich auf dem Papst beruhe und dessen
Autoritit unfehlbar sei. Hat man vielleicht de Witte eine Falle
stellen wollen ? Dann ist die Absicht vollkommen gelungen, denn mit
seiner gewohnten Heftigkeit griff de Witte in das Gesprich ein und
verfocht die Meinung, dass der Papst immer dem allgemeinen Konzil
untergeordnet sei. Der Papst sei nichts anderes als nur der erste unter
den Bischofen. Die Redensart, dass die Bischife ernannt werden
«durch die Gnade des Hl. Stuhles» sei eine rezente, der alten Kirche
unbekannte Neuerung, und der Petrustext Matth.16 beziehe sich
nur auf Petrus personlich, nicht aber auf seine Nachfolger.

Von diesem Privatgesprich machten drei Arzte?) auf infame
Weise Gebrauch. Auf Anstiftung der Jesuiten liessen sie vor einem
Notar ?) eine offizielle « Declaratio» aufstellen, die dann den Franzis-

wiihrend seiner Verbannung aus Frankreich Erlaubnis erteilte, in Brissel in

einer Privatkapelle Messe zu lesen.
1) Als solcher nennt er sich in seinen Schriften oft E.D.W. E.B.M.T.D.

P.D. (Egidius de Witte Ecclesiae Beatae Mariae Trans Diliam Pastor De-
canus.)

) Die drei Arzte: Jan de Munck, Reinier van Blincken und Louis
d’Arroyo.

3) Der Notar: Philippe de Viers.



— 39 —

kanern von Mecheln iiberbracht wurde ). Diese beeilten sich, die Er-
klirung durch den Druck zu verbreiten. De Witte versuchte nun eine
Richtigstellung 2) und erklirte, nur behauptet zu haben, dass die
Kirche nur auf einem allgemeinen Konzil vertreten sei und zwischen
dem HI. Stuhl und den {iibrigen Bischifen derselbe Unterschied be-
stehe wie zwischen einem Konig und seinem Kabinett, oder wie
zwischen dem ersten Blrgermeister einer Stadt und den Stadtriten.
Erzbischof de Berghes versuchte vergebens, den Sturm zu be-
schworen, aber der Internuntius Tanara und vor allem Martinus
Steyaert liessen sich diese Gelegenheit nicht nehmen, kirchenrechtlich
gegen de Witte einzuschreiten.

Steyaert war, wie bereits erwéhnt, zunidchst Mit-Kollegiant mit
de Witte im Kollegium «de Valk» gewesen und anfiinglich Lowen’sch
gesinnt. Er promovierte (1675) zum Doktor der Theologie an der
Universitit von Douay und wurde dann Sekretir des Bischofs von
Ypern. Im Jahre 1677 wurde er zusammen mit den Lowener Profes-
soren Lupus und van Vianen nach Rom abgeordnet, um die Fakultéit
gegen die Angriffe der Jesuiten zu verteidigen. Wahrend dieser Kon-
ferenz hatten die Abgeordneten die Genugtuung, dass 65 laxistische
Thesen durch Innocenz X1. verurteilt wurden. Dadurch kam Steyaert
beim Internuntius in Verdacht, Jansenist zu sein, um so mehr, weil
er Umgang hatte mit Arnauld und anderen Franzosen. Als er dann
bei einer Professorenernennung in Douay iibergangen wurde, sah er
seine Laufbahn bedroht und suchte, diese durch seinen Ubertritt zur
rémisch gesinnten Partei zu retten. Von dem Augenblick an wurde
er der unversihnliche Bekimpfer seiner ehemaligen Freunde. Er
wusste die Gunst Precipianos zu gewinnen und wurde dessen Rat-
geber und Vollstrecker aller kurialistischen Massnahmen. Bald darauf
(1685) wurde er mit einem Professorat in Lowen belohnt. Seitdem
wurden alle an der Universitiit freikommenden Benefizien ihm zu-
gewiesen, so dass er den Spottnamen erwarbvon «le saca bénéfices ?)».
Alle antijansenistischen Massnahmen wurden von ihm entworfen,

1Y) «En prenant au sérieux les expressions d'une conversation particu-
lidre il n’est point ennemi ou adversaire qu’on ne puisse perdre. Pour un pou-
voir qui cherche & dominer, tous les moyens sont bons, la calomnie surtout,
parce qu’elle se répand facilement dans le peuple» Goethals : Histoire des lettres
et des arts en Belgique et dans les pays limitrophes (1840), 1. 8. 264,

?) Motivum juris, seu justa defensio convivalis disputationis habitae cum
Medicinae licentiatis die 8. Julii anni 1685 per E.D.W.E.B.M.T.D.P.D.
" %) Auch de Witte wirft ihm 6fters vor, dass er «sacco beneficiorum vesti-

us est».



ausgedacht, vorbereitet und vollzogen. Eine schonungslose Verfol-
gung setzte ein, die mit der vélligen Vernichtung des Augustinismus
enden sollte. Zur Belohnung seiner treuen Dienste wurde Steyaert —
1691 — zum Generalvikar des Bistums ’s-Hertogenbosch ernannt?).

Als die «Declaratio» dem Internuntius in die Hinde kam, for-
derte er den Erzbischof auf, sofort ein kirchliches Rechtsverfahren
gegen de Witte einzuleiten. De Berghes aber, nicht gewillt, seinen
Dekan so schnell fallen zu lassen, erklirte, zuerst das Urteil der Lo-
wener Professoren horen zu wollen. Darauf «befahl» Tanara der IFa-
kultit, ihm unverziiglich die Zensur zuzusenden! Eine Priifung der
Thesen auf ihre Heterodoxie kam offenbar beim Internuntius nicht
in Frage. Nun reichte de Witte eine Klage bei der Fakultit ?) ein mit
der Bitte, gehort zu werden, die aber unbeantwortet blieb. Am 3. Ok-
tober erfolgte der Urteilsspruch. Mit vier gegen drei Stimmen (durch
Betreiben Tanaras war ein Sitz vakant geblieben) erklirte die Fa-
kultit, dass die erste These: «consilium esse supra Papam» keine
Zensur verdiene, weil sie von vielen Katholiken gelehrt wurde, ob-
wohl die Lowener Schule immer das Gegenteil gelehrt habe. Die
zweite These: «Papam non esse nisi primum Episcopum, nec ei com-
petere inter Episcopos maiorem potestatem vel praerogativam, quam
eam quae competit Plebano sive Pastori S. Rumoldi (der Patron der
Mechelschen Kathedrale) respectu aliorum Pastorum Parochialium
ejusdem Civitatis, et eam quam competit primo Scabino Civitatis
Gandavensis sive aliarum Civitatum respectu aliorum posteriorum
scabinorum» wurde als «scandalosa» und «perniciosa» verurteilt.
Uber die dritte These : « Ad hoc quod aliquis opponeret Archiepiscopos
et alios Episcopos in publicis litteris ,,solere dicere se esse Dei et Apo-
stolicae Sedis gratia tales‘, respondet esse abusum et errorem a quin-
gentis circiter annis introductum, nec primis decem saeculis Episcopos
tali modo fuisse locutos, sed dum rem agendam haberent cum Papa
sive Episcopo Romano, eum simpliciter nominasse ,,confratrem*,
non autem Papam vel Pontificem; adducendi in probam sui dieti,
Jacobum praesedisse in consessu Apostolorum, non Petrum, quia
hic concessus celebratur in Dioecesi Jacobi» urteilte die Fakultit, sie

1) Nach Rogier ist Steyaert «eine zweifelhafte Figur, der sein Amt von
Generalvikar nur als eine Nebenbeschiftigung betrachtete und sich nur selten
in seinem Bistum sehen liess, so dass er fiir seine Diozese immer ein Fremder
geblieben ist». Gesch. v. h. Katholicisme 1946, II, S.585.

%) Querela Egidii Candidi... adv. quosdam viros a Facultate Lovaniensi.

1685.



— 4] —

sei «vermessen und irrtiimlich». Insoweit damit nur die Neuerung
gemeint sei, sei der Ausdruck «male sonans». Endlich wurde die vierte
These: « Dictum Christi: ,,Tu es Petrus et super hanc Petram aedifi-
cabo ecclesiam meam** solum fuisse dictum Petro personaliter, non
in illo successoribus suis» als «héaretisch» verworfen, wenn damit ge-
meint sein solle, dass die potestas clavium, die Petrus versprochen
und spater gegeben worden war, nicht auch seinen Nachfolgern ver-
liechen worden seil),

Die Lowener Zensur erweckte in ganz Belgien und mehr noch
in Frankreich, wo man die Gallikanischen Artikel verurteilt sah, all-
gemeine Erregung und entfesselte einen jahrelang wihrenden Streit.
Arnauld, der sich zusammen mit Quesnel in dieser Zeit in Briissel
aufhielt, giirtete den Harnisch um und begann gegen Steyaert, den
er als den «auctor intellectualis» des Urteils betrachtete, einen Zwei-
kampf auf Leben und Tod. Neben ihm standen Quesnel und Ger-
beron. Andererseits wurde Steyaert von Dubois und Désirant unter-
stiitzt 2). De Witte blieb dabei im Hintergrund und begniigte sich
mit drei kleineren Schriften 3), in denen er «den wirklichen und wah-
ren Sinn» des Petrustextes ins Licht stellte. Er fand zwar in dem Bi-

1) Consulta facultas S. Theol. Lovaniensis et jussa ab Illustrissimo Inter-
nuntio judicium suum promere circa 4 Propositiones cujusdam D.Decani
Mechliniensis ete. 3. Novembris 1685.

%) Es flogen die Streitschriften hin und her. Arnauld: Jugement équi-
table sur la censure faite par une partie de la faculté étroite de Théologie de
Louvain, le 3.Novembre 1685. — Steyaert: Positiones de Pontifice ejusque
authoritate, apologetica pro facultate theologiae Lovaniensi contra Obtrec-
tatorem Gallum. - Arnauld : Défense du jugement équitable sur lacensure, ete. —
Steyaert: Positiones ulteriores pro facultate S.Theologiae Lovaniensi etc.
Und: Epistola de falsificatione Driedonis aliisque Galli cujusdam imposturis. —
Désirant: Le francois attrapé, id est, Francus captus sive Epistola familiaris
&.d M. Steyaert in qua ostenditur Anonymum Gallum nuperum propriis cas-
sibus irretitum. — Dubois: Advocatus (lallus Corruptor S8 Patrum, defen-
dens. .. miserabilem Egidium de Witte. — Arnauld: Réponse aux Ulterieures
Positions de M. Steyaert, contre la Défense du Jugement équitable. — Andere
Schriften : Remarques sur le XVIII Tom des Annales Ecclésiastiques. — Les
Pérnicieuses conséquences de la nouvelle hérésie des Jésuites. — Lettre d’un
Ecclésia,stique, etc. Der Streit zog sich einige Jahre lang fort.

%) @) Disquisitio quis sit sensus proprius, genuinus ac litteralis istius
loci Matth 16, Tu es Petrus... ad elucidationem Motivi Juris nuper editi.
Per E.D.W. etc. 1685.

b) Prosecutio probationis Locum Matth 16, non recte refundi in Aposto-
lorum Principis Successores.

¢) Explanatio IT Propositionis de qua in Motivo Juris nuper edito. per

E.D.w. ete.



schof von Tournay cinen kriaftigen Verteidiger!); aber auch dieser
konnte ihn gegen eine kirchliche Strafe nicht sichern. Er wurde vor
den Offizial von Mecheln zitiert und schuldig befunden. Ihm wurde
verboten, weiter {iber die piapstliche Autoritit zu schreiben, und er
habe fiir seine Beleidigungen Genugtuung zu geben und die Prozess-
kosten zu zahlen. Das Verhor endete mit dem letzten Worte de
Wittes: «conclusionem abjicio, et quoad expensas retorqueo 2).» In-
dessen wiitete der Streit zwischen Arnauld und Steyaert weiter. Als
dann aber auch Dubois meinte, dazu sein Scherflein beitragen zu
miissen, konnte de Witte sich nicht linger bezwingen. Des Psalm-
wortes eingedenk: «Imple facies eorum ignominia» (Psalm 82), gab
er drei dusserst sarkastische Schriften gegen ihn heraus, in denen er
diesen « Gaukler, Clown und Mimenspieler» von der Biihne, auf die
er sich zu seinem Ungliick gewagt hatte, wieder herunterwarf?®). Auch
Steyaert geriet unter den wuchtigen Schligen Arnaulds mehr und
mehr in die Klemme und zog es vor, den Streit zu beenden. Iir er-
klirte, ein umfangreiches Werk — Opus justae Molis — zusammen-
stellen zu wollen, in dem er versprach, den libertates Ecclesiae Galli-
canae auf den Grund zu gehen. Dieses Buch ist aber nie erschienen.
Statt dessen begniigte er sich damit, ein « Corollarium de Opere justae
Molis» herauszugeben. Es umfasst nur zwei Seiten und enthilt
die Erklirung, dass seine Freunde ihm die Veroffentlichung des
Werkes widerraten hiatten, und iibrigens sei schon von anderer Seite
tiber das Thema alles Nétige gesagt worden. Dieses Zugestandnis
passte de Witte ausserordentlich! Man kann sich die triumphierende
Schadenfreude vorstellen, mit der er dem Gegner seine «lédppischen
Flausen» vorwarf, mit denen er sich aus einem verlorenen Kampf
herauszuretten suchte. Den sarkastischen Inhalt von de Wittes Er-

1) Choyscul von Tournay warnte Steyaert vor blindem Gehorsam und
nannte die Zensur ungerecht und unbesonnen. De Witte sei ein ausgezeich-
neter Pfarrer und lehre, was die Assemblée du clergé de France lehrt. Es sei
licherlich, zu behaupten, die péipstliche Unfehlbarkeit kénne nicht geleugnet
werden, ohne den Verdacht auf sich zu laden, Jansenist zu sein. Epistola...
Episcopi Tornacensis... ad eximium ac rev.D.M. Steyaert. Uber Choiseul
siehe auch Reusch, Index II, S.572, 573.

?) Responsio ampliata ad interrogatoria proposita Rev. adm D. Aegidio
de Witte XXVI.Novembris 1685.

%) a) Theatralis Gesticulator e proscenio deturbatus, sive Refutatio. ete,
1687.

b) Amusus Vitiligator rejectus, sive Refutatio Epistolae N. Dubois, 1687.

c¢) Catastrophe ad N.Dubois Epistolam ultimam. 1687.



— 43 —

widerung ') erkennt man aus dem Geleitwort: « Wolken und Winde,
und doch kein Regen. So ist ein Mann, der sein Versprechen nicht er-
fiillt.» (Spriiche 25/14.) Diesen schmachvollen Riickzug wird de Witte
nie mehr vergessen. In seinen folgenden Schriften wird er immer
darauf zuriickkommen.

Die Verurteilung der Thesen de Wittes hatte aber noch weitere
Folgen. Von da an wurden an der Léowener Universitit fast wichent-
lich entgegengesetzte Propositionen verteidigt und besonders die
Ordensgeistlichkeit schopfte Mut, nun ihre extremen Theorien mit
zunehmender Dreistigkeit zu verbreiten. So verteidigte der Franzis-
kaner Schrijnmakers die Meinung, dass der Mensch das Gute tun
konne ohne Liebe zu Gott; dass der Papst Universalbischof sei, tiber
dem Konzil stehe, und die Gewalt Christi als Haupt der Kirche nicht
grosser gewesen sei als die des Papstes, denn diesem komme die Mon-
archie in der Kirche zu. De Witte ¢nagelte diese ultramontanen Ex-
travaganzen sofort in einer Gegenschrift fest *)» und erkiihnte sich
sogar, sie am Tage, als der Minorit ins Examen ging, unter den An-
wesenden verbreiten zu lassen! Die Franziskaner erhoben darauf
Klage beim koniglichen Rat, der dann eine Untersuchung nach dem
Verfasser, dem Drucker und den Verbreitern der «Confixio» befahl.
Die schon in Umlauf gesetzten Kxemplare sollten unter Bedrohung
mit einer Geldstrafe von 300 Gulden abgeliefert werden. In Mecheln
wurde eine regelrechte Hetze gegen de Witte entfesselt, «dass die
Jansenisten durch die unbesiegbaren Thesen des Paters Schrijn-
makers in Verwirrung auseinandergeschlagen waren, wie die Tiirken
durch die unbesiegbaren kaiserlichen Heere». De Witte kiimmerte
sich um diesen Radau nicht im mindesten und gab nun in der Form
eines Briefes ®) eine kernige Antwort heraus, in der er die Thesen des
Minoriten als «vermessen, dumm, verleumderisch und ungereimt»
zuriickwies und seinem Laxismus zu Leibe ging. Es heisst darin: « Der
Minorit kiimpft gegen diejenigen, die, wie er behauptet, die mensch-
liche Schwachheit vergessen und der Barmherzigkeit Gottes Schran-
ken setzen wollen, d.h. die Jansenisten. Was tun sie aber selber ?

1) Méchante Défaite et retraite de M. Steyaert, docteur de Louvain, seu
Anti-Corollarium parvae Molis ad Corollarium nullius Molis pro Opere justae
Molis.

?) Confixio Thesium quibus titulus: Ordo amoris, quas Praeside F. Isaaco
Schrijnmakers Ord. FF. Min. Recoll. S. Theol. Lectore, defendent 26. Augustus
1687.

%) Brief geschreven over het gene te Mechelen gebeurt is aengaende de
Theses van Pater Isaac Schrijnmakers der Minder Broeders Ordre. 1687.



N ¥ .

Sie kommen der menschlichen Bosheit zu sehr entgegen und werfen
das Heilige vor die Hunde und Schweine, alles in direktem Wider-
spruch zum Evangelium. ,,Lissige Beichtvater sind wie Hagel fiir die
Friichte, wie ein verwirrendes Sternenlicht an den Biumen, eine
Pest fiir das Vieh, ein greulicher Sturm fiir die Schiffe’« (Cypr. de
lapsis). Es sollte bei Strafe der Nichtigkeitserklirung verboten sein,
in schweren Siinden ohne eine entsprechende Bussfrist die Absolu-
tion zu erteilen. Heute denkt keiner mehr an die Canones poeniten-
tiales, sondern jedermann erteilt auch bei den allergrobsten Stiinden
nach eigenem Gutdiinken die Absolution. Ich weiss zwar, dass die
alte Strenge nicht mehr erneuert werden kann, weil die erkaltete Liebe
solches nicht mehr gestattet, aber man darf die Ubung der Viter nicht
ganz umstossen. Man darf nicht mit Spinnweben binden, was mit
Schiffstauen gebunden werden muss. Was die Viter frither mit sechs
oder sieben Jahren Busse zu erreichen suchten, ist heute nicht mit
einigen Vaterunsern gutzumachen.»

Nun mischte sich der Minorit Bukentop in die Kontroverse und
behauptete, ein Konzil habe nur dann Giiltigkeit, wenn es vom Papst
zusammengerufen worden sei. Denn: «sola authoritate Romani Pon-
tificis Synodum congregari posse et sententiam Synodi confirmari.»
De Witte antwortete darauf mit einer Verhandlung iiber die Auto-
ritit der ersten acht Konzilien!), die, obwohl sie durch den Kaiser
zusammengerufen waren, trotzdem als autoritativ gelten. — Es ist
auffallend, dass de Witte, wenn er gegen die Ordensgeistlichkeit Streit
fiihrt, seine schirfsten Pfeile auf seinen Bogen legt. Besonders war
ihm die ganze Entwicklung des Ménchtums zuwider, und er lasst
denn auch keine Gelegenheit vorbeigehen, ohne ihnen den Spiegel
vorzuhalten und sie daran zu erinnern, wie sehr sie von dem anfing-
lichen Ideal ihrer Stifter abgewichen sind. So heisst es in seiner
«Bukentopo-machia»: «Fiir wahr, Briider, wire es euch besser euer
Brevier zu lesen, zu singen und zu meditieren, als euch in gelehrte
Dispute zu begeben, die ihr doch nicht begreift und fiir die euch die
Urteilskraft, die Lehrer, die Biicher, die Zeit und das Verstindnis
fehlen. Gedenket lieber des Wortes des Hl. Bernardus: ,,officium
monachi esse, non docere, sed lugere.*“ Und des Hl. Franciscus: ,,Sit
monachus claustro suo contentus; quia sicut piscis sine aqua caret
vita, ita sine monasterio monachus. Sedeat itaque solitarius et ta-

1) Bukentopo-machia, seu Rejectio Thesium Henrici Bukentop, qua
parte propugnant errorem F.Isaaci Schrijnmakers, pridem confixum. 1687.



ceat.”* Das ist besser als Hauser und Mirkte, Kanzel und Drucke-
reien, Schiffe und Wagen und Biirger mit eurem verfiihrerischen Ge-
schrei zu erfiillen, die Gewissen zu beunruhigen und Worte und Taten
von (regnern herumzuposaunen.»

Bald darauf wurde de Witte vor eine neue Aufgabe gestellt, durch
das Erscheinen des Biichleins: «Die Goldgrube der oftmaligen Kom-
munion.» Der Verfasser, der Karmeliter Pater Marcus a S.Fran-
cisco, verstieg sich darin zu der Lehre, man konne bei einer zwei- oder
dreimal wichentlich begangenen Todsiinde auch zwei- oder dreimal
pro Woche die Hl. Kommunion empfangen. Ein Mensch kénne mor-
gens im Stande der Gnade sein, sie in einer Stunde wieder verlieren,
dann wieder zuriickgewinnen und dann wiederum verlieren. Das gute
Vorhaben zur Lebensbesserung brauche nicht linger zu wihren als
bis zur Aussprechung der Absolution durch den Priester. Das sei
kein Missbrauch der Absolution. Riickfall in die Stinde sei kein Be-
weis, dass keine Reue da ist. — Diese laxistischen Ansichten emporten
nicht nur de Witte; auch die ganze Pfarrerschaft der Stadt erhob
dagegen energischen Einspruch. De Witte machte sich daran, diese
Schindlichkeiten zu widerlegen, und das beste Mittel dazu schien
ihm darin zu bestehen, dass er diese «Goldgrube» «unterminierte»
und mit einer schweren « Sprengladung» zum Explodieren brachte !).
Mit grimmigem Sarkasmus griff er den Pater an und stellte dann
die Normen der evangelischen Moral und der altkirchlichen Buss-
disziplin ausfiihrlich und griindlich fest. In einem «Libellus supplex»
beklagte Pater Marcus sich beim Rektor der Universitit von Lowen
liber die lieblosen Anfeindungen und Schimpfworte, mit denen ein
«Anonymus» ihn iiberhéuft hatte, und verlangte eine Untersuchung
nach dem Verfasser, dem Drucker und den Verbreitern des Buches
sowie die offentliche Verbrennung der in Umlauf gesetzten Exem-
plare. Weder de Witte noch sein Drucker kiimmerten sich darum,
und sofort wurde eine weitere Schrift der Presse iibergeben 2). Darin
ruft de Witte seinem Gegner zu: « Du hast, Pater, den Glauben, die
Kirche, die alte Lehre, die Sakramente verletzt und entehrt. Wie
es dem Geiste des Evangeliums entspricht, kann ich dagegen nur

) Gouden Mijne ondergraven ende in de locht gesprongen, oft weder-
legghinge der ziel-verderfelijcken boeck van P.Marcus van den H.Francis-
cus. Léwen 1688.

2) Refutatio libelli R.P.Marci a S.Francisco Carmelitae Discalceati in-
digno. Autore Aegidio Albano, pastore et Decano B.Mariae trans Diliam in
civitate Mechliniensi. Lovanii apud Aegidum Denique 1688,



= Al ==

mit der grossten Schirfe Stellung nehmen. Siehe nur, was von den
Sadduzéern im Evangelium gesagt wird: ,,boses, ehebrecherisches
Geschlecht*‘. Herodes wird ein ,,Fuchs* genannt; die Pharisier und
Schriftgelehrten als ,, Toren und Blinde‘* bezeichnet und als ,,Schlan-
genbrut, unbeschnittene Ohren und Vatermorder‘ hingestellt. Dem-
gegeniiber bin ich noch ruhig und gleichmiitig geblieben. Quae ele-
phantium cum ciniphibus! Wenn die Wahrheit vergewaltigt wird,
ist es Pflicht, diese in aller Deutlichkeit und Lebendigkeit und mit
den hellsten Farben zu malen, damit sie tiefer in die Gemiiter ein-
dringt. Man solle stolida nennen, was stolida ist, und impia, was impia
ist. So taten es auch Augustinus, Justinus, Bernardus u.a. Bernar-
dus nannte Abilardus wohl: insaniens, ethnicus, haeresum fabri-
cator, os plenum maledictione, amaritudine et dolo.» — Auch diese
Schrift ist illustrativ fiir die Schreibweise de Wittes: grimmig, un-
versohnlich, masslos sarkastisch.

Pater Marcus erhob nun Klage gegen ihn beim Souverinen Rat
von Mecheln. Als aber de Witte vorgeladen wurde, erschien er nicht,
denn er betrachtete diese weltliche Instanz als nicht zustédndig fiir
die Entscheidung theologischer Kontroversen. Statt dessen liess er
eine gediegene Schrift erscheinen iiber die priesterliche Immunitit ).
Er behandelt darin nicht nur das siidniederléndische Kirchenrecht,
sondern holt weit aus bis in die alttestamentlichen Verhiltnisse hin-
ein. Zu gleicher Zeit stellte er ein «Factum ?)» auf, in dem er noch
einmal seinen Standpunkt in dem Konflikt mit dem Pater verdeut-
lichte. Er sagt darin: «Meine (egner kehren sich besonders gegen
meine Schreibweise, weil ich zu harte und mitleidlose Worte ver-
wende, aber ,,je n’ai pas passé les bornes ni de la véritable charité
ni de la modestie chrétienne**. Man wirft mir vor, ich habe die Worte
,,pernicieux, horrible, monstrueux‘ gebraucht. Aber Christus, Pau-
lus und Petrus taten dies noch viel mehr. Man muss gegen die Scheuss-
lichkeiten des Paters scharf auftreten. Die erste Regel der Beredsam-
keit ist : was man als tadelnswert erachtet, soll man stark und lebendig
malen. Wenn eine hochstehende, edle, von der ganzen Welt verehrte,
sittenreine Frau verleumdet wird, nennt jedermann das schwarze
Verleumdung und teuflische Verlisterung, und man findet keine

1) Deductio pro immunitate ecclesiastica in causa R.A.D. Aegidii de
Witte, pastoris etc. adversus cognitores Regios supremi Senatus civitatis
ejusdem. 1688.

%) Factum pour M. de Witte doyen etc.... sur les écrits qu’il a publié
contre un Livre intitulé: «La Mine d’Or». 1688.



— 47 —

Worte, die stark genug sind, um seinem Abscheu Ausdruck zu geben.
Aber wenn man die Kirche, die Braut Gottes, entehrt, die Wahrheit
Gottes verletzt, und die Moral verdirbt, dann will man ,,qu’on se
garde bien de termes durs, de peur de blesser leur délicatesse*. Ich
schreibe so geharnischt, um das Volk tiefer mit der Wahrheit zu
durchdringen. Ich halte mich bei Augustinus: ,,Dilige et dic quod
vis, nullo modo maledictum erit quod specie maledicti sonuerit*.
Scharfe Worte konnen niemals Grund genug sein, mich vor Gericht
zu ziehen. Wenn jemand vergiftetes Fleisch essen will, soll man ihn
energisch und aus vollem Halse warnen. Die ,,Goldgrube‘ ist Gift!.»

Nun griffen seine Feinde zu andern Mitteln. Sie suchten aus de
Wittes Schrift Ausziige zusammen, die sie unter das Volk verbreiten
liessen, um ihn noch mehr in Verdacht zu bringen. Nachts liessen
sie an den Hiusern und Kirchen Plakate ankleben, in denen es hiess,
de Witte sei schon vier Male durch weltliche und kirchliche Instanzen
verurteilt worden. De Witte brachte diese Beschuldigungen dann zu
ihren wahren Proportionen zuriick ') und erinnerte daran, dass er nur
einmal iiber seine Schriften gegen den Pater Marcus durch seinen
Erzbischof vernommen worden ist. Noch einmal griff er in einer vei-
teren Schrift?) die «Goldgrube» des Karmeliters an und sagt: « Wir
werfen dem Pater vor, dass er solche, die tiglich in Todsiinden fallen,
zur HI. Kommunion ermuntert und sich dabei der Beispiele bedient
wie Hinde waschen, Haare kimmen, Windverinderung, Drehen von
Héahnlein und IFahnlein auf den Tiirmen. Ich verachte die Iriichte
einer ernstlich aufgefassten Beichte nicht, aber ich kann es nicht er-
tragen, dass man eine an und fir sich niitzliche Sache missbraucht
und durch Laxismus in Gift verindert. Pater Marcus ,,platzt vor
Unwissenheit*, denn es ist nicht wahr, dass Augustin gebeichtet
habe. Er hat seine téglichen Siinden durch Almosengeben, Ver-
gebung der ihm angetanen Beleidigungen, durch das Gebet des Herrn
und andere guten Ubungen getilgt. In der alten Kirche war das Buss-
sakrament immer mit Ausschluss von der Kommunion verbunden.

1) Responsio Aegidii de Witte, pastoris ete. ... ad summarium excerp-
torum ipsi exhibitum 30.Martii, eruptumque e Libello suo cui titulus: De
Gouden Mijne ondergraven» adornato adversus librum P. Marci a S. Francisco,
Carmelita discalceati. 1689.

2) Translaat der Beantwoordinghe van Heer Aegidius de Witte, pastoor
ete. met eenige Bemerckingen in het licht gegeven door eenen Liefhebber der
Waerheyt ter oorsaecken van sekeren Plackbrief aengeplackt, uytgestroytende
in handen gesteken door de PP. Carmelieten Discalzen sonder daer toe te
hebben macht ofte commissie. 1689.



— 48 —

Meine Schrift gegen den Pater will eine Brustwehr sein gegen die
grissliche, heute zu allgemeine Gewohnheit, unaufhaltsam zu beich-
ten und unaufhaltsam Todsiinden zu begehen, und die Sakrilegien
einerseits und die falschen Absolutionen andrerseits — wie eine Sige —
hin und her zu ziehen. Man soll mir nicht entgegenhalten, dass ich
das Biichlein des Paters ,,ein Magazin von Bosheiten‘ genannt habe.
Ist es etwa kein Magazin der Bosheit, wenn der Pater lehrt, dass die
Siinder von ihrer Bosheit gereinigt werden ,,wie die Hahnlein und
Fihnlein auf den Tiirmen wehen und drehen mit allen Winden‘ ?
Ist es etwa nicht sakrilegisch, dass man wiederholt beichtend und
wiederholt kommunizierend, wiederholt in die gebeichtete Siinde zu
riickféllt, obwohl man das Liedchen schon zwanzig Male gesungen
hat, und schon fiinfzig Male ein gutes Vorhaben zur Besserung gehabt
hat, und es dennoch jedesmal wieder gebrochen hat ? Was werden
die Bosewichter und ungebundenen Menschen daraus schliessen ¢ Nur
vorwirts! Nur tiichtig drauflos gesiindigt! Nachher ein gutes Vor-
haben aus dem Armel geschiittelt und dies dem Beichtvater gesagt.
Er muss uns glauben aufs Wort. Lasset uns dieses Vorhaben ein paar
Stunden lang haben. Dann die Sakramente und ihre Gnade auf-
geschliirft! Wenn wir wieder zuriickfallen, so ist das nur eine Krank-
heit, ein Drehen und Wehen, ein Hihnlein und Fihnlein! Mag kom-
men was will. Die letzte Absolution wird alles abwaschen. Dann,
voller GGnade und der Welt satt, wird der Himmel uns mit Freude
empfangen!»

Noch war die Auseinandersetzung mit der Ordensgeistlichkeit
nicht beendet, als de Witte eine Polemik zu fiihren hatte auf einer
zweiten Front. Diesmal iiber die fiinf sogenannten «jansenistischen »
Thesen. Von seiner Romreise, zu der Steyaert zusammen mit Lupus
und van Vianen zur Verteidigung der Léwener Fakultit gegen die
Angriffe der Jesuiten abgeordnet war, zuriickgekehrt (1677), vollzog
er seinen Umschwung und erklirte, zu der Uberzeugung gekommen
zu sein, dass die fiinf Thesen im ketzerischen Sinn im ¢« Augustinus»
des Jansenius zu finden seien, und er dariiber an der Fakultit Vor-
lesungen zu halten gedichte. Der mit Port-Royal verwandte Nicole
versuchte noch Steyaert davon zuriickzuhalten und stellte eine « Dis-
quisitio» auf?), in der er betonte, dass vier von den fiinf Thesen sich
nicht «totidem verbis» bei Jansenius finden, iiber den «Sinn» der

1) Disquisitio an schedula quaedam recte probat damnatas Propositiones
in Jansenio esse.



— 49 —

Thesen unter den Theologen kein Konsensus bestiinde, und auch
iiber das vorliegende Dogma verschieden gedacht wiirde. Rom habe
die Thesen verurteilt «im Sinne des Jansenius», aber auch iiber diese
Entscheidung bestehe keine Einstimmigkeit, so dass man nicht
wisse, welchen «Sinn» Rom verurteilt habe. Darum sei zunichst
festzustellen, «quid vere senserit Jansenius». Sollte dieser Sinn im
Widerspruch zur katholischen Lehre stehen, so sei er zu verurteilen.
Es sei deshalb am allerersten nitig: @) das Dogma zu definieren,
b) demgegeniiber den Irrtum festzustellen, denn man kénne nicht
wissen, was hiretisch sei,wenn man nicht zuerst die Wahrheit fest-
gestellt habe. Es handle sich nicht um die Frage, ob die Thesen sich
bei Jansenius finden, sondern, ob sie sich bei ihm finden im hiire-
tischen Sinn. Die erste These konne auch im katholischen Sinn aus-
gelegt werden. — Steyaert liess sich aber nicht belehren und publizierte
seine « Conclusiones theologicae !)», in denen er erklirte, die augusti-
nische Lehre von der «gratia per se efficax» verteidigen zu wollen.
In bezug auf die erste These: « Einige Gebote Gottes sind selbst den
im .Stande der Rechtfertigung stehenden Menschen, auch wenn sie
wollen und sich Miihe geben, unmdoglich, indem auch ihnen die
Gnade, durch die sie moglich werden, fehlty —, erklirte Steyaert,
sie handle von der «impossibilitas mandatorum Dei» und finde sich
im «Augustinus» (Lib. IT1. De gratia Christi cap. 13, § penultimum).
Man brauche nicht lange nach dem Sinn des Jansenius zu suchen,
sondern man solle ihn so auffassen, wie die Worte ihn ausdriicken,
«nam quem in mente habuit, Ecclesia non scrutetur». Sodann sei
der Sinn zu suchen «non ex conceptu quem apud se formaverit ipse
scribens, sed ex lingua ecclesiaes». Wenn Jansenius anderswo be-
hauptet: «Dei praecepta homini justificato ad observandum esse
impossibilia», so lehre er, was das Tridentinum mit einem Anathema
belegt hat. Jansenius hiitte nicht das Wort «impossibilitas» gebrau-
chen, sondern «impotentia» sagen sollen. Zwar komme das Wort
«impossibilitas» auch bei Augustinus vor (Psalm 106), aber dort sei
es «metaphorisch» gemeint. Der Unterschied zwischen Augustin
und Jansenius liege weiter darin, dass die Viiter von den «pecca-
tores» reden, Jansenius aber von den «justi». Bei dieser ersten These
kam Steyaert zu dem Schluss: « Wir distanzieren uns von Jansenius,

1) Conclusiones theologicae, seu Notae in V Propositiones famosas dispu-
tabuntur Lovanii in Collegio Baiorum feria V cujusque hebdomadae Februarii
1688 in fine Lectionis ordinariae. 1688.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1961, 4



— 50 —

aber nicht um nun in das andere Extrem zu verfallen. «(Wir nehmen
nicht die Lehre an von denen, die meinen, dass ihre Lehre durch die
Verurteilung Jansenius’ kanonisiert worden sei. Wir nehmen also
nicht an ,,omnibus semper, etiam excoecatis et obduratis, adesse
gratiam illam, quam hodie brevitatis causa et ad evitandas descrip-
tiones vocamus Molinistice sufficientem*.»

Weil die Thesen II und IV beide von der «resistentia quae fit
gratiae» handelten, nimmt Steyaert sie zusammen. In bezug auf die
II.These: — «Der inneren Gnade kann im Stande der gefallenen
Natur niemals Widerstand geleistet werden» —, und die IV.: — «Die
Semipelagianer gaben zu, dass es eine innere Notwendigkeit der zu-
vorkommenden innern Gnade fiir einzelne Handlungen auch fiir
den Anfang des Glaubens gebe, aber darin waren sie Hiretiker, dass
sie behaupteten, diese Gnade sei solcher Art, dass der menschliche
Wille ihr widerstehen oder gehorchen kénne»s, — stellt Steyaert fest,
«neutra usquam extat apud Jansenium», aber es kommen im
«Augustinus» mehrere aequivalente Stellen vor, in denen Jansenius
lehre «hominem operanti Deo per gratiam, non posse resistere». Jan-
senius berufe sich dabei auf Augustin, aber zu Unrecht, denn er
habe Augustinus falsch interpretiert. In der III.These: — «Zur Lei-
stung eines guten oder eines schlechten Verdienstwerkes im Stande
der gefallenen Natur ist im Menschen Freiheit von innerer Not-
wendigkeit nicht erforderlich, sondern es geniigt Freiheit vom é&us-
seren Zwang», — sieht Steyaert die menschliche Willensfreiheit ver-
neint, gibt aber zu: «non est apud Jansenium». Er glaubte aber
andere Stellen im «Augustinus» gefunden zu haben, auf Grund derer
Jansenius zu Recht verurteilt worden sei. Schliesslich heisst es von
der V.These: — «Es ist semipelagianisch zu sagen, dass Christus fiir
schlechthin alle Menschen gestorben sei und sein Blut vergossen
habe», — «propositio rursus non extat in terminis apud Janseniumn.
Sie «scheine» (videtur) aber dem dritten Buch De gratia Christi
Salv. cap. ultimum entnommen zu sein. Diese Pridestinationslehre
wird von Steyaert verworfen, mit der Bemerkung, dass bei Augustin
die Trennungslinie zwischen Heiden und Glaubigen gezogen wird,
wie ja die augustinische Lehre iiberhaupt gegen die Heiden gerichtet
war. Jansenius aber ziehe die Scheidungslinie «innerhalb der Ge-
meinschaft der Gliaubigen». — Mit dieser Arbeit erklirte Steyaert
dartun zu wollen, dass die Kirche niemals die Lehre von der «gratia
per se efficax» preisgegeben habe. Vorsichtshalber fiigt er hinzu: «Si
imprudens forte dixissem aliquid, quod vel in doctrinam istam, vel



hanc S. Sedis authoritatem impingeret, plane illud habeo pro non
dicto.»

De Witte saumte keinen Augenblick mit einer Erwiderung!), in
der er feststellte: « Es ist fir die Kirche nicht auf Frieden zu hoffen,
solange es Wiihlgeistern freisteht, die glimmende Asche anzufachen
und die fast erloschenen Funken mit Schwefel anzublasen. Seit Cle-
mens [X schwiegen die Streitigkeiten iiber Jansenius. Nun aber hat
ein Theologe der Liowenschen Akademie (wer wiirde es glauben!),
der frither ein Anhéinger bis zum Tode von der ,,gratia per se efficax‘
war, einen berithmten Doktor von Léwen, einen ruhmwiirdigen Bi-
schof von Ypern, einen unvergleichlichen Autor sowohl in der Po-
lemik als in der Wissenschaft, in seinen ,,Conclusiones angegriffen.
Wozu das alles? Wozu einem Mann ausgezeichneter Frommigkeit,
einer Zierde der Schule, dem Prinzeps in der hierarchischen Ord-
nung, der in der Gemeinschaft mit der katholischen Kirche gestorben
ist, einen so schiindlichen Makel auflegen ?» Dann begniigt er sich
damit, nur ganz kurz die Behauptungen Steyaerts zu widerlegen,
weil dieser ja selber anerkannt hatte, dass von den vier Thesen sich
nur eine bei Jansenius findet, und beschrinkt sich auf die Unter-
scheidung zwischen «impotentia» und «impossibilitas» der ersten
These. Bei der Behandlung seiner spéiteren Schriften iiber die mit
Jansenius zusammenhéngenden Fragen kommen wir darauf aus-
fihrlicher zuriick.

Steyaert antwortete mit einer kurzen Gegenschrift?) und er-
klirte: «Nec singula quae in ,,Spongia‘‘ continentur discutiam ; im-
manis enim labor foret.» De Witte replizierte mit einer weiteren
Schrift 3), in der er sich hauptsichlich mit der Tridentinischen Lehre
iiber die Gnade befasste und seinem Gegner vorwarf, das Tridenti-
num nicht verstanden zu haben. Auch griff er die «gratia sufficiens»
an mit Hinweis auf das Pascalsche Wort: «une grice suffisante, qui
ne suffit pas». Beziiglich des Wortes «impossibilitas» erinnerte er
daran, dass auch Bernardus die Gebote Gottes «impossibilia» ge-
nannt hat. Wiederum antwortete Steyaert %), dass Jansenius als hére-

—_—

!) Spongia Notarum quibus V Propositiones famosas denuo aspersit
Martinus Steyaert, theologus Lovaniensis, obducta per Palladium S. Augustini
Discipulum. Coloniae 1688.

?) Assertio Notarum in Propositiones V famosas, adversus Spongiam iis
oppositam et alias quasdam Objectiones. Lovanii 1688.

3) Assertionis Notarum in Propositiones V famosas adversus Spongiam
iis oppositam Crisis. Per Palladium 8. Augustini Discipulum, 1688.

1) Continuatio in Propositionem primam. Conclusio IV. 1688.



59 —

Cr

tisch betrachtet werden miisse, weil er auch die «gratia Thomistice
sufficiens» nicht habe annehmen wollen. Jansenius habe den Molinis-
mus bekiampfen wollen, aber er habe dabei iiber das Ziel geschossen
(ultra praestitum sibi scopum est provectus). In seiner Antwort !) hielt
de Witte daran fest, dass es eine «captiosa distinctio» sei, wenn man
Unterschied machen wolle zwischen «non posse» und «impossibilia
esse» und erinnert daran, dass das Formular Alexanders VII. kein
(Glaubensgesetz sei, weil es nur in einigen franzosischen Bistiimern
angenommen worden sei. Steyaert blieb die Antwort nicht schuldig?2),
verteidigte darin die «gratia Thomistice sufficiens» und beklagte sich
tiber die ihm von de Witte angetanen Beschimpfungen mit den Wor-
ten: «Einer der Allergrossten, z. B. Augustin, als er gegen Pelagianis-
mus und Arianismus kimpfte, hitte nicht mit mehr Eisen und Galle
gegen mich auftreten konnen als dieser Autor. Er tritt so intempe-
ranter gegen mich auf, dass man nicht glaubt, dass er Geistlicher sei,
denn von Geistlichen erwartet man eine solche Sprache nicht.» Darauf
liess de Witte seine «Redargutio®)» erscheinen, in der es heisst: «Si
gratiae per se efficacis et gratuitae praedestinationis sectator es, in
doctrina concordes sumus. Non aliud in Jansenium tueor. Itaque
tanti viri cineres per te quiescant, Frater, et jungo dexteram. Quid-
quid irarum fuit, transierit et omnem superiorem acrimoniam -
affuso melle — delebo.» Diese gereichte Hand wies Steyaert mit Ab-
scheu zuriick %), nennt seinen (Giegner einen «Hyper-Jansenist» und
ein «singularis ferus», und erklirt, niemals mit cinem solchen Men-
schen Frieden schliessen zu kénnen. Das darauf von de Witte heraus-
gegebene « Muscarium ®)» ist das letzte Glied in dieser langwierigen
Schriftenkette. Es erschien unter dem Geleitwort: « Cum animosita-
tem qua teneris, viceris, tunc veritatem poteris tenere, qua vi-
ceris», (Augustinus) und gibt seinem Gegner den Rat, lieber zu
schweigen, weil es ihm an Wissen vollig fehle. «Sed si melius olim
cepisses hoc consilium, nec descendisses in arenam e qua non aliud

1y Prosecutio Criseos in Conelugionem TIV. 1688.

2) Assertio continuata Notarum in V Propositiones famosas adversus
Crisin Continuatam. 1688.

3) Redargutio assertionis continuatae Notarum in V Propositiones
famosas. 1688.

1) Responsio brevis ad redargutionem assertionis continuatae Notarum
cum systemate gratiae efficacis et sufficientis Thomistice. 1688.

5) Muscarium (Fliegenklappe, auch Birste) ad responsionem brevem
Martini Steyaert, per Palladium S.Augustini Discipulum. 1688.



— 53 —

quam sudorem et pulverem tetulisti!» Natiirlich konnte er nicht
unterlassen, seinen Gegner an die in seinem Kampf mit Arnauld er-
littene Niederlage zu erinnern. Boshaft fiigt er hinzu: «Iterum rogo:
in causam Conciliorum et Pontificum opus Justae Molis lucemne vi-
debit propediem ? An spe vana eludimur.»? — Der Leser wolle uns die
Wiedergabe dieser polemischen Stilbliiten und groben Wutausbriiche,
wie sie sogar unter Akademikern gang und gibe waren, zugute hal-
ten. Sie gehoren zum Zeitbild und kénnen bei der Urteilsbildung tiber
die Epoche dienlich sein.

Trotz seinem energischen Bemiihen, die alten katholischen Nor-
men in Lehre und Lebensfithrung gegen Molinismus und Laxismus
zu schiitzen, musste de Witte erfahren, dass er stets mehr an Boden
verlor und die Geistlichkeit, durch Steyaert unter Druck gesetzt und
eingeschiichtert, die Lowensche Tradition immer mehr preiszugeben
anfing. Dadurch nicht entmutigt, setzte er den Kampf mit doppelter
Energie fort. Als darum Stevaert die Erscheinung neuer theolo-
gischer Moralbiicher fiir Mecheln und Cambrai 6ffentlich empfahl,
konnte de Witte nicht schweigen. In einer « Refutatio!)» griff er die
These Steyaerts, dass der Beichtvater einem Beichtkind, das zum
erstenmal zu ihm kommt, sofort die Absolution erteilen miisse, an,
und bezeichnete diese als eine «pestifera conclusio» und als das «de-
lirium hujus saeculi». Sollte Steyaert das nicht wissen, so verdiente
er zum Niveau der Tirones degradiert zu weypden, denn seine These
bedeute, dass « Ehebruch, Hurerei, Meineid, Gotteslisterung» sofort
absolviert werden miissten, wenn der Beichtende «signa doloris dat».
Die alte Kirche lehre, Busse sei: «sincera, efficax, firma animi consti-
tutio, quae, interno et solido erga justitiam ac Deum affectu,
omnium peccatorum rerumque creatarum amoribus dominatury.
Die wirkliche Busse sei: «reformatio, renovatio, metamorphosis
quaedam hominis». Eine solche radikale Umkehr «non modico per-
ficit tempore». De Witte wollte damit nicht zu der mittelalterlichen
Busspraxis zuriickkehren, aber hielt daran fest, immer sei es dem
Siinder notig, « Reue zu zeigen, zu beten, die Welt und ihre Begierden
zu fliehen, und in Glauben und Hoffnung an die Tiire der gittlichen
Barmherzigkeit zu klopfen». Nicht umsonst werde die Reue ein «la-
boriosus baptismus» genannt.

) Refutatio conclusionum theologico-practicarum E. D. Martini Steyaert
S.T.D. de administratione Sacramenti Poenitentiae 9. Octobris 1687 in Baio-
rum Collegio defensarum. per Joannem Cantorem. 1689.



Auf demselben Gebiet bewegen sich auch seine Schriften gegen
den Franziskaner Plusquens in Antwerpen, und den Pfarrer Haerts
in Ranst, ostlich von dieser Stadt. Der Erstgenannte hatte von der
Kanzel verkiindigt, dass fiir die Absolution keine Busse oder Satis-
faktion erforderlich sei. Die altkirchliche Praxis, bei der dann und
wann eine Bussfrist von zehn Jahren auferlegt wurde, bezoge sich
nur auf 6ffentliche Siinden. Was die Viter in dieser Beziehung ge-
sagt hitten, sei keine Vorschrift oder Regel, sondern nur ein guter
Rat. IThm antwortete de Witte mit einer Schrift ), in der er dem Pater
grobe Unwissenheit vorwarf, denn die altkirchliche Bussfrist hatte
zum Zweck, Reue und Bekehrung wachzurufen. Die Lehre der alten
Kirche sei: Gott vergibt keine Siinden, bevor man sich durch dusser-
liche Busswerke mit ihm versohnt hitte. Der Priester erteilte nur
dann die Absolution, wenn er die moralische Gewissheit hatte, dass
Gott die Siinden vergeben hatte. — Die Schrift erregte in Antwerpen
grosse KErregung, und der Bischof dieser Diozese verurteilte sie als
«den Frieden storend, fiir Katholiken anstossig und fiir Ketzer
argererregend». Zum Behufe des Pfarrers Haerts, der sich als Vertei-
diger des Minoriten aufgeworfen hatte 2), veroffentlichte de Witte da-
rauf eine griindliche dogmenhistorische Abhandlung iiber die Busse 3),
in der er zwei Thesen verteidigt: Poenitentia ist: «poenalium excer-
citionum labor» und «poenitentia» muss «proportionata magnitudine
et multitudine peccatorumy» sein. Als der Pfarrer van Ranst sich dann
noch nicht besiegt geben wollte und noch eine Antwort zusammen-
stellte 4), griff de Witte mit vollen Hénden in seinen Schimpfworter-
schatz, vergleicht den Gegner mit einer Elster, weil er nur anderen
nachplaudere und nicht wisse, was er sage. «Dieser Mann trieft von
Unwissenheit, Unverschimtheiten, Liigen und falschen Prinzipien.
Ich will meine Zeit nicht vergeuden mit Elstern und Krihen. Lass
ihn weitertratschen in den Biumen, krichzen auf den Feldern, oder
quaken in den Siimpfen von Ranst, so viel er mag?®).» Es eilte nun
ein Anonymus zur Verteidigung des Pfarrers herbei. Dieser wurde
abgefertigt mit einer Schrift€), in der de Witte nochmals die alt-
1) Antigrapha, ete.

%) Controllator pseudo-ecclesiasticus de caverna pasquillifica jure pro-

seriptus.
3) Controllator Pseudo-Ecclesiasticus, sive Rapsodia rustica confutata
per Urbicum Aletheophilum. Coloniae 1690.
1) Disquisitio Historico-theologica.
5) Pica Ranstensis seu Rejectio Disquisitionis historico-theologicae. 1690.
%) Advocatus Ranstensis Duplica sua exutus. Per Urbicum Aletheophi-

Jum. 1690.



— 55 —

kirchlichen Bussregeln erklirt und die Leichtfertigkeit, mit der die
Monche mit Busse und Absolution umsprangen, aufs Korn nimmt.
«Diese lassigen Beichtviter bringen die Seelen ins Verderben und
werden dafiir Rechenschaft ablegen miissen. Am Urteilstage «nec
doctorum copia, nec consuetudo, nec bonorum assecuratio, nec ma-
lorum Societas, sed unica Veritas liberabit nos.»

De Witte wusste nur zu gut, dass diese lateinisch geschriebenen
Sehriften dem einfachen Volke unzuginglich blieben, withrend die
Ordensgeistlichen fortfuhren, jeden Sonntag von der Kanzel das
laxistische Gift zu verbreiten. Darum wollte er auch das Volk vor
den monchischen Extravaganzen ausdriicklich warnen. Dies tat er
in drei Flugschriften !). Auf saftige, flimische Art legt er dem Kirchen-
volk die Kontroverse vor. Plusquens habe in Antwerpen behauptet,
dass Busse oder Genugtuung zur Erlangung der Absolution nicht
notig sei. Sie sei nur notig fiir die tibriggebliebenen Strafen, die sonst
im Fegfeuer gebiisst werden miissen. Dieser Standpunkt — so de
Witte - ist der von Luther, Calvin und Melanchton. Aber diese Nicht-
katholiken seien besser als der Pater, denn die Koryphiien der Re-
formation bauten jedenfalls ihren Glauben an die Vergebung der
Siinden auf die Kraft des Leidens und Todes Christi auf. Beim Pater
brauche es viel weniger. Dort legt man alle Kraft und alles Vertrauen
ausschliesslich in die Worte der Absolution. — Die Art und Weise,
mit der er sich iiber die Fabeln, die die Patres dem einfachen Volk
erzihlten, lustig macht, ist kostlich. Plusquens hatte behauptet, dass
die grossen Ponitenten der alten Kirche, obwohl ihnen eine Bussfrist
auferlegt worden war, dennoch jedes Jahr in der Osterzeit die
HIl. Kommunion empfangen hitten, so dass daraus zu schliessen sei,
dass sie auch die Absolution empfangen hatten. Darauf de Witte:
«Das erinnert mich an eine Predigt eines Jesuiten in Lowen. Der
sagte, dass David ein so vortrefflicher Hausvater gewesen sei, dass
er jeden Morgen sein ganzes Hauspersonal zur Kirche geschickt habe,
um der H. Messe beizuwohnen!» Dann fiahrt er weiter: « Der Pater
kann auch wohl meinen, dass es immer Beichtstiihle in der Kirche
gegeben habe, und dass die Minoriten dort immer mit ihrer gewohnten
Behendigkeit ,,absolvo‘* gesprochen haben! Wozu fithrt denn die
Lehre dieses Minoriten ? Man lebt drauflos. Gebeichtet und absol-

1) Gheestelijecken Controlleur, of Sermoenen van P.Plusquens, opper-
predikant der Minderbroeders, binnen Antwerpen, gedoemt door de H. Schrif-
ture en de Heilige Vaders...



— 56 —

viert ,,& l'ordinaire“. So geht das Leben vorbei. Das Alter naht
heran, Krankheit iiberféllt uns, der Tod néhert sich und das Feg-
feuer steht vor den sterbenden Augen. Was nun ? Skapulier, stehe
mir bei! Oder, eine Schiffsladung Indulgentien iiber ihm ausgegos-
sen gemiiss der dritten Regel des HI. Franziscus. Oder: man empfingt
die letzte Absolution derselben Regel, durch die alle Siinden und
Strafen vergeben werden und man in der Unschuld der Taufe wieder-
hergestellt wird. — Mit solchen Betriigereien werden Hoch und Nieder
eingelullt!»

Aus derselben Zeit datiert noch eine Schrift, mit der wir diesen
ersten Beitrag beschliessen wollen. Es ist ein Brief, wiederum an
Steyaert gerichtet!). Dieser hatte einen Studenten aus dem Kolle-
gium Alticollense der Utrechter Kirche zwingen wollen, eine gegen
den «Amor poenitens» des Bischofs van Neercassel gerichtete These
zu verteidigen. De Witte hielt seinem Gegner das Wort (Jac.3/16)
vor: « Ubi zelus et contentio ibi inconstantia et omne opus pravum.»
«Du hast der Utrechter Kirche einen Streich spielen wollen, und eine
These aufstellen lassen, in der genau das Gegenteil gelehrt wird von
dem, was van Neercassel verteidigt hat. So hast du den Studenten
gegen seinen eigenen Bischof aufhetzen wollen. Du hast dich an
van Neercassel richen wollen, wie du auch in deinen Vorlesungen
gegen ihn zeterst. Du hast damit auf infame Weise einen Bischof
und sein Buch verhéhnt, von denen Innozenz XI. gesagt hat: ,,I1
libro & buono, e 'autore ¢ santo.* Wenn du die Utrechter Kirche an-
greifen willst, tue es wenigstens «sine iracundia, sine indignis ver-
bis‘“.»

Die bisher besprochenen Schriften de Wittes kamen zustande
wihrend des Iipiskopats Alphonse de Berghes’, zum Teil auch wih-
rend der nach dessen Tode (Juli 1689) eintretenden Sedisvakanz.
Als aber sein Nachfolger, Precipiano (September 1690), den Me-
chelnschen Erzstuhl bestieg, bedeutete das auch im Leben de Wittes
eine entscheidende Wendung.

Hilversum. B.A. van Kleef

1) Epistola Didaci van Vreeswijk ad Martinum Steyaert S.T.D. 1690.



	Aegidius de Witte : 1648-1721

