
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 1

Artikel: Aegidius de Witte : 1648-1721

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 30 —

Aegidius de Witte
1648-1721

Aegidius de Witte gehört mit van Erckel, Broedersen, van Heus-

sen, van Rhyn, van der Schuur, Verhulst u. a. zu jener Gruppe
verdienstvoller Männer, die durch ihr Leben und ihre Schriften die

Entwicklung der Utrechter Kirche entscheidend mitgestaltet, aber
bis heute die gebührende Beachtung noch nicht gefunden haben. Das
ist wohl darin begründet, dass die Geschichtsschreibung der
altbischöflichen Klerisei bis in unser Jahrhundert hinein fast ausschliesslich

apologetisch gerichtet gewesen ist. Sie galt immer der
Auseinandersetzung mit Rom und dabei beschränkte man sich gemeinhin

auf die «Drei Hauptkontroversen»: den Jansenismus, die
Konstitution Unigenitus und die Utrechter Kapitelfrage *). Zwar
besitzen wir über de Witte eine von seinem späteren Schüler und
Anhänger, Pierre le Clerc, verfasste panegyrisch geprägte Biographie2).
Aber diese ist fast unbekannt geblieben, und so weiss man im Kreise
der Utrechter Kirche gewöhnlich nicht mehr, als dass de Witte ein

gewaltiger und fulminanter Polemiker gewesen ist, der in den jan-
senistischen Streitigkeiten eine radikale Sonderstellung eingenommen

hat, und dass es von ihm noch eine niederländische Bibelübersetzung

gibt, die übrigens, wie man gesagt hat, «wie ein Schubsack
auf unseren Bibliotheken steht und von keinem angesehen wird»3).

Gerade de Witte verdient aber eine grössere Beachtung, als ihm
bis heute zuteil geworden ist. Er war zwar Südniederländer von
Geburt und darum nicht unmittelbar mit dem Streit der Utrechter
Kirche verbunden. Aber er hat seine letzten dreissig Lebensjahre in
Holland zugebracht und sich dann so in die Lage der Utrechter
hineingedacht und an ihren Schicksalen teilgenommen, dass er ihr
kräftigster und leidenschaftlichster Verteidiger geworden ist. Die mannigfachen

Schriften, die er zugunsten des suspendierten Erzbischofs
Codde und seiner bedrängten Kirche veröffentlichte, legen beredtes

Zeugnis ab von seiner treuen Anhänglichkeit an die «causa ultra-

') Vgl. Vlaming Ph.L. Verhulst) tegen Pierman: De drie hoofdge-
schillen tusschen de Roomsch-Katholieken, opgehelderd in 22 brieven. 1741.

P.Buys: Rome en Utrecht. 1844.
2) P. Le Clerc : Idée de la vie et des écrits de M. G. de Witte, pasteur et

doyen dans la ville de Malines, à Rome Amsterdam) 1756.
8) J.A. van Beek, im Oud-Katholiek 1895, S. 129; 1905, S. 117, 134.



— 31 —

jectina» wie auch von seinem umfangreichen Wissen um die
theologischen Streitfragen seiner Zeit.

Dennoch ist die Utrechter Kirche ihm stets kühl und reserviert,
ja misstrauisch gegenübergestanden. Anstatt dass man ihn als einen
wertvollen Mitkämpfer begrüsst hätte, distanzierte man sich behutsamst

von ihm und verweigerte ihm die Aufnahme in ihren Kreis
schlankweg. Seine Anwesenheit in Holland wurde als höchst
kompromittierend empfunden, denn man wusste, dass er in Rom in sehr
üblem Ruf stand. Sein ehemaliger Erzbischof, Precipiano von Me-
cheln, sowie sein Erzfeind Martinus Steyaert von Löwen hatten ihn
schon längst als einen rabiaten Jansenisten signalisiert, und die

Index-Kongregation hatte sich mehrmals mit seinen Streitschriften
befassen müssen. Wiederholt wurde Codde von seinem Agenten in
Rom vor diesem Bilderstürmer gewarnt x). Die Befürchtung der
Utrechter, dass de Wittes Anwesenheit in Holland Anlass zu neuem
Verdacht und schärferen Massnahmen geben könnte, war darum
nicht ganz unberechtigt.

De Witte war, wie Reusch2) richtig bemerkt hat, «ein Jansenist
in der verwegensten Bedeutung des Wortes». Er war das nicht in
erster Linie wegen der rücksichtslosen Heftigkeit, mit der er auf seine
Gegner einzuhauen pflegte, sondern vielmehr wegen seiner Unver-
söhnlichkeit, mit der er auch die geringste Nachgiebigkeit bezüglich
der augustinischen Gnadenlehre bekämpfte. Fest überzeugt von der
Unschuld und Orthodoxie des von ihm hochverehrten Jansenius,
wies er alle gegen ihn erlassenen Entscheidungen kurzerhand zurück,
und wenn er seine Freunde bereit sah, um des Friedens willen nur im
geringsten nachzugeben, schonte er auch diese nicht. Über die
Gnadenfrage liess er sich auf keinerlei Kompromiss ein. Dem Papsttum
bliebe nur Eines übrig: alle in bezug auf Jansenius promulgierten
Erlasse und Bullen sollten vorbehaltlos widerrufen werden ; der
Molinismus, als «der neuerstandene Pelagianismus» verurteilt, und der
genuine Augustinismus, wie ihn Jansenius dargestellt hatte, unverkürzt

wiederhergestellt werden. Dieser radikale Standpunkt ging
seinen sich nach Frieden sehnenden Freunden, sowohl in Belgien als
in Holland, zu weit und führte wiederholt zu ernsten Konflikten. Er

1) Waloni Du Vaucel, Agent Coddes in Rom an Quesnel): «Die
Löwener sollten Gerberon und de Witte desavouieren und ihre Auffassungen
verwerfen.» Man sollte sie «extra synagogam facero », weil sie durch ihre Mass-
losigkoiten «un mal infini» anrichteten. Vgl. Reusch, Index II, S.708.

2) Reusch, Index II, S. 655.



— 32 —

ertrug das mit stoischem Gleichmut, und es vermochte seine Unbeugsamkeit

nicht zu brechen. So gross war seine Verehrung für Jansenius

- er nennt ihn gelegentlich « Europaeus Augustinus » -, dass er sich
mit dem Gedanken getragen hat, eine neue Ausgabe des «Augustinus»

zu besorgen. Aber das sollte dann eine des grossen Bischofs würdige

Ausgabe sein ; darum auf feinstem Papier, in schönstem Lettertype,

in Prachtband mit Goldschnitt!
Auch auf dem Gebiete der christlichen Lebensführung nahm

er den selben unverrückbaren Standpunkt ein. Gerade die vielen
Schriften, die er gegen den Laxismus herausgab, gehören zu den
ungeschminktesten seines Nachlasses. Gewiss war er sich dessen be-

wusst, dass eine Rückkehr zur strengen Busspraxis der alten Kirche
unmöglich geworden war, denn «die erkaltete Liebe gestattete das

nicht mehr». Aber er wurde nicht müde, immer wieder zu betonen,
dass es nicht anginge, «mit Spinnengeweben zu binden, was mit
Schiffstauen gebunden werden muss». Zumindest verlangte er, dass

die «Regulae poenitentiales» des Carolus Borromäus wieder in vollem
Umfang als Richtschnur gelten sollten. Dass er auch kein Jesuitenfreund

war, zeigte er in einer weiteren Gruppe von Schriften, in denen

er der Probabilitätslehre, der restrictio mentalis, directio intentionis,
definitio ambigua, ignorantia inculpabilis, distinctio verbalis et so-

phistica und sonstigen molinistischen Steckenpferden zu Leibe ging.
Nach der dritten Fazette des Jansenismus, der kirchenpolitischen,
war er ein überzeugter Anhänger der konziliären Theorie, Episkopalist

und Gallikaner. Mit dieser letzten Kategorie befassen sich natur-
gemäss die Schriften zugunsten der Utrechter Klerisei.

Bei voller Anerkennung seiner besonderen Begabung und seiner
unbestreitbar grossen Verdienste muss aber festgestellt werden, dass

de Witte das Unglück hatte, ein hitziges, aufbrausendes Temperament

zu haben. Er war äusserst reizbar und leichtverletzt. In seiner
Polemik ist er immer masslos scharf und oft unnötig beleidigend und
ehrverletzend. Seine Zeitgenossen schildern ihn als stattliche, robuste

Erscheinung, mit feurigen, lebendigen Augen, aufgeschlossen für
Scherz und Witz und «plein d'enjouement». Im täglichen Leben war
er ein besonders liebenswürdiger Mensch. Sobald er aber in einen

Streit verwickelt wurde, verwandelte sich dieser leutselige, humorvolle

Flamländer auf einmal in einen Jupiter tonans, der von seinem
hohen Olymp herab seine furchtbaren Donnerkeile auf seine

bestürzten Gegner herabschleuderte. Für jeden Federstreit rüstete er
sich wie ein Gladiator, als ginge es auf Leben und Tod. Es war de



— 33 —

Witte niemals darum zu tun, zu überzeugen; er wollte vernichten,
zerschmettern. Sein Wahlspruch: « Stare fortiter et viriliter agore1)»
war für ihn gleichbedeutend mit Kampf. Beim Lesen seiner Schriften
bekommt man den Eindruck, als ob dieser Mann sich nur dann
behaglich fühlte, wenn er mitten im theologischen Pulverdampf drin
stand In seiner Kontroverse mit dem ehemaligen Freund und
späteren grimmigsten Feind, Marianus Steyaert, versteigt er sich zu dem

jubelnden Schlachtruf: «Benedictus Dominus, qui docet manus meas
ad proelium et digitos meos ad bellum. » Er konnte wohl die Stimmen
anderer zum Schweigen bringen, nicht aber Herzen gewinnen.

Dennoch glaubte er, dass er die Nächstenliebe nie verletzte.
Wenn man ihm seine beissende Schärfe vorwarf, pflegte er sich auf
das augustinische Wort zu berufen: «Die Liebe ist mehr Liebe, wenn
sie beisst, als wenn sie schmeichelt; denn wenn sie beisst, erwartet
sie keinen Dank für ihre Wohltat. » Diese «excessiva mordacitas » ging
auch seinen besten Freunden zu weit. Darum wurde es immer
einsamer um ihn herum. Als ein einsamer Fremdling - «solitarius pere-
grinus» nennt er sich - ging er durchs Leben, ein Leben, das schliesslich

in die ergreifende Klage ausmünden sollte: «Ich bin ein Fremdling

geworden meinen Brüdern ; ein Unbekannter den Kindern meiner
Mutter, denn der Eifer um dein Haus hat mich verzehrt.» (Psalm
69/9, 10.) Bis zu seinem Tode aber blieb er dem Grundsatz treu, wie
ihn einstmals der Patron seiner Vaterstadt, Gent, der Hl. Bavo,
ausgesprochen hatte: «Ich habe gekämpft für ihn, der für mich gekreuzigt

worden ist. Ich anerkenne keine andere Ehre, als die des Kreuzes.

»

De Wittes schriftstellerischer Nachlass ist umfangreich. Mehr
als 140 Schriften2) tragen seinen Namen. Die meisten sind sehr selten
geworden. Es sind zwar viele kleinere darunter, oft nur einige Seiten
umfassend, aber es finden sich auch mehrere stattliche Bände
darunter, wie z.B. die Apologien zugunsten Coddes und Jansenius'. Dazu
kommt seine Bibelübersetzung, an und für sich schon ein Zeugnis
seiner grossen Arbeitskraft. Alle seine Schriften wurden auf seine
eigenen Kosten gedruckt, denn er war ein vermögender Mann. Nur
selten erschienen sie unter seinem Namen. Meistens verwendete er
Decknamen oder Initialen, im ganzen in mehr als vierzig Varianten3).

') Do Witte an van Heusson. Briof vom 10.November 1711. A.O.B.C.
2) Ein Verzeichnis dieser Schriften am Schluss dieses Beitrags.
3) Siehe B.A. van Kleef, Schuilnamen, Naamvormon, en Naamletters.

1955.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1961 3



— 34 —

Es sind meistens Anspielungen auf seinen Geschlechtsnamen (Can-
didus, Albanus usw.) oder auf sein Amt (Pfarrer, Dekan) oder auf
seinen augustinischen Standpunkt (Palladius Sancti Augustini Disci-
pulus). Er schreibt schönes, fast klassisches Latein, und dank seinem
hellen Geist und seiner erstaunlichen Sprachbeherrschung weiss er
die schwierigsten und kompliziertesten Fragen auch für nicht-theologisch

Geschulte klar und scharf darzustellen.
Vor mehr als fünfzig Jahren schrieb der damalige Kapiteldekan

J.A. van Beek: «Es würde gewiss die Mühe lohnen, wenn einer der
Unsrigen einen Lebensbericht des Aegidius de Witte zusammenstellen
könnte. De Witte (und auch van Rhyn) sind beides Männer gewesen,
die es vollkommen verdient haben, von der Nachkommenschaft
verehrt zu werden. Unbekannt macht unbeliebt. Wer diese Aufgabe
übernimmt, verrichtet ein gutes und löbliches Werkl).» Dieses Wortes

eingedenk wollen wir in den folgenden Seiten einige Bausteine zu
einer Lebensskizze beitragen.

Gilles Egidius) de Witte wurde am 21. Februar 1648 in der
stolzen und selbstbewussten Kaufmannsstadt Gent geboren als Sohn
des George de Witte und dessen Ehefrau Anna de Sangher. Seine
humanistische Bildung empfing er in seiner Vaterstadt bei den Jesuiten,
die ihn wegen seiner besonderen Begabung zum Eintritt in ihren
Orden zu bewegen suchten. Er aber zog es vor, an die Universität zu
gehen, und so trat er in das Kollegium «de Valk» ein, wo er Freundschaft

schloss mit dem um ein Jahr älteren Martinus Steyaert. Diese

Jugendfreundschaft sollte nach dem Übertritt Steyaerts zur
römischen Partei in eine unversöhnliche Feindschaft umschlagen. Bei
der allgemeinen Preisverteilung des Jahres 1666 wurde de Witte als

Fünfter «de la première ligne» klassifiziert. Die bei der «ersten Reihe»

eingeteilten Schüler galten als dem Primus ebenbürtig.
Die Löwener Universität befand sich damals in einer Übergangszeit.

Zwar war die augustinische Richtung noch vorherrschend, aber
die Ordensgeistlichkeit wusste sich allmählich fester in die Fakultät
einzudrängen. Die aus acht Mitgliedern bestehende «strieta facultas»
oder «engere Fakultät», der Männer wie van Vianen, Lupus, le Drou,
Huygens, Havermans und Hennebel angehörten, lehrte noch im
augustinischen Geist, aber nachdem Steyaert im Jahre 1685 Pro-

J.A. van Beek im Oud-Katholiek 1905, S.134.



fessor geworden war, fing dieser an, die Fakultät zu beherrschen und
im romtreuen Geist umzubiegen. Neben theologischen Kontroversen
spielten auch philosophische mit. Die Ordensgeistlichkeit folgte der
Thomistischen Schule, die Jansenisten waren meistens Cartesianer.

Noch vor Abschluss seines Studiums wurde de Witte in seinen

ersten Federstreit verwackelt. Der Anlass war an und für sich geringfügig,

aber bei der gespannten damaligen Lage nahm der Konflikt
bald schärfere Formen an. Was war der Grund Der Poenitential der
Stadt Gent, P. van Buscum, hatte seinem jungen Freunde de Witte
«Acht Regeln*)» für das theologische Studium mitgegeben, die auch

von dem Gentschen Erzpriester Gillemans approbiert worden waren.
Van Buscum riet seinem Alumnus darin, sich vor scholastischen
Begriffsbestimmungen zu hüten, weil die Scholastik öfters zu falschen
Definitionen gefübrt habe. Das wahre Studium bestehe in der
selbständigen Forschung der Hl. Schrift und der Kirchenväter. Weiter
kritisierte van Buscum das Trienter Konzil, weil es zwar ausführlich
über die Tradition gehandelt habe, aber versäumt habe, ein
Verzeichnis beizufügen von allem, was zur Tradition zu rechnen sei.
Schliesslich legte er dem Basler Konzil eine grosse, nach Ansicht
seiner Gegner eine zu grosse, Bedeutung bei2). Der Jesuit Estrix3)
griff die «Octo Regulae» in einer sehr umfangreichen Schrift an, in
der er die päpstliche Autorität als höchste und entscheidende
Glaubensquelle hervorhob. De Witte glaubte es nun seinem Mentor schuldig

zu sein, die «Acht Regeln» zu verteidigen, und veröffentlichte eine
Gegenschrift, in der er seine Gegner nicht im Ungewissen darüber liess.
was man künftig von ihm erwarten konnte. In jugendlichem Übermut

wies er die «faden Bemängelungen» des Gegners zurück, aber
damit nicht zufrieden, überhäufte er die Jesuiten mit den heftigsten
Schimpfworten, stellte sie als Ketzerjäger und Häresiarchen an den
Pranger und warf ihnen Arglist, falsche Prinzipien in Theologie und
Moral, tückische Intrigen und ehrloses Benehmen vor4). Nun ent-

') Instructio ad Tironem [nempo Aogidium do Witte ad Studium theo-
logicum proporantem] do Methodo Theologica Octo Regulis perstrieta.

2) Für das Urteil des Kardinals Bona über die «Octo regulae» vgl. Reusch,
Index II, S.518.

3) Estrix (Docknamen Francisons Simonis und Sandaeus), 1684 Pro-
vinzial des Jesuitenordens in Belgien; 1687 nach Rom und dort 1694 f. Vgl.
Reusch, Indox II, S.519. Seine Schrift: Diatriba theologica do sapientia Dei
bonefica... sivo manuduetio ad fidem divinam pervestigandam... assorta po-
tissimum anetoritato Romani Pontificis. 1672.

4) Instructio ad Tironem... ab insulsis Jcsuitac Kstrix cavillis vindi-
cata. 1672.



— 36 —

brannte der Streit erst recht. Der Bischof von Gent, d'Allamont, sah
sich auf Drängen der, Jesuiten genötigt, van Buscum und Gillemans
vom Predigen und Beichthören zu suspendieren, und als nun auch
das Volk in Bewegung kam; eilte der kurialistisch gesinnte Professor
Dubois herbei, die bischöfliche Strafmassnahme zu verteidigen. Das

Eingreifen gerade dieses Mannes war de Witte unerträglich, und er
hatte dafür gewiss gute Gründe, denn dieser Dubois ist nach dem
Urteil seiner Zeitgenossen ein sonderbarer Heiliger gewesen An der
Universität war er die Zielscheibe allgemeinen Gespöttes. Ganz
Löwen machte sich lustig über seine törichten Behauptungen, dass

er ein probates Mittel entdeckt hätte, das dreitägige Fieber zu
überwinden. Dieses Mittel sei : vielen Branntwein trinken Stark von sich

eingenommen, brüstete er sich mit seiner unvergleichlichen
Gelehrsamkeit, weshalb er täglich nur eine halbe Stunde zu arbeiten brauche!

Bossuet nannte ihn «un pauvre auteur» und ein «auctorem cas-

simum»1). De Witte aber ärgerte sich vor allem darüber, dass dieser

aufgeblasene Mensch nach dem Tode des Fromundus2) dessen Lehrstuhl

erworben hatte. Für de Witte war Dubois ein erbärmlicher
Dozent, der auch nach dem Urteil der Kurie mehr Übles als Gutes
ausrichtete. Darum gab er gegen ihn eine zweite Schrift heraus, in der

er seine Galle über ihn ausschüttete 3). Zu gleicher Zeit stellte er auch
noch eine Schrift gegen Estrix zusammen, die aber, weil die Suspension

van Buscums und Gillemans' inzwischen aufgehoben worden

war, nicht in Druck gegeben wurde4).
Währenddessen nahm de Witte sein Studium wieder auf, wurde

1673 Lizentiat der Theologie und empfing dann die Diakonatsweihe.
Die Einmischung Dubois' konnte er aber nicht verschmerzen. Darum

1) Vgl. das scharfe Urtoil Delvennes (Biographie des Pays-Bas, 1820),
S.302. «Incapable de rien approfondir il no fait qu'effleurer les questions;
son stylo est plein de véhémence et d'emportement; il se passionne sur tout,
il n'hésite sur rien, il se met peu do peine de prouver, il veut qu'on reçoive ses
décisions comme autant d'oracles et par tous ces défauts il se discrédita
entièrement lui-même dans l'esprit de ses lecteurs.»

2) Fromundus (Libortus Froidmont, 1587-1053), befreundet mit Car-
tesius. Zusammen mit dem Domkanoniker von Mecheln, Calenus (f 1651),
Vollstrecker dos Testamentes Jansonius' und Herausgeber seines «Augustinus».

3) Perspicua ac brevis defensio Rev. ad. D.D. J. Cillemans et P. van
Buscum, canonicorum... adv. Justificatorem Dubois) Processus Illustrissimi

et Rev.D.Eugenii Alberti Gandensis Episcopi. Por A. A. A.Theologum
Aleteopolitanum. 1672.

4) Apologia Mysena pro summis Pontificibus Romanis etc. demonstrata
Apologus.



— 37 —

sann er auf Mittel und Wege, dies einmal dem Professor gehörig
heimzuzahlen. Gelegenheit dazu fand er in den vielen « Entgleisungen » und
Schnitzern, die Dubois in seinen akademischen Vorlesungen fast
täglich auftischte. Daraus stellte de Witte drei Wochen hintereinander
mit grimmiger Boshaftigkeit eine «Traubenlese »zusammen1). Es sind
masslose Schmähschriften, in denen Dubois vor aller Welt als «profes-
sorculus», «theologaster», «asinus» und «mente claudicans in utram-
que partem» lächerlich gemacht wird und mit Schmach überhäuft. -
Wir wollen bei der Beurteilung dieser Libellen nicht übersehen, dass

man die damalige Zeit nicht mit unsern Maßstäben bemessen darf.
Das 17. Jahrhundert zeichnete sich allgemein durch derben Humor
und ungeschminkte, grobe Mundart aus, wie es auch die bildlichen
Darstellungen eines Jan Steen und Breughel in plastischer Deutlichkeit

zeigen. De Witte war ein Kind seiner Zeit, und, was gerade in
dieser Beziehung vielsagend ist: er war dazu ein Südniederländer!
Die Satire war gerade in dieser Zeit eine beliebte und gerne gehandhabte

Waffe. Wenn de Witte gelesen werden wollte, so blieb ihm
nichts anderes übrig, als sich dem derben Volksgeschmack anzupassen.

Dennoch bringen wir es heute nicht mehr fertig, an solchen groben

Anrempeleien und Beleidigungen Geschmack zu finden.
Nachdem er - 1674 - sein Studium in Löwen abgeschlossen hatte,

gmg er nach Paris und verkehrte dort mit den Koryphäen des
französischen Jansenismus, schloss Freundschaft mit Arnauld, Quesnel,
-Nicole u. a. und machte sich deren Auffassungen ganz zu eigen. Nach
Löwen zurückgekehrt wurde er, 31 Jahre alt, zum Priester geweiht
und nahm sich dann vor, sich ganz der Wissenschaft zu widmen,
abseits der Welt «in nidulo suo» (1679).

Vier Jahre war ihm ein solches Leben vergönnt ; dann glaubte er
die wiederholten, immer eindringlicheren Bitten des Erzbischofs von
Mecheln, Alphonse de Berghes2), nicht länger abweisen zu dürfen. So

') a) Racematio hebdomadaria prolapsionum D.Nicolai Dubois, per
quondam S.T.B. Hebdomas prima. 1674.

b) Racematio hebdomadaria... Hebdomas secunda. 1674.
c) Racematio hebdomadaria... Hebdomas tertia. 1674.
d) Nicolaus Dubois, sub Lucido Asino minimo occultus. Sycophanta

praevaricationis manifestae reus. 1674.
2) De Berghes war der letzte belgische Bischof vom alten Schlag, und

der letzte Verteidiger der Rechte des Volkes. Er konsekrierte kurz vor seinem
lode Petrus Coddo zum Erzbischof. Er war befreundet mit Arnauld, dem er



— 38 —

übernahm er, 36 Jahre alt, die Pfarrstelle an der Liebfrauenkirche
zu Mecheln (16. Januar 1684)x). Die Gemeinde umfasste ein Viertel
der alten Stadt mit noch drei Meilen jenseits des Dyle-Flusses und
zählte 10 000 Seelen, die er zusammen mit einem Vizepastor betreute.
Sieben kampferfüllte Jahre hat er auf diesem undankbaren Posten

ausgeharrt. Die Ordensgeistlichkeit stand in geschlossener Front
gegen den Mann, der sich zur Aufgabe gemacht hatte, den evangelischen

Lebens- und Bussernst wiederherzustellen, das Volk zum
Bibellesen zu ermuntern und der augustinischen Gnadenlehre zum
Sieg zu verhelfen. Solange de Berghes noch am Leben war, konnte er
dessen Schutz gewiss sein. Als aber (1690) der ultramontane Preci-
piano den Mechelnschen Sitz bestiegen hatte, wurde die Lage für
ihn bald unhaltbar, so dass er sich im März 1691 entschloss, freiwillig
von seinem Posten zurückzutreten.

Der erste Zusammenstoss in Mecheln wurde durch ein nicht
alltägliches Vorkommnis veranlasst. Nachdem de Witte einen verstorbenen

Arzt beerdigt hatte, kam beim anschliessenden Leichenschmaus
das Gespräch auf das brennende Thema der Gallikanischen Artikel
(1682). Einer der anwesenden Arzte verteidigte die Ansicht, dass alle
kirchliche Gewalt ausschliesslich auf dem Papst beruhe und dessen

Autorität unfehlbar sei. Hat man vielleicht de Witte eine Falle
stellen wollen 1 Dann ist die Absicht vollkommen gelungen, denn mit
seiner gewohnten Heftigkeit griff de Witte in das Gespräch ein und
verfocht die Meinung, dass der Papst immer dem allgemeinen Konzil
untergeordnet sei. Der Papst sei nichts anderes als nur der erste unter
den Bischöfen. Die Redensart, dass die Bischöfe ernannt werden
«durch die Gnade des Hl. Stuhles» sei eine rezente, der alten Kirche
unbekannte Neuerung, und der Petrustext Matth.16 beziehe sich

nur auf Petrus persönlich, nicht aber auf seine Nachfolger.
Von diesem Privatgespräch machten drei Ärzte2) auf infame

Weise Gebrauch. Auf Anstiftung der Jesuiten liessen sie vor einem

Notar3) eine offizielle «Declaratio» aufstellen, die dann den Franzis¬

während seiner Verbannung aus Frankreich Erlaubnis erteilte, in Brüssel in
einer Privatkapelle Messe zu losen.

1) Als solcher nennt er sich in seinen Schriften oft E.D.W. E.B.M.T. D.
P.D. (Egidius de Witte Ecclesiao Boatae Mariae Trans Diliam Pastor Do-
canus.)

2) Die drei Ärzte: Jan de Munck, Roinior van Blincken und Louis
d'Arroyo.

3) Der Notar: Philippo de Viors.



— 39 —

kanern von Mecheln überbracht wurde1). Diese beeilten sich, die ììr-
klärung durch den Druck zu verbreiten. De Witte versuchte nun eine

Richtigstellung2) und erklärte, nur behauptet zu haben, dass die
Kirche nur auf einem allgemeinen Konzil vertreten sei und zwischen
dem Hl. Stuhl und den übrigen Bischöfen derselbe Unterschied
bestehe wie zwischen einem König und seinem Kabinett, oder wie
zwischen dem ersten Bürgermeister einer Stadt und den Stadträten.
Erzbischof de Berghes versuchte vergebens, den Sturm zu
beschwören, aber der Internuntius Tanara und vor allem Martinus
Steyaert Hessen sich diese Gelegenheit nicht nehmen, kirchenrechtlich
gegen de Witte einzuschreiten.

Steyaert war, wie bereits erwähnt, zunächst Mit-Kollegiant mit
de Witte im Kollegium «de Valk» gewesen und anfänglich Löwen'sch
gesinnt. Er promovierte (1675) zum Doktor der Theologie an der
Universität von Douay und wurde dann Sekretär des Bischofs von
Ypern. Im Jahre 1677 wurde er zusammen mit den Löwener Professoren

Lupus und van Vianen nach Rom abgeordnet, um die Fakultät
gegen die Angriffe der Jesuiten zu verteidigen. Während dieser
Konferenz hatten die Abgeordneten die Genugtuung, dass 65 laxistische
Thesen durch Innocenz XI. verurteilt wurden. Dadurch kam Steyaert
beim Internuntius in Verdacht, Jansenist zu sein, um so mehr, weil
er Umgang hatte mit Arnauld und anderen Franzosen. Als er dann
bei einer Professorenernennung in Douay übergangen wurde, sah er
seine Laufbahn bedroht und suchte, diese durch seinen Übertritt zur
römisch gesinnten Partei zu retten. Von dem Augenblick an wurde
er der unversöhnliche Bckämpfer seiner ehemaligen Freunde. Er
wusste die Gunst Precipianos zu gewinnen und wurde dessen
Ratgeber und Vollstrecker aller kurialistischen Massnahmen. Bald darauf
(1685) wurde er mit einem Professorat in Löwen belohnt. Seitdem
wurden alle an der Universität freikommenden Benefizien ihm
zugewiesen, so dass er den Spottnamen erwarb von «le sac à bénéfices3) ».

Alle antijansenistischen Massnahmen wurden von ihm entworfen,

1) «En prenant au sérieux los expressions d'une conversation particulière
il n'est point ennemi ou adversaire qu'on ne puisse perdre. Pour un pouvoir

qui cherche à dominer, tous les moyens sont bons, la calomnie surtout,
parce qu'elle se répand facilement dans le peuple» Goothals : Histoire dos lettres
et dos arts on Belgique et dans les pays limitrophes (1840), I. S. 264.

2) Motivimi juris, sou j usta dofonsio convivalisdisputationis habitao cum
Medicinae licontiatis die 8. Julii anni 1685 per E. D. W. E. B. M. T. D. P. D.

3) Auch do Witte wirft ihm öfters vor, dass or «sacco beneficiorum vestitila

est».



— 40 —

ausgedacht, vorbereitet und vollzogen. Eine schonungslose Verfolgung

setzte ein, die mit der völligen Vernichtung des Augustinismus
enden sollte. Zur Belohnung seiner treuen Dienste wurde Steyaert -
1691 - zum Generalvikar des Bistums 's-Hertogenbosch ernannt1).

Als die «Declaratio» dem Internuntius in die Hände kam,
forderte er den Erzbischof auf, sofort ein kirchliches Rechtsverfahren

gegen de Witte einzuleiten. De Berghes aber, nicht gewillt, seinen
Dekan so schnell fallen zu lassen, erklärte, zuerst das Urteil der Lö-
wener Professoren hören zu wollen. Darauf «befahl» Tanara der
Fakultät, ihm unverzüglich die Zensur zuzusenden Eine Prüfung der
Thesen auf ihre Hétérodoxie kam offenbar beim Internuntius nicht
in Frage. Nun reichte de Witte eine Klage bei der Fakultät2) ein mit
der Bitte, gehört zu werden, die aber unbeantwortet blieb. Am 3.

Oktober erfolgte der Urteilsspruch. Mit vier gegen drei Stimmen (durch
Betreiben Tanaras war ein Sitz vakant geblieben) erklärte die
Fakultät, dass die erste These: «consilium esse supra Papam» keine
Zensur verdiene, weil sie von vielen Katholiken gelehrt wurde,
obwohl die Löwener Schule immer das Gegenteil gelehrt habe. Die
zweite These : «Papam non esse nisi primum Episcopum, nec ei

competere inter Episcopos maiorem potestatem vel praerogativam, quam
earn quae competit Plebano sive Pastori S.Rumoldi (der Patron der
Mechelschen Kathedrale) respectu aliorum Pastorum Parochialium
ejusdem Civitatis, et eam quam competit primo Scabino Civitatis
Gandavensis sive aliarum Civitatum respectu aliorum posteriorum
scabinorum» wurde als «scandalosa» und «perniciosa» verurteilt.
Über die dritte These : «Ad hoc quod aliquis opponeret Archiepiscopos
et alios Episcopos in publicis litteris „solere dicere se esse Dei et Apo-
stolicae Sedis gratia tales", respondet esse abusum et errorem a quin-
gentis circiter annis introductum, nec primis decern saeculis Episcopos
tali modo fuisse locutos, sed dum rem agendam haberent cum Papa
sive Episcopo Romano, eum simpliciter nominasse „confratrem",
non autem Papam vel Pontificem; adducendi in probam sui dicti,
Jacobum praesedisse in consessu Apostolorum, non Petrum, quia
hic concessus celebratur in Dioecesi Jacobi» urteilte die Fakultät, sie

') Nach Rogier ist Steyaert «eine zweifelhafte Figur, der sein Amt von
Generalvikar nur als eine Nebenbeschäftigung betrachtete und sich nur seiton
in seinem Bistum sehen liess, so dass er für seine Diözese immer ein Fremder
geblieben ist». Gesch. v. h. Katholicisme 1946, II, S.585.

2) Querela Egidii Candidi... adv. quosdam viros a Facultate Lovaniensi.
1685.



— 41 —

sei «vermessen und irrtümlich». Insoweit damit nur die Neuerung
gemeint sei, sei der Ausdruck «male sonans». Endlich wurde die vierte
These: «Dictum Christi: „Tu es Petrus et super hanc Petram aedifi-
cabo ecclesiam meam" solum fuisse dictum Petro personaliter, non
in ilio successoribus suis» als «häretisch» verworfen, wenn damit
gemeint sein solle, dass die potestas clavium, die Petrus versprochen
und später gegeben worden war, nicht auch seinen Nachfolgern
verliehen worden seix).

Die Löwener Zensur erweckte in ganz Belgien und mehr noch
in Frankreich, wo man die Gallikanischen Artikel verurteilt sah,
allgemeine Erregung und entfesselte einen jahrelang währenden "Streit.
Arnauld, der sich zusammen mit Quesnel in dieser Zeit in Brüssel
aufhielt, gürtete den Harnisch um und begann gegen Steyaert, den

er als den «auctor intellectualis» des Urteils betrachtete, einen
Zweikampf auf Leben und Tod. Neben ihm standen Quesnel und
Gerberon. Andererseits wurde Steyaert von Dubois und Désirant
unterstützt2). De Witte blieb dabei im Hintergrund und begnügte sich
mit drei kleineren Schriften3), in denen er «den wirklichen und wahren

Sinn» des Petrustextes ins Licht stellte. Er fand zwar in dem Bi-

1) Consulta facultas S. Theol. Lovaniensis et jussa ab Illustrissimo Inter-
nuntio Judicium suum promere circa 4 Propositiones cujusdam D. Decani
Mechliniensis etc. 3.Novembris 1685.

a) Es flogen die Streitschriften hin und her. Arnauld: Jugement
équitable sur la censuro faite par une partie de la faculté étroite de Théologie de
Louvain, le 3.Novembre 1685. - Steyaert: Positiones de Pontifico ojusque
authoritate, apologetica pro facilitato theologiao Lovanionsi contra Obtrec-
tatorem Galium. -Arnauld : Défense du jugement équitable sur la consuro, etc. -
Steyaert: Positiones ulteriores pro facilitato S.Thoologiae Lovaniensi etc.
Und : Epistola de falsificatione Driedonis aliisquo Galli cujusdam imposturis. -
Désirant: Le françois attrapé, id est, Francus captus sive Epistola familiaris
ad M. Stoyaert in qua ostenditur Anonymum Galium nuperum propriis cas-
sibus irretitum. - Dubois: Advocatus Gallus Corrupter SS Patrum,
défendons... miserabilem Egidium de Witte. - Arnauld: Réponso aux Ultérieures
Positions de M. Stoyaert, contre la Défense du Jugomont équitable. - Andere
Schriften: Remarques sur le XVIII Tom des Annales Ecclésiastiques. - Les
pernicieuses conséquences de la nouvelle hérésie des Jésuites. - Lettre d'un
Ecclésiastique, otc. Der Streit zog sich einige Jahre lang fort.

3) a) Disquisitio quis sit sensus proprius, genuinus ac litteralis istius
loci Matth 16, Tu es Petrus... ad elucidationem Motivi Juris nuper editi.
Per E.D.W, etc. 1685.

b) Prosecutio probationis Locum Matth 16, non recto refundi in Aposto-
lorum Principis Successores.

c) Explanatio II Propositionis de qua in Motivo Juris nuper edito, per
E-D.W. etc.



— 42 —

schof von Tournay einen kräftigen Verteidigerx) ; aber auch dieser
konnte ihn gegen eine kirchliche Strafe nicht sichern. Er wurde vor
den Offizial von Mecheln zitiert und schuldig befunden. Ihm wurde
verboten, weiter über die päpstliche Autorität zu schreiben, und er
habe für seine Beleidigungen Genugtuung zu geben und die Prozesskosten

zu zahlen. Das Verhör endete mit dem letzten Worte de

Wittes: «conclusionem abjicio, et quoad expensas retorqueo2).»
Indessen wütete der Streit zwischen Arnauld und Steyaert weiter. Als
dann aber auch Dubois meinte, dazu sein Scherflein beitragen zu
müssen, konnte de Witte sich nicht länger bezwingen. Des Psalmwortes

eingedenk: «Impie facies eorum ignominia» (Psalm 82), gab
er drei äusserst sarkastische Schriften gegen ihn heraus, in denen er
diesen «Gaukler, Clown und Mimenspieler » von der Bühne, auf die

er sich zu seinem Unglück gewagt hatte, wieder herunterwarf3). Auch
Steyaert geriet unter den wuchtigen Schlägen Arnaulds mehr und
mehr in die Klemme und zog es vor, den Streit zu beenden. Er
erklärte, ein umfangreiches Werk - Opus justae Molis - zusammenstellen

zu wollen, in dem er versprach, den libertates Ecclesiae Galli-
canae auf den Grund zu gehen. Dieses Buch ist aber nie erschienen.

Statt dessen begnügte er sich damit, ein «Corollarium de Opere justae
Molis» herauszugeben. Es umfasst nur zwei Seiten und enthält
die Erklärung, dass seine Freunde ihm die Veröffentlichung des

Werkes widerraten hätten, und übrigens sei schon von anderer Seite
über das Thema alles Nötige gesagt worden. Dieses Zugeständnis
passte de Witte ausserordentlich Man kann sich die triumphierende
Schadenfreude vorstellen, mit der er dem Gegner seine «läppischen
Flausen» vorwarf, mit denen er sich aus einem verlorenen Kampf
herauszuretten suchte. Den sarkastischen Inhalt von de Wittes Er-

1) Choyscul von Tournay warnte Steyaert vor blindem Gehorsam und
nannte die Zensur ungerecht und unbesonnen. Do Witte sei ein ausgezeichneter

Pfarrer und lehre, was dio Assemblée du clergé de France lehrt. Es sei
lächerlich, zu behaupten, die päpstliche Unfehlbarkeit könne nicht geleugnet
werden, ohne den Vordacht auf sich zu laden, Jansenist zu sein. Epistola...
Episcopi Tornacensis... ad eximium ac rov.D.M. Steyaert. Über Choiseul
siehe auch Reusch, Index II, S.572, 573.

2) Responsio ampliata ad interrogatoria proposita Rev. adm D. Aegidio
de Witte XXVI. Novembris 1685.

3) a) Theatralis Gesticulator e proscenio deturbatus, sivo Refutatio. ete,
1687.

b) Amusus Vitiligator rejeetus, sive Refutatio Epistolae N. Dubois, 1687.
c) Catastrophe ad N.Dubois Epistolam ultimam. 1687.



— 43 —

widerung1) erkennt man aus dem Geleitwort: «Wolken und Winde,
und doch kein Regen. So ist ein Mann, der sein Versprechen nicht
erfüllt. » (Sprüche 25/14.) Diesen schmachvollen Rückzug wird de Witte
nie mehr vergessen. In seinen folgenden Schriften wird er immer
darauf zurückkommen.

Die Verurteilung der Thesen de Wittes hatte aber noch weitere

Folgen. Von da an wurden an der Löwener Universität fast wöchentlich

entgegengesetzte Propositionen verteidigt und besonders die

Ordensgeistlichkeit schöpfte Mut, nun ihre extremen Theorien mit
zunehmender Dreistigkeit zu verbreiten. So verteidigte der Franziskaner

Schrijnmakers die Meinung, dass der Mensch das Oute tun
könne ohne Liebe zu Gott; dass der Papst Universalbischof sei, über
dem Konzil stehe, und die Gewalt Christi als Haupt der Kirche nicht
grösser gewesen sei als die des Papstes, denn diesem komme die
Monarchie in der Kirche zu. De Witte «nagelte diese ultramontanen
Extravaganzen sofort in einer Gegenschrift fest2)» und erkühnte sich

sogar, sie am Tage, als der Minorit ins Examen ging, unter den
Anwesenden verbreiten zu lassen Die Franziskaner erhoben darauf
Klage beim königlichen Rat, der dann eine Untersuchung nach dem
Verfasser, dem Drucker und den Verbreitern der «Confixio» befahl.
Die schon in Umlauf gesetzten Exemplare sollten unter Bedrohung
mit einer Geldstrafe von 300 Gulden abgeliefert werden. In Mecheln
wurde eine regelrechte Hetze gegen de Witte entfesselt, «dass die
Jansenisten durch die unbesiegbaren Thesen des Paters Schrijnmakers

in Verwirrung auseinandergeschlagen waren, wie die Türken
durch die unbesiegbaren kaiserlichen Heere». De Witte kümmerte
sich um diesen Radau nicht im mindesten und gab nun in der Form
eines Briefes3) eine kernige Antwort heraus, in der er die Thesen des

Minoriteli als «vermessen, dumm, verleumderisch und ungereimt»
zurückwies und seinem Laxismus zu Leibe ging. Es heisst darin : «Der
Minorit kämpft gegen diejenigen, die, wie er behauptet, die menschliche

Schwachheit vergessen und der Barmherzigkeit Gottes Schranken

setzen wollen, d.h. die Jansenisten. Was tun sie aber selber?

') Méchante Défaite et retraite de M. Stoyaort, docteur do Louvain, sou
Anti-Corollarium parvae Molis ad Corollarium nullius Molis pro Opero justae
Molis.

-) Confixio Thosium quibus titulus : Ordo amoris, quas Praosido F. Isaaco
Schrijnmakers Ord. FF. Min. Recoil. S. Theol. Lectoro, défendent 26. Augustus
1687.

3) Brief gOHchreven over het gene te Mechelon gebeurt is aengaende de
Theses van Pater Isaac Schrijnmakers dor Minder Broeders Ordre. 1687.



— 44 —

Sie kommen der menschlichen Bosheit zu sehr entgegen und werfen
das Heilige vor die Hunde und Schweine, alles in direktem Widerspruch

zum Evangelium. „Lässige Beichtväter sind wie Hagel für die
Früchte, wie ein verwirrendes Sternenlicht an den Bäumen, eine
Pest für das Vieh, ein greulicher Sturm für die Schiffe" (Cypr. de

lapsis). Es sollte bei Strafe der Nichtigkeitserklärung verboten sein,
in schweren Sünden ohne eine entsprechende Bussfrist die Absolution

zu erteilen. Heute denkt keiner mehr an die Canones poeniten-
tiales, sondern jedermann erteilt auch bei den allergröbsten Sünden
nach eigenem Gutdünken die Absolution. Ich weiss zwar, class die
alte Strenge nicht mehr erneuert werden kann, weil die erkaltete Liebe
solches nicht mehr gestattet, aber man darf die Übung der Väter nicht
ganz umstossen. Man darf nicht mit Spinnweben binden, was mit
Schiffstauen gebunden werden muss. Was die Väter früher mit sechs

oder sieben Jahren Busse zu erreichen suchten, ist heute nicht mit
einigen Vaterunsern gutzumachen.»

Nun mischte sich der Minorit Bukentop in die Kontroverse und
behauptete, ein Konzil habe nur dann Gültigkeit, wenn es vom Papst
zusammengerufen worden sei. Denn : «sola authoritate Romani Pon-
tificis Synodum congregari posse et sententiam Synodi confirmari.»
De Witte antwortete darauf mit einer Verhandlung über die Autorität

der ersten acht Konzilien1), die, obwohl sie durch den Kaiser
zusammengerufen waren, trotzdem als autoritativ gelten. - Es ist
auffallend, dass de Witte, wenn er gegen die Ordensgeistlichkeit Streit
führt, seine schärfsten Pfeile auf seinen Bogen legt. Besonders war
ihm die ganze Entwicklung des Mönchtums zuwider, und er lässt
denn auch keine Gelegenheit vorbeigehen, ohne ihnen den Spiegel
vorzuhalten und sie daran zu erinnern, wie sehr sie von dem anfänglichen

Ideal ihrer Stifter abgewichen sind. So heisst es in seiner

«Bukentopo-machia»: «Für wahr, Brüder, wäre es euch besser euer
Brevier zu lesen, zu singen und zu meditieren, als euch in gelehrte
Dispute zu begeben, die ihr doch nicht begreift und für die euch die

Urteilskraft, die Lehrer, die Bücher, die Zeit und das Verständnis
fehlen. Gedenket lieber des Wortes des Hl. Bernardus: „officium
monachi esse, non docere, sed lugere." Und des Hl. Franciscus: „Sit
monachus claustro suo contentus; quia sicut piscis sine aqua caret
vita, ita sine monasterio monachus. Sedeat itaque solitarius et ta-

*) Bukentopo-machia, seu Rejectio Thesium Henrici Bukentop, qua
parte propugnant errorem F.Isaaci Schrijnmakers, pridom confixum. 1687.



— 45 —

ceat." Das ist besser als Häuser und Märkte, Kanzel und Druckereien,

Schiffe und Wagen und Bürger mit eurem verführerischen
Geschrei zu erfüllen, die Gewissen zu beunruhigen und Worte und Taten
von Gegnern herumzuposaunen. »

Bald daraufwurde de Witte vor eine neue Aufgabe gestellt, durch
das Erscheinen des Büchleins: «Die Goldgrube der oftmaligen
Kommunion.» Der Verfasser, der Karmeliter Pater Marcus a S.Fran¬
cisco, verstieg sich darin zu der Lehre, man könne bei einer zwei- oder
dreimal wöchentlich begangenen Todsünde auch zwei- oder dreimal
pro Woche die Hl. Kommunion empfangen. Ein Mensch könne morgens

im Stande der Gnade sein, sie in einer Stunde wieder verlieren,
dann wieder zurückgewinnen und dann wiederum verlieren. Das gute
Vorhaben zur Lebensbesserung brauche nicht länger zu währen als
bis zur Aussprechung der Absolution durch den Priester. Das sei

kein Missbrauch der Absolution. Rückfall in die Sünde sei kein
Beweis, dass keine Reue daist. - Diese laxistischen Ansichten empörten
nicht nur de Witte; auch die ganze Pfarrerschaft der Stadt erhob
dagegen energischen Einspruch. De Witte machte sich daran, diese
Schändlichkeiten zu widerlegen, und das beste Mittel dazu schien
ihm darin zu bestehen, dass er diese «Goldgrube» «unterminierte»
und mit einer schweren «Sprengladung» zum Explodieren brachtel).
Mit grimmigem Sarkasmus griff er den Pater an und stellte dann
die Normen der evangelischen Moral und der altkirchlichen
Bussdisziplin ausführlich und gründlich fest. In einem «Libellus supplex»
beklagte Pater Marcus sich beim Rektor der Universität von Löwen
über die lieblosen Anfeindungen und Schimpfworte, mit denen ein

«Anonymus» ihn überhäuft hatte, und verlangte eine Untersuchung
nach dem Verfasser, dem Drucker und den Verbreitern des Buches
sowie die öffentliche Verbrennung der in Umlauf gesetzten Exemplare.

Weder de Witte noch sein Drucker kümmerten sich darum,
und sofort wurde eine weitere Schrift der Presse übergeben2). Darin
ruft de Witte seinem Gegner zu: «Du hast, Pater, den Glauben, die
Kirche, die alte Lehre, die Sakramente verletzt und entehrt. Wie
es dem Geiste des Evangeliums entspricht, kann ich dagegen nur

') Gouden Mijno ondorgraven ende in de locht gesprongen, oft weder-
legghinge der ziel-verderfelijcken boeck van P.Marcus van den H.Francis¬
co. Löwen 1688.

2) Refutatio libelli R.P.Marci a S.Francisco Carmelitae Discalceati
indigno. Autore Aegidio Albano, pastore et Decano B.Mariae trans Diliam in
civitate Mechliniensi. Lovanii apud Aegidum Denique 1688.



— 46 —

mit der grössten Schärfe Stellung nehmen. Siehe nur, was von den
Sadduzäern im Evangelium gesagt wird: „böses, ehebrecherisches
Geschlecht". Herodes wird ein „Fuchs" genannt; die Pharisäer und
Schriftgelehrten als „Toren und Blinde" bezeichnet und als „Schlangenbrut,

unbeschnittene Ohren und Vatermörder" hingestellt.
Demgegenüber bin ich noch ruhig und gleichmütig geblieben. Quae ele-

phantium cum ciniphibus! Wenn die Wahrheit vergewaltigt wird,
ist es Pflicht, diese in aller Deutlichkeit und Lebendigkeit und mit
den hellsten Farben zu malen, damit sie tiefer in die Gemüter
eindringt. Man solle stolida nennen, was stolida ist, und impia, was impia
ist. So taten es auch Augustinus, Justinus, Bernardus u. a. Bernar-
dus nannte Abälardus wohl: insaniens, ethnicus, haeresum
fabricator, os plenum maledictione, amaritudine et dolo.» - Auch diese

Schrift ist illustrativ für die Schreibweise de Wittes : grimmig,
unversöhnlich, masslos sarkastisch.

Pater Marcus erhob nun Klage gegen ihn beim Souveränen Rat
von Mecheln. Als aber de Witte vorgeladen wurde, erschien er nicht,
denn er betrachtete diese weltliche Instanz als nicht zuständig für
die Entscheidung theologischer Kontroversen. Statt dessen liess er
eine gediegene Schrift erscheinen über die priesterliche Immunitätx).
Er behandelt darin nicht nur das südniederländische Kirchenrecht,
sondern holt weit aus bis in die alttestamentlichen Verhältnisse hinein.

Zu gleicher Zeit stellte er ein «Factum2)» auf, in dem er noch
einmal seinen Standpunkt in dem Konflikt mit dem Pater verdeutlichte.

Er sagt darin: «Meine Gegner kehren sich besonders gegen
meine Schreibweise, weil ich zu harte und mitleidlose Worte
verwende, aber „je n'ai pas passé les bornes ni de la véritable charité
ni de la modestie chrétienne". Man wirft mir vor, ich habe die Worte
„pernicieux, horrible, monstrueux" gebraucht. Aber Christus, Paulus

und Petrus taten dies noch viel mehr. Man muss gegen die Scheuss-

lichkeiten des Paters scharf auftreten. Die erste Regel der Beredsamkeit

ist : was man als tadelnswert erachtet, soll man stark und lebendig
malen. Wenn eine hochstehende, edle, von der ganzen Welt verehrte,
sittenreine Frau verleumdet wird, nennt jedermann das schwarze

Verleumdung und teuflische Verlästerung, und man findet keine

*) Deductio pro immunitate ecclesiastica in causa R.A.D. Aegidii de
Witte, pastoris etc. adversus cognitoros Regios supremi Senatus civitatis
ejusdem. 1688.

2) Factum pour M. de Witte doyen etc sur les écrits qu'il a publié
contro un Livre intitulé: «La Mine d'Or». 1688.



— 47 —

Worte, die stark genug sind, um seinem Abscheu Ausdruck zu geben.
Aber wenn man die Kirche, die Braut Gottes, entehrt, die Wahrheit
Gottes verletzt, und die Moral verdirbt, dann will man „qu'on se

garde bien de termes durs, de peur de blesser leur délicatesse". Ich
schreibe so geharnischt, um das Volk tiefer mit der Wahrheit zu
durchdringen. Ich halte mich bei Augustinus: „Dilige et die quod
vis, nullo modo maledictum erit quod specie maledicti sonuerit".
Scharfe Worte können niemals Grund genug sein, mich vor Ccricht
zu ziehen. Wenn jemand vergiftetes Fleisch essen will, soll man ihn
energisch und aus vollem Halse warnen. Die „Goldgrube" ist Gift!.»

Nun griffen seine Feinde zu andern Mitteln. Sie suchten aus de

Wittes Schrift Auszüge zusammen, die sie unter das Volk verbreiten
hessen, um ihn noch mehr in Verdacht zu bringen. Nachts Hessen

sie an den Häusern und Kirchen Plakate ankleben, in denen es hiess,
de Witte sei schon vier Male durch weltliche und kirchliche Instanzen
verurteilt worden. De Witte brachte diese Beschuldigungen dann zu
ihren wahren Proportionen zurück1) und erinnerte daran, dass er nur
einmal über seine Schriften gegen den Pater Marcus durch seinen
Erzbischof vernommen worden ist. Noch einmal griff er in einer
weiteren Schrift2) die «Goldgrube» des Karmeliters an und sagt: «Wir
werfen dem Pater vor, dass er solche, die täglich in Todsünden fallen,
zur Hl. Kommunion ermuntert und sich dabei der Beispiele bedient
wie Hände waschen, Haare kämmen, Windveränderung, Drehen von
Hähnlein und Fähnlein auf den Türmen. Ich verachte die Früchte
einer ernstlich aufgefassten Beichte nicht, aber ich kann es nicht
ertragen, dass man eine an und für sich nützliche Sache missbraucht
und durch Laxismus in Gift verändert. Pater Marcus „platzt vor
Unwissenheit", denn es ist nicht wahr, dass Augustin gebeichtet
habe. Er hat seine täglichen Sünden durch Almosengeben,
Vergebung der ihm angetanen Beleidigungen, durch das Gebet des Herrn
und andere guten Übungen getilgt. In der alten Kirche war das
Busssakrament immer mit Ausschluss von der Kommunion verbunden.

1) Rosponsio Aegidii do Witte, pastoris etc. ad summarium oxeorp-
torum ipsi oxhibitum 3().Martii, eruptumque e Libello suo cui titulus: De
Gouden Mijne ondergraven » adornato adversus librum P. Marci a S. Francisco,
Carmelita discalcoati. 1689.

2) Translaat der Beantwoordinghe van Heer Aegidius de Witte, pastoor
etc. met eenigo Bemerckingon in het licht gegoven door oenen Liefhebber der
Waerhoyt tor oorsaecken van sekoron Plackbriefaongoplackt, uytgestroy t ondo
in handon gesteken door de PP. Carmelieten Discalzen sonder daer too te
hebbon macht ofto commissie. 1689.



— 48 —

Meine Schrift gegen den Pater will eine Brustwehr sein gegen die

grässliche, heute zu allgemeine Gewohnheit, unaufhaltsam zu beichten

und unaufhaltsam Todsünden zu begehen, und die Sakrilegien
einerseits und die falschen Absolutionen andrerseits - wie eine Säge -
hin und her zu ziehen. Man soll mir nicht entgegenhalten, dass ich
das Büchlein des Paters „ein Magazin von Bosheiten" genannt habe.
Ist es etwa kein Magazin der Bosheit, wenn der Pater lehrt, dass die
Sünder von ihrer Bosheit gereinigt werden „wie die Hähnlein und
Fähnlein auf den Türmen wehen und drehen mit allen Winden"
Ist es etwa nicht sakrilegisch, dass man wiederholt beichtend und
wiederholt kommunizierend, wiederholt in die gebeichtete Sünde zu
rückfällt, obwohl man das Liedchen schon zwanzig Male gesungen
hat, und schon fünfzig Male ein gutes Vorhaben zur Besserung gehabt
hat, und es dennoch jedesmal wieder gebrochen hat Was werden
die Bösewichter und ungebundenen Menschen daraus schliessen Nur
vorwärts Nur tüchtig drauflos gesündigt Nachher ein gutes
Vorhaben aus dem Ärmel geschüttelt und dies dem Beichtvater gesagt.
Er muss uns glauben aufs Wort. Lasset uns dieses Vorhaben ein paar
Stunden lang haben. Dann die Sakramente und ihre Gnade

aufgeschlürft Wenn wir wieder zurückfallen, so ist das nur eine Krankheit,

ein Drehen und Wehen, ein Hähnlein und Fähnlein! Mag kommen

was will. Die letzte Absolution wird alles abwaschen. Dann,
voller (iliade und der Welt satt, wird der Himmel uns mit Freude
empfangen »

Noch war die Auseinandersetzung mit der Ordensgeistlichkeit
nicht beendet, als de Witte eine Polemik zu führen hatte auf einer
zweiten Front. Diesmal über die fünf sogenannten «jansenistischen»
Thesen. Von seiner Romreise, zu der Steyaert zusammen mit Lupus
und van Vianen zur Verteidigung der Löwener Fakultät gegen die

Angriffe der Jesuiten abgeordnet war, zurückgekehrt (1677), vollzog
er seinen LTmschwung und erklärte, zu der Überzeugung gekommen
zu sein, dass die fünf Thesen im ketzerischen Sinn im «Augustinus»
des Jansenius zu finden seien, und er darüber an der Fakultät
Vorlesungen zu halten gedächte. Der mit Port-Royal verwandte Nicole
versuchte noch Steyaert davon zurückzuhalten und stellte eine «Dis-

quisitio» auf1), in der er betonte, dass vier von den fünf Thesen sich
nicht «totidem verbis» bei Jansenius fänden, über den «Sinn» der

') Disquisitio an schedula quaedam recte probat damnatas Propositiones
in Jansenio esso.



— 49 —

Thesen unter den Theologen kein Konsensus bestünde, und auch
über das vorliegende Dogma verschieden gedacht würde. Rom habe
die Thesen verurteilt «im Sinne des Jansenius», aber auch über diese

Entscheidung bestehe keine Einstimmigkeit, so dass man nicht
wisse, welchen «Sinn» Rom verurteilt habe. Darum sei zunächst
festzustellen, «quid vere senserit Jansenius». Sollte dieser Sinn im
Widerspruch zur katholischen Lehre stehen, so sei er zu verurteilen.
Es sei deshalb am allerersten nötig: a) das Dogma zu definieren,
b) demgegenüber den Irrtum festzustellen, denn man könne nicht
wissen, was häretisch sei,wenn man nicht zuerst die Wahrheit
festgestellt habe. Es handle sich nicht um die Frage, ob die Thesen sich
bei Jansenius finden, sondern, ob sie sich bei ihm finden im
häretischen Sinn. Die erste These könne auch im katholischen Sinn
ausgelegt werden. - Steyaert liess sich aber nicht belehren und publizierte
seine «Conclusiones theologicae1)», in denen er erklärte, die augusti-
nische Lehre von der «gratia per so efficax» verteidigen zu wollen,
in bezug auf die erste These: «Einige Gebote Gottes sind selbst den
im -Stande der Rechtfertigung stehenden Menschen, auch wenn sie

wollen und sich Mühe geben, unmöglich, indem auch ihnen die
Gnade, durch die sie möglich werden, fehlt» -, erklärte Steyaert,
sie handle von der «impossibilitas mandatorum Dei» und finde sich

im «Augustinus» (Lib. III. De gratia Christi cap. 13, § penultimum).
Man brauche nicht lange nach dem Sinn des Jansenius zu suchen,
sondern man solle ihn so auffassen, wie die Worte ihn ausdrücken,
«nam quem in mente habuit, LOcclesia non scrutetur». Sodann sei

der Sinn zu suchen «non ex coneeptu quem apud se formaverit ipse
scribens. sed ex lingua ecclesiae». Wenn Jansenius anderswo

behauptet: «Dei praeeepta nomini justificato ad observandum esse

impossibilia», so lehre er, was das Tridentinum mit einem Anathema
belegt hat. Jansenius hätte nicht das Wort «impossibilitas» gebrauchen,

sondern «impotentia» sagen sollen. Zwar komme das Wort
«impossibilitas» auch bei Augustinus vor (Psalm 106), aber dort sei

es «metaphorisch» gemeint. Der Unterschied zwischen Augustin
und Jansenius liege weiter darin, dass die Väter von den «pecca-
tores» reden, Jansenius aber von den «justi». Bei dieser ersten These

kam Steyaert zu dem Schluss: «Wir distanzieren uns von Jansenius,

x) Conclusiones theologicae, sou Notao in V Propositiones l'amosas dispu-
tabuntur Lovanii in Collegio Baiorum feria V cujusque hebdomadao Februarii
1688 in fino Lectionis ordinariao. 1688.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 19(11. 4



— 50 —

aber nicht um nun in das andere Extrem zu verfallen. «Wir nehmen
nicht die Lehre an von denen, die meinen, dass ihre Lehre durch die

Verurteilung Jansenius' kanonisiert worden sei. Wir nehmen also

nicht an „omnibus semper, etiam excoecatis et obduratis, adesse

gratiam illam, quam hodie brevitatis causa et ad evitanclas descrip-
tiones vocamus Molinistice sufficientem".»

Weil die Thesen II und IV beide von der «resistentia quae fit
gratiae» handelten, nimmt Steyaert sie zusammen. In beziig aufdie

IL These: - «Der inneren Gnade kann im Stande der gefallenen
Natur niemals Widerstand geleistet werden» -, und die IV. : - «Die

Semipelagianer gaben zu, dass es eine innere Notwendigkeit der
zuvorkommenden innern Gnade für einzelne Handlungen auch für
den Anfang des Glaubens gebe, aber darin waren sie Häretiker, dass

sie behaupteten, diese Gnade sei solcher Art, dass der menschliche
Wille ihr widerstehen oder gehorchen könne», - stellt Steyaert fest,
«neutra usquam extat apud Jansenium», aber es kommen im
«Augustinus» mehrere aequivalente Stellen vor, in denen Jansenius
lehre «hominem operanti Deo per gratiam, non posse resistere».
Jansenius berufe sich dabei auf Augustin, aber zu Unrecht, denn er
habe Augustinus falsch interpretiert. In der III.These: - «Zur
Leistung eines guten oder eines schlechten Verdienstwerkes im Stande
der gefallenen Natur ist im Menschen Freiheit von innerer
Notwendigkeit nicht erforderlich, sondern es genügt Freiheit vom
äusseren Zwang», - sieht Steyaert die menschliche Willensfreiheit
verneint, gibt aber zu: «non est apud Jansenium». Er glaubte aber
andere Stellen im «Augustinus» gefunden zu haben, auf Grund derer
Jansenius zu Recht verurteilt worden sei. Schliesslich heisst es von
der V.These: - «Es ist semipelagianisch zu sagen, dass Christus für
schlechthin alle Menschen gestorben sei und sein Blut vergossen
habe», - «propositio rursus non extat in terminis apud Jansenium».
Sie «scheine» (videtur) aber dem dritten Buch De gratia Christi
Salv. cap. ultimum entnommen zu sein. Diese Prädestinationslehre
wird von Steyaert verworfen, mit der Bemerkung, dass bei Augustin
die Trennungslinie zwischen Heiden und Gläubigen gezogen wird,
wie ja die augustinische Lehre überhaupt gegen die Heiden gerichtet
war. Jansenius aber ziehe die Scheidungslinie «innerhalb der
Gemeinschaft der Gläubigen». - Mit dieser Arbeit erklärte Steyaert
dartun zu wollen, dass die Kirche niemals die Lehre von der «gratia
per se efficax» preisgegeben habe. Vorsichtshalber fügt er hinzu : «Si

imprudens forte dixissem aliquid, quod vel in doctrinam istam, vel



— 51 —

hanc S. Sedis authoritatem impingeret, plane illud habeo pro non
dicto.»

De Witte säumte keinen Augenblick mit einer Erwiderung1), in
der er feststellte : «Es ist für die Kirche nicht auf Frieden zu hoffen,
solange es Wühlgeistern freisteht, die glimmende Asche anzufachen
und die fast erloschenen Funken mit Schwefel anzublasen. Seit
Clemens IX schwiegen die Streitigkeiten über Jansenius. Nun aber hat
ein Theologe der Löwenschen Akademie (wer würde es glauben!),
der früher ein Anhänger bis zum Tode von der „gratia per se efflcax"
war, einen berühmten Doktor von Löwen, einen ruhmwürdigen
Bischof von Ypern, einen unvergleichlichen Autor sowohl in der
Polemik als in der Wissenschaft, in seinen „Conclusiones" angegriffen.
Wozu das alles Wozu einem Mann ausgezeichneter Frömmigkeit,
einer Zierde der Schule, dem Prinzeps in der hierarchischen
Ordnung, der in der Gemeinschaft mit der katholischen Kirche gestorben
ist, einen so schändlichen Makel auflegen » Dann begnügt er sich

damit, nur ganz kurz die Behauptungen Steyaerts zu widerlegen,
weil dieser ja selber anerkannt hatte, dass von den vier Thesen sich

nur eine bei Jansenius findet, und beschränkt sich auf die
Unterscheidung zwischen «impotentia» und «impossibilitas» der ersten
These. Bei der Behandlung seiner späteren Schriften über die mit
Jansenius zusammenhängenden Fragen kommen wir darauf
ausführlicher zurück.

Steyaert antwortete mit einer kurzen Gegenschrift2) und
erklärte: «Nec singula quae in „Spongia" continentur discutiam; im-
manis enim labor foret.» De Witte replizierte mit einer weiteren
Schrift3), in der er sich hauptsächlich mit der Tridentinischen Lehre
über die Gnade befasste und seinem Gegner vorwarf, das Tridentinum

nicht verstanden zu haben. Auch griff er die «gratia sufficiens»
an mit Hinweis auf das Pascalsche Wort: «une grâce suffisante, qui
ne suffit pas». Bezüglich des Wortes «impossibilitas» erinnerte er
daran, dass auch Bernardus die Gebote Gottes «impossibilia»
genannt hat. Wiederum antwortete Steyaert4), dass Jansenius als häre-

1) Spongia Notarum quibus V Propositionos famosas denuo aspersit
Martinus Steyaert, theologus Lovaniensis, obducta per Palladium S. Augustini
Discipulum. Coloniae 1688.

2) Assortio Notarum in Propositionos V famosas, adversus Spongiam iis
oppositam et alias quasdam Objectiones. Lovanii 1688.

3) Assertionis Notarum in Propositiones V famosas adversus Spongiam
üs oppositam Crisis. Per Palladium S. Augustini Discipulum, 1688.

4) Continuatio in Propositionem primam. Conclusio IV. 1688.



55

tisch betrachtet werden müsse, weil er auch die «gratia Thomistice
sufficiens» nicht habe annehmen wollen. Jansenius habe den Molinismus

bekämpfen wollen, aber er habe dabei über das Ziel geschossen

(ultra praestitum sibi scopum est provectus). In seiner AntwortJ) hielt
de Witte daran fest, dass es eine «captiosa distinctio» sei, wenn man
Unterschied machen wolle zwischen «non posse» und «impossibilia
esse» und erinnert daran, dass das Formular Alexanders VII. kein
Glaubensgesetz sei, weil es nur in einigen französischen Bistümern
angenommen worden sei. Steyaert blieb die Antwort nicht schuldig2),
verteidigte darin die «gratia Thomistice sufficiens» und beklagte sich
über die ihm von de Witte angetanen Beschimpfungen mit den Worten:

«Einer der Allergrössten, z.B. Augustin, als er gegen Pelagianis-
mus und Arianismus kämpfte, hätte nicht mit mehr Eisen und Galle

gegen mich auftreten können als dieser Autor. Er tritt so intempe-
ranter gegen mich auf, dass man nicht glaubt, dass er Geistlicher sei,
denn von Geistlichen erwartet man eine solche Sprache nicht. »Darauf
liess de Witte seine «Redargutio3)» erscheinen, in der es heisst: «Si

gratiae per se efficacis et gratuitae praedestinationis sectator es, in
doctrina concordes sumus. Non aliud in Jansenium tueor. Itaque
tanti viri cineres per te quiescant, Frater, et jungo dexteram. Quid-
quid irarum fuit, transierit et omnem siiperiorem acrimoniam -
affuso melle - delebo.» Diese gereichte Hand wies Steyaert mit
Abscheu zurück4), nennt seinen Gegner einen «Hyper-Jansenist» und
ein «singularis ferus», und erklärt, niemals mit einem solchen
Menschen Frieden schliessen zu können. Das darauf von de Witte
herausgegebene «Muscarium5)» ist das letzte Glied in dieser langwierigen
Schriftenkette. Es erschien unter dem Geleitwort: «Cum animosita-
tem qua tenoris, viceris, tune veritatem poteris tenere, qua vi-
ceris». (Augustinus) und gibt seinem Gegner den Rat, lieber zu
schweigen, weil es ihm an Wissen völlig fehle. «Sed si melius olim
cepisses hoc consilium, nec descendisses in arenam e qua non aliud

') Prosocutio Criseos in Conclusionem IV. 1688.
'-) Assertio continuata Notarum in V Propositionos famosas adversus

Crisin Continuatam. 1688.
3) Redargutio assertionis conlinuatao Notarum in V Propositionos

famosas. 1688.
4) Responsio brevis ad rodargutionom assertionis continuatae Notarum

cum systemate gratiae efficacis ot sufficientis Thomistice. 1688.
6) Muscarium (Fliegenklappe, auch Bürste) ad rosponsionem brevem

Martini Steyaert, per Palladium S. Augustini Discipulum. 1688.



— 53 —

quam sudorem et pulverem tetulisti!» Natürlich konnte er nicht
unterlassen, seinen Gegner an die in seinem Kampf mit Arnauld
erlittene Niederlage zu erinnern. Boshaft fügt er hinzu : «Iterum rogo :

in causam Conciliorum et Pontificum opus Justae Molis lucemne vi-
debit propediem An spe vana eludimur.»? - Der Leser wolle uns die

Wiedergabe dieser polemischen Stilblüten und groben Wutausbrüche,
wie sie sogar unter Akademikern gang und gäbe waren, zugute
halten. Sie gehören zum Zeitbild und können bei der Urteilsbildung über
die Epoche dienlich sein.

Trotz seinem energischen Bemühen, die alten katholischen Normen

in Lehre und Lebensführung gegen Molinismus und Laxismus
zu schützen, musste de Witte erfahren, dass er stets mehr an Boden
verlor und die Geistlichkeit, durch Steyaert unter Druck gesetzt und
eingeschüchtert, die Löwensche Tradition immer mehr preiszugeben
anfing. Dadurch nicht entmutigt, setzte er den Kampf mit doppelter
Energie fort. Als darum Steyaert die Erscheinung neuer
theologischer Moralbücher für Mecheln und Cambrai öffentlich empfahl,
konnte de Witte nicht schweigen. In einer «Refutatio:)» griff er die
These Steyaerts, dass der Beichtvater einem Beichtkind, das zum
erstenmal zu ihm kommt, sofort die Absolution erteilen müsse, an,
und bezeichnete diese als eine «pestifera conclusio» und als das
«delirium hujus saeculi». Sollte Steyaert das nicht wissen, so verdiente
er zum Niveau der Tirones degradiert zu werden, denn seine These

bedeute, dass «Ehebruch, Hurerei, Meineid, Gotteslästerung» sofort
absolviert werden müssten, wenn der Beichtende «signa doloris dat».
Die alte Kirche lehre, Busse sei: «sincera, effleax, firma animi consti-
tutio, quae, interno et solido erga justitiam ac Deum affectu,
omnium peccatorum rerumque creatarum amoribus dominatur».
Die wirkliche Busse sei: «reformatio, renovatio, metamorphosis
quaedam hominis». Eine solche radikale LTmkehr «non modico per-
ficit tempore». De Witte wollte damit nicht zu der mittelalterlichen
Busspraxis zurückkehren, aber hielt daran fest, immer sei es dem
Sünder nötig, «Reue zu zeigen, zu beten, die Welt und ihre Begierden
zu fliehen, und in Glauben und Hoffnung an die Türe der göttlichen
Barmherzigkeit zu klopfen». Nicht umsonst werde die Reue ein «la-
boriosus baptismus» genannt.

') Refutatio conclusionum theologico-practicarum E. D. Martini Steyaert
S.T.D. de administratione Sacramenti Pocnitontiao O.Octobris 1687 in Baio-
rum Collegio defonsarum. por Joannem Cantorem. 1689.



— 54 —

Auf demselben Gebiet bewegen sich auch seine Schriften gegen
den Franziskaner Plusquens in Antwerpen, und den Pfarrer Haerts
in Ranst, östlich von dieser Stadt. Der Erstgenannte hatte von der
Kanzel verkündigt, dass für die Absolution keine Busse oder
Satisfaktion erforderlich sei. Die altkirchliche Praxis, bei der dann und
wann eine Bussfrist von zehn Jahren auferlegt wurde, bezöge sich

nur auf öffentliche Sünden. Was die Väter in dieser Beziehung
gesagt hätten, sei keine Vorschrift oder Regel, sondern nur ein guter
Rat. Ihm antwortete de Witte mit einer Schrift1),in derer dem Pater
grobe Unwissenheit vorwarf, denn die altkirchliche Bussfrist hatte
zum Zweck, Reue und Bekehrung wachzurufen. Die Lehre der alten
Kirche sei : Gott vergibt keine Sünden, bevor man sich durch äusser-

liche Busswerke mit ihm versöhnt hätte. Der Priester erteilte nur
dann die Absolution, wenn er die moralische Gewissheit hatte, dass

Gott die Sünden vergeben hatte. - Die Schrift erregte in Antwerpen
grosse Erregung, und der Bischof dieser Diözese verurteilte sie als
«den Frieden störend, für Katholiken anstössig und für Ketzer
ärgererregend». Zum Behufe des Pfarrers Haerts, der sich als Verteidiger

des Minoriten aufgeworfen hatte2), veröffentlichte de Witte
darauf eine gründliche dogmenhistorische Abhandlung über die Busse3),
in der er zwei Thesen verteidigt : Poenitentia ist : «poenaliumexcer-
citionum labor» und «poenitentia» muss «proportionata magnitudine
et multitudine peccatorum » sein. Als der Pfarrer van Ranst sich dann
noch nicht besiegt geben wollte und noch eine Antwort zusammenstellte4),

griff de Witte mit vollen Händen in seinen Schimpfwörterschatz,

vergleicht den Gegner mit einer Elster, weil er nur anderen

nachplaudere und nicht wisse, was er sage. «Dieser Mann trieft von
Unwissenheit, Unverschämtheiten, Lügen und falschen Prinzipien.
Ich will meine Zeit nicht vergeuden mit Elstern und Krähen. Lass
ihn weitertratschen in den Bäumen, krächzen auf den Feldern, oder

quaken in den Sümpfen von Ranst, so viel er mag5).» Es eilte nun
ein Anonymus zur Verteidigung des Pfarrers herbei. Dieser wurde
abgefertigt mit einer Schrift6), in der de Witte nochmals die alt-

') Antigrapha, etc.
2) Controllato!' pseudo-ecclesiasticus de caverna pasquillifica jure pro-

scriptus.
3) Controllato!- Pseudo-Ecclesiasticus, sive Rapsodia rustica confutata

per Urbicum Alethoophilum. Coloniae 1690.
4) Disquisitio Historico-theologica.
6) Pica Ranstensis seu Rejectio Disquisitionis historico-theologicae. 1690.
') Advocatus Ranstonsis Duplica sua exutus. Por Urbicum Alethoophilum.
1690.



OU

kirchlichen Bussregeln erklärt und die Leichtfertigkeit, mit der die
Mönche mit Busse und Absolution umsprangen, aufs Korn nimmt.
«Diese lässigen Beichtväter bringen die Seelen ins Verderben und
werden dafür Rechenschaft ablegen müssen. Am Urteilstage «nec
doctorum copia, nec consuetudo, nec bonorum assecuratio, nec ma-
loium Societas, sed unica Veritas liberabit nos.»

De Witte wusste nur zu gut, dass diese lateinisch geschriebenen
Schriften dem einfachen Volke unzugänglich blieben, während die

Ordensgeistlichen fortfuhren, jeden Sonntag von der Kanzel das

laxistische Gift zu verbreiten. Darum wollte er auch das Volk vor
den mönchischen Extravaganzen ausdrücklich warnen. Dies tat er
in drei Flugschriften1). Aufsaftige, flämische Art legt er dem Kirchenvolk

die Kontroverse vor. Plusquens habe in Antwerpen behauptet,
dass Busse oder Genugtuung zur Erlangung der Absolution nicht
nötig sei. Sie sei nur nötig für die übriggebliebenen Strafen, die sonst
im Fegfeuer gebüsst werden müssen. Dieser Standpunkt - so de

Witte - ist der von Luther, Calvin und Melanchton. Aber diese Nicht-
katholiken seien besser als der Pater, denn die Koryphäen der
Reformation bauten jedenfalls ihren Glauben an die Vergebung der
Sünden auf die Kraft des Leidens und Todes Christi auf. Beim Pater
brauche es viel weniger. Dort legt man alle Kraft und alles Vertrauen
ausschliesslich in die Worte der Absolution. - Die Art und Weise,
mit der er sich über die Fabeln, die die Patres dem einfachen Volk
erzählten, lustig macht, ist köstlich. Plusquens hatte behauptet, dass

die grossen Pönitenten der alten Kirche, obwohl ihnen eine Bussfrist
auferlegt worden war, dennoch jedes Jahr in der Osterzeit die
Hl. Kommunion empfangen hätten, so dass daraus zu schliessen sei,

dass sie auch die Absolution empfangen hatten. Darauf de Witte:
«Das erinnert mich an eine Predigt eines Jesuiten in Löwen. Der
sagte, dass David ein so vortrefflicher Hausvater gewesen sei, dass

er jeden Morgen sein ganzes Hauspersonal zur Kirche geschickt habe,

um der H. Messe beizuwohnen!» Dann fährt er weiter: «Der Pater
kann auch wohl meinen, dass es immer Beichtstühle in der Kirche
gegeben habe, und dass die Minoriten dort immer mit ihrer gewohnten
Behendigkeit „absolvo" gesprochen haben! Wozu führt denn die
Lehre dieses Minoriten Man lebt drauflos. Gebeichtet und absol-

') Gheestolijcken Controlleur, of Sermoonen van P. Plusquens, opper-
predikant der Minderbroeders, binnen Antwerpen, gedoemt door de H. Sohrif-
turo en de Heilige Vaders...



— 56 —

viert „à l'ordinaire". So geht das Leben vorbei. Das Alter naht
heran, Krankheit überfällt uns, der Tod nähert sich und das
Fegfeuer steht vor den sterbenden Augen. Was nun Skapulier, stehe
mir bei Oder, eine Schiffsladung Indulgentien über ihm ausgegossen

gemäss der dritten Regel des Hl. Franziscus. Oder : man empfängt
die letzte Absolution derselben Regel, durch die alle Sünden und
Strafen vergeben werden und man in der Unschuld der Taufe
wiederhergestellt wird. - Mit solchen Betrügereien werden Hoch und Nieder
eingelullt!»

Aus derselben Zeit datiert noch eine Schrift, mit der wir diesen
ersten Beitrag beschliessen wollen. Es ist ein Brief, wiederum an
Steyaert gerichtet1). Dieser hatte einen Studenten aus dem Kollegium

Alticollense der Utrechter Kirche zwingen wollen, eine gegen
den «Amor poenitens» des Bischofs van Neercassel gerichtete These

zu verteidigen. De Witte hielt seinem Gegner das Wort (Jac.3/16)
vor: «Ubi zelus et contentio ibi inconstantia et omne opus pravum.»
«Du hast der Utrechter Kirche einen Streich spielen wollen, und eine
These aufstellen lassen, in der genau das Gegenteil gelehrt wird von
dem, was van Neercassel verteidigt hat. So hast du den Studenten

gegen seinen eigenen Bischof aufhetzen wollen. Du hast dich an
van Neercassel rächen wollen, wie du auch in deinen Vorlesungen
gegen ihn zeterst. Du hast damit auf infame Weise einen Bischof
und sein Buch verhöhnt, von denen Innozenz XL gesagt hat: „II
libro è buono, e l'autore è santo." Wenn du die Utrechter Kirche
angreifen willst, tue es wenigstens «sine iracundia, sine indignis
verbis".»

Die bisher besprochenen Schriften de Wittes kamen zustande
während des Episkopats Alphonse de Berghes', zum Teil auch während

der nach dessen Tode (Juli 1680). eintretenden Sedisvakanz.
Als aber sein Nachfolger, Precipiano (September 1690), den Me-
chelnschen Erzstuhl bestieg, bedeutete das auch im Leben de Wittes
eine entscheidende Wendung.

Hilversum. B.A. van Kleef

x) Epistola Didaci van Vreeswijk ad Martinum Steyaert S.T.D. 1690.


	Aegidius de Witte : 1648-1721

