Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Unsere Kontinuitat mit der alten Kirche
Autor: Maan, P.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 301 —

Unsere Kontinuitit mit der alten Kirche

Vortrag, gehalten an der ITI. anglikanisch-altkatholischen
Theologenkonferenz

Wir wollen erst versuchen, den Gedanken der Kontinuitit vom
Werdegang unserer Kirche heraus zu verstehen.

Das Christentum wurde von England her in die Niederlande
gebracht durch die aufopfernde Arbeit von Willibrord, Bonifaz und
ihrer Helfer. Durch den Bischofssitz von Canterbury war die neu-
gegriindete Kirche verbunden mit Rom, dem Patriarchat des We-
stens. Diese Kontinuitit trat zutage in den Reisen von Willibrord
und Bonifaz nach Rom, wo sie auch vom Papst von Rom die Bischofs-
weihe erhielten.

Dieser Zusammenhang mit Rom wurde nie in Frage gestellt in
den nachfolgenden Jahrhunderten, auch wenn Rom und Utrecht
sich wiederholt stritten iiber Angelegenheiten des kanonischen
Rechtes.

Der Gedanke der Kontinuitit wurde von zentraler Wichtigkeit,
als die Reformation in den Niederlanden das Ubergewicht bekam
und die Einheit der Christgliubigen in den Niederlanden zerstort
wurde. Die katholische Kirche wurde eine verfolgte Minderheit ; der
Erzbischof wurde verbannt und die Kapitel wurden protestantisiert.
Um die bischofliche Nachfolge und das Kirchenregiment sede va-
cante zu gewihrleisten, wurde im Jahre 1633 ein neues Kapitel
gebildet, das alle Rechte und Aufgaben der friitheren fiinf Kapitel
tibernahm.

Im 17.Jahrhundert entstand der Konflikt iiber die rechtliche
Stellung des Kapitels und der Nationalkirche. Die Jesuiten be-
haupteten, dass nach der Reformation die Kirche in den Niederlan-
den aufgehort habe zu bestehen und nur ein Missionsgebiet tibrig-
geblieben sei. Das Kapitel erklirte dagegen, dass es eine Kirche gab,
die in legitimer Weise von Bischofen regiert wurde und iiber alle
Rechte einer Nationalkirche verfiigte.

Es wiirde uns zu weit fithren, darzustellen, inwieweit dies zu-
sammenhing mit dem Gallikanismus und den jansenistischen Strei-
tigkeiten. Aber es ist klar, dass gerade in dieser Zeit die Frage der
Kontinuitit studiert wurde, nicht nur in Holland, sondern auch in
Frankreich und namentlich vom eminenten Kanonisten van Espen
(1646-1728), Professor in Lowen. .



— 302 —

Das Problem, das sich stellte, war folgendes: kann eine Na-
tionalkirche bestehen im Widerspruch zu dem Patriarchalsitz. Es
besteht eine Parallele mit der Geschichte der anglikanischen Kirche,
aber in den Niederlanden gab es weder Druck noch Unterstiitzung
von seiten der Landesregierung. In den Niederlanden musste eine
Minderheit sich behaupten gegen eine kalvinistische Mehrheit auf der
einen Seite und die ultramontanen Anspriiche auf der anderen Seite.

Dies war eine sehr peinliche Lage fiir die meisten Theologen, die
sich den althergebrachten Ansichten verbunden wussten. In den
Auseinandersetzungen mit den Reformierten hatte man deren Sich-
Berufen auf die Heilige Schrift als einzige Autoritit abgewiesen und
den Papst anerkannt als den Hiiter jeder legitimen Autoritit und
Lehre. Und jetzt fand man sich im Widerspruch zu dieser hichsten
kirchenrechtlichen Instanz.

Van Espen zeigte hier einen Weg durch seinen «regressus ad
antiquos». In allen Angelegenheiten des Kirchenrechtes sollte nicht
nur das Corpus Iuris, sondern auch die Praxis der Alten Kirche in
Betracht gezogen werden. In bezug auf die niederlindische Kirche
erklirte van Espen, dass, wenn in den ersten Jahrhunderten eine
christliche Kirche existieren konnte unter einer heidnischen Mehr-
heit, auch im 17.Jahrhundert eine katholische Kirche bestehen
konnte unter einer kalvinistischen Mehrheit. Die katholische Kirche
des 4. und 5.Jahrhunderts sei nicht verschwunden, auch wenn
grosse Gebiete wihrend langer Zeit von den Arianern beherrscht
wurden.

Es wird verstindlich sein, dass gerade in dieser Zeit der Ge-
schichte der Alten Kirche grosse Aufmerksamkeit gewidmet wurde.
Fast in jeder niederlindischen Pfarrbibliothek findet man noch jetzt
die schonen Kirchenvitersammlungen des 17. Jahrhunderts.

Erwahnenswert ist, dass unter den franzosischen Jansenisten
ein namhaftes Interesse bestand fiir die Liturgien der Ostkirche, und
hier konnen wir auch bestimmte praktische Folgen dieser neuen
Besinnung auf die Kontinuitdt mit der Alten Kirche finden. Ich
mochte hier die Person erwihnen von Jacques Jubé?l) (1674-1745),
der die Liturgie der Pfarrgemeinde von Asniéres (jetzt Vorort von
Paris) reformierte nach dem Vorbild der Alten Kirche. In seiner
Kirche gab es keinen Kreuzweg. Die Bibel und das Buch der Heiligen-
leben lagen zur Einsicht fiir die Glaubigen auf. Der Altar hatte das

1) Vgl. Maurice Arveiller: Jacques Jubé, Paris 1958 (Maschinenschrift).



— 303 —

Ansehen eines Tisches und wurde erst bekleidet, wenn die Kucha-
ristie gefeiert wurde. Die Gemeinde sprach Kyrie, Gloria, Credo
und Sanctus. Die Konsekrationsworte wurden vernehmbar ge-
sprochen und vor der Kommunion wurde das Confiteor nicht wieder-
holt.

Wir verstehen, dass diese Neuerungen einen wahrhaften Sturm
verursachten, der Jubé veranlasste, sein Land zu verlassen und in
den Niederlanden Zuflucht zu suchen. Hier arbeitete er mit an den
Versuchen, eine Union zustande zu bringen zwischen der Kirche
des Westens und der russischen Kirche. In diesem Zusammenhang
unternahm er auch eine Reise nach Russland.

Ich erwithne diese Gestalt, weil in ihr verschiedene Bestrebun-
gen der altkatholischen Bewegung des 18.Jahrhunderts zutage
treten. Die Folgen dieser Neubesinnung auf die Kontinuitit kénnen
wir beobachten auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, der Patri-
stik, der Liturgik und des Kirchenrechtes. Auf dem Gebiete der
Bibelwissenschaft finden wir nebst einer Vorliebe fiir die allegorische
Schriftauslegung einen namhaften Aufschwung von Bibeliiber-
setzungen. In der Dogmatik finden wir den Niederschlag der patristi-
schen Studien, aber im allgemeinen blieb der tridentinische Rahmen
unangetastet.

Wir wollen die Geschichte nicht weiter verfolgen, méchten aber
unsere Aufmerksamkeit auf die geschichtliche Lage vor und nach
dem vatikanischen Konzil richten. Wir erinnern uns der tragischen
Gestalt des Bischofs Hefele, der als Kenner der alten Kirchenge-
schichte wusste, dass die piapstlichen Anspriiche weder in der Schrift
noch in der Tradition begriindet waren, und der sich doch dem Papst
unterwarf, weil er nicht die Einheit der Kirche brechen wollte.

Auf der anderen Seite waren Dollinger, von Schulte, Friedrich,
Langen, Reusch und andere Vorkidmpfer der altkatholischen Be-
wegung in Deutschland. Sie waren alle grosse Kenner der Bibel-
wissenschaft, der Kirchengeschichte und des Kirchenrechtes. Sie
sahen, dass eine andere Einheit als die Einheit Roms maglich sei,
und sie gaben alle ihre Energie fiir die Verwirklichung dieser Einheit
durch die altkatholische Bewegung. In diesen Kreisen finden wir
wieder den «regressus ad antiquos», und diesmal findet er auch seinen
Ausdruck auf dem Gebiete der Dogmatik und der Bibelwissenschaft.

Die Geschichte wiederholt sich einigermassen: wie vor 150
Jahren, als die hollindische Kirche einen Bischof erhielt durch eine
Bischofskonsekration durch Varlet, dem Freund von Jubé, wurde



— 304 —

jetzt ein Bischof fiir die deutsche Kirche geweiht durch einen hollén-
dischen Bischof.

In der altkatholischen Kirche wurden viele Reformen durchge-
fiihrt, welche eine Folge waren der Begegnung mit der Alten Kirche
und der Neubesinnung auf ihr Leben und ihre Lehre. Die Liturgie
wurde in der Landessprache gefeiert, die Kommunion wurde unter
beiden Gestalten gespendet, die obligatorische Ohrenbeichte und
der Zwangszolibat wurden aufgehoben und die lLaien erhielten
einen wichtigen Anteil in der Liturgie und in der Verwaltung der
Kirche. Auch ist ein besseres Versténdnis da fiir die orthodoxe und
die anglikanische Kirche. In dieser Beziehung miissen wir unsere
Aufmerksamkeit den Unionskonferenzen widmen, die in den Jahren
1874 und 1875 in Bonn abgehalten wurden?!). Hier trafen sich Ver-
. treter der anglikanischen Kirchengemeinschaft, Altkatholiken und
Orthodoxe mit Déllinger als Leiter. Die erste Konferenz formulierte:
Wihrend die Heilige Schrift anerkanntermassen die primare Regel
des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, das ist
die ununterbrochene, teils miindliche, teils schriftliche Uberlieferung
der von Christus und den Aposteln vorerst vorgetragenen Lehre eine
autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle fiir alle aufeinander-
folgenden Generationen von Christen ist. Diese Tradition wird teils
erkannt aus dem Consensus der grossen, in historischer Kontinuetit
mit der urspriinglichen Kirche stehenden Kirchenkarper, teils wird
sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen
Denkmalern aller Jahrhunderte.»

Auf der zweiten Konferenz (18752) erklirte Prof. Ossinin im
Namen der orthodoxen Mitglieder der Konferenz: « Bei allen Unions-
versuchen und Verhandlungen zwischen den Mitgliedern der orien-
talischen und der occidentalen Kirchen ist nur dann die Hoffnung
vorhanden, irgendeinen praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man
von beiden Seiten auf die Basis der alten ungetrennten Kirche zu-
riickzugehen bereit ist.»

Den Widerhall dieser Konferenzen finden wir in der Erklarung
der altkatholischen Bischofe von 1889, der sogenannten Utrechter
Union, welche wir als die Magna Charta der altkatholischen Kirche
ansehen diirfen. In dieser Erklirung kommt der Gedanke der Kon-

1) Bericht iiber die am 14., 15. und 16. September in Bonn abgehaltenen

Unionskonferenzen. Bonn 1874.
%) Bericht {iber die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn abgehaltenen
Unionskonferenzen. Bonn 1875.



— 3056 —

tinuitit sehr stark zur Geltung. Ausgangspunkt ist der Ausspruch
des Vineenz von Lerinum: «Id teneamus, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus ereditum est; hoe enim est vere proprieque catho-
licum.» Wir halten fest am Glauben der Alten Kirche, wie er aus-
gesprochen wird von den ékumenischen Glaubensbekenntnissen
und den allgemein anerkannten dogmatischen Aussagen der ¢ku-
menischen Konzilien der ersten 10 Jahrhunderte. Nach der Lr-
wihnung der Kontinuitit mit der Alten Kirche wird die Verbindung
mit dem Sitz von Rom genannt, dessen historischer Primat aner-
kannt wird. Als ein zweites Glied in der Kontinuitit wird die Kirche
von Utrecht aufgefiihrt?!).

Wir miissen hier unsere historischen Betrachtungen abschlies-
sen. Sie haben gezeigt, wie die Idee der Kontinuitiat immer gegen-
wiirtig war in den verschiedenen Zweigen der altkatholischen Ge-
meinschaft. Einige Punkte, die unsere Aufmerksamkeit verdienen,
mochten wir noch nither ansehen.

Der Gedanke der Kontinuitit enthilt ein starkes Element
konservierenden Charakters. Man soll alles festhalten, was iiberlie-
fert worden ist und nicht die Grenzen versetzen, welche die Viter
gezogen haben. Dieses Element war immer sehr stark vertreten in
der altkatholischen Kirche der Niederlande, und es wird gut sein,
wenn dieses Element immer wirksam bleibt.

Aber andererseits enthiilt der Gedanke der Kontinuitit ein
starkes revolutioniires Element. Die Idee der Kontinuitit darf
nicht dazu verleiten, einen bestimmten Status quo behaupten zu
wollen. In den Niederlanden hat man in bezug auf die Alte Kirche
lange gedacht in den Formeln und Ausdrucksweisen der Kirche des
Mittelalters. Erst in den Jahren nach 1870 begegnete man wirklich
der Kirche der ersten zehn Jahrhunderte. In diesem Zusammenhang
hat es einen sehr fruchtbaren Gedankenaustausch gegeben zwischen
den verschiedenen altkatholischen Kirchen. Man fragte sich: was
glaubte, wie lebte die Alte Kirche und wie konnen wir an diesem
Leben und Glauben teilhaben ? Dieses Gesprich wird noch immer
gefithrt und bringt Resultate. Ich erwihne z. B. den regelmissigen
Kommunionsempfang, der schon Brauch ist in den Niederlanden

1) A. Kiiry: Die Utrechter Erklirung des Jahres 1889. Internationale
Kirchliche Zeitschrift (1KZ), S. 205. A. Rinkel: Wort Gottes und Tradition
in der altkatholischen Kirche unter besonderer Beruicksichtigung der Utrech-
ter Konvention. IKZ 1939 S. 51. C. G.van Riel: Die Bischofskonferenz und
Bischofserklirung vom Jahre 1889. ib. S. 129.



— 306 —

und geférdert wird in anderen Landern. Ich nenne auch die Dis-
kussion tiber das Diakonenamt und iiber den Gemeinschaftscharak-
ter der Liturgie.

Noch keine hundert Jahre nach dem Vatikanum sehen wir
schon die begliickenden Resultate dieser Begegnung mit der Alten
Kirche in allen Kirchen. Nicht nur in den Kirchen, die zur Utrechter
Union gehéren, sondern auch z.B. in der romischen Kirche, wo
vieles Eingang findet, was man frither bei den Altkatholiken ver-
urteilt hatte, wie Bibellesung, Abendmessen, Landessprache und
die Besinnung auf die Eucharistie in ihrem Repréisentationscharak-

- ter.

Hier stellt sich die Frage: Wie dem Gedanken der Kontinuitéit
sowohl ein konservatives wie ein revolutionares Element innewohnen
kann ? Diese logische Schwierigkeit wird gelost, wenn wir die Kon-
tinuitit nicht verstehen als etwas Totes, sondern als etwas Lebendi-
ges. Und das Leben tibersteigt das rationale Denken. Das Stehen
in der Kontinuitét heisst Teilhaben an der Tradition der Alten Kirche
und vermittelt dadurch die Gemeinschaft mit den Aposteln und
dem Haupt der Kirche, Christus.

Ich mochte es noch anders formulieren: es ist der gleiche Leib
Christi, der seinen Ausdruck findet in der Alten Kirche und in unserer
Kirche. Dadurch ist der Gedanke der Kontinuitit von entscheiden-
dem Einfluss auf unsere Lehre der Kirche. Eine der Folgen dieser
Tatsache ist, dass fiir unser theologisches Denken das Amt Ausdruck
dieser Kontinuitat ist; unser Amt ist das apostolische Amt und
kommt durch die Apostel von unserem Herrn her. Es ist leicht von
der Alten Kirche her zahllose Beweise zu finden fiir die Bedeutung
und Unerlisslichkeit des Bischofsamtes. Das sakramentale Leben
der Kirche steht in starkem Zusammenhang mit dem Amt. Unsere
Einheit mit der Alten Kirche wird sichtbar, wenn wir taufen, firmen
und die anderen Sakramente spenden. Und jedesmal, wenn wir die
heilige Eucharistie feiern, ist die Kontinuitdt durch die Alte Kirche
mit unserem Herrn da. Hier sehen wir die Bedeutung der Liturgie,
die uns die Moglichkeit gibt, die gleiche Sprache zu sprechen wie die
Urkirche.

Koénnen wir sprechen von einer Identitit zwischen unserer
Kirche und der Alten Kirche? Einerseits muss man diese Frage
bejahen: der Mann von heute ist das Kind von einigen Dezennien
her. Es besteht zwischen beiden eine Identitit, wenn die beiden auch
nicht die Gleichen sind. Wenn von einer Begegnung mit der Alten



— 307 —

Kirche die Rede sein soll, so muss dieser Unterschied in Betracht
gezogen werden. Wir sollen weder die Alte Kirche noch uns selbst
idealisieren. Auch sollen wir weder die Alte Kirche noch uns selbst
absolut stellen, denn das wiirde einem Akt des Misstrauens dem
Heiligen Geist gegeniiber gleichkommen und eine Vorwegnahme
des Reiches Gottes bedeuten. Darum erachten wir den Terminus
Kontinuitét als berechtigt, weil er weder zu viel noch zu wenig sagt.
Unsere Kirche will nicht die Alte Kirche sein, aber sie findet ihre
Daseinsberechtigung in ihrer Kontinuitit mit der Alten Kirchel).

Zum Schluss méchten wir uns fragen, inwiefern der Gedanke
der Kontinuitit bestimmend ist fiir unser Verhiltnis zu der Kirche
von Rom und den Kirchen der Reformation.

Wie ich anfangs sagte: die Kirche von Rom ist unser Binde-
glied mit der Alten Kirche gewesen und wir sollen nie diese Tatsache
in Abrede stellen. Aber wir miissen auch feststellen, dass Rom 1854,
1870 und 1950 die Kontinuitit unterbrochen hat, indem es neue
Dogmen einfiihrte und zuliess, dass der Papst vice-christus wurde.
Wir sehen diese neuen Dogmen als eine Barriere, die man im Strom
‘der Kontinuitit aufgeworfen hat, wodurch ein Nebenstrom gebildet
wurde, und kénnen nur hoffen, dass die Romkirche ihren Weg zum
Hauptstrom zuriickfinden wird.

Die Kirchen der Reformation verneinen die Kontinuitit in
unserem Sinne, die sie eine horizontale Kontinuitit nennen, der
keine wesentliche Bedeutung zukommt. Sie bekennen eine vertikale
Kontinuitit, die von Gott herkommt, der durch sein Wort und durch
den Heiligen Geist immer wieder, hier und jetzt seine Kirche er-
schafft. Ich bin mir bewusst, dass hier das grosse Hindernis liegt
zwischen unserer Kirche und den Kirchen der Reformation, und
personlich sehe ich nicht, wie dieses Hindernis beseitigt werden kann.
Wir stehen in Verhandlungen mit den reformierten Kirchen und
begegnen einander auf dem Gebiete der Dogmatik mit wachsendem
Verstandnis. Aber wenn die Frage der Kontinuitit zur Sprache
kommt, tut sich eine Kluft auf, die nicht leicht iiberbriickt werden
kann.

Wir sollen es als eine Gnade Gottes ansehen, dass wir die Kon-
tinuitit unserer Kirche mit der Alten Kirche wiedererkennen, aber
wir sollen uns auch unserer Verantwortung bewusst sein unseren

1) Vgl. E. Gaugler: Die Geschichte der altkatholischen Bewegung, in:
Ekklesia, Band I11. Gotha 1935, S. 23.



— 308 —

Mitchristen gegeniiber und daher arbeiten an der Einheit der Kirche,
weil nur eine einige Kirche der beste und schonste Ausdruck sein
kann des Leibes Christi und weil nur eine einige Kirche der Welt ein

vollstindiges Zeugnis geben kann.

Utrecht P.J. Maan



	Unsere Kontinuität mit der alten Kirche

