
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Unsere Kontinuität mit der alten Kirche

Autor: Maan, P.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 301 —

Unsere Kontinuität mit der alten Kirche
Vortrag, gehalten an der III. anglikanisch-altkatholischen

Theologenkonferenz

Wir wollen erst versuchen, den Gedanken der Kontinuität vom
Werdegang unserer Kirche heraus zu verstehen.

Das Christentum wurde von England her in die Niederlande
gebracht durch die aufopfernde Arbeit von Willibrord, Bonifaz und
ihrer Helfer. Durch den Bischofssitz von Canterbury war die
neugegründete Kirche verbunden mit Rom, dem Patriarchat des
Westens. Diese Kontinuität trat zutage in den Reisen von Willibrord
und Bonifaz nach Rom, wo sie auch vom Papst von Rom die Bischofsweihe

erhielten.
Dieser Zusammenhang mit Rom wurde nie in Frage gestellt in

den nachfolgenden Jahrhunderten, auch wenn Rom und Utrecht
sich wiederholt stritten über Angelegenheiten des kanonischen
Rechtes.

Der Gedanke der Kontinuität wurde von zentraler Wichtigkeit,
als die Reformation in den Niederlanden das Übergewicht bekam
und die Einheit der Christgläubigen in den Niederlanden zerstört
wurde. Die katholische Kirche wurde eine verfolgte Minderheit ; der
Erzbischof wurde verbannt und die Kapitel wurden protestantisiert.
Um die bischöfliche Nachfolge und das Kirchenregiment sede

vacante zu gewährleisten, wurde im Jahre 1633 ein neues Kapitel
gebildet, das alle Rechte und Aufgaben der früheren fünf Kapitel
übernahm.

Im 17. Jahrhundert entstand der Konflikt über die rechtliche
Stellung des Kapitels und der Nationalkirche. Die Jesuiten
behaupteten, dass nach der Reformation die Kirche in den Niederlanden

aufgehört habe zu bestehen und nur ein Missionsgebiet
übriggeblieben sei. Das Kapitel erklärte dagegen, dass es eine Kirche gab,
die in legitimer Weise von Bischöfen regiert wurde und über alle
Rechte einer Nationalkirche verfügte.

Es würde uns zu weit führen, darzustellen, inwieweit dies

zusammenhing mit dem Gallikanismus und den jansenistischen
Streitigkeiten. Aber es ist klar, dass gerade in dieser Zeit die Frage der
Kontinuität studiert wurde, nicht nur in Holland, sondern auch in
Frankreich und namentlich vom eminenten Kanonisten van Espen
(1646-1728), Professor in Löwen.



— 302 —

Das Problem, das sich stellte, war folgendes: kann eine
Nationalkirche bestehen im Widerspruch zu dem Patriarchalsitz. Es
besteht eine Parallele mit der Geschichte der anglikanischen Kirche,
aber in den Niederlanden gab es weder Druck noch Unterstützung
von Seiten der Landesregierung. In den Niederlanden müsste eine
Minderheit sich behaupten gegen eine kalvinistische Mehrheit aufder
einen Seite und die ultramontanen Ansprüche auf der anderen Seite.

Dies war eine sehr peinliche Lage für die meisten Theologen, die
sich den althergebrachten Ansichten verbunden wussten. In den

Auseinandersetzungen mit den Reformierten hatte man deren Sich-
Berufen auf die Heilige Schrift als einzige Autorität abgewiesen und
den Papst anerkannt als den Hüter jeder legitimen Autorität und
Lehre. Und jetzt fand man sich im Widerspruch zu dieser höchsten
kirchenrechtlichen Instanz.

Van Espen zeigte hier einen Weg durch seinen «regressus ad

antiquos». In allen Angelegenheiten des Kirchenrechtes sollte nicht
nur das Corpus Iuris, sondern auch die Praxis der Alten Kirche in
Betracht gezogen werden. In bezug auf die niederländische Kirche
erklärte van Espen, dass, wenn in den ersten Jahrhunderten eine

christliche Kirche existieren konnte unter einer heidnischen Mehrheit,

auch im 17. Jahrhundert eine katholische Kirche bestehen
konnte unter einer kalvinistischen Mehrheit. Die katholische Kirche
des 4. und 5. Jahrhunderts sei nicht verschwunden, auch wenn
grosse Gebiete während langer Zeit von den Arianern beherrscht
wurden.

Es wird verständlich sein, dass gerade in dieser Zeit der
Geschichte der Alten Kirche grosse Aufmerksamkeit gewidmet wurde.
Fast in jeder niederländischen Pfarrbibliothek findet man noch jetzt
die schönen Kirchenvätersammlungen des 17. Jahrhunderts.

Erwähnenswert ist, dass unter den französischen Jansenisten
ein namhaftes Interesse bestand für die Liturgien der Ostkirche, und
hier können wir auch bestimmte praktische Folgen dieser neuen
Besinnung auf die Kontinuität mit der Alten Kirche finden. Ich
möchte hier die Person erwähnen von Jacques Jubé1) (1674-1745),
der die Liturgie der Pfarrgemeinde von Asnières (jetzt Vorort von
Paris) reformierte nach dem Vorbild der Alten Kirche. In seiner

Kirche gab es keinen Kreuzweg. Die Bibel und das Buch der Heiligenleben

lagen zur Einsicht für die Gläubigen auf. Der Altar hatte das

') Vgl. Maurice Arveiller: Jacques Jubé, Paris 1958 (Maschinenschrift).



— 303 —

Ansehen eines Tisches und wurde erst bekleidet, wenn die Eucharistie

gefeiert wurde. Die Gemeinde sprach Kyrie, Gloria, Credo

und Sanctus. Die Konsekrationsworte wurden vernehmbar
gesprochen und vor der Kommunion wurde das Confiteor nicht wiederholt.

Wir verstehen, dass diese Neuerungen einen wahrhaften Sturm
verursachten, der Jubé veranlasste, sein Land zu verlassen und in
den Niederlanden Zuflucht zu suchen. Hier arbeitete er mit an den

Versuchen, eine Union zustande zu bringen zwischen der Kirche
des Westens und der russischen Kirche. In diesem Zusammenhang
unternahm er auch eine Reise nach Russland.

Ich erwähne diese Gestalt, weil in ihr verschiedene Bestrebungen

der altkatholischen Bewegung des 18. Jahrhunderts zutage
treten. Die Folgen dieser Neubesinnung auf die Kontinuität können
wir beobachten auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, der Patri-
stik, der Liturgik und des Kirchenrechtes. Auf dem Gebiete der
Bibelwissenschaft finden wir nebst einer Vorliebe für die allegorische
Schriftauslegung einen namhaften Aufschwung von Bibelübersetzungen.

In der Dogmatik finden wir den Niederschlag der patristi-
schen Studien, aber im allgemeinen blieb der tridentinische Rahmen

unangetastet.
Wir wollen die Geschichte nicht weiter verfolgen, möchten aber

unsere Aufmerksamkeit auf die geschichtliche Lage vor und nach
dem vatikanischen Konzil richten. Wir erinnern uns der tragischen
Gestalt des Bischofs Hefele, der als Kenner der alten Kirchengeschichte

wusste, dass die päpstlichen Ansprüche weder in der Schrift
noch in der Tradition begründet waren, und der sich doch dem Papst
unterwarf, weil er nicht die Einheit der Kirche brechen wollte.

Auf der anderen Seite waren Döllinger, von Schulte, Friedrich,
Langen, Reusch und andere Vorkämpfer der altkatholischen

Bewegung in Deutschland. Sie waren alle grosse Kenner der
Bibelwissenschaft, der Kirchengeschichte und des Kirchenrechtes. Sie

sahen, dass eine andere Einheit als die Einheit Roms möglich sei,

und sie gaben alle ihre Energie für die Verwirklichung dieser Einheit
durch die altkatholische Bewegung. In diesen Kreisen finden wir
wieder den «regressus ad antiquos», und diesmal findet er auch seinen

Ausdruck auf dem Gebiete der Dogmatik und der Bibelwissenschaft.

Die Geschichte wiederholt sich einigermassen : wie vor 150

Jahren, als die holländische Kirche einen Bischof erhielt durch eine

Bischofskonsekration durch Varlet, dem Freund von Jubé, wurde



— 304 —

jetzt ein Bischof für die deutsche Kirche geweiht durch einen
holländischen Bischof.

In der altkatholischen Kirche wurden viele Reformen durchgeführt,

welche eine Folge waren der Begegnung mit der Alten Kirche
und der Neubesinnung auf ihr Leben und ihre Lehre. Die Liturgie
wurde in der Landessprache gefeiert, die Kommunion wurde unter
beiden Gestalten gespendet, die obligatorische Ohrenbeichte und
der Zwangszölibat wurden aufgehoben und die Laien erhielten
einen wichtigen Anteil in der Liturgie und in der Verwaltung der
Kirche. Auch ist ein besseres Verständnis da für die orthodoxe und
die anglikanische Kirche. In dieser Beziehung müssen wir unsere
Aufmerksamkeit den Unionskonferenzen widmen, die in den Jahren
1874 und 1875 in Bonn abgehalten wurden1). Hier trafen sich Ver -

treter der anglikanischen Kirchengemeinschaft, Altkatholiken und
Orthodoxe mit Döllinger als Leiter. Die erste Konferenz formulierte :

Während die Heilige Schrift anerkanntermassen die primäre Regel
des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, das ist
die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche Überlieferung
der von Christus und den Aposteln vorerst vorgetragenen Lehre eine

autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle für alle aufeinanderfolgenden

Generationen von Christen ist. Diese Tradition wird teils
erkannt aus dem Consensus der grossen, in historischer Kontinuität
mit der ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkörper, teils wird
sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen
Denkmälern aller Jahrhunderte.»

Auf der zweiten Konferenz (18752) erklärte Prof. Ossinin im
Namen der orthodoxen Mitglieder der Konferenz : «Bei allen Unions-
versuchen und Verhandlungen zwischen den Mitgliedern der
orientalischen und der occidentalen Kirchen ist nur dann die Hoffnung
vorhanden, irgendeinen praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man
von beiden Seiten auf die Basis der alten ungetrennten Kirche
zurückzugehen bereit ist. »

Den Widerhall dieser Konferenzen finden wir in der Erklärung
der altkatholischen Bischöfe von 1889, der sogenannten Utrechter
Union, welche wir als die Magna Charta der altkatholischen Kirche
ansehen dürfen. In dieser Erklärung kommt der Gedanke der Kon-

*) Bericht über die am 14., 15. und 16. September in Bonn abgehaltenen
Unionskonferenzen. Bonn 1874.

2) Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn abgehaltenen
Unionskonferenzen. Bonn 1875.



— 305 —

tinuität sehr stark zur Geltung. Ausgangspunkt ist der Ausspruch
des Vincenz von Lerinum : «Id teneamus, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est; hoc enim est vere proprieque catho-
licum.» Wir halten fest am Glauben der Alten Kirche, wie er
ausgesprochen wird von den ökumenischen Glaubensbekenntnissen
und den allgemein anerkannten dogmatischen Aussagen der
ökumenischen Konzilien der ersten 10 Jahrhunderte. Nach der

Erwähnung der Kontinuität mit der Alten Kirche wird die Verbindung
mit dem Sitz von Rom genannt, dessen historischer Primat
anerkannt wird. Als ein zweites Glied in der Kontinuität wird die Kirche
von Utrecht aufgeführt1).

Wir müssen hier unsere historischen Betrachtungen abschlies-

sen. Sie haben gezeigt, wie die Idee der Kontinuität immer
gegenwärtig war in den verschiedenen Zweigen der altkatholischen
Gemeinschaft. Einige Punkte, die unsere Aufmerksamkeit verdienen,
möchten wir noch näher ansehen.

Der Gedanke der Kontinuität enthält ein starkes Element
konservierenden Charakters. Man soll alles festhalten, was überliefert

worden ist und nicht die Grenzen versetzen, welche die Väter

gezogen haben. Dieses Element war immer sehr stark vertreten in
der altkatholischen Kirche der Niederlande, und es wird gut sein,

wenn dieses Element immer wirksam bleibt.
Aber andererseits enthält der Gedanke der Kontinuität ein

starkes revolutionäres Element. Die Idee der Kontinuität darf
nicht dazu verleiten, einen bestimmten Status quo behaupten zu
wollen. In den Niederlanden hat man in bezug auf die Alte Kirche
lange gedacht in den Formeln und Ausdrucksweisen der Kirche des

Mittelalters. Erst in den Jahren nach 1870 begegnete man wirklich
der Kirche der ersten zehn Jahrhunderte. In diesem Zusammenhang
hat es einen sehr fruchtbaren Gedankenaustausch gegeben zwischen
den verschiedenen altkatholischen Kirchen. Man fragte sich: was

glaubte, wie lebte die Alte Kirche und wie können wir an diesem

Leben und Glauben teilhaben Dieses Gespräch wird noch immer

geführt und bringt Resultate. Ich erwähne z.B. den regelmässigen

Kommunionsempfang, der schon Brauch ist in den Niederlanden

') A. Küry: Die Utrechter Erklärung des Jahres 1889. Internationale
Kirchliche Zeitschrift (IKZ), S. 205. A. Rinkel: Wort Gottes und Tradition
in der altkatholischen Kirche unter besonderer Berücksichtigung der Utrech-
ter Konvention. IKZ 1939 S. 51. CG.van Kiel: Die Bischofskonferenz und
Bischofserklärung vom Jahre 1889. ib. S. 129.



— 306 —

und gefördert wird in anderen Ländern. Ich nenne auch die
Diskussion über das Diakonenamt und über den Gemeinschaftscharakter

der Liturgie.
Noch keine hundert Jahre nach dem Vatikanum sehen wir

schon die beglückenden Resultate dieser Begegnung mit der Alten
Kirche in allen Kirchen. Nicht nur in den Kirchen, die zur Utrechter
Union gehören, sondern auch z.B. in der römischen Kirche, wo
vieles Eingang findet, was man früher bei den Altkatholiken
verurteilt hatte, wie Bibellesung, Abendmessen, Landessprache und
die Besinnung auf die Eucharistie in ihrem Repräsentationscharakter.

Hier stellt sich die Frage : Wie dem Gedanken der Kontinuität
sowohl ein konservatives wie ein revolutionäres Element innewohnen
kann Diese logische Schwierigkeit wird gelöst, wenn wir die
Kontinuität nicht verstehen als etwas Totes, sondern als etwas Lebendiges.

Und das Leben übersteigt das rationale Denken. Das Stehen
in der Kontinuität heisst Teilhaben an der Tradition der Alten Kirche
und vermittelt dadurch die Gemeinschaft mit den Aposteln und
dem Haupt der Kirche, Christus.

Ich möchte es noch anders formulieren : es ist der gleiche Leib
Christi, der seinen Ausdruck findet in der Alten Kirche und in unserer
Kirche. Dadurch ist der Gedanke der Kontinuität von entscheidendem

Einfluss auf unsere Lehre der Kirche. Eine der Folgen dieser
Tatsache ist, dass für unser theologisches Denken das Amt Ausdruck
dieser Kontinuität ist; unser Amt ist das apostolische Amt und
kommt durch die Apostel von unserem Herrn her. Es ist leicht von
der Alten Kirche her zahllose Beweise zu finden für die Bedeutung
und Unerlässlichkeit des Bischofsamtes. Das sakramentale Leben
der Kirche steht in starkem Zusammenhang mit dem Amt. Unsere
Einheit mit der Alten Kirche wird sichtbar, wenn wir taufen, firmen
und die anderen Sakramente spenden. Und jedesmal, wenn wir die

heilige Eucharistie feiern, ist die Kontinuität durch die Alte Kirche
mit unserem Herrn da. Hier sehen wir die Bedeutung der Liturgie,
die uns die Möglichkeit gibt, die gleiche Sprache zu sprechen wie die
Urkirche.

Können wir sprechen von einer Identität zwischen unserer
Kirche und der Alten Kirche Einerseits muss man diese Frage
bejahen: der Mann von heute ist das Kind von einigen Dezennien
her. Es besteht zwischen beiden eine Identität, wenn die beiden auch
nicht die Gleichen sind. Wenn von einer Begegnung mit der Alten



— 307 —

Kirche die Rede sein soll, so muss dieser Unterschied in Betracht
gezogen werden. Wir sollen weder die Alte Kirche noch uns selbst
idealisieren. Auch sollen wir weder die Alte Kirche noch uns selbst
absolut stellen, denn das würde einem Akt des Misstrauens dem

Heiligen Geist gegenüber gleichkommen und eine Vorwegnahme
des Reiches Gottes bedeuten. Darum erachten wir den Terminus
Kontinuität als berechtigt, weil er weder zu viel noch zu wenig sagt.
Unsere Kirche will nicht die Alte Kirche sein, aber sie findet ihre
Daseinsberechtigung in ihrer Kontinuität mit der Alten Kirche1).

Zum Schluss möchten wir uns fragen, inwiefern der Gedanke
der Kontinuität bestimmend ist für unser Verhältnis zu der Kirche
von Rom und den Kirchen der Reformation.

Wie ich anfangs sagte: die Kirche von Rom ist unser Bindeglied

mit der Alten Kirche gewesen und wir sollen nie diese Tatsache
in Abrede stellen. Aber wir müssen auch feststellen, dass Rom 1854,
1870 und 1950 die Kontinuität unterbrochen hat, indem es neue

Dogmen einführte und zuliess, dass der Papst vice-christus wurde.
Wir sehen diese neuen Dogmen als eine Barriere, die man im Strom
der Kontinuität aufgeworfen hat, wodurch ein Nebenstrom gebildet
wurde, und können nur hoffen, dass die Romkirche ihren Weg zum
Hauptstrom zurückfinden wird.

Die Kirchen der Reformation verneinen die Kontinuität in
unserem Sinne, die sie eine horizontale Kontinuität nennen, der
keine wesentliche Bedeutung zukommt. Sie bekennen eine vertikale
Kontinuität, die von Gott herkommt, der durch sein Wort und durch
den Heiligen Geist immer wieder, hier und jetzt seine Kirche
erschafft. Ich bin mir bewusst, dass hier das grosse Hindernis liegt
zwischen unserer Kirche und den Kirchen der Reformation, und
persönlich sehe ich nicht, wie dieses Hindernis beseitigt werden kann.
Wir stehen in Verhandlungen mit den reformierten Kirchen und
begegnen einander auf dem Gebiete der Dogmatik mit wachsendem
Verständnis. Aber wenn die Frage der Kontinuität zur Sprache

kommt, tut sich eine Kluft auf, die nicht leicht überbrückt werden
kann.

Wir sollen es als eine Gnade Gottes ansehen, dass wir die
Kontinuität unserer Kirche mit der Alten Kirche wiedererkennen, aber

wir sollen uns auch unserer Verantwortung bewusst sein unseren

') Vgl. E. Gaugier: Die Geschichte der altkatholischen Bewegung, in:
Ekklesia, Band III. Gotha 1935, S. 23.



— 308 —

Mitchristen gegenüber und daher arbeiten an der Einheit der Kirche,
weil nur eine einige Kirche der beste und schönste Ausdruck sein

kann des Leibes Christi und weil nur eine einige Kirche der Welt ein
vollständiges Zeugnis geben kann.

Utrecht P.J. Maan


	Unsere Kontinuität mit der alten Kirche

