Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Die Kirchenvater und die moderne anglikanische Theologie
Autor: Ramsey, A.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 204 —

Die Kirchenviter
und die moderne anglikanische Theologie

Vortrag, gehalten an der III. anglikanisch-altkatholischen
Theologenkonferenz

I.

Es war das Bestreben der englischen Reformatoren des 16. Jahr-
hunderts, die Lehren der Heiligen Schrift wirksam zu erneuern und
zu beweisen, dass diese im Gegensatz zu romischen Neuerungen und
Irrtiimern die Lehre der Alten Kirche gewesen waren. Die Kirchen-
viter waren fiir unsere Reformatoren deshalb bedeutsam, weil sie
in zeitlicher Nihe zur Heiligen Schrift standen und Zeugen fiir das
waren, was die Kirche geglaubt hatte, bevor sie von der Wahrheit
der Schrift abwich. In solchem Sinne berief sich zum Beispiel Bischof
Jewel auf die Vater. Im Jahre 1560 erklirte er sich in einer Predigt
bereit, zu den romischen Katholiken iiberzutreten, falls auch nur
einer ihrer Gelehrten in der Lage sei, zur Unterstiitzung ihrer we-
sentlichen Brauchtiimer «einen einzigen Satz aus einem alten katho-
lischen Lehrer oder Vater beizubringen» (Parker Society, Jewel’s
Works 1, S. 20).

So hatten die Kirchenviter einen bedeutsamen Platz im Leben
der Kirche von England. Die gelehrte Geistlichkeit las sie. Bei der
Visitation seiner Kathedrale im Jahre 1560 stellte Bischof Parker
unter anderem die Frage, «ob eine Bibliothek in der Kirche sei und
dieselbe die Werke von Augustin, Basilius, Gregor von Nazianz,
Hieronymus, Ambrosius, Chrysostomus, Cyprian und Theophylakt
enthalte». Der ausdriicklichste Bezug auf die Viter in offiziellen
anglikanischen Dokumenten findet sich in dem Kanon iiber die
Predigt von 1571, welcher die Prediger ersucht, nur das zu predigen,
was die Heilige Schrift enthélt oder was «die katholischen Viter
und alten Bischofe aus derselben gesammelt haben».

Die Kirchenviter genossen in der Kirche von England nicht
nur als Zeugen fiir den Inhalt des alten Glaubens Ansehen, sondern
auch als Fiihrer zur rechten Auslegung der Heiligen Schrift. Kurz
gesagt, wihrend die Schrift die oberste Norm des Glaubens dar-
stellte, reprasentierten die Viater die kirchliche Tradition, durch die
die Schrift richtig ausgelegt wurde. Das Prinzip echter Tradition
war mit der Formel des Vinzenz von Lerinum gegeben, «quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est». Kine typische Er-



— 205 —

lauterung der Rollen, die Schrift und Kirchenviter jeweils spielten,
gab Francis White, nacheinander Bischof von Carlisle, Norwich und
Ely. «Die Heilige Schrift ist Brunnen und lebendige Quelle, die
hinlinglich und reichlich das reine Wasser des Lebens enthilt, dazu
alles, was notwendig ist, um Gottes Volk die Erkenntnis des Heils
zu geben. Das harmonische und einmiitige Zeugnis der wahren
Kirche Christi in den ersten Zeiten ist «Canalis», ein Leitungsrohr,
um den nachfolgenden Generationen das himmlische Wasser, das
in der Heiligen Schrift fliesst, zuzuleiten und zu iibertragen. Erstere,
nimlich die Schrift, ist herrschende Autoritat, um ihrer selbst willen
aller Annahme wert. Letztere, namlich die Stimme und das Zeugnis
der Alten Kirche, ist dienende und abhiéngige Norm und Anleitung,
um uns in das rechte Verstéindnis der Schrift hineinzufiithren und
darin zu erhalten.» (A Treatise of the Sabbath Day, 1635, S. 11.)
Bei den anglikanischen Theologen des 17. Jahrhunderts standen
die Kirchenviiter in besonderem Ansehen. Wiahrend die Theologen
in der Zeit Eduards VI. und Elisabeths I. an den Kirchenviitern
hauptsichlich als Mittel zum Beweis dessen, was die Lehre und die
Praxis der Alten Kirche war oder nicht war, interessiert waren, gingen
die karolinischen Theologen weiter. Sie gebrauchten Gedankengut
und Frommigkeit der Kirchenviter innerhalb der Struktur ihrer
eigenen theologischen Haltung. Ihre Verwendung der Kirchenviiter
hatte folgende zwei bemerkenswerte Charakterziige: 1. Da sie nicht
wie die Reformatoren des Kontinents ein Vorurteil zugunsten der
Rechtfertigungs- oder Pridestinationslehre hatten, folgten sie den
Kirchenviitern der nicaenischen Epoche, indem sie die Inkarnation
als das zentrale Dogma des Glaubens behandelten. Tatséichlich
wurde ein Gespiir fiir die zentrale Stellung der Inkarnation zum
stindig wiederkehrenden Grundzug anglikanischer Theologie, wobei
freilich die Inkarnation so gesehen wurde, wie St.Athanasius sie
sah: in ihrem zutiefst erlosenden Aspekt. 2. Da die anglikanischen
Theologen unter den Kirchenvitern den Gegensatz zwischen grie-
chischer und lateinischer Theologie fanden, blieben sie von west-
licher Enge verschont. Sie waren sich bewusst, dass genau so, wie
die alte ungeteilte Kirche Ost und West umfasste, auch die zeit-
genossische katholische Kirche unvollstindig war, solange nicht
die wenig bekannte orthodoxe Kirche des Ostens ebenso gut wie die
Kirche im Westen — lateinisch, anglikanisch und protestantisch —
dazugehorte. Das Studium der Kirchenviter erweckte daher den
Wunsch, sich zum Christentum des Ostens hin zu erweitern.



— 296 —

So fand die anglikanische Theologie im Studium der Kirchen-
viter zunichst ein Tor zur Erkenntnis dessen, was der Schrift und
der Alten Kirche entsprach, danach eine lebendige Tradition, welche
die Auslegung der Schrift leitete, und schliesslich einen Schliissel
zur katholischen Kirche der Vergangenheit und der Zukunft, wie
Lancelot Andrewes sagt: «Die ganze katholische Kirche, die dstliche,
die westliche, unsere eigene.»

IT.

Nach den karolinischen Theologen im 17.Jahrhundert waren
es im 19. Jahrhundert die Tractarianer, die sich in besonderer Weise
auf die Kirchenviter zu berufen pflegten. Die Tractarianer sahen
die Kirche der Viter im Besitz der Tradition, wonach die Schrift
auszulegen ist, und als die ungeteilte Kirche, deren legitime Fort-
setzung die Kirche von England zu sein beanspruchte. Die Oxford-
Bewegung gab einen gewaltigen Anstoss zum Studium der Kirchen-
viter in der englischen Kirche. Die T'racts for the Times enthielten
reihenweise Ausziige aus den Kirchenvitern, und viele patristische
Autoren wurden in der Library of the Fathers iibersetzt.

Das Interesse der Tractarianer an den Vitern unterschied sich
nachdriicklich von dem der Reformatoren und Karolinen. Es war
ein polemisches Interesse, bezogen auf das gleichzeitige Wieder-
aufleben einer katholischen Interpretation der Kirche von England
gegeniiber evangelikalen, erastianischen oder liberalen Deutungen.
Was ist der wahre Charakter der Kirche von England, welches ist
ihre wahre Lehre ? Das waren die Fragen, mit denen sich die Trac-
tarianer beschiftigten. Sie suchten in den Vitern nach Beweisen
fiir solche Lehren wie die von der Unfehlbarkeit der Heiligen Schrift,
der sichtbaren Kirche, der eucharistischen Prisenz und des eucha-
ristischen Opfers und der apostolischen Sukzession. Wihrend ihre
Verwendung der Viter umfangreich der Zahl nach war, fehlte es
ihr manchmal jedoch an historischer Genauigkeit. Dies wurde bald
offenbar, als sich im 19. Jahrhundert der Geschichtssinn entwickelte
und auf das Studium der frithen Geschichte der Kirche angewandt
wurde. Wihrend also die Tractarianer zu einer richtigen Einschit-
zung der Bedeutung der Geschichte fiir die Kirche gelangten, konnte
doch ihr eigener Mangel an wissenschaftlicher historischer Methode
sie zu Ergebnissen fiihren, die spéter einer Anderung bedurften.

Dafiir sei ein Beispiel gegeben. Im ersten der Tracts for the Tvmes
verwandte J.H. Newman den Begriff der apostolischen Sukzession



— 297 —

in einer Weise, die die Sukzession der Bischofe auf ihren Sitzen, die
Sukzession der Spender der Weihe auf ihre Empfinger, die Suk-
zession in der Vermittlung der Gnade und die Sukzession in der
Uberlieferung der rechten Lehre miteinander vermengte. Diese
Verwirrung setzte sich fort bei einigen der spiteren traktarianischen
Schriftsteller. Spéater hat ein genaueres Studium der alten Literatur
eine weit sorgfiltigere Unterscheidung von Tatsachen und Begriffen
hervorgebracht, wie sie z. B. in dem Essay iiber *Apostolic Succession’
in dem Band Essays on the early History of the Church and the Mi-
nistry, herausgegeben von H. B. Swete (1917), zu finden ist.

Wiihrenddessen setzte sich der Einfluss der Viter in der mo-
dernen Phase der anglikanischen Theologie fort. Es ist ein Gemein-
platz, dass in moderner anglikanischer Theologie die Inkarnation
eine zentrale Stellung eingenommen hat. Sie war Mittelpunkt der
Lehrtiitigkeit des Bischofs Westcott von Durham, des Bischofs
(Charles Gore und anderer Autoren der Lux Mundi-Schule, und des
Erzbischofs William Temple. In der modernen anglikanischen In-
karnationstheologie hat sich patristischer Einfluss in verschiedener
Weise gezeigt.

1. Erstens hat man hdufig von der Logostheologie Gebrauch
gemacht, manchmal in der Art des heiligen Irenaeus, manchmal
in der des Clemens von Alexandrien, um zu zeigen, wie die einzig-
artige Offenbarung Gottes in Christus der Mittelpunkt einer fort-
gesetzten Wirksamkeit des gottlichen Wortes in Schopfung, Natur,
Geschichte, Kultur und Zivilisation ist. Bei einigen anglikanischen
Autoren gab es freilich unter modernistischem Einfluss eine Tendenz,
die Einzigartigkeit der Inkarnation in einem allgemeinen Begriff
der Immanenz Gottes zu verhiillen, aber die Hauptrichtung recht-
gliubiger anglikanischer Theologie hat nicht zugegeben, dass der
Gilaube an die vielfiltige Wirksamkeit des Wortes das einzigartige
Ereignis des fleischgewordenen Wortes verdunkelt.

2. Wihrend anglikanische Theologen manchmal moderne
philosophische Kategorien bei der Interpretation der Inkarnation
verwendet haben, blieb der Einfluss des chalcedonensischen Dogmas
von der Einen Person und den Zwei Naturen Christi bestehen. Dieses
Dogma wurde nicht als dauernde Bindung der Kirche an eine be-
stimmte Philosophie betrachtet, sondern als Bestitigung dafiir,
dass Christus trotz der uniiberschreitbaren Grenze zwischen Gott
als Schopfer und dem Menschen als Geschopf gottlich wie der Vater
und menschlich wie wir ist. Die anglikanischen Theologen haben



— 208 —

gemeinhin auf dem Faktum der Erniedrigung Gottes bestanden,
durch die der Schopfer das Leben des Menschen als Geschopf auf
sich nahm.

3. In der modernen anglikanischen Theologie wurde auch ein
besonderer Nachdruck auf die negierenden und absichernden Aspekte
der alten christologischen Definitionen gelegt. So schrieb Bischof
Gore: «Die Dogmen sind nur Grenzen, Negationen, die falsche Rich-
tungen der Entwicklung blockieren, Warntafeln, die uns von irrigen
Vorstellungen abhalten, uns auf dem rechten Wege zu der wahren
Gestalt in den Evangelien fithren und sie uns ungehindert zur Be-
trachtung iiberlassen» (Bampton Lectures, S. 108). In dieser Hin-
sicht haben die Anglikaner die Viter, die das Dogma als Wegweiser
zu den biblischen Fakten verwenden, den Scholastikern vorgezogen,
die das Dogma als Ausgangspunkt fiir daraus zu folgernde Lehrsatze
zu brauchen schienen.

So haben die Viter auf vielerlei Weise die moderne anglikanische
Inkarnationstheologie befruchtet. Nicht weniger klar war ihr Ein-
fluss auf andere Gebiete der christlichen Dogmatik. Sie haben zum
Beispiel die Anschauung anglikanischer Theologen von der Eucha-
ristie beeinflusst. Diese huldigen einer Auffassung von der Real-
prisenz, die scholastische Definitionen vermeidet, und sie vertreten
eine Lehre vom eucharistischen Opfer, die auf einer Inanspruch-
nahme des Opfers Christi besteht, ohne den Gedanken einer Wieder-
holung des Geschehens von Golgatha zu hegen. Ebenso befruchteten
die Viter die anglikanische Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen,
die den Glauben unterstiitzt, dass die Lebenden und die Toten eins
sind in der Gemeinschaft gemeinsamen Gebetes und Lobpreises,
dass die Heiligen als Abglanz der Herrlichkeit Christi verehrt werden
sollten, wobei vermieden wird, die Heiligen in den Stand von Mittlern
zu erheben, und mariologische Dogmen, die nicht in der Schrift
begriindet sind, als de fide-Sitze zu behandeln. Fiir alle diese Gegen-
stinde hat das breite Zeugnis der Vater, semper et ubique, sein Ge-
wicht gehabt. Die spezifisch augustinischen Dogmen von der Ver-
worfenheit des Menschen und der Vergeblichkeit ausserhalb der
Gnade getaner Werke, die sich in den 39 Artikeln spiegeln, wurden
in der liberalen Phase des modernen Anglikanismus etwas vernach-
lassigt, sind aber in den letzten Jahren wieder in den Vordergrund
getreten.

Mittlerweile wird das Studium der Kirchenviter in der Gegen-
wart weiter verfolgt, wozu neben anderen, orthodoxen, rémisch-



— 2909 —

katholischen und protestantischen Gelehrten auch die Anglikaner
ihren Beitrag leisten. Im besonderen richtet sich das Studium auf
die vornicaenische Kirche, nicht zum wenigsten auf die Lehren von
den Aufnahmeriten, der Liturgie und vom Amt. Dabei besteht viel-
leicht weniger Interesse an den spiteren patristischen Lehrformu-
lierungen iiber eucharistische Prisenz und eucharistisches Opfer,
als an der vornicaenischen liturgischen Praxis der Kirche und den
zugehorigen Gedanken. Dieses Interesse offenbart sich in vielen
Teilen der Christenheit. Ebenso besteht ein lebhaftes Interesse an
den vornicaenischen Formen christlicher Aufnahmeriten und den
Lehren, die ihnen zugrunde liegen.

I1I.

Dieser Vortrag richtet sich an eine Konferenz von Altkatholiken
und Anglikanern. Unsere beiden Kirchen, die sich seit dem Bonner
Abkommen von 1931 voilliger Gemeinschaft erfreuen, schiitzen die
Kirchenviter hoch. Die anglikanische Verwendung der Viiter wird
zum Teil von unseren geschichtlichen Gegebenheiten bestimmt und
ist weniger genau umgrenzt als die der Altkatholiken. Doch sehen
die Anglikaner in den Altkatholiken Mitzeugen fiir eine unpéipstliche,
schriftgemiisse, an den Kirchenviitern ausgerichtete Katholizitit.

Wenn nun Altkatholiken und Anglikaner die Berufung auf die
Alte Kirche gemeinsam haben, so kénnen sie doch an der Tatsache
nicht voriibergehen, dass diese Alte Kirche, auf die sie sich berufen,
Griechen wie Lateiner, Ost und West umfasst. Unsere Beziehungen
zueinander fordern deshalb eine Erginzung durch eine wachsende
Anniherung beider an die orthodoxe Kirche des Ostens. Lasst uns
zusammenstehen und zusammen lernen, so wie wir gemeinsam die
Freundschaft mit den Orthodoxen suchen und die Orthodoxen er-
mutigen, mit uns beiden Freundschaft zu erstreben.

Der Anspruch einer unpépstlichen Katholizitat begegnet oft
dem Spott, man liefere sich dem Zufall wissenschaftlicher Forschung
aus, wenn man Autoritit in alten Dokumenten suche, anstatt sie in
der lebendigen Stimme des Heiligen Geistes durch ein zeitgenossi-
sches Papsttum zu vernehmen. Darauf ist zu antworten, dass die
Stimme der Schrift und der Viter in sich selbst dynamisch und
zeitgemiss ist. Die massgebende Aussage der Schrift wird in der
durch die Viter reprisentierten Tradition ausgelegt, und diese
Tradition st das immerwéihrende Leben der Kirche, in Liturgie, in



— 300 —

Briiderlichkeit, in der Gemeinschaft der Heiligen und im frommen
Leben.

Die Schriften der Viter kénnen heute zu uns sprechen mit der
Schirfe des Schwertes, welches Geist und Seele durchdringt. Die
Worte eines Ignatius auf dem Wege zum Martyrium, die aus dem
Brief an Diognet iiber den Wandel der Christen in der Welt, die
eines Clemens von Alexandrien iiber den Charakter des echten
Wissenschaftlers, die eines Basilius iiber das Wirken des Heiligen
Geistes, die eines Augustins iiber die irdische und die himmlische
Stadt, die eines Chrysostomus iiber die Verderbtheit eines aus-
schweifenden Lebens — diese Worte sind zeitlos, wirksam, gegen-
wartsnah. In solchem Sinne wollen wir sie gebrauchen.

Die Berufung auf die Kirchenviter, die das Kennzeichen unserer
beiden Kirchen und zugleich das der orthodoxen Kirche des Ostens
ist, schafft zwischen uns eine theologische Verbindung in unserem
Verstindnis des biblischen Glaubens: eine Verbindung, die in den
Dogmen von der Schopfung, der Erlosung, der Kirche, den Sakra-
menten und den Letzten Dingen ihren Ausdruck findet. In der Wieder-
aufnahme dieses Zusammenhanges, nicht in irgendwelchen Impro-
visationen, liegt der Weg zur Einheit. Aber diirfen wir iiberhaupt
auch nur den Anschein erwecken, als boten wir mit der Berufung
auf Althergebrachtes etwas Statisches und Riickwirtsgewandtes
an ? Die Tradition, die wir bei den Alten finden, ist lebendig und
dynamisch; und den Schriften der Viter wohnt géttliche Macht
inne, weil sie die Kraft der Schrift und des Heiligen Geistes ver-
mitteln.

London — Canterbury A.M. Ramsey



	Die Kirchenväter und die moderne anglikanische Theologie

