
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Die Kirchenväter und die moderne anglikanische Theologie

Autor: Ramsey, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 294 —

Die Kirchenväter
und die moderne anglikanische Theologie

Vortrag, gehalten an der III. anglikanisch-altkatholischen
Theologenkonferenz

Es war das Bestreben der englischen Reformatoren des 16.

Jahrhunderts, die Lehren der Heiligen Schrift wirksam zu erneuern und
zu beweisen, dass diese im Gegensatz zu römischen Neuerungen und
Irrtümern die Lehre der Alten Kirche gewesen waren. Die Kirchenväter

waren für unsere Reformatoren deshalb bedeutsam, weil sie

in zeitlicher Nähe zur Heiligen Schrift standen und Zeugen für das

waren, was die Kirche geglaubt hatte, bevor sie von der Wahrheit
der Schrift abwich. In solchem Sinne berief sich zum Beispiel Bischof
Jewel auf die Väter. Im Jahre 1560 erklärte er sich in einer Predigt
bereit, zu den römischen Katholiken überzutreten, falls auch nur
einer ihrer Gelehrten in der Lage sei, zur Unterstützung ihrer
wesentlichen Brauchtümer «einen einzigen Satz aus einem alten
katholischen Lehrer oder Vater beizubringen» (Parker Society, Jewel's
Works 1, S. 20).

So hatten die Kirchenväter einen bedeutsamen Platz im Leben
der Kirche von England. Die gelehrte Geistlichkeit las sie. Bei der
Visitation seiner Kathedrale im Jahre 1560 stellte Bischof Parker
unter anderem die Frage, «ob eine Bibliothek in der Kirche sei und
dieselbe die Werke von Augustin, Basilius, Gregor von Nazianz,
Hieronymus, Ambrosius, Chrysostomus, Cyprian und Theophylakt
enthalte». Der ausdrücklichste Bezug auf die Väter in offiziellen
anglikanischen Dokumenten findet sich in dem Kanon über die

Predigt von 1571, welcher die Prediger ersucht, nur das zu predigen,
was die Heilige Schrift enthält oder was «die katholischen Väter
und alten Bischöfe aus derselben gesammelt haben».

Die Kirchenväter genossen in der Kirche von England nicht
nur als Zeugen für den Inhalt des alten Glaubens Ansehen, sondern
auch als Führer zur rechten Auslegung der Heiligen Schrift. Kurz
gesagt, während die Schrift die oberste Norm des Glaubens
darstellte, repräsentierten die Väter die kirchliche Tradition, durch die
die Schrift richtig ausgelegt wurde. Das Prinzip echter Tradition
war mit der Formel des Vinzenz von Lerinum gegeben, « quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est». Eine typische Er-



— 295 —

läuterung der Rollen, die Schrift und Kirchenväter jeweils spielten,
gab Francis White, nacheinander Bischof von Carlisle, Norwich und

Ely. «Die Heilige Schrift ist Brunnen und lebendige Quelle, die

hinlänglich und reichlich das reine Wasser des Lebens enthält, dazu

alles, was notwendig ist, um Gottes Volk die Erkenntnis des Heils
zu geben. Das harmonische und einmütige Zeugnis der wahren
Kirche Christi in den ersten Zeiten ist «Canalis», ein Leitungsrohr,
um den nachfolgenden Generationen das himmlische Wasser, das

in der Heiligen Schrift fliesst, zuzuleiten und zu übertragen. Erstere,
nämlich die Schrift, ist herrschende Autorität, um ihrer selbst willen
aller Annahme wert. Letztere, nämlich die Stimme und das Zeugnis
der Alten Kirche, ist dienende und abhängige Norm und Anleitung,
um uns in das rechte Verständnis der Schrift hineinzuführen und
darin zu erhalten.» (A Treatise of the Sabbath Day, 1635, S. 11.)

Bei den anglikanischen Theologen des 17. Jahrhunderts standen
die Kirchenväter in besonderem Ansehen. Während die Theologen
in der Zeit Eduards VI. und Elisabeths I. an den Kirchenvätern
hauptsächlich als Mittel zum Beweis dessen, was die Lehre und die
Praxis der Alten Kirche war oder nicht war, interessiert waren, gingen
die karolinischen Theologen weiter. Sie gebrauchten Gedankengut
und Frömmigkeit der Kirchenväter innerhalb der Struktur ihrer
eigenen theologischen Haltung. Ihre Verwendung der Kirchenväter
hatte folgende zwei bemerkenswerte Charakterzüge : 1. Da sie nicht
wie die Reformatoren des Kontinents ein Vorurteil zugunsten der
Rechtfortigungs- oder Prädestinationslehre hatten, folgten sie den
Kirchenvätern der nicaenischen Epoche, indem sie die Inkarnation
als das zentrale Dogma des Glaubens behandelten. Tatsächlich
wurde ein Gespür für die zentrale Stellung der Inkarnation zum
ständig wiederkehrenden Grundzug anglikanischer Theologie, wobei
freilich die Inkarnation so gesehen wurde, wie St.Athanasius sie

sah: in ihrem zutiefst erlösenden Aspekt. 2. Da die anglikanischen
Theologen unter den Kirchenvätern den Gegensatz zwischen
griechischer und lateinischer Theologie fanden, blieben sie von
westlicher Enge verschont. Sie waren sich bewusst, dass genau so, wie
die alte ungeteilte Kirche Ost und West umfasste, auch die
zeitgenössische katholische Kirche unvollständig war, solange nicht
die wenig bekannte orthodoxe Kirche des Ostens ebenso gut wie die
Kirche im Westen - lateinisch, anglikanisch und protestantisch -
dazugehörte. Das Studium der Kirchenväter erweckte daher den
Wunsch, sich zum Christentum des Ostens hin zu erweitern.



— 296 —

So fand die anglikanische Theologie im Studium der Kirchenväter

zunächst ein Tor zur Erkenntnis dessen, was der Schrift und
der Alten Kirche entsprach, danach eine lebendige Tradition, welche
die Auslegung der Schrift leitete, und schliesslich einen Schlüssel

zur katholischen Kirche der Vergangenheit und der Zukunft, wie
Lancelot Andrewes sagt : «Die ganze katholische Kirche, die östliche,
die westliche, unsere eigene. »

II.
Nach den karolinischen Theologen im 17. Jahrhundert waren

es im 19. Jahrhundert die Tractarianer, die sich in besonderer Weise
auf die Kirchenväter zu berufen pflegten. Die Tractarianer sahen
die Kirche der Väter im Besitz der Tradition, wonach die Schrift
auszulegen ist, und als die ungeteilte Kirche, deren legitime
Fortsetzung die Kirche von England zu sein beanspruchte. Die Oxford-
Bewegung gab einen gewaltigen Anstoss zum Studium der Kirchenväter

in der englischen Kirche. Die Tracts for the Times enthielten
reihenweise Auszüge aus den Kirchenvätern, und viele patristische
Autoren wurden in der Library of the Fathers übersetzt.

Das Interesse der Tractarianer an den Vätern unterschied sich

nachdrücklich von dem der Reformatoren und Karolinen. Es war
ein polemisches Interesse, bezogen auf das gleichzeitige
Wiederaufleben einer katholischen Interpretation der Kirche von England
gegenüber evangelikalen, erastianischen oder liberalen Deutungen.
Was ist der wahre Charakter der Kirche von England, welches ist
ihre wahre Lehre Das waren die Fragen, mit denen sich die
Tractarianer beschäftigten. Sie suchten in den Vätern nach Beweisen
für solche Lehren wie die von der Unfehlbarkeit der Heiligen Schrift,
der sichtbaren Kirche, der eucharistischen Präsenz und des eucha-
ristischen Opfers und der apostolischen Sukzession. Während ihre
Verwendung der Väter umfangreich der Zahl nach war, fehlte es

ihr manchmal jedoch an historischer Genauigkeit. Dies wurde bald
offenbar, als sich im 19. Jahrhundert der Geschichtssinn entwickelte
und auf das Studium der frühen Geschichte der Kirche angewandt
wurde. Während also die Tractarianer zu einer richtigen Einschätzung

der Bedeutung der Geschichte für die Kirche gelangten, konnte
doch ihr eigener Mangel an wissenschaftlicher historischer Methode
sie zu Ergebnissen führen, die später einer Änderung bedurften.

Dafür sei ein Beispiel gegeben. Im ersten der Tracts for the Times
verwandte J.H. Newman den Begriff der apostolischen Sukzession



— 297 —

in einer Weise, die die Sukzession der Bischöfe auf ihren Sitzen, die
Sukzession der Spender der Weihe auf ihre Empfänger, die
Sukzession in der Vermittlung der Gnade und die Sukzession in der
Überlieferung der rechten Lehre miteinander vermengte. Diese

Verwirrung setzte sich fort bei einigen der späteren traktarianischen
Schriftsteller. Später hat ein genaueres Studium der alten Literatur
eine weit sorgfältigere Unterscheidung von Tatsachen und Begriffen
hervorgebracht, wie sie z. B. in dem Essay über Apostolic Succession'
in dem Band Essays on the early History of the Church and the

Ministry, herausgegeben von H.B. Swete (1917), zu finden ist.
Währenddessen setzte sich der Einfluss der Väter in der

modernen Phase der anglikanischen Theologie fort. Es ist ein Gemeinplatz,

dass in moderner anglikanischer Theologie die Inkarnation
eine zentrale Stellung eingenommen hat. Sie war Mittelpunkt der

Lehrtätigkeit des Bischofs Westcott von Durham, des Bischofs
Charles Gore und anderer Autoren der Lux Mundi-Hchuie, und des

Erzbischofs William Temple. In der modernen anglikanischen
Inkarnationstheologie hat sich patristischer Einfluss in verschiedener
Weise gezeigt.

1. Erstens hat man häufig von der Logostheologie Gebrauch
gemacht, manchmal in der Art des heiligen Irenaeus, manchmal
in der des Clemens von Alexandrien, um zu zeigen, wie die einzigartige

Offenbarung Gottes in Christus der Mittelpunkt einer
fortgesetzten Wirksamkeit des göttlichen Wortes in Schöpfung, Natur,
Geschichte, Kultur und Zivilisation ist. Bei einigen anglikanischen
Autoren gab es freilich unter modernistischem Einfluss eine Tendenz,
die Einzigartigkeit der Inkarnation in einem allgemeinen Begriff
der Immanenz Gottes zu verhüllen, aber die Hauptrichtung
rechtgläubiger anglikanischer Theologie hat nicht zugegeben, dass der
Glaube an die vielfältige Wirksamkeit des Wortes das einzigartige
Ereignis des fleischgewordenen Wortes verdunkelt.

2. Während anglikanische Theologen manchmal moderne

philosophische Kategorien bei der Interpretation der Inkarnation
verwendet haben, blieb der Einfluss des chalcedonensischen Dogmas
von der Einen Person und den Zwei Naturen Christi bestehen. Dieses

Dogma wurde nicht als dauernde Bindung der Kirche an eine
bestimmte Philosophie betrachtet, sondern als Bestätigung dafür,
dass Christus trotz der unüberschreitbaren Grenze zwischen Gott
als Schöpfer und dem Menschen als Geschöpf göttlich wie der Vater
und menschlich wie wir ist. Die anglikanischen Theologen haben



— 298 —

gemeinhin auf dem Faktum der Erniedrigung Gottes bestanden,
durch die der Schöpfer das Leben des Menschen als Geschöpf auf
sich nahm.

3. In der modernen anglikanischen Theologie wurde auch ein
besonderer Nachdruck auf die negierenden und absichernden Aspekte
der alten christologischen Definitionen gelegt. So schrieb Bischof
Gore : «Die Dogmen sind nur Grenzen, Negationen, die falsche

Richtungen der Entwicklung blockieren, Warntafeln, die uns von irrigen
Vorstellungen abhalten, uns auf dem rechten Wege zu der wahren
Gestalt in den Evangelien führen und sie uns ungehindert zur
Betrachtung überlassen» (Bampton Lectures, S. 108). In dieser
Hinsicht haben die Anglikaner die Väter, die das Dogma als Wegweiser
zu den biblischen Fakten verwenden, den Scholastikern vorgezogen,
die das Dogma als Ausgangspunkt für daraus zu folgernde Lehrsätze

zu brauchen schienen.
So haben die Väter aufvielerlei Weise die moderne anglikanische

Inkarnationstheologie befruchtet. Nicht weniger klar war ihr
Einfluss auf andere Gebiete der christlichen Dogmatik. Sie haben zum
Beispiel die Anschauung anglikanischer Theologen von der Eucharistie

beeinflusst. Diese huldigen einer Auffassung von der
Realpräsenz, die scholastische Definitionen vermeidet, und sie vertreten
eine Lehre vom eucharistischen Opfer, die auf einer Inanspruchnahme

des Opfers Christi besteht, ohne den Gedanken einer Wiederholung

des Geschehens von Golgatha zu hegen. Ebenso befruchteten
die Väter die anglikanische Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen,
die den Glauben unterstützt, dass die Lebenden und die Toten eins
sind in der Gemeinschaft gemeinsamen Gebetes und Lobpreises,
dass die Heiligen als Abglanz der Herrlichkeit Christi verehrt werden
sollten, wobei vermieden wird, die Heiligen in den Stand von Mittlern
zu erheben, und mariologische Dogmen, die nicht in der Schrift
begründet sind, als de fide-S&tze zu behandeln. Für alle diese Gegenstände

hat das breite Zeugnis der Väter, semper et ubique, sein
Gewicht gehabt. Die spezifisch augustinischen Dogmen von der
Verworfenheit des Menschen und der Vergeblichkeit ausserhalb der
Gnade getaner Werke, die sich in den 39 Artikeln spiegeln, wurden
in der liberalen Phase des modernen Anglikanismus etwas vernachlässigt,

sind aber in den letzten Jahren wieder in den Vordergrund
getreten.

Mittlerweile wird das Studium der Kirchenväter in der Gegenwart

weiter verfolgt, wozu neben anderen, orthodoxen, römisch-



— 299 —

katholischen und protestantischen Gelehrten auch die Anglikaner
ihren Beitrag leisten. Im besonderen richtet sich das Studium auf
die vornicaenische Kirche, nicht zum wenigsten auf die Lehren von
den Aufnahmeriten, der Liturgie und vom Amt. Dabei besteht
vielleicht weniger Interesse an den späteren patristischen Lehrformulierungen

über eucharistische Präsenz und eucharistisches Opfer,
als an der vornicaenischen liturgischen Praxis der Kirche und den

zugehörigen Gedanken. Dieses Interesse offenbart sich in vielen
Teilen der Christenheit. Ebenso besteht ein lebhaftes Interesse an
den vornicaenischen Formen christlicher Aufnahmeriten und den
Lehren, die ihnen zugrunde liegen.

III.
Dieser Vortrag richtet sich an eine Konferenz von Altkatholiken

und Anglikanern. Unsere beiden Kirchen, die sich seit dem Bonner
Abkommen von 1931 völliger Gemeinschaft erfreuen, schätzen die
Kirchenväter hoch. Die anglikanische Verwendung der Väter wird
zum Teil von unseren geschichtlichen Gegebenheiten bestimmt und
ist weniger genau umgrenzt als die der Altkatholiken. Doch sehen

die Anglikaner in den Altkatholiken Mitzeugen für eine unpäpstliche,
schriftgemässe, an den Kirchenvätern ausgerichtete Katholizität.

Wenn nun Altkatholiken und Anglikaner die Berufung auf die
Alte Kirche gemeinsam haben, so können sie doch an der Tatsache
nicht vorübergehen, dass diese Alte Kirche, auf die sie sich berufen,
Griechen wie Lateiner, Ost und West umfasst. Unsere Beziehungen
zueinander fordern deshalb eine Ergänzung durch eine wachsende

Annäherung beider an die orthodoxe Kirche des Ostens. Lasst uns
zusammenstehen und zusammen lernen, so wie wir gemeinsam die
Freundschaft mit den Orthodoxen suchen und die Orthodoxen
ermutigen, mit uns beiden Freundschaft zu erstreben.

Der Anspruch einer unpäpstlichen Katholizität begegnet oft
dem Spott, man liefere sich dem Zufall wissenschaftlicher Forschung
aus, wenn man Autorität in alten Dokumenten suche, anstatt sie in
der lebendigen Stimme des Heiligen Geistes durch ein zeitgenössisches

Papsttum zu vernehmen. Darauf ist zu antworten, dass die

Stimme der Schrift und der Väter in sich selbst dynamisch und

zeitgemäss ist Die massgebende Aussage der Schrift wird in der
durch die Väter repräsentierten Tradition ausgelegt, und diese

Tradition ist das immerwährende Leben der Kirche, in Liturgie, in



— 300 —

Brüderlichkeit, in der Gemeinschaft der Heiligen und im frommen
Leben.

Die Schriften der Väter können heute zu uns sprechen mit der
Schärfe des Schwertes, welches Geist und Seele durchdringt. Die
Worte eines Ignatius auf dem Wege zum Martyrium, die aus dem
Brief an Diognet über den Wandel der Christen in der Welt, die
eines Clemens von Alexandrien über den Charakter des echten
Wissenschaftlers, die eines Basilius über das Wirken des Heiligen
Geistes, die eines Augustins über die irdische und die himmlische
Stadt, die eines Chrysostomus über die Verderbtheit eines
ausschweifenden Lebens - diese Worte sind zeitlos, wirksam,
gegenwartsnah. In solchem Sinne wollen wir sie gebrauchen.

Die Berufung auf die Kirchenväter, die das Kennzeichen unserer
beiden Kirchen und zugleich das der orthodoxen Kirche des Ostens

ist, schafft zwischen uns eine theologische Verbindung in unserem
Verständnis des biblischen Glaubens: eine Verbindung, die in den

Dogmen von der Schöpfung, der Erlösung, der Kirche, den
Sakramenten und den Letzten Dingen ihren Ausdruck findet. In der
Wiederaufnahme dieses Zusammenhanges, nicht in irgendwelchen
Improvisationen, liegt der Weg zur Einheit. Aber dürfen wir überhaupt
auch nur den Anschein erwecken, als böten wir mit der Berufung
auf Althergebrachtes etwas Statisches und Rückwärtsgewandtes
an Die Tradition, die wir bei den Alten finden, ist lebendig und
dynamisch; und den Schriften der Väter wohnt göttliche Macht
inne, weil sie die Kraft der Schrift und des Heiligen Geistes
vermitteln.

London - Canterbury A.M. Ramsey


	Die Kirchenväter und die moderne anglikanische Theologie

