
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress

Autor: Aarents, M.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

Bericht
über den

XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress
20. bis 25. September 1961

in Haarlem (Niederlande)

Bearbeitet von Pfarrer M. J. Aaronts in Amorsfoort.

Tagesordnung des Kongresses

Mittwoch, 20.September

20.00 Uhr : Begrüssung der Kongressteilnehmer (Restaurant Brink¬
mann).

Donnerstag, 2I.September

9.00 Uhr : Eröffnungsgottesdienst : Hochamt und Predigt in der
Kathedral-Kirche St. Anna und Maria, Kinderhuis-
singel 76.

Zelebrant: HH. Bischof J. van der Oord.

Prediger: HH. Bischof Dr. Urs Küry.
11.00 Uhr : 1. Kongress-Sitzung.

a) Eröffnung durch den Präsidenten des ständigen
Kongressausschusses.

b) Wahl eines Vorsitzenden und des Kongressbüros.
c) Bericht des Sekretärs des ständigen Kongress¬

ausschusses.

d) Referat des HH. Bischofs P.J.Jans: «Unsere Stel¬

lungnahme zur ökumenischen Bewegung».

14.30 Uhr : 2. Kongress-Sitzung.
Referat des Herrn Prof. Dr. A.E.Rüthy: «Lebendige

Liturgie in den altkatholischen Kirchen».
Coref. : Pfr. C. Toi und Pfr. lie. K. Pursch

16.30 Uhr : Versammlungen :

a) Studenten

b) Apostoleia

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1961. 13



— 198 —

c) Pflegerinnen.

d) Mission.

18.00 Uhr: Vesper.

19.30 Uhr : Gemeinschaftliches Festmahl.

Freitag, 22. September

9.00 Uhr: Heiliges Amt (deutsch).
Zelebrant: HH. Bischof J. J.Demmel.

10.00 Uhr : Bischofskonferenz.

10.00 Uhr : Diskussionsgruppen.

a) Die Bibel in der Liturgie.
b) Der Diaspora-Gottesdienst.
c) Die neueren liturgischen Formen.

d) Das Verhältnis von privatem und gemeinschaft¬
lichem gottesdienstlichem Leben.

11.00 Uhr : Versammlung der Leiter der altkatholischen Presse.

14.30 Uhr : 3. Kongress -Sitzung.
Referat des HH. Erzbischofs Dr. A.Rinkel: «Altkatholisch

und orthodox».

16. 30 Uhr: Empfang durch die Stadtregierung.
18.00 Uhr : Evensong.

20.15 Uhr : Besuch im Frans-Hals-Museum.

Samstag, 23. September

9.00 Uhr : Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer
der altkatholischen Kirchen.
Zelebrant : HH. Bischof P. J. Jans.

10.30 Uhr : 4. Kongress-Sitzung.

a) Wahl des ständigen Kongressausschusses.

b) Bestimmung des nächsten Kongresslandes.

c) Zusammenfassung der Arbeit in den Diskussions¬

gruppen.
d) Die Kongressarbeit in der Zukunft.

15.00 Uhr : Bischofskonferenz.

14.30 Uhr: Versammlungen:
a) Bruderschaft.



— 199 —

b) Willibrord Society.

c) Frauen: Ausflug nach der Paramentenausstellung
im Museum Lakenhai in Leiden.

Sonntag, 24. September

10.00 Uhr: Pontifikalamt in der Pfarrkirche des hl. Engelmundus
in Ijmuiden.
Zelebrant: HH. Erzbischof Dr. A.Rinkel.
Prediger: Pfr. D.N. de Rijk.

15.00 Uhr: Öffentliche Kundgebung im Kongress-Saal in Haarlem.

Montag, 25. September

Ausflug mit Reisebus durch die Provinz Nord-Holland.

Erster Kongresstag, Donnerstag, 21. September

Der Bischof von Haarlem, Mgr. J. van der Oord, zelebrierte in
der Kathedralkirche die hl. Messe vom Festtage des hl. Evangelisten
Matthäus. Bischof Dr. U.Küry predigte in deutscher Sprache.

Nach diesem Gottesdienst eröffnete der Präsident des ständigen
Kongressausschusses, Reichsarchivar Dr. A.J. van de Yen, im
Kongress-Saal die

1. Kongress-Sitzung

mit folgender Ansprache :

H ochwürdigste Herren Bische") fc,
Hochverehrte Vertreter der mit uns befreundeten Kirchen,
Liebwerte Glaubensgenossen,
Hochansehnliche Versammlung

Es sind seit dem letzten in Rheinfelden in der Schweiz abgehaltenen

Kongress, an den wir die besten Erinnerungen haben, schon
wieder vier Jahre verflossen. Heute steht die altkatholische Kirche
der Niederlande vor der Aufgabe, der damals ergangenen Einladung
zu entsprechen. Es ist das fünfte Mal, dass in diesem Lande ein
internationaler Altkatholikenkongress zusammentritt. Ich rufe Ihnen die
früheren in Erinnerung: Rotterdam 1894, Haag 1907, Utrecht 1928,
Hilversum 1948 und nun in dieser Stadt Haarlem. Wurden die ersten



— 200 —

vier Kongresse alle im Erzbistum Utrecht zusammengerufen, so
haben unsere Bischöfe sich diesmal dazu entschlossen, im Bistum
Haarlem zusammenzukommen, in dem Bistum, zu dem unsere zwei

grössten Pfarrgemeinden gehören.
Der Haarlemer Bischofssitz reicht nicht, wie dies beim Erzbistum

der Fall ist, bis in das frühe Mittelalter zurück. Er stammt aus dem
Jahre 1559, als in diesen Ländern eine neue kirchliche Einteilung
durchgeführt und Utrecht zum Erzbistum erhoben ward. Am
11. März dieses Jahres 1961 waren gerade vier Jahrhunderte
vergangen, seitdem die Grenzen des Bistums Haarlem in einer Zirkum-
skriptionsbulle festgelegt worden sind. Auch der Haarlemer Sitz ist
für das Fortbestehen der alten katholischen Kirche der Niederlande
von grösster Bedeutung gewesen. Nach einer langjährigen Sedis-
Vakanz infolge der Reformation wurde der Stuhl im Jahre 1742 von
neuem besetzt. Im Jahre 1873 erhielt der damals gewählte Bischof,
Casparus Johannes Rinkel, zusammen mit dem ersten Bischof der
altkatholischen Kirche Deutschlands, Josef Hubert Reinkens, in
Rotterdam die Bischofsweihe. Zusammen mit ihren Amtsbrüdern
erklärten sie im vierten Paragraphen der bekannten Utrechter
Bischofserklärung vom Jahre 1889: «Überdies erneuern wir alle
diejenigen Proteste, welche die alte katholische Kirche von Holland in
früherer Zeit schon erhoben hat. » Damit wollten sie feststellen, dass

die Errichtung eines römisch-katholischen Bischofssitzes in Haarlem
im Jahre 1853 keine Wiederherstellung, sondern eine Neugründung
gewesen ist. Wir freuen uns, dass wir den heutigen Bischof von Haarlem,

Mgr. Jacobus van der Oord, trotz seines hohen Alters in unserer
Mitte begrüssen dürfen. Ich glaube im Namen von allen zu sprechen,
wenn ich ihm noch einen gesegneten Lebensabend wünsche.

Wiederum liegt mir die traurige Pflicht ob, besonders zweier
Männer zu gedenken, die uns durch den Tod entrissen sind. Ich darf
Sie bitten, sich von Ihren Sitzen zu erheben.

Seit unserm letzten Kongress verschied am 13.März 1959 der
Bischof von Deventer, Engelbertus Lagerwey. Er war ein vielseitig
begabter Mensch, und ohne Zweifel werden viele unter uns sich einer
besonderen Eigenschaft oder vielleicht auch einer Eigentümlichkeit
dieses Verstorbenen erinnern.

Sodann hat der hiesige Ortsausschuss schon einige Monate, nachdem

er seine Vorbereitungsarbeiten aufgenommen hatte, einen herben

Verlust erlitten durch den am 7. Dezember 1960 erfolgten Tod
seines Präsidenten, des Ingenieurs Cornells Adriaan van Thiel. Inner-



— 201 —

halb der Utrechter Kirche hat er sich auf vielen Gebieten und letztlich

als Vizepräsident des Synodalrates verdient gemacht. Durch
seine organisatorische Begabung wäre er auch in bezug auf diesen

Kongress der rechte Mann am rechten Ort gewesen. Wir können nur
dankbar dafür sein, dass andere seine Arbeit haben übernehmen und
fortsetzen wollen. Dennoch bedeutet sein Heimgang für uns einen
schmerzlichen Verlust. Der ewige Gott schenke diesen seinen treuen
Dienern und allen verstorbenen Gläubigen die ewige Ruhe. - Ich
danke Ihnen.

In der Schluss-Sitzung des Rheinfelder Kongresses hat Herr
Bischof Dr. Küry Richtlinien gegeben für unsere zukünftige Kongressarbeit

und sodann als zurücktretender Kongress- Sekretär gewisser -

massen sein kirchenpolitisches Testament gemacht. Der Bischof
führte dabei aus, dass die alte Kongresstradition schnell im
Verschwinden begriffen sei. Um so mehr freuen wir uns, dass Herr Bischof
Küry, der diese Tradition nicht nur aus eigener Erfahrung kennt,
sondern dabei auch auf die Erfahrungen seines Vaters, des seligen
Bischofs Dr. Adolf Küry, zurückgreifen und weiterbauen konnte,
auch diesmal an unserm Kongress teilnimmt. Es war damals nicht
absichtslos und von ungefähr, dass ich im Jahre 1957 beim Bankett
der Hoffnung Ausdruck gab, der Bischof möge dem neuen Sekretär
sowie dem ganzen ständigen Kongressausschuss auch künftighin
helfend und beratend zur Seite stehen. Diese Hoffnung hat sich völlig
erfüllt. Für diese wertvolle Hilfe drängt es mich, ihm schon jetzt
unseren herzlichen Dank abzustatten.

Herr Bischof Küry hat bei dieser Gelegenheit ausgeführt, dass

in der allgemeinkirchlichen Lage der altkatholischen Kirchen selbst
sowie auch der ganzen Christenheit grosse Wandlungen eingetreten
sind, die ebenfalls unsere Kongresse vor neue Aufgaben stellten. Ich
brauche seine Beweisführung hier nicht zu wiederholen, aber ich
glaube feststellen zu können, dass auch der heutige Kongress in dieser

genannten Richtung weiterarbeiten will. Sind doch auch jetzt wieder

Fragen bezüglich des innerkirchlichen Aufbaus des Gemeindelebens
auf die Tagesordnung gesetzt worden, und es werden dabei, wie wir
hoffen, in den Diskussionsgruppen auch die Stimmen der Laien
beiderlei Geschlechts zu Worte kommen. Die Vorträge des Herrn
Bischofs von Deventer in der ersten Sitzung und des Herrn Erzbischofs

von Utrecht in der dritten werden sich mit unserer Stellung in der
ökumenischen Bewegung und im Verhältnis zu den orthodoxen
Kirchen befassen.



— 202 —

Neben diesen Kongressaufgaben steht die theologische Arbeit,
die in dieser Woche - vom Montag bis Mittwoch - unsere Theologen
geleistet haben. Wir geben uns der zuversichtlichen Hoffnung hin,
dass diese Arbeit fruchtbar gewesen sein möge und für die volle
Interkommunion zwischen Anglikanern und Altkatholiken immer reichere
Früchte trage.

Ich glaube gut zu tun, noch besonders auf einen Punkt der
Tagesordnung aufmerksam zu machen. Dieser Punkt fehlt in der gedruckten

Ordnung, aber er wird in der vierten Sitzung bekanntgegeben
werden. Ich meine : die Revision des Kongress-Statutes, das seit seiner

Festsetzung auf dem Kölner Kongress vom Jahre 1913 bis heute
unverändert geblieben und revisionsbedürftig geworden ist. Diese
Revision wurde schon in Rheinfelden von Bischof Küry vorgeschlagen.
Ich erlaube mir, die Worte des Herrn Bischofs noch einmal anzuführen

: «Mag sein», sagte er damals, «dass das aus dem Jahre 1913
stammende Organisationsstatut, das sich im ganzen durchaus bewährt
hat, in einzelnen Teilen revidiert und den neuen Verhältnissen an-
gepasst werden muss.» Mit diesen Worten ist der Nagel wirklich auf
den Kopf getroffen. Diese Revision haben wir nun durchzuführen.
Bei Ihren Geschäftspapieren werden Sie auch noch die Vorlagen
für einen Revisionsentwurf finden. Freilich würde diese Arbeit in
einer Vollsitzung des Kongresses mühselig, um nicht zu sagen
langweilig sein. Wir wollen darum, dem Beispiel des Kölner Kongresses
vom Jahre 1913 gemäss, diese Arbeit einem zu ernennenden Aus-
schuss übertragen. Nach der Wahl des Kongressbüros wird der
Vorsitzende Ihnen einen diesbezüglichen Vorschlag und die Namen der

Mitglieder unterbreiten. Dieser Ausschuss wird dann in der vierten
Sitzung Bericht erstatten, so dass die Schlussberatungen, wie wir
annehmen dürfen, einen ebenso flotten Verlauf haben können, wie
es damals in Köln der Fall gewesen ist.

Hiermit bin ich zum Schluss meiner sachlichen Mitteilungen
gekommen. Es bleibt mir noch übrig, Ihnen meine Willkommens-
grüsse zu entbieten, und zwar zunächst allen, die von fern und nah
nach Haarlem gekommen sind, um diesem Kongress beizuwohnen.
Die altkatholische Kirche von Holland, der älteste Zweig der
altkatholischen Kirchengemeinschaft, entbietet Ihnen allen ein
herzliches Willkommen.

Es ist mir eine besondere Freude, die Hochwürdigsten Herren
Bischöfe und Vertreter der in der Utrechter Union vereinigten
Kirchen begrüssen zu dürfen, ihren Präsidenten, den Hochwürdigsten



— 203 —

Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, und neben ihm die

Hochwürdigsten Herren Bischöfe und Vertreter der altkatholischen
Kirchen der Niederlande, der Schweiz, Deutschlands, Österreichs,
Polens und Kroatiens. Es ist heute das erste Mal, dass Mgr. Jans und

Mgr. Huzjak als Bischöfe in unserer Mitte sind. In ihrer neuen Würde
sei ihnen ein herzliches Willkommen zugerufen. Die Anwesenheit so

vieler Glaubensgenossen ist uns ein Beweis dafür, dass wir alle von
der grossen Bedeutung unseres Kongresses völlig überzeugt sind.

Amidst the names of the churches, bound by the Utrecht Union,
and of their bishops, I didn't mention yet the Polnish National
Church of the U. S.A. and the Catholic Church of Poland, but that
didn't mean that the representatives of these churches would be less

welcome to us all. On the contrary, we all are very sorry that as a

result of a motor-accident His Grace Bishop Léon Grochowski wasn't
able to fulfill his intention to assist at this congress. I may be allowed
to express our best wishes for a quick and complete recovery of His
Lordship. A special welcome I want to give to the bishops from
America and Poland, who also in their new dignity are in our middle
for the flrst time.

With great pleasure I greet also the representatives of the
churches which, although they don't belong to the Utrecht Union,
do recognise the Bishopsdeclaration of 1889 in its value, and therefore

were willing to bind themselves to us by a full communion. I mean
the Anglican churches and the Episcopal Church of North America.
The conference of our theologians may be a proof of our continually
advancing cooperation.

A mon grand regret il m'est impossible de saluer les représentants

des Eglises orthodoxes dans leur langue natale ou môme dans

une langue qui, comme je crois, soit commune à beaucoup entre eux,
la langue slave ecclésiastique ou la langue hellénique. Qu'ils me
permettent quand même de me servir de la langue française qui pendant
des siècles a été en usage pour les relations des peuples avec l'étranger.
Je me réjouis de pouvoir vous souhaiter la bienvenue et je veux répéter

mes paroles que j'ai prononcées il y a quatre années: «Quoique le

lien de l'intercommunion ne nous relie pas encore, nous savons qu'il
y en a d'autres qui nous unissent. » Nous comprenons aussi que la
conjoncture difficile de nos temps a empêché que cette intercommunion
ne fusse effectuée. Nous espérons qu'à un congrès prochain les nègo-



— 204 —

ciations qui sont en train déjà depuis si longtemps, paraîtront d'avoir
eu un succès définitif.

J'ai aussi l'honneur de saluer les représentants de l'Eglise catholique

episcopale du Portugal qui pour la première fois a voulu assister
à notre congrès. Succinctement je veux saluer encore ensuite nos
coreligionnaires, prêtres et laïques, qui ont appris le français comme
leur langue maternelle, et qui se sont rendus en Hollande et à cette
ville, afin de démontrer leur intérêt aux sujets qui seront traités
pendant ces jours.

Tot U ten slotte, mijn land- en geloofsgenoten uit Nederland,
wend ik mij het laatst en het liefst om ook U een hartelijk welkom
toe te roepen. De Oud-Katholieke kerk van dit land is slechts klein,
gemeten naar het getal harer aanhangers, maar, ik heb het zo straks
reeds even aangestipt, haar verleden gaat verder terug dan dat onzer
zusterkerken in het buitenland. Het is dan ook soms een merk-
waardige ervaring te beseffen, dat deze haar als moederkerk be-

schouwen niet alleen, maar haar ook als zodanig eren. Het talrijke
bezoek van leden dezer zusterkerken kan U daarvan tot bewijs
strekken, maar gij moet U wel bewust zijn, dat het ook verplichtingen
oplegt. Nu ik zelf al tot de ouderen ga behoren en zie, hoe er een

generatie van jongeren achter ons is komen te staan, kan ik slechts
de hoop uitspreken, dat die jongeren de taak van ons ouderen zullen
overnemen en vooral ook haar zullen willen voortzetten.

Zum Schluss kann ich zu meiner Freude auch Vertreter des
Ökumenischen Rates der Kirchen und Gäste anderer kirchlicher
Denominationen als Mitarbeiter in der ökumenischen Bewegung begrüssen
und von Herzen willkommen heissen.

Mit dem Wunsch, dass Gottes unentbehrlicher Segen auf unser
aller Arbeit ruhen möge, erkläre ich diesen achtzehnten Internationalen

Altkatholikenkongress als eröffnet.

Wahl des Vorsitzenden und des Kongressbüros

Auf Antrag des ständigen Kongressausschusses wurden
einstimmig gewählt :

Präsident: Prof. Dr. P. J.Maan, Utrecht;
1. Vizepräsident : A.O. Konrad, Hausen am Albis;
2.Vizepräsident: Dr. F.Speierl, Wien;



— 205 —

Sekretäre : 1. Pfarrer M. J. Aarents, Amersfoort ; 2. Pfarrer B. Schöke,

Karlsruhe; 3. Pfarrer Dr. E.Kreuzeder, Wien; 4. Pfarrer M.

Willimann, Zürich ;

Stimmenzähler : Pfarrer G. J. Blom, Krommenie ; Herr C. J. de Haart,
Schoonhoven.

Wahl des Statutenrevisionsausschusses

Weil die Statuten für die Internationalen Altkatholikenkongresse

einer Revision bedürfen, wird auf Antrag des ständigen
Kongressausschusses ein Ausschuss gewählt, bestehend aus den Herren :

Dr. A. J. van de Ven, Utrecht; Pfarrer H.Frei, Rheinfelden;
Generalvikar H. Hütwohl, Essen, und Dr. F. Speierl, Wien.

Prof. Dr. P.J.Maan hielt dann die folgende Ansprache:

Sehr geehrte Herren Bischöfe,

liebe Kongressmitglieder

Nach der Begrüssung, die Herr Dr. van de Ven ausgesprochen
hat, möchte ich in Anbetracht der langen Traktandenliste nur kurz
einige Worte sagen.

Erstens ein Wort des Dankes für das Vertrauen, das Sie in mich
setzen, indem Sie mich zum Vorsitzenden des Kongresses gewählt
haben.

Dann : ein Wort der Freude, dass wieder ein Kongress stattfindet.
Denn, meine Damen und Herren, der Kongress ist für alle unsere
altkatholischen Kirchen von grösster Wichtigkeit. Der Kongress ist
wichtig als Ort der Begegnung, der Besinnung und des Aufbauens.

Ein Ort der Begegnung für unsere Bischöfe, unsere Theologen,
für unsere Jugend, für unsere Männer und Frauen.

Ein Ort der Besinnung; es ist die letzten Jahre immer klarer
geworden, dass wir in allen Kirchen der Utrechter Union uns zu
besinnen haben auf unser Wesen, unsere Aufgabe inmitten der Kirchen,
inmitten der Welt. Auf diesem Kongress werden wir aufgefordert
werden, uns zu besinnen auf unser köstlichstes Erbe : die Liturgie,
auf unsere Position in der ökumenischen Bewegung und auf unser
Verhältnis zur Orthodoxie.

Wenn wir da mitmachen, mitsprechen, mitbeten, dann bauen

wir auf. Bauen wir nicht nur an uns selbst, sondern auch an unseren
Kirchen, ja, ich möchte den Kreis noch weiter ziehen, dann bauen

wir an der Offenbarwerdung der Kirche Gottes auf der ganzen Erde.



— 206 —

Möge so unser Kongress stehen im Zeichen der Begegnung, der

Besinnung und namentlich des Aufbauens.
Hiermit erkläre ich den Kongress für eröffnet.

Nach dieser Ansprache wurden einige Begrüssungs- und
Entschuldigungsbriefe und -télégramme verlesen, welche, zusammen mit
den Ansprachen der Vertreter befreundeter Kirchen, des Ökumenischen

Rates usw. am Schlüsse dieses Berichtes in einer Anlage
gesammelt worden sind.

Dann wurde der Beschluss gefasst, der Königin der Niederlande
als Ehrenbezeigung ein Telegramm zu senden. Nach Verlesung dieses

Télégrammes ergreift der Sekretär des ständigen Kongressausschusses,

Pfarrer H.Frei, Rheinfelden, das Wort für den

Bericht des Sekretärs des ständigen Kongressausschusses

Nehmen Sie es mir bitte nicht übel, wenn ich diesen Bericht
damit beginne, dass ich als Pfarrer der Gemeinde Rheinfelden,
welcher vor vier Jahren die Ehre zugefallen war, den Kongress
durchzuführen, die Gelegenheit benütze, um heute der jetzigen Kongressstadt

und ihrer altkatholischen Gemeinde, aber auch Ihnen allen die
vielen herzlichen Grüsse und Wünsche zu überbringen, welche ich
aus der Schweiz rheinabwärts mitgebracht habe, und der Hoffnung
Ausdruck gebe, diesem 18. Internationalen Altkatholikenkongress
möchte ebenfalls ein gesegneter Verlauf beschieden sein

Wird es so wohl auch einmalig sein, dass der Sekretär des

ständigen Kongressausschusses in derart persönlicher Weise die Brücke
zwischen zwei Kongressen schlagen kann, so obliegt ihm um so mehr
jeweils die Pflicht, mit seiner Berichterstattung jenes Band zu knüpfen,

das uns über ein Intervall von vier Jahren mit all dem verbinden
soll, was damals als bleibende Frucht ernster Arbeit und Besinnung
aus Referaten und Diskussionen sich ergeben hat, und kurz zu prüfen,
inwieweit allfällige Anregungen und empfehlende Resolutionen in
den verschiedenen Kirchen aufgenommen und ihrer Verwirklichung
entgegengeführt werden konnten. Gleichzeitig soll dieser Bericht
aber auch daran erinnern, dass es im Gesamtorganismus aller
altkatholischen Kirchen Institutionen gibt, die wir längst nicht mehr
missen möchten und die auf früheren Kongressen, teilweise schon vor
Jahrzehnten, im Bewusstsein der Sendung unserer altkatholischen
Bewegung, geschaffen worden sind und uns vor die Frage stellen, ob
wir dieses Erbe unserer Vorkämpfer auch recht verwalten und das



— 207 —

Nötige tun, damit es wenn möglich gemehrt werde. - Beides aber soll
in uns die Überzeugung stärken, dass diese Altkatholikenkongresse
auch in der heutigen Zeit, in der fast so etwas wie ein «Konferenzfieber»

umzugehen scheint, als inoffizielles Forum aller altkatholischen

Kirchen eine unerlässliche Aufgabe nach aussen und innen
zu erfüllen haben. Diese Überzeugung soll dadurch noch
unterstrichen werden, dass diesem Kongress eine Revision der aus dem
Jahre 1913 stammenden «Satzungen der Internationalen
Altkatholikenkongresse» beantragt werden \vrird, deren Wortlaut der
seitherigen Entwicklung und den Erfordernissen der Gegenwart
angemessen Rechnung zu tragen sucht, ohne den bewährten bisherigen
Grundsätzen untreu zu werden. - In Treue zum erprobten Erbe und
aufgeschlossen für die Anforderungen der Gegenwart, so möge die

bisherige Kongresstradition auch in Zukunft immer wieder aufleben
dürfen, wenn - wie in diesen Tagen hier - Teilnehmer aus allen
altkatholischen Kirchen Europas und aus Übersee, Geistliche und Laien,
Frauen und Männer in verantwortungsbewusster Liebe und Hingabe
zur gemeinsamen Sache sich mit Vertretern der befreundeten
Kirchen zum Kongress zusammenfinden

Wenn wir uns nun im folgenden kurz der eigentlichen
Berichterstattung zuwenden, dann soll zuerst an all das erinnert werden, was
im Sinne der Resolutionen des Rheinfelder Kongresses seit 1957 in
den einzelnen altkatholischen Kirchen geschehen ist :

«Innere und äussere Mission» - das war der zwiefache
Blickpunkt des Rheinfelder Hauptthemas «Dienst und Auftrag der Laien».
Dankbar dürfen wir erwähnen, dass auf Grund jener Vorarbeiten da
und dort in unsern Kirchen eine teilweise sehr intensive und ernste
Besinnung über diese Fragen eingesetzt hat und zu einigen Resultaten

führte, welche als erfreulich bezeichnet werden dürfen. So

bildete sich hier in Holland, wo man schon seit Jahren auf dem Gebiete
der innern Mission in aller Stille Pionierarbeit geleistet hatte, im
Verlaufe des Jahres 1959 die Missionsgesellschaft St.Paulus, die
inzwischen auch schon die ersten finanziellen Mittel an einem bestimmten

Punkt der anglikanischen Mission in Südafrika (nämlich
St. John's, Kaffraria) einzusetzen begonnen hat.

In Deutschland hat der bischöfliche Hirtenbrief auf den 1.

Januar 1958 die missionarischen Anliegen der Kirche allen Gläubigen
nahezubringen versucht, und wenn wir an die seither von Zeit zu Zeit
durchgeführten Besinnungstagungen für Frauen und Männer im
kircheneigenen Freizeithaus «Auf dem Weissen Stein» bei Heidelberg



— 208 —

denken, aber auch an das der individuellen Initiative entsprungene
«St.-Franziskuswerk» für innere und äussere Mission, dann darfwohl
gesagt werden, dass auch hier der ergangene Ruf nicht ungehört
verhallte.

In der Schweiz liess sich die Nationalsynode des Jahres 1958 in
Solothurn durch einen Vortrag über die Empfehlungen hinsichtlich
der inneren Mission eingehend orientieren, während die schweizerische

Arbeitsgemeinschaft durch Verbreitung einer Broschüre mit
den drei Kongressreferaten über dieses Thema die Besinnung und das

Gespräch in den einzelnen Gemeinden anregte. Eine kleine
Kommission wagte dann nach längerer Vorbereitung im Räume Basel-
Fricktal die Durchführung einer sogenannten «kirchlichen Woche»,
die in der Fastenzeit 1960 gleichzeitig in den betreffenden Gemeinden
mit je drei über eine Woche verteilten Abendvorträgen stattfand.
Mit zwei machtvoll besuchten öffentlichen Kirchentagen in Basel und
Rheinfelden, in deren Mittelpunkt ein Vortrag des schweizerischen
Oberhirten stand, schloss diese kirchliche Woche eindrucksvoll ab.
Seither hat auch die Kirchgemeinde Solothurn eine ähnliche
Besinnungswoche veranstaltet.

Im vergangenen Juni hat dann wiederum die schweizerische

Nationalsynode nach einem einführenden Referat beschlossen, fortan
auch dem Anliegen der äusseren Mission in den schweizerischen
Kirchgemeinden Gehör und Nachachtung zu verschaffen. Der Anfang soll
mit der Erhebung eines Kirchenopfers jeweils am Dreifaltigkeitssonntag

gemacht werden, dessen Ertrag für einen noch näher zu
bestimmenden Zweck der äusseren Mission Verwendung finden soll.
Parallel zu dieser Massnahme soll aber auch die bewusste Weckung
des missionarischen Gedankens in Unterricht, Predigt und durch
geeignete Vorträge ein pastorales Anliegen der ganzen Kirche werden.

Eine besondere Form hat das Anliegen der inneren religiösen
Erneuerung und Vertiefung in unserer altkatholischen Mission
Frankreichs gefunden, wo sich vor einiger Zeit die Fraternité St-De
nis - die St.-Dionysius-Bruderschaft - konstituierte mit dem Ziel,
jeden Tag die geistige Glaubensgemeinschaft durch Gebet und
biblische Lesung auch unter denen zu verwirklichen, die sonst nur selten

Gelegenheit haben, auch am äusseren Gemeinschaftserlebnis ihrer
Kirche teilzunehmen.

In diesem Zusammenhang darf auch dankbar daran erinnert
werden, dass auch die materielle Opferbereitschaft der Altkatholiken
in den letzten Jahren sich dem mancherorts spürbaren Wohlstand



— 209 —

anzupassen beginnt. So konnte letztes Jahr in der Schweiz erstmals
in der ganzen Kirche ein sogenanntes «Bistumsopfer» erhoben werden,

dessen Ertrag jeweils für dringende Bauaufgaben einzelner
schwächerer Gemeinden, aber nach Bedarfauch für ausserordentliche

gesamtkirchliche Vorhaben verwendet werden soll. Dieses alljährliche

Fastenopfer entlastet indirekt den ordentlichen Haushalt der
Gesamtkirche und setzt zusätzliche Mittel für andere Zwecke frei. -
Auch die holländische Kirche hat mit der Errichtung eines
«Baufonds», der ebenfalls aus freiwilligen Opfergaben gespiesen werden
soll, einen ähnlichen Weg beschritten.

Sicher hat sich auch in den übrigen altkatholischen Kirchen, von
denen hier nichts besonderes berichtet wird, dies und jenes Erfreuliche

und Aufbauende zugetragen, das uns nur in dem Eindruck zu
bestärken vermöchte, dass man allenthalben die «Zeichen der Zeit»
versteht und mit den zur Verfügung stehenden Mitteln versucht, den

heutigen Anforderungen einigermassen gerecht zu werden.
Was nun die von früheren Internationalen Altkatholikenkongressen

geschaffenen Organe und Institutionen betrifft, so wäre hier
der Form halber darauf hinzuweisen, dass an einer besonderen

Sitzung im Rahmen des Rheinfelder Kongresses 1957 der Beschluss

gefasst wurde, den seit dem Jahre 1902 bestehenden Internationalen
Hilfsverein, der nur in Holland und Deutschland landeskirchliche
Gestalt annahm, seit Jahren jedoch nicht mehr den ursprünglichen
Zwecken zu dienen vermochte, aufzulösen.

Hingegen sind sowohl die Internationale Stipendienkasse, welche

der Berner Kongress im Jahre 1925 ins Leben rief, wie auch die
Internationale Kirchliche Zeitschrift, welche im verflossenen Jahr
auf ein SOjähriges Bestehen zurückblicken konnte, nach wie vor bei

voller Kraft.
Seit 1957 konnte aus dem Stipendienfonds an fünf Studenten

ein Stipendium ausgerichtet werden, und zwar an drei Serben und
zwei Griechen. Die hierfür erforderlichen Mittel im Gesamtbetrag
von Fr. 15 792.10 wurden aus den Zinsen eines bescheidenen Kapitals,

vor allem aber durch freiwillige Beiträge schweizerischer
Kirchgemeinden und kirchlicher Vereine, des Synodalrates und zahlreicher

privater Gönner wie auch der polnischen Nationalkirche Amerikas

aufgebracht. Dankbar sei in diesem Zusammenhang erwähnt, dass

die Stipendienkommission des Ökumenischen Rates der Kirchen
durch Vermittlung von Rev. R.Maxwell drei orthodoxen Studenten
einen Zuschuss gewährt hat. Nach wie vor ist es für den Bestand



— 210 —

unserer theologischen Fakultät an der Universität Bern wie für die

Erfüllung des ökumenischen Auftrages der altkatholischen Kirche
als Ganzes von grundlegender Wichtigkeit, Studierende aus den uns
befreundeten Kirchen des Ostens und des Westens mit der altkatholischen

Theologie und dem Wesen und Leben unserer Kirche
bekanntzumachen. Vor allem die Fakultäten von Belgrad, Athen und Saloniki

schicken Studierende an unsere Fakultät. Es wäre aber sehr zu
wünschen, dass in Zukunft auch regelmässig Studenten aus der
anglikanischen Kirchengemeinschaft, denen dieselben Stipendienmöglichkeiten

offenstehen, an unserer Fakultät sich immatrikulieren lassen

Was die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» anbetrifft, so

darf in materieller Hinsicht von einer erfreulichen Konsolidierung
berichtet werden. Dank der Bemühungen der eingesetzten
Verwaltungskommission, insbesondere ihres Geschäftsführers Pfarrer
Alfred Jobin, Bern, ist es gelungen, die Abonnentenzahl zu erhöhen
und gleichzeitig durch Gewinnung eines grösseren Gönnerkreises die
finanziellen Grundlagen unseres wissenschaftlichen Publikationsorgans

zu festigen. Die Vollendung des 50. Jahrgangs war der Augenblick,

für die letzten 25 Jahre ein Generalregister anzulegen, das von
Pfarrer Dr. J. F. Waldmeier, Trimbach, in drei Abteilungen
(Autorenverzeichnis, Bibliographie und Sachregister) erstellt worden ist.
Dieses Generalregister ist jedem Abonnenten zugestellt worden und
stellt ein unentbehrliches Hilfsmittel zur Auffindung der reichen
literarischen Schätze unserer Zeitschrift dar, die weiterhin der Aufmerksamkeit

und dem Wohlwollen aller unserer Theologen wie Laien
empfohlen sei!

Seit 1957 fanden auch wiederum jedes Jahr sogenannte
theologische Studientagungen statt, und zwar 1958 in Wien (Hauptthema
«Kirche und Amt»), 1959m Solothurn («Hl. Geist, Kirche und Amt»),
welche beide von altkatholischen Theologen aus Holland, Deutschland,

Österreich und der Schweiz erfreulich gut besucht waren. Im
vergangenen Jahr sodann trafen sich altkatholische und anglikanische

Theologen in Oxford zur Wiederaufnahme ihrer Gespräche

von 1957 in Rheinfelden, wobei die « Lehre von der Kirche » (Ekklesio-
logie) nach bestimmten Gesichtspunkten von beiden Seiten erörtert
wurde. Wie Ihnen ja bereits bekannt sein dürfte, fand zu Beginn dieser

Woche im altkatholischen Seminar Amersfoort auch schon die
3. Anglikanisch-altkatholische Theologenkonferenz statt, und es ist
zu hoffen, dass solche Studientagungen auch in den kommenden
Jahren regelmässig stattfinden können.



— 211 —

Zum Schluss sei dankbar und ehrend aller ständigen
Kongressmitglieder gedacht, welche seit dem letzten Kongress durch den Tod
aus unsern Reihen abberufen worden sind. Ich nenne die Namen
derer, die mir durch Vermittlung der Arbeitsgemeinschaften rechtzeitig

gemeldet wurden :

Mgr. E. Lagerwey, Bischof von Deventer, Holland.

Einen weiteren schmerzlichen Verlust hat die holländische Kirche

und indirekt auch unser Kongress durch den Tod des Herrn
C. van Thiel zu beklagen, der als Vorsitzender des Ortsausschusses

in Haarlem noch die ersten Vorbereitungen der Kongressorganisation
leiten konnte, ehe er unerwartet entschlafen ist.

In der Schweiz ist der Tod von nicht weniger als 12 ständigen
Kongressmitgliedern zu verzeichnen:

Pfr. W.Schwarz, Wallbach Dir. W.Kamber, Ölten
Frau Pfr. K.Alberti, Zürich Frl. A.Peter, Solothurn
Frau K.Bröchin-Kletti, Rheinfelden E.Ruppli, Schaffhausen
Simon Disteli, Basel A. Schmid-Carlin, Basel

Frau F.Federer, Luzern Dir. E.Sontheim, Zürich
Frau 0. Gassmann, Biel J. Vogt-Ammann, Basel

Wir danken an dieser Stelle für die zum Teil jahrzehntelange
Treue und Unterstützung, welche uns durch diese Mitglieder beschieden

war. Das Requiem vom kommenden Samstagmorgen wird uns
Gelegenheit geben, auch dieser Entschlafenen in Dankbarkeit und
Fürbitte zu gedenken.

Was den gegenwärtigen Bestand an ständigen Kongressmitgliedern

betrifft, so betrug dieser in Holland zu Beginn dieses Jahres
17 Einzelmitglieder, in Deutschland waren es deren 15, und in der
Schweiz entrichteten 85 Einzel- und 69 Kollektivmitglieder
(Kirchgemeinden und kirchliche Vereine) ihren jährlichen Beitrag. Wie Sie

selber hörten, sind im Mitgliederbestand zahlreiche Lücken entstanden,

die unbedingt wieder geschlossen werden müssen. Und wenn
sich dieser Kongress gar entschliessen kann, die Kongresskasse wieder
als eine internationale führen und verwalten zu lassen, wird der
Zeitpunkt gekommen sein, um auf dieser neuen Basis den Kreis der
ständigen Mitglieder noch erheblich zu erweitern und auch über Holland,
Deutschland und die Schweiz hinaus auszudehnen, wie das früher
bereits längere Zeit der Fall war. Das wäre indirekt ein Beweis dafür,
dass wir alle davon überzeugt sind, dass unsere Altkatholikenkon-



— 212 -
gresse auch in Zukunft eine wichtige Aufgabe im Rahmen unserer
Bewegung zu erfüllen haben, ein Beweis aber auch dafür, dass wir
mit vielen Gleichgesinnten bereit sind, die Erfüllung dieser Aufgabe
zu sichern

Danach erwähnt der Präsident das Hinscheiden des Herrn
Dr. J. J.Vermeulen, Utrecht, im Jahre 1960, der einige Jahre
Mitglied des Kongressausschusses war. In dieser Eigenschaft eröffnete er
den ersten Kongress nach dem Kriege im Jahre 1948 in Hilversum.

Dann ergreift Herr Bischof P. J. Jans das Wort. Aber bevor er
mit seinem Referat beginnt, begrüsst er Fräulein Mr. S. M. Holsteyn,
Utrecht, und Dr. P.Minear, Genf, als Vertreter des Ökumenischen
Rates in den Niederlanden und des Weltrates.

Darauf folgt das Referat von Mgr. P.J.Jans, Bischof von
Deventer.

Onze positie in de oecumenische beweging

De Internationale Oud-Katholieke Congressen, waarvan ons wel

uitvoerige verslagen, maar helaas tot nu toe geen aaneengesloten
beschrijving en wetenschappelijk historische analyse ter beschikking
staan, dragen niettemin van het eerste congres te Keulen in 1890 af
tot op dit 18e congres van heden toe het kenmerk van bewuste be-

zinning op de eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijkheid
van de in de Unie van Utrecht verbonden kerken.

Ten opzichte van de hedendaagse twintigsteeuwse
oecumenische beweging, voorzover deze gestalte heeft gekregen in de

Wereldraad van Kerken, houdt deze eigen zelfstandige oecumenische

verantwoordelijkheid allerminst een beperking in. Wel echter
betekent deze verantwoordelijkheid op menig punt een wezenlijk
onderscheid en een diepgaand verschil.

De Wereldraad van Kerken immers beschouwt als de vrijwel
onmiddellijke aanleiding tot het ontstaan van het in hem georgani-
seerde en geincorporeerde oecumenische streven de moeilijkheden
op het terrein van de christelijke zending. Door de confrontatie van
het Christendom met andere wereldgodsdiensten werd de verdeeld-
heid als een groot obstakel ervaren en als een ongerijmdheid, een
anomalie, t.o.v. de inhoud van het evangelie aan den lijve gevoeld.
De oprichting van de Internationale Zendingsraad in 1910 was een
eerste schüchtere schrede van enkele kerken en zendingsgenoot-
schappen op de weg naar grotere samenwerking. Deze schrede kon
nl alleen worden gedaan, wanneer men bereid was vraagstukken van



— 213 —

geloof en kerkorde buiten beschouwing te laten. De Bisschop voor de

Filippijnen van de Protestant Episcopal Church waarmede wij thans
in voile gemeenschap zijn, Charles H.Brent was het die de onhoud-
baarheid van dit standpunt aan de orde stelde en verklaarde, dat
samenwerking alleen toereikend kon zijn, wanncer de oorzaken van
de verdceldheid onder de Christenen werden onderzocht met het doel
ze uit de weg te minien. Zo heeft de oprichting van de Internationale
Zendingsraad te Edinburgh in 1910 indirect de stoot gegeven tot de

beweging, die voortaan als het geweten van heel de oecumenische

beweging in deze eeuw een grote rol zal gaan speien, nl de beweging
van «Faith and Order», « Geloof en kerkinrichting», waarbij dan, wat
het laatstc betreff in het bijzonder gedacht dient te worden aan de

betekenis en de functie van ambt en sacrament voor de kerk.
In de Oud-Katholieke Kerken echter, en hierin vindt zij de

Anglikaanse en Oosters-Orthodoxe en mutatis mutandis in een ver
verschiet ook de Rooms-Katholieke Kerk naast zieh, betreff de be-

langstelling voor- en het aandeel in de oecumenische beweging recht-
streekser de verdeeldheid der kerk als zodanig. Onder deze kerken
heerst veelmeer de smart om het verscheurde lichaam van Christus,
om de verdeeldheid der katholieke kerk, waarbij dan ook elk zieh

beroept op het bezit van de wezenlijke kenmerken van antiquitas,
apostolicitas en universalitas, die haar het katholiek zijn in leer en

leven, in ambt en sacrament mogelijk maken.
De vcrabsolutering hiervan echter heeft in een mengeling van

theologische, anthropologische en politieke factoren geleid tot het

grote schisma van 1054, dat nict maar als een litteken in de historié
der kerk in de loop der eeuwen is verschrompeld en vervaagd, maar

nog altij d als een afschuwelijke verm inking wordt ervaren, die ook
zonder de latere wonden, die de reformatie in de kerk sloeg, van de

stad Gods, de civitas Dei, hier op aarde een koninkrijk heeft gemaakt,
dat tegen zieh zelf verdeeld is en de kenmerken van verval met zieh

draagt.
Dit schisma is echter meer dan een botsing van Oosterse en

Westerse geaardheid, van dynamische en statische gesteldheid, ja
meer zelfs dan een botsing van paliselijke en patriarchale machts-

aanspraken. Dit schisma vindt zijn diepste oorzaak in het theologisch
uit elkaar groeien van Oost en West, in de vervreemding van de oude

patristiek door de suprématie van de nieuwe scholastiek, in het niet
meer verstaan van elkanders mystiek vooral in het sacramentele
leven.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1961. !-*



— 214 —

Het is begrijpelijk, dat een Wereldraad van Kerken, die zelf als

raad, als federatie, als bondgenootschap van kerken en christelijke
genootschappen vele ongelijkwaardige en ongelijksoortige elementen
in zieh vereenigt, niet het instituut kan zijn, dat een dergelijk schisma

ongedaan zal maken.

Dit moet niet opgevat worden als een verwijt aan of een deni-

gratie van de Wereldraad van Kerken. Dat zou in onze posi tie zinloos

zijn, daar dit alleen maar, daar wij immers lid van de Wereldraad
van Kerken zijn, verwijt aan ons zelf zou betekenen.

Wij constateren dit echter wel als een ernstige waarschuwing
aan alien, die van de Wereldraad de definitieve oplossing van het
oecumenisch vraagstuk verwachten en voor alle kerken, die zieh in
de Wereldraad van Kerken hebben verbonden, en ook voor die
kerken, die de ontwikkeling van de Wereldraad alleen nog maar van
terzijde, of zijn werk, zoals de Rooms Katholieke Kerk dit doet, vrij-
blijvend begeleiden.

De Wereldraad bewijst immers door zijn wereldomspannende
organisatorische mogelijkheden, zijn veelzijdige theologische be-

zinning, zijn doelmatige wijze van activeren, zijn stelling nemen tegen
ongeoorloofde proselytenmakerij, zijn in de bres springen voor
absolute vrijheid van godsdienst en zijn daadwerkelijke hulpverlening
diensten aan de kerken, die aan haar oecumenisch leven en eenheids-
streven alleen maar een krachtige Stimulans kan geven. Maar... een

waarlijk oecumenische beslissing nemen voor de kerken kan de Wereldraad

van kerken nooit.

De leidende figuren in de Raad zijn zieh daarvan terdege bewust.
Deze blijft liggen bij de kerken zelf en treft pas doel, wanneer zij zieh
haar oorsprongelijke verwantschap en de eenheid van hun gemeen-
schappelijk verleden willen herinneren, ook al heeft er in de kerk,
zelfs in haar gestalte zoals wij die leren kennen uit het N.T. een
absolute eenheid nooit bestaan. Deze immers zou ook uniformiteit
insluiten en daarom gaat het niet in de oecumenische beweging, het
gaat om het herstel der onderbroken continuiteit met de gedachten-
wereld van het apostolisch tijdvak, om de wederzijdse herontdekking
en om het wederkerig herstel van de waardering van de katholiciteit
en de apostoliciteit naar het voorbeeld van de oecumenische concilies.
Het gaat ondanks alle verdeeldheid zaaiende invloeden die hebben
meegespeeld, en de wijd verbreid overeenstemming in geloof van de

ongedeelde kerk der eerste tien eeuwen.



— 215 —

Zo ver is de oecumenische beweging van vandaag nog niet. Wij
bezitten echter wel een symptoom van de mogelijkheid van een der-

gelijke ontwikkeling nl in de full communion van de kerken van de

Unie van Utrecht met die van de Anglikaanse kerkgemeenschap.

Deze houdt immers in een wederzijdse erkenning van elkanders
katholiciteit en apostoliciteit met als resultaat niet slechts een min
of meer gelukkige ecclesiologischo, of theologische of organisatorische
synthèse, maar een meer en meer naar elkaar toe groeien en door
elkaar heen vloeien van sacramenteel leven, waarvan de wederzijdse
deelneming aan elkanders bisschopswijdingen, de altaargemeen-
schap, de kanselgemeenschap en het toenemend interkerkelijk ver-
keer der leken de onmiddellijk aanwijsbare verschijnselen zijn.

Zo pas gaat de wonde der verscheurdheid genezen, zo pas kan
de breuk zieh sluiten, zo pas kan een schisma aflopen en zieh oplossen
of tot een bijna onvindbaar litteken vervagen. Zo heeft het zin zieh

voor de oecumene in te zetten, omdat in deze richting haar doel-
stelling identiek blijft met die van de ene, heilige, katholieke en
apostolische kerk uit het oecumenisch symbolum van ons geloof.

Deze «full communion» van de Anglikaanse met de Oud-Katho-
lieke kerken is tot nu toe, reeds 30 jaar lang dus, vrijwel een unicum
gebleven. Het «Agreement van Bonn», dat aanvankelijk de

intercommunie, thans dus de full communion genaamd, van de Oud-
Katholieke met de Anglikaanse kerken regelt, laat zieh echter maar
niet zo zonder meer op elke eenheidspoging toepassen. Het recente
bewijs hiervan leveren de unieschemas van de kerken van Ceylon,
Noord-India en Pakistan, waarover van de Internationale Bisschops-
conferentie ter gelegenheid van dit congres een verklaring is te
wachten.

Stringenter echter betreff dit onze relaties met de Ooster-Ortho-
doxe Kerken, waarmede ondanks de innige verbondenheid in leer en
in wezen tot nu toe nog geen volle kerkelijke gemeenschap mogelijk
is gebleken. Dit betreuren wij te meer, omdat reeds sinds de Unions-
konferenze te Bonn van 1874 en 1875 de bestaande scheiding amper
meer op enige theologische factor blijkt te berusten en hierdoor het
herstel van de kerkelijke gemeenschap tussen een aantal Westers-
katholieke kerken nog steeds niet is gevolgd door een volledig herstel

met kerken van het Oosten, waardoor het grote schisma van 1054

ook in deze toch wel bij uitstek katholiek oecumeniserende kerken-

kring als een open wonde blijft bioeden.



— 216 —

Als vanzelfsprekend rijst de vraag: Kan de Wereldraad van
Kerken, die Orthodoxe, Anglikaans en Oud-Katholieke Kerk onder
zijn leden telt, de impasse, waarin de Oud-Katholieke en Anglikaanse
kerken met haar eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijkheid

zieh bevinden, helpen doorbreken

Gezien zijn wereldpositie, de internationale goodwill, die bij
taft gekweekt door zijn belangrijke diensten op het gebied van ras-,
volk-, bevolkings- en gezinsproblemen, het onbeperkte vertrouwen,
dat en terecht zijn eigen leden en zelfs niet-leden-kerken in de Raad
stellen op het gebied van hulpverlening godsdienstvrijheid, evan-
gelisatie, zending, bijbelstudie en beoefening van de théologie, waar-
door de positie der kerken in de wereld is verduidelijkt en versterkt
en de saamhorigheid als christenen aanzienlijk is gegroeid, zou de

Wereldraad tot het doorbreken van de impasse, waarin katholieke
kerken ten opzichte van elkander verkeren, in staat moeten zijn. Dat
is hij echter niet. Waarom

De Wereldraad van Kerken ziet zieh zieh herhaaldelijk genood-
zaakt zijn toevlucht te nemen tot een compromis. Zijn ontwikkeling
heeft een zodanige vlucht genomen, dat zijn beslissingen meer
afhankelijk worden van de gelegenheid, die zieh voordoet, of de nood
waarmede de Raad wordt geconfronteerd, dan van de innerlijke
geestelijke en spirituele reserve, waaruit elk van zijn leden leeft. En
dit wordt dan gemotiveerd met de uitdrukking: «Besluiten omtrent
het tempo van zijn ontwikkeling kunnen niet „in vacuo" worden

genomen.»

Het vacuum, dat m.i. in de Wereldraad dreigt, is het tanen van
de belangstelling van zijn leden voor de waarde, het gewicht, de

realiteit van de noodzakelijkheid van het herstel van de «oude kerkelijke

oecumene». Men spreekt te gemakkelijk en te vanzelfsprekend
in het rapport van het Centrale Comité aan de 3e Assembly, die van
18 november tot 6 december a.s. in New Delhi samenkomt, dat de

Wereldraad van Kerken zieh midden in een veranderende
oecumenische situatie bevindt.

Voor zo ver hieroncler nl de toeneming van taken en verant-
woordelijkheden en het meer betrokken raken in nieuwe evrplich-
tingen en nieuwe vraagstukken wordt verstaan opent deze consta-

tering geen wezenlijk andere aspecten. Lit verschijnsel heeft de Raad
als JKere/Wraad met elke andere internationale organisatie van wereld-
omvattende betekenis gemeen.



— 217 -
Wanneer hieronder echter als belangrijkste factoren worden

genoemd: de toetreding van de kerken van de Unie van de Sowjet
Socialistische Republieken en de actuele belangstelling van de Rooms
Katholieke Kerk voor de Wereldraad door de instelling van een
« Secretariaat ter bevordering van de (let wel) christelijke (niet kerkelijke

dus) eenheid», dan blijkt hieruit, dat de veranderende situatie
meer kerkelijk-politieke verschuivingen betreff dan wezenlijk
veranderende oecumenische. Nieuwe dementen treden hierdoor de

Wereldraad van Kerken, voor zo ver te bezien valt, niet binnen,
tenzij het «Rooms-Katholieke Secretariaat ter bevordering van de

christelijke eenheid» bij machte blijkt een brug van overleg en beraad
te slaan naar het körnende Vaticaanse concilie voor de Wereldraad
van Kerken, - en tenzij de toetreding van de Russisch-Orthodoxe
Kerken, waarover te New Delhi alsnog zal moeten worden beslist,
meer betekent, dan een numerieke versterking van de Oosters-Ortho-
doxe Kerken in de Wereldraad.

Er is nog een andere reden, waardoor dit vacuum in de hand
wordt gewerkt. Herhaaldelijk wordt met grote nadruk geconstateerd,
dat de Wereldraad van Kerken geen superkerk kan of wil zijn en
inzake leerstellige problemen naar buiten voor zijn leden noch spre-
kend noch handelend kan optreden. Dit stellig terecht, maar niet-
temin vragen wij ons af : waarom met zo grote nadruk Moet de oor-
zaak hiervan niet gezocht worden in de tragische omstandigheid, dat
de Wereldraad reeds zo veel leden telt, die een leerstuk der kerk, zoals

het in het oecumenisch symbolum van Nicea-Constantinopel is ge-
formuleerd, niet willen ofkunnen belijdcn, omdat zij verleerd hebben

dogmatisch, boven de subjectieve werkelijkheid uitgaande, over de

waarheid, die ons van Christus' wege van zijn kerk is geopenbaard,
te denken Afgezien nog van het feit, dat aldus binnen de Wereldraad

dwaling en haeresie als gelijkwaardige grootheid staat en be-

raadslaagt met en naast de orthodoxie, dreigt het gevaar, dat het

vraagstuk van de Christelijke eenheid niet meer in eerste instantie
als het vraagstuk van de eenheid, de heiligheid, de katholiciteit en
de apostoliciteit der kerk wordt beschouwd, omdat dit vraagstuk
minder opportuun, als niet meer in overeenstemming met de

oecumenische situatie van vandaag, is Deze en dergelijke verschijnselen

zijn het, die de episcopale leden-kerken van de Wereldraad in de positie
van eigen, zelfstandige, oecumenische verantwoordelijkheid drijft.

Van het Toronto-statement van 1950, dat de titel draagt: «De

Kerk, de Kerken en de Wereldraad van Kerken» en als ondertitel:



— 218 —

«De ecclesiologische betekenis van de Wereldraad van Kerken» wordt
met het oog op de 3e Assembly in New Dehli gezegd, dat het bewezen
heeft een gezonde basis te zijn voor het werk van de Raad. De nadruk
valt kennelijk op het woord «Raad». Inhoud, titel en ondertitel van
dit statement doen echter meer verwachten. Men zou ni verwachten,
dat het na tien jaar sérieuse oecumenische arbeid wegwijzer geworden
zou zijn van de Wereldraad voor de Kerken naar de Kerk. Dit heeft
men echter niet kunnen concluderen. De Raad moet zieh voorlopig
tevreden stellen met een instrument te zijn, door de kerken tot stand
gebracht, om de kerken in staat te stellen haar gemeenschappelijke
roeping in getuigenis en dienst te kunnen vervullen en zieh voor te
bereiden op een duidelijke manifestatie van de eenheid der kerk. Maar
manifestatie, dienst en getuigenis vormen geen enkele garantie, dat
men de grenzen der subjectieve werkelijkheid wil overschrijden,
hoewel het Toronto-statement daartoe toch wel aanknopingspunten
biedt. Als basis voor de samenwerking en het getuigenis der kerken
poneert het de gemeenschappelijke erkenning, dar Christus is het

Goddelijk Hoofd van het Lichaam is en spreekt het de wens uit, dat
door de spirititele relaties der kerken binnen de Raad het Lichaam
van Christus opgebouwd möge worden en het leven der kerken ver-
nieuwd. Maar dan zal de eenheid van het belijden van ons geloof in
de kerk toch vooraf dienen te gaan aan of tenminste gelijke tred
moeten houden met manifestatie, dienst en getuigenis. Waar dit te
weinig het geval is blijft onze positie in de oecumenische beweging
er één van eigen zelfstandige verantwoordelijkheid, vrij van handelen
en besluiten uit het beginsel der opportuniteit.

De 3e Assembly zal hebben te beslissen over een voorstel van
het Centrale Comité van de Wereldraad de z.g.n. basisformule uit te
breiden.

Deze luidde tot nu toe : «De Wereldraad van Kerken is een
gemeenschap van Kerken, die onze Heer Jezus Christus aanvaarden als
God en Heiland.»

De nieuwe uitgebreide formulering zal luiden: «De Wereldraad
van Kerken is een gemeenschap van kerken, die de Heer Jezus Christus

als God en Heiland overeenkomstig de Heilige Schrift belijden
en die daarin hun gemeenschappelijke roeping gezamenlijk willen
vervullen tot eer van de ene God, Vader, Zoon en Heilige Geest. »

Dat het onze vervangen is door de Heer, belijden in de plaats
gekomen is van aanvaarden en dat het trinitarisch karakter van deze

formule, de belijdenis van de Drieënigheid, meer expliciet geworden



— 219 —

is, al is dit dan nog slechts in een lofprijzing, kan als onmiddellijke
winst beschouwd worden.

De toevoeging «overeenkomstig de Heilige Schrift» zet echter de

deur open voor vraagstukken, die onzerzijds b.v. betreffen haar
relatie tot kerk en traditie, zoals ook de belijdenis van de godheid
van Christus nog altijd de vraag doet klemmen naar de betekenis van
zijn mensheid.

Aan de nieuwe formulering blijft voorts ontbreken elke ver-
wijzing naar het doel van de door de Wereldraad van Kerken ge-
propageerde «oecumene», naar de eenheid der kerk dus, waarover
op zijn minst toch klaarheid zal dienen te komen wat betreff de

richting en de weg, om tot dit weliswaar hooggegrepen, maar nooit
uit het oog te verliezen doel te geraken. Voor zo ver dit onze positie
als Oud-Katholieke Kerk aangaat zal dit dienen te zijn de ontdekking
van de door God gegeven eenheid enerzijds tesamen met het voort-
schrijdend herstel en de zorgvuldige restauratie dier eenheid ander-

zijds.
In het licht van de Wereldraads Oecumene dreigt het gevaar,

dat men zieh blind staart op verbrede en verbeterde organisatie, ja
zelfs, dat men op de lange duur genoegen zal nemen met het bestaan

van een Wereldraad van Kerken als zodanig.
Belangrijker dan de formulering van de basis blijft het antwoord

op de vraag : « Waarom een basisformule % » Als deze hoofdzakelijk
dienen moet om alles wat geen kerk is of heten wil buiten de deur te
houden, zou in het licht van de oud-kerkelijke oecumene het gevaar
niet denkbeeidig zijn, dat reeds menig royement over de leden van
de Raad zelf zou moeten worden uitgesproken, b.v. over die leden,
die de naam kerk bewust afwijzen en met benamingen als broeder-
schap, gemeenschap of genootschap wensen te volstaan. Dit is het
doel van de basisformule kennelijk niet, daar men zieh op het brede

standpunt kan stellen, dat hier nog sporen van kerkelijk leven aan-
wijsbaar zijn. Maar daarmede houdt de basis wel de deur open voor
een ecclesiologie, die theologisch een compromis betekent, waardoor

zij zieh op het schip der oecumene zelfs in een nog stringenter
formulering als een vlag dreigt te ontplooien, die hoe langer hoe minder
de lading dekt, wat voor ons een positie betekent ,die nu eenmaal niet
trekt.

Tegen de achtergrond van hetgeen tot nu toe betoogd is behoeft

nauwelijks meer gezegd te worden, dat de Oud-Katholieke Kerk
haar grootste verwachtingen blijft stellen op hetgeen de Wereldraad



— 220 —

van Kerken door zijn leden hoopt te bereiken via de Commissie en
het Departement van «Faith and Order», geloof en kerkinrichting.

Wie het beleid van de Wereldraad van Kerken in de période van
zijn amper dertienjarig bestaan op de voet heeft gevolgd en daardoor
dieper leert doorzien, zal ervan overtuigd zijn, dat het uiteindelijke
doel en slagen van de Raad op het terrein van «Geloof en kerkorde»
liggen.

Ongetwijfeld schept het vriendschappelijk samenwerken der
kerken op het gebied van evangelisatie, zending, vluchtelingenhulp,
gezin en samenleving, rassentegenstellingen, sociale en internationale
Problemen een gunstig klimaat voor het interkerkelijk verkeer. Men
leert elkander kennen en als regel leidt de kennsimaking ook tot een
zekere mate van waardering voor bepaalde doelstellingen, die men
nastreeft.

Onmiskenbaar echter werkt dit het gevaar in de hand, dat men
de fundamentele tegenstellingen, die de kerken in haar sacramentele
leven van elkaar gescheiden houdt, laat voor wat ze zijn.

Dat de kerken op het gebied van practisch Christendom er niet
in slagen ailes te bereiken en te verkrijgen, waarom zij bidden en

waarover zij spreken en preken zal haar in de ogen van de wereld niet
kleineren of verzwakken, maar dat zij de heilsboodschap van het
evangelie van verzoening en verlossing verdeeld en gescheiden aan
de wereld presenteren, moet voor het oog van God en wereld zonde

en dwaasheid zijn.
Op een vergadering van de Amerikaanse tak van de Wereldraad

te Buck Hill Falls in 1960 heeft de algemen secretaris van de Wereldraad

van Kerken, Dr Visser 't Hooft verklaard : «De Wereldraad kan
krachtens zijn aard niet volstaan met het feit, dat de kerken samen-
wrerken en broederlijke contacten onderhouden. Want de vraag blijft
en zij komt tot ons in de eerste plaats van de Heer zelf en in de tweede

plaats van de wereld: «waarom zijl gij niet ten volle één in „faith and
order".»

Hoewel «Faith and Order» door de wereldconferenties van
Lausanne in 1927, Edinburgh in 1937 en Lund in 1952 sterk de aandacht

op zieh heeft gevestigd heeft het in spectaculariteit nooit kunnen
wedijveren met de Wereldconferenties van de Raad in 1948 te
Amsterdam en in 1954 te Evanston.

Op de conferentietafel van de 3e Assembly te New Delhi ligt
echter van de zijde van «Faith and Order» een document op tafel, dat



— 221 —

terdege onze aandacht vraagt. Het draagt als titel en geeft ter in-

leiding het volgendo :

«De Faith and Order beweging was geboren in de hoop, dat zij
onder Gods leiding voor de kerken een hulpmiddel zou zijn, om zijn
wil, dat de Kerk één zijte verwerkelijken. De vorming van de

Wereldraad van Kerken en de inlijving daarin van Faith and Order
hebben wel de omstandigheden, waaronder Faith and Order werkt
gewijzigd, maar niet haar doel. Wij zijn ervan overtuigd geraakt, dat
de tijd is aangebroken dit doel uitvoeriger te omschrijven, en de

wegen en middelen, waardoor Faith and Order binnen het raam van
de Wereldraad van Kerken dit doel tracht te realiseren, te herzien.

De Commissie van Faith and Order neemt aan begrijpt, dat de

eenheid, die zowel Gods wil is als Gods gave aan zijn Kerk, een eenheid

is, die allen, die Jezus Christus als Heer, waar ter wereld ook, belijden,
met elkander samenbrengt in een gemeenschap van volledig weder-

zijds vertrouwen door één dooj) in Hern, vasthoudend aan het ene

apostolische geloof, predikend het ene Evangelie en brekende het ene
brood, met een gemeenschappelijke leven, dat zieh uitstrekt tot
getuigenis en dienst aan allen; tegelijkertijd verbindt dit leven hen

zodanig met de gehele Christelijke broederschap op alle plaatsen en

in alle tijden, dat ambtsdragers en leden door allen worden erkend,
en dat allen gezamenlijk, al naar gelang de gelegenheid zieh daartoe
voordoet, kunnen handelen en spreken voor de taken, waartoe God
de Kerk roept.

Voor zulk een eenheid moeten wij, aldus geloven wij, bidden en
werken. Dit inzicht in werkelijkheid is de insjiiratie geweest van de

Faith and Order beweging in het verleden, en wij bevestigen opnieuw,
dat dit nog steeds ons doel is.»

Deze verklaring geeft, wat de formulering betreff, in menig op-
zicht vaste grond onder onze voeten. Een Heer, één geloof, één doop,
één evangelie, één brood is inderdaad de eenheid, die Gods wil en

gave tegelijk is aan Zijn kerk, maar zijn de kerken ecclesiologisch en

theologisch niet juist op deze punten het verst uit elkaar geproeid
en van elkander vervreemd Neutralität of compromis brengen ons
hierin geen stap verder. Toch kunnen de kerken elkaar het antwoord

op de vragen, die achter deze formulering oprijzen niet schuldig
blijven. Geen antwoord, constateert het rapport, betekent plaats
inruimen en voet geven aan het verkeerde antwoord. Hier staat de

actuele situatie, de krisis, waarin de oecumenische beweging van
vandaag zieh bevindt, ten voeten uit voor ons, hierin is ook onze



— 222 —

positie in haar verste perspectief en haar diepste consequentie ge-
tekend, hier wordt een gehoorzaamheid verondersteld, die eist alles

wat wij als kerk aan eenheid, heiligheid, katholiciteit en apostoliciteit
bezitten in de oecumenische beweging in het algemeen uit te dragen,
in het werk van de Wereldraad van Kerken met al zijn divisies en

departementen en commissies in het bijzonder in te brengen, hier
zullen wij moeten tonen, dat ons vasthouden en vastklampen aan de

oud-kerkelijke oecumene, aan de eenheid van de ongedeelde kerk,
niet maar geloofs-theorie of theologische opinie is, maar de enige
levende werkelijkheid, waarin wij kerk kunnen zijn, als kerk kunnen
handelen en als kinderen van Gods koninkrijk kunnen leven.

Onze positie in de oecumenische beweging. Het heeft hier en daar,
ook in eigen kerkelijke kring, verwondering gebaard, dat de Oud-
Katholiek Kerk t.a.v. de integratie, de samensmelting van Wereldraad

en Internationale Zendingsraad op de voorbereidende ver-
gadering voor New Delhi van het Central Committé te St. Andrews
in 1960 een afwijzend standpunt heeft ingenomen.

Laat over dit Standpunkt geen misverstand ontstaan, als zou de

Oud-Katholieke Kerk hiermede hebben willen verklaren, dat de

zending geen zaak der kerk of der kerken is. Ik neem aan, dat zowel
de schuilkerk-mentaliteit als de polemische houding ten opzichte van
ultra-montaanse, specifiek Roomcuriale dwaalleringen dus, is over-
wonnen en gezond katholiek kerkelijk positivisme ons denken en
doen en hopen en geloven en bidden bepaalt.

Uit dit laatste juist is het, dat dit afwijzend standpunt is geboren.
De Oud-Katholieke Kerk ducht, dat de samensmelting van Wereldraad

en Zendingsraad niet slechts een nieuw element in de Wereldraad

brengt, dat geen kerk heten of zijn kan, maar ook dat deze

integratie de reformatorische neiging in de Wereldraad de functie der
kerken in de wereld tot louter prediking en zendingswerkzaamheid
te beperken, zal vergroten en daardoor de soteriologische roeping en
taak der kerk meer en meer op de achtergrond zal doen geraken. In
zekere zin, zien wij in deze ogenschijnlijk zo bemoedigende ontwikkeling

het vitium originis, de fout dus gemaakt bij de opzet van de

twintigste eeuwse oecumenische beweging weer naar voren treden,
die on de stichting van de Wereldzendingsraad mogelijk te maken en
practische samenwerking op het terrein der zending te kunnen
bevorderen, de vraagstukken van Geloof en Kerkorde uit haar program
weerde. Latenwij hopen, dat de Wereldraad van Kerken in de période,
die hij na New Delhi ingaat, zal kunnen aantonen, dat de Oud-Katho-



— 223 —

lieke Kerk met het innemen van dit afwijzend standpunt een gevaar
heeft willen bestrijden, dat slechts denkbeeldig aanwezig was. Maar

mögen wij onzerzijds er dan ook in slagen aan te tonen, at onze positie
van eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijkheid geen utopie,

geen onverwezenlijkbaar standpunt is gebleken, maar een reèle

positieve factor in al het streven naar de eenheid der kerk, zoals God
die wil.

Er zijn nog vele détailvragen, die onze positie in de oecumenische

beweging bepalen, zoals die naar de plaats van de leek, de vrouw en
de jeugd in de kerk. Ook de vragen, die cirkelen rondom het maken
van bekeerlingen uit andere kerken (prosélytisme), gemeenschappelijke

evangelisatie, open avondmaal en onze medewerking in of aan
oecumenische diensten.

Het zijn vragen, die op ons af komen door het lidmaatschap van
de Wereldraad en dat van de landelijke en plaatselijke raden.

Maar Wereldraad en Oecumene zijn geen begrippen, die elkaar
volkomen dekken. De grenzen der Oecumene laten zieh wijder trek-
ken, wat blijkt uit het feit, dat men juist in Wereldraadskringen met
een zekere spanning uitziet naar het komende concilie van de Rooms-
Katholieke Kerk, waarvan men hoopt, dat het, niet zo zeer voor de

Wereldraad zelf, of voor bepaalde kerken van de Raad, maar voor
de wereld als geheel en daardoor voor haar eigen geestelijken en

gelovigen waarlijk oecumenische perspectieven zal openen. De bij-
dragen, die raads van R.K. zijde niet alleen in theologische door-
denking van de oecumene, maar ook in practisch opzicht zijn ge-
leverd, geven geestelijken, theologen en overige gelovigen er recht op
te weten waar zij oecumenisch aan toe zijn, in hoeverre zij in de

vruchten der oecumene mögen en moeten delen. Want het ziet er

naar uit, dat de geschiedenis der kerk meer en meer de geschiedenis
der oecumenische beweging gaat worden en dat de behoefte aan een

eerlijke oecumenische herschrijving van de kerkgeschiedenis zieh

meer en meer zal laten gelden. Met wereld en mensheid is ook de kerk
een totaal nieuw tijdperk ingetreden.

1961 staat reeds te boek als een jaar van oecumenische beslis-

singen. De Wereldraad van Kerken staat aan de vooravond van zijn
3e Assembly in New Delhi. Voor deze Assembly zal echter niet be-

slissend zijn, ofde Russisch Orthodoxe Kerken toetreden, ooknietofde

uitbreiding van de Basisformule zal worden aanvaard, daar de laatste

herziening van deze formule voorlopig nog wel niet zal zijn beklonken,
zelfs niet of de integratie met de Wereldzendingsraad zonder noe-



— 224 —

menswaardige afzijdigheid of afwijzing haar beslag zal krijgen. De
beslissing over deze kardinale punten is in principe reeds gevallen.
Neen, beslissend zal zijn in hoeverre de bijdrage der Orthodoxie het
oecumenisch denken na New Delhi met een nieuw élan zal gaan be-

vruchten, de basisformule waarlijk zal functionneren en de zending,
meer dan tot nu toe het geval geweest is, zaak der kerken zal blijken
te zijn.

Bovenal echter zal van beslissende betekenis voor de toekomst
zijn in hoeverre door hernieuwde bezinning op de dingen, die «Faith
and Order» aangaan, het inzicht baan zal breken, dat de Wereld-
raadsoecumene slechts een voorbijgaande fase in de geschiedenis van
het Christendom kan zijn, omdat het wezenlijk doel van de
oecumenische beweging ver uitreikt boven een federatie van kerken, maar
niets minder is dan de verwerkelijking van de «ene, heilige, katho-
lieke en apostolische kerk», die alien belijden.

Voor de kerken, waarmede wij Oud-Katholieken in voile kerkelijke

gemeenschap staan, zal het in het bijzonder een jaar van
oecumenische beslissingen worden.

De Algemene Conventie van de Protestant Episcopal Church

van de U. S.A., die deze maand in Detroit samenkomt, heeft op haar

agenda staan het sluiten van een een kerkelijk concordaat met de

kleine Spaanse en Portugese epicopale kerken en een voorstel tot full
communion met de ongeveer twee millioenleden teilende Onafhanke-

lijke Kerk van de Philippijnen.
Ook de discusiie over de mogelijkheid tot samensmelting met

presbyterale kerken, bekend als het z.g.n. Blake-Pike proposal, heeft
vele gemoederen in beweging gebracht en reeds als een knuppel in
het hoenderhok van het oecumenisch bewegen gewerkt. De Convocations

van Canterbury en York hebben zieh in de loop van dit jaar
op instigatie reeds van de Lambethconferenties van 1948 en 1958

ernstig bezig gehouden met het Ceylon, North India en Pakistan
herenigingsschema, dat als een zaak van waarlijk verstrekkende
oecumenische importantie is onderkend.

Menig onderdeel van de onderhandelingen, die hierover worden
gevoerd blijken te staan of te vallen met het antwoord op de vraag:
Is hier het Agreement van Bonn, van 2 juli 1931, waardoor de

intercommunie van de Anglikaanse met de Oud-Katholieke Kerkgemeen-
schap tot stand kwam, op vantoepassing Ì Deze overeenkomst luidt :

1. Elke gemeenschap erkent de katholiciteit en de onafhankelijk-
heid van de ander en handhaaft zijn eigen onafhankelijkheid.



225

2. Elke gemeenschap stemt er in toe in leden van de andere
gemeenschap toe te staan deel te hebben aan de sacramenten.

3. Intercommunie eist niet van elke gemeenschap de aanvaarding
van elke doctrinaire mening, sacramentele devotie of liturgische
praktijk, die karakteristiek is voor de ander, maar houdt in, dat
elkeen gelooft, dat de ander al de wezenlijke dementen van hei chris-

telijk geloof vasthoudl.

Vasthouden is geen kwestie van stabiliteit en standvastigheid
alleen, maar een zaak van dynamisch willen en werken en van
onaflaatbaar geloven en bidden. In dien zin zij en blijve onze positie
in de oecumenische beweging bepaald met de woorden van Vincentius
van Lerin uit zijn commonitorium :

Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus cre-
ditum est. Hoc est enim vere proprieque catholicum ; quod ipsa vis
nominis ratioque déclarât, quae omnia fere universaliter comprehen-
dit.

Laat ons dit vasthouden, wat overal, wat altijd, wat door allen
geloofd is: Dat ni is waarlijk en eigenlijk katholiek wat krachtens de

betekenis van het woord nelf, alles universeel, algeheel dus, omvat.

«Unsere Stellung in der Ökumenischen Bewegung»

(Zusammenfassung)

1. Die internationalen altkatholischen Kongresse tragen vom ersten Kongress

im Jahre 1890 an bis jetzt das Merkmal bewusster Besinnung auf elio

eigene selbständige ökumenische Verantwortlichkeit.

2. Die ökumenische Bewegung des 20. Jahrhunderts, die ihre Gestaltung
im Ökumenischen Rat der Kirchen bekommen hat, verdankt ihre Entstehung
dem Bedürfnis nach Zusammenarbeit auf dem Gebiet der christlichen Mission.

3. Für die altkatholischen, anglikanischen und orientalisch-orthodoxen
Kirchen wurzelt das Bedürfnis und die Notwendigkeit zur ökumenischen
Besinnung letzterdings im kirchlichen Schisma dos Jahros 1054, das dio
ungeteilte katholische Kircho der ersten Jahrhunderte gespalten und als
orientalische und abendländische Kirche einander entfremdet hat. Aus diesem
Grunde ist ihre Lage zur ökumenischen Bewegung grundsätzlich bestimmt
durch ihr Interesse für die altkirchliche Ökumene.

4. Der Ökumenische Rat der Kirchen zählt unter seinen Mitgliedern allzu
ungleichartige Elemente, um sieh primär für die Wiederherstellung der
altkirchlichen Ökumene einsetzen zu können. Die Uneinigkeit der Kirchen aus
der Reformation bildet ein grosses Hindernis.

5. Wesentliche ökumenische Entscheidungen bleiben in der
Verantwortlichkeit der Kirchen selbst. Dio Weise, in der die « full communion » der alt-



— 226 —

katholischen Kirche mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft zustande
gekommen ist, ist hiefür ein klares Beispiel.

6. Die Wiederherstellung der völligen kirchlichen Gemeinschaft mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens bildet weiterhin eine gebieterische Notwendigkeit,

weil die Lage der bereits miteinander verbundenen katholischen Kirchen
des Abendlandes ohne diese Wiederherstellung in einer Sackgasse stecken
bleibt und das Verlangen nach einer Wiederherstellung der altkirchlichen
Ökumene zu einer Utopie wird.

7. Der Beitritt der orientalisch-orthodoxen Kirchen zum Ökumenischen
Rat der Kirchon genügt nicht, um aus dieser Sackgasse herauszukommen.
Der Ökumenische Rat der Kirchen ist zu viel zu ökumenischen Kompromissen

gezwungen, die nie als Grundlage für eine «full communion» zwischen
den Kirchen dienen können.

8. Das «Toronto-Statement» vom Jahre 1950, das den Titel trägt: «Die
Kirche, die Kirchen und der Ökumenische Rat der Kirchen» und als Untertitel:

«Die ecclesiologische Bedeutung des Ökumenischen Rates der Kirchen»
hätte nicht nur eine gesunde Grundlage für die Arbeit des Ökumenischen
Rates sein sollen, sondern vielmehr ein Wegzeiger für die angeschlossenen
Kirchen in deren Suchen nach Einheit.

9. Die Verbreiterung der Basisformel ergibt einige Gewinnpunkte für
die theologische Bedeutung des Ökumenischen Rates der Kirchen, bleibt
jedoch unbestimmt und kann betreffs der Wertung der Heiligen Schrift in
deren Relation zur Kircho und zur Tradition und hinsichtlich der Relation
der Gottheit und Menschheit Christi in zweierlei Weise interpretiert werden.
Eine Verweisung auf das Ziel des Ökumenischen Rates der Kirchen fehlt.
Die Gefahr bleibt bestehen, dass man beim Suchen nach einer Antwort auf
die Frage : « Warum eine Basisformel » zum Schluss kommt, dass je nachdem
die Formel vollwertiger wird, sie sich entfaltet als eine Flagge, die die Ladung
nicht deckt.

10. Der Bericht über die Zukunft von «Faith and Order» (Glauben und
Kirchenordnung) verdient unsere volle Aufmerksamkeit. Die im Anfang
gegebene Begründung ihrer Arbeit und die tief durchdachte Formulierung der
Einheit, der die Kirchen nachstreben sollen, gibt festen Boden unter unsere
Füsse. In diesem Bericht ist die Richtung, in der sich die ökumenische
Bewegung in nächster Zukunft wird entwickeln müssen, ausgezeichnet geschildert

worden.

11. Unser Glauben an die altkirchliche Ökumene und unsere Hoffnung
auf die Wiederherstellung der Einheit in der Art der ungeteilten Kirche der
ersten Jahrhunderte sei nicht nur Theorie oder eine theologische Meinung,
sondern lebendige Wirklichkeit, aus welcher wir Kirche sein wollen und als
Kirche handeln wollen.

12. Unser ablehnender Standpunkt hinsichtlich der Zusammensehmel-

zung des Ökumenischen Rates der Kirchen und des Internationalen Missionsrates

werde nicht missverstanden. Wir halten die Mission ganz bestimmt für
eine Angelegenheit der Kirchen, aber die Zusammensehmelzung dieser beiden
Korporationen, in denen auch Nicht-Kirchen einen wichtigen Platz
einnehmen, vergrössert die Gefahr ökumenischer Kompromisse, so dass die



227

soteriologische Berufung und Aufgabe der Kirche noch mehr in den Hintergrund

zu geraten droht.

13. Das Jahr 1961 stoht im Buche der Goschichte als ein Jahr von grossen
ökumenischen Entscheidungen. Dies bezieht sich bestimmt nicht nur auf den
Ökumenischen Rat der Kirchen, für den dies an erster Stelle die Zukunft von
«Faith and Order» betrifft. Die Integration des Ökumenischen Rates der
Kirchen und des Missionsrates, der Beitritt der russisch-orthodoxen Kirche
und die Verbreiterung der Basisformel werden der 3. «Assembly» in New Delhi
keine Überraschungen mehr bereiten.

Die anglikanischo Kirchengemeinschaft jedoch, mit der wir nicht nur
die Freuden, sondern auch die Sorgen teilen, steht vor einor Reihe ökumenischer

Entscheidungen, die für die ökumenische Bewegung als Ganzes von
weitreichender Bedoutung werden können. Davon bilden Ceylon-, Nord-
Indien- und Pakistan-Einheitschemas, sowie der Blake-Pike-Vorschlag in
der Episcopal Church der Voreinigten Staaten wohl die spektakulärsten
Beispiele.

14. Unsere Lage sei und bleibe unter diesen Umständen: Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est enim vere
proprieque catholicum, welches heisst : «Halten wir fest, was überall und immer
und von allen geglaubt worden ist, das ist nämlich wahr und wahrhaftig
katholisch.»

Der Präsident dankte dem Referenten für seinen Vortrag und
schloss die erste Kongress-Sitzung.

2. Kongress-Sitzung

Die 2. Kongress- Sitzung besteht aus dem Referat des Herrn Prof.
Dr. A.E.Rüthy, Bern, und den beiden Korreferaten von Pfarrer
C.Tol, Amsterdam, und Pfarrer lie. K.Pursch, Bonn. Weil der letztere

nicht anwesend ist, wird sein Referat von Pfarrer E. W.Heese,
Konstanz, verlesen.

Prof. Dr. A.E.Rüthy (Bern) ergreift das Wort zu seinen

Ausführungen über :

Lebendige Liturgie in den altkatholischen Kirchen -
Erreichtes und zu Erstrebendes

Die Beschäftigung mit den Problemen der Liturgie ist im Laufe
der letzten Jahrzehnte in weiten Kreisen der verschiedenen christlichen

Kirchen immer mehr in den Vordergrund getreten. Da wäre
zunächst hinzuweisen auf die bedeutenden Fortschritte und den



— 228 —

immer wachsenden Umfang liturgiewissenschaftlicher Forschung.
Hand in Hand mit ihr hat sich die liturgische Bewegung von einer

anfänglich stark romantisch und ästhetisch bestimmten Angelegenheit

einzelner Gruppen zu einer das kirchliche Leben tief
durchdringenden Kraft entwickelt. Es geht ihr längst nicht mehr bloss um
die Pflege des sogenannten liturgischen Brauchtums, sondern ebensosehr

und noch viel mehr darum, die Liturgie einerseits wieder in den

Mittelpunkt des gottesdienstlichen Lebens zu rücken dort, wo sie,

wie in einem Teil der Reformationskirchen, diesen Platz verloren
hatte ; und sie andrerseits, gereinigt von allerlei überflüssigem und das

Wesentliche verdunkelndem Beiwerk, wieder in ihrer reinen und
klaren Struktur hinzustellen dort, wo sie, wie in den Kirchen
katholischen Gepräges, zwar ihre Stellung äusserlich gesehen immer
bewahrt hatte, vielfach aber ein für das Kirchenvolk fremdes und
unverständliches Zeremonienwesen geworden war, wie vor allem in der
römisch-katholischen Kirche.

So stellt es sich immer deutlicher heraus, dass die liturgische
Bewegung nicht nur auf eine besondere Pflege, sondern auf eine

Erneuerung der Liturgie von Grund auf tendiert. Dabei sind zwei Linien
zu verfolgen. Auf der einen sucht man das verlorene, ja in manchen
Kirchen zeitweise sogar bewusst aufgegebene und verworfene
liturgische Erbe wieder herzustellen, mit mehr oder weniger weitgehender
Rückkehr zu katholischer Tradition. Auf der anderen Linie erstrebt
man mit zunehmender Deutlichkeit eine Reform der Liturgie im
Sinne einer Freilegung ihrer wesentlichen Züge und einer zeitgemäs-
seren Gestaltung. Wie man weiss, ist die Liturgiereform in der
römisch-katholischen Kirche als ein Verhandlungsgegenstand für das
2. Vatikanische Konzil in Aussicht genommen, nachdem bereits
vorwegnehmend in den letzten Jahren einige Teilreformen angeordnet
worden sind.

Es ist also durchaus zeitgemäss, wenn sich auch einmal ein

Altkatholikenkongress mit dem Thema «Liturgie» befasst; und zwar
geschieht dies in der deutlichen Meinung, dass die altkatholischen
Kirchen auch etwas Besonderes zu diesem Gegenstande zu sagen
haben. Das ist schon damit begründet und gerechtfertigt, dass sie ja
ihre eigenen Liturgien besitzen. Zwar kann man nicht von einer
altkatholischen Liturgie sprechen ; denn trotz der gemeinsamen Grundlage

weichen doch die gottesdienstlichen Formulare der altkatholischen

Kirchen beträchtlich voneinander ab. Es verhält sich hier
ähnlich wie in den Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft. Steht



— 229 —

dort auch das Book of Common Prayer der Kirche von England
richtunggebend am Anfang, so haben sich doch die anglikanischen
Kirchen ausserhalb Englands ihre eigenen Liturgien geschaffen. Sie

alle weisen ein unverkennbares gemeinsames Gepräge auf und sind
doch im einzelnen mehr oder weniger stark voneinander verschieden.

Wenn wir den altkatholischen Liturgien ihren Platz in der
Liturgiegeschichte anweisen wollen, so gehören sie, wie die anglikanischen

und die lutheranischen, zu den Tochterliturgien der
römischen. Stammen die letzteren aus der Reformationszeit, so sind

dagegen die ersteren spätem Ursprungs, indem sie zur Hauptsache im
19. Jahrhundert ausgebildet worden sind. In Deutschland, Österreich
und der Schweiz benützte man die infolge der Beschlüsse des Vati-
canums erfolgte Trennung von Rom gerne, um gewisse Reformen in
der kirchlichen Disziplin und im Gottesdienste durchzuführen, die
in manchen Kreisen der katholischen Kirche schon längst gewünscht
worden waren. In der Kirche von Utrecht aber, wo die Trennung
bereits im Jahre 1723 durch die Wahl von Cornelius Steenoven zum
Erzbischof besiegelt worden war, blieb man zunächst ängstlich
bemüht, nichts zu unternehmen, was den Gegnern eine Gelegenheit zur
Bezweifhing und Anfechtung ihres katholischen Charakters geboten
hätte. Erst Jahrzehnte nachdem die Utrechter Kirche durch die
Verbindung mit den nach 1870 entstandenen altkatholischen Kirchen
aus ihrer Isolierung erlöst worden war, ontschloss man sich, wenigstens

die Landessprache im Gottesdienste einzuführen. Das erste
Messbuch in niederländischer Sprache erschien im Jahre 1910.

Die altkatholischen Liturgien haben das mit den anglikanischen
und lutheranischen gemeinsam, dass an die Stelle des klerikalen
Lateins die allgemein verständliche Landessprache getreten ist. Aber
auch in diesem neuen Sprachgewande lassen sie ihren Ursprung
noch deutlich genug erkennen. Die Messe der altkatholischen Kirche
der Niederlande ist überhaupt, abgesehen von geringen Abweichungen,

eine getreue Übersetzung der römischen, und das gleiche gilt für
die der Polnischen Nationalkirche in Nordamerika. Viel deutlicher
weichen die Liturgien der deutschen, schweizerischen und
österreichischen Altkatholiken ab, so dass hier nicht mehr von einer

Übersetzung, sondern von einer Bearbeitung der römischen Vorlage
gesprochen werden muss. Diese ist aber auch hier noch deutlich erkennbar;

die Töchter verleugnen die Mutter nicht.
Um die Bedeutung der altkatholischen Liturgien und ihre Stellung

in der Liturgiegeschichte recht zu würdigen, wird es gut sein,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, l»M. 15



— 230 —

etwas weiter in diese zurückzugreifen. Das liturgische Leben des

Mittelalters zeichnet sich aus durch eine blühende Mannigfaltigkeit
und beträchtliche Freiheit. Noch stand die Jurisdiktion der Bischöfe
auch auf liturgischem Gebiete in vollem Recht, und keine zentralen
Instanzen unterwarfen das gottesdienstliche Leben einer einengenden

und uniformierenden Regelung. Waren auch die alten
nichtrömischen Riten des Abendlandes durch den Expansionsdrang des

römischen Ritus entweder auf eng begrenzte Gebiete eingeschränkt,
wie die ambrosianische Liturgie Mailands und der Ritus Patriarchi-
nus von Aquileja, oder zu einer bloss noch musealen Existenz
verurteilt, wie der mozarabische Ritus auf einigen Altären Spaniens,
oder gar völlig zum Verschwinden gebracht worden, wie die gallika-
nische und keltische Liturgie, so waren doch auch innerhalb des
Bereiches des römischen Ritus die Verschiedenheiten gross genug. Von
Kathedrale zu Kathedrale, von Diözese zu Diözese, von Orden zu
Orden, ja von Abtei zu Abtei pflegte und vermehrte man sein
liturgisches Sondergut, wie es nicht nur in den liturgischen Büchern
(Sakramentarien, Antiphonarien, Missalien, Brevieren usw.) seinen

Niederschlag fand, sondern auch in einer Fülle besonderer ritueller
Gepflogenheiten Gestalt annahm. Insbesondere auch in jenen Teilen
des Ordo Missae, die erst im spätem Mittelalter ihre eigentliche
Ausbildung gefunden haben, nämlich im Staffelgebet, im Offertorium
und im Kommunionteil, weisen die Missalien dieser Zeit eine
verwirrende Fülle von Gestaltungen auf. Aber auch neue Gattungen
liturgischer Gesangstexte brachte dieselbe Epoche noch hervor mit
der seit dem 9. Jahrhundert aufblühenden Tropen- und Sequenzendichtung.

Auf diesem Boden erwuchsen die Liturgien der Reformationskirchen.

Da und dort weisen sie noch Spuren ihrer Herkunft aus
einem bestimmten Liturgiebereich auf, wie z.B. gewisse Züge der

anglikanischen Liturgie auf den im spätmittelalterlichen England
weit verbreiteten Ritus von Sarum, d.h. der Kathedrale von Salisbury,

zurückzuführen sind. Von den schweren Eingriffen aber, die
sowohl auf lutherischer wie aufanglikanischer Seite an der überlieferten

Liturgie vorgenommen wurden, ist hier nicht weiter zu reden.

Man muss ja nun, was das spätere Mittelalter betrifft, gewiss
zugestehen, dass das Wachsen und Blühen etwas allzu üppig, dass die
Uneinheitlichkeit verwirrend und dass längst nicht alles wertvoll und
dogmatisch unanfechtbar war, was da aus dem in so viele kleine Felder

aufgeteilten Acker der Liturgie aufwuchs. Es versteht sich des-



— 231 —

halb durchaus, dass das Konzil der Gegenreformation, das Tridentinum,

auch die Liturgiereform auf die Tagesordnung setzte und sich
im besondern auch mit den «Abusus Missae» befasste. Die Konzilsväter

beauftragten den Papst mit der Durchführung der Reform, und
so war es dann Pius V., der im Jahre 1568 das römische Einheitsbrevier

und 1570 das Missale Romanum herausgab. Damit wurde nun
aus der Fülle mittelalterlicher Liturgiegestaltungen eine für kanonisch

erklärt, und zwar im wesentlichen die in der Stadt Rom damals
übliche. Dass diese auch die bestmögliche war, wird heute selbst auf
römisch-katholischer Seite immer nachdrücklicher in Frage gestellt.

Was uns als Angehörige einer bischöflichen, nichtpäpstlichen
Kirche an der Sache betrüblich erscheinen muss, ist dies, dass nun die

Regelung der Liturgie bis in alle Details der Rubriken hinein eine

Angelegenheit der römischen Kurie wurde. Damit hat die Bürokrati-
sierung der Liturgie eingesetzt, die bis heute in der römischen Kirche
erhalten geblieben ist ; auch bei den neuestens in ihr durchgeführten
Teilreformen blieb es bei diesem zentralistisch verwaltungsmässigen
Verfahren. Zugleich wurde die Liturgie auch verrechtlicht in dem
Sinne, dass die genaue Befolgung der Rubriken zur Hauptsache
wurde. Die Liturgik wurde weitgehend zur Rubrizistik ; ja, man ging
sogar so weit, sie geradezu zu einem Teilgebiet des Kirchenrechtes zu
machen.

Die augenscheinlichste Folge der tridentinischen Liturgiereform
war indes die Uniformierung, die das liturgische Leben praktisch
erstarren liess. Wohl wurde den Sonderriten, die damals einen
Bestand von mindestens 200 Jahren nachweisen konnten, die weitere
Existenz zugesichert, und manche Diözesen und Ordensgemeinschaften

machten von diesem Privileg auch Gebrauch. Aber dieses war als

Fussangel mit der Bestimmung versehen, dass, wer einmal seinen
Sonderritus aufgegeben, niemals mehr zu diesem zurückkehren dürfe.
Manchen der ihre Selbständigkeit zunächst noch wahrenden Riten
hat dann schliesslich der Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts den
Todesstoss versetzt, so z.B. den Eigenriten von Köln, Mainz und
Trier.

Es fehlte jedoch auch nicht an Gegenbewegungen. Eine solche

setzte im Frankreich des 17. Jahrhunderts ein und entfaltete sich im
18. Jahrhundert zu grosser Breite. Die französischen Bischöfe nahmen

ihr altes Recht der liturgischen Gesetzgebung wieder in Anspruch und
schufen für ihre Diözesen eigene Missalien und Breviere, auch dort,
wo man den Eigenritus schon zugunsten des neurömischen Einheits-



— 232 —

ritiis aufgegeben hatte. Dabei nahm man zwar manches alte Sondergut

wieder auf; aber die eigentliche Absicht war nicht eine Repristi-
nation des Alten, sondern eine Reform des Bestehenden. Besonders
deutlich zeigt sich das in den sogenannten neugallikanischen
Brevieren. Man war bemüht um einen strafferen Aufbau des Offiziums,
um ein Zurückdrängen der Heiligenoffizien zugunsten der Sonntage
und Ferien des Kirchenjahres. Die Heiligenlegenden der Matutin
wurden einer strengen historischen Kritik unterzogen und die
Auswahl der Väterlcsungen verbessert. Bei den Antiphonen und Respon-
sorien ersetzte man alle nichtbiblischen Texte in etwas pedantischer
Weise durch biblische. Die alten Hymnen, auch die schönen und
wertvollen, mussten vor Neudichtungen weichen, die oft nicht an die

poetische Kraft der alten heranreichten, wiewohl auch von Gegnern
zugegeben wird, dass etwa die dichterischen Schöpfungen der Brüder
Santeul für das Pariser Brevier zu den besten Leistungen der lateinischen

Hymnendichtung zu zählen sind.
Das altkatholische Priesterseminar zu Amersfoort besitzt in der

Sammlung Le Jéal die Breviere von 35 französischen Diözesen und,
weniger zahlreich, auch neugallikanische Messbücher. Unter diesen

ist wohl das interessanteste das im Jahre 1739 herausgegebene Pariser
Missale des Erzbischofs Charles- Caspar- Guillaume de Vintimille. Es
ist die Zeit, da Gelehrte wie ein Mabillon, ein Martène, ein Tommasi,
ein Muratori die alten Sakramentare und andere wichtige Quellen im
Druck herausgaben und damit eigentlich den Grund legten für die

neuere Liturgieforschung. Der Erzbischof begegnete aber offenbar
diesen Veröffentlichungen nicht bloss mit einem antiquarischen
Interesse; denn er benützte die alten Sakramentare zur Bereicherung
des Gebetsschatzes seines Missales, indem er ihnen eine beträchtliche
Anzahl von Orationen entnahm.

Wir sind auf diese Dinge etwas näher eingegangen wegen der

engen Beziehungen, die damals zwischen Frankreich und der Kirche
von Utrecht bestanden. Sie führten dazu, dass man in der ja nun von
Rom gelösten Kirche Hollands ebenfalls ein eigenes Brevier herausgab,

das 1744 unter dem Titel «Breviarium Ecclesiasticum ad usum
Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis et Cathedralis Ecclesiae
Haarlemensis accommodatum» erschien. Es ist aber dieses Brevier
nichts anderes als das neugallikanische Reformbrevier von Paris, in
das man nur ein eigenes Proprium Sanctorum einfügte. Es lässt sich

sogar nachweisen, dass man für die übrigen Teile direkt die Druckbogen

des Pariser Breviers übernahm. Dieses Brevier wurde im Semi-



— 233 —

nar zu Amersfoort bis in unser Jahrhundert hinein beim gemeinsamen
Gebet der Studenten benutzt. Ob man in der Utrechter Kirche je auch

neugallikanische Messbücher verwendet hat, entzieht sich meiner
Kenntnis.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts wurden unter dem Einfluss
der Aufklärung andersartige Reformbestrebungen wach, die sich bis
ins 19. Jahrhundert hinein vor allem im süddeutschen, schweizerischen

und österreichischen Räume auswirkten. In den österreichischen

Landen, zu denen damals auch das heute schweizerische Frick-
tal, eines der Kerngebietc des Altkatholizismus, gehörte, war es der
Josephinismus, d.h. das System der staatlichen Lenkung des
kirchlichen Lebens, wie es Kaiser Joseph II. inauguriert hatte, der auf
lange Zeit nachhaltige Spuren hinterlassen hat. Mögen auch die

Eingriffe des «Bruders Sakristan», wie man diesen Monarchen spöttisch

nannte, in das gottesdienstliche Gebiet von einem Begriff staatlicher

Kirchenhoheit getragen gewesen sein, der kaum mehr der uns-
rige sein kann, so lag ihnen doch eine deutliche Erkenntnis kirchlicher

Mißstände und ein ehrlicher Wille, diesen abzuhelfen, zugrunde.
Für weite Gebiete Süddcutschlands und der Schweiz bestimmend

war das Wirken des letzten Verwalters des Bistums Konstanz,
des Generalvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg. In seiner
ausgedehnten Diözese führte er eine ganze Reihe von Reformen durch,
die auf eine Reinigung und Hebung des gottesdienstlichen Lebens

ausgerichtet waren. Insbesondere schuf er auch der deutschen Sprache

in der Liturgie weiten Raum und forderte das deutsche Kirchenlied.

Aber auch sonst kann geradezu von einer ersten «liturgischen
Bewegung» in der Aufklärungszeit gesprochen werden. Gewiss
verstand man dabei die Liturgie zu sehr nur von der pädagogischen und
erbaulichen Seite her und blieb ihrem tieferen Wesen fremd. Aber es

wurden doch manche guten Ansätze gemacht, und es sprach hier
sicher mehr Warmherzigkeit und edler Sinn als auf der Gegenseite,

wo man einen starren, volksfremden Ritualismus und daneben eine

im schlechten Sinne volkstümliche, die Grenze des Aberglaubens
leicht überschreitende Religiosität pflegte.

Es ist gewiss kein Zufall, dass der Altkatholizismus gerade in
solchen Gebieten verwurzelt ist, die von den josephinischen und
Wessenbergschen Reformen berührt wurden. Wäre es auch falsch,
den Aufklärungskatholizismus einfach als den Vater des Altkatholizismus

zu betrachten, so nahm letzterer doch manches, und gewiss



— 234 —

nicht nur Schlechtes, vom erstem auf, gerade auch auf liturgischem
Gebiet. So lebt die deutsch gesungene Vesper aus der Zeit Wessenbergs

in zahlreichen christkatholischen Gemeinden der Schweiz
unmittelbar weiter, und in der Anfangszeit der altkatholischen
Bewegung benützte man gerne die gottesdienstlichen Bücher des

Konstanzer Generalvikars, sein deutsches Rituale und sein «Christkatholisches

Gesang- und Andachtsbuch bei der öffentlichen Gottesverehrung

im Bisthum Constanz», die dann in manchem als Vorbild
dienten, als sich die Christkatholische Kirche der Schweiz ihr eigenes

Rituale, Gebet- und Gesangbuch schuf.
Leider war die katholische Kirche des 19. Jahrhunderts nicht

fähig, die Impulse der Aufklärungszeit so zu verarbeiten, dass sie

ihre guten Ansätze weitergebildet und ihre Mängel überwunden hätte.
Der aufkommende Ultramontanismus vermochte nur eine starre
Gegenfront aufzurichten und der verhängnisvollen Entwicklung den

Weg zu öffnen, der im Vaticanum kulminierte. In Frankreich war
einer der fanatischsten Vorkämpfer der neuen Richtung Dom Prosper
Guéranger, der erste Abt von Solesmes. Er betrachtete es als eine
seiner wichtigsten Aufgaben, die römische Einheitsliturgie in Frankreich

durchzusetzen - und als seinen schönsten Triumph, dass es ihm
gelang, die neugallikanischen Missalien und Breviere auszurotten,
womit dann die französische Kirche ihre liturgische Eigenständigkeit
fast restlos verlor.

Aber nicht überall vermochte sich der Ultramontanismus gänzlich

durchzusetzen, und wo er nicht die absolute Herrschaft erringen
konnte, da blieb der Raum offen, in dem sich nach dem Vaticanum
altkatholische Gemeinden bilden konnten. Hier konnten nun die

positiven Ansätze der Aufklärungszeit übernommen und zu einer
freien und gesunden Entfaltung weitergeführt werden.

In der Schweiz war man sich bald einig darüber, sich eine eigene

Liturgie in den Landessprachen zu schaffen. Im Jahre 1876 wurde
eine liturgische Kommission eingesetzt, die bereits im folgenden
Jahre den Entwurf des Rituales vorlegen konnte, das sodann in
deutscher und französischer Sprache gedruckt wurde. Nicht eben

glücklich waren aber die beiden einander gegenüberstehenden
Entwürfe für die Messliturgie, der eine von Pfarrer Dr. Watterich, der
andere von Prof. Eugène Michaud. Keiner von beiden wurde

angenommen, was sicher nicht zu bedauern ist. Dafür nahm Bischof
Eduard Herzog die Sache in die Hand, und im Jahre 1879 erschien
das «Christkatholische Gebetbuch», das auch die im wesentlichen von



— 235 —

ihm geschaffene Ordnung der heiligen Messe enthielt. In seiner Anlage
folgt es weitgehend dem Book of Common Prayer, speziell in seiner
amerikanischen Form, dem es auch sonst manches entnommen hat.
Bischof Herzog wollte denn auch mit seinem Buche der christkatholischen

Kirche das geben, was die anglikanische mit ihrem Prayer
Book besitzt.

Geschah so in der Schweiz die Einführung einer eigenen Liturgie
in den Landessprachen rasch und ohne grössere Schwierigkeiten, so

gingen die Dinge in Deutschland viel mühsamer voran. Zwar erklärte
schon die erste Synode der Altkatholiken des Deutschen Reiches im
Jahre 1874: «Es ist wünschenswert, dass bei dem öffentlichen Gottesdienste

und bei der Spendung der Sacramente die Volkssprache als

liturgische Sprache angewendet werde.» Aber man beschränkte sich
vorerst auf die Herausgabe eines deutschen Rituales. Viele Gemeinden

gingen allerdings von sich aus weiter, indem sie in zunehmendem
Masse auch für gewisse Teile der Messe die deutsche Sprache einführten.

Vor allem von den oberbadischen Gemeinden aus wurde darauf
gedrängt, dass das Latein völlig aus dem Gottesdienste verschwinde.
Daneben bestand aber auch eine heftige Opposition, welche für die
Beibehaltung der lateinischen Messe eintrat. Erst im Jahre 1885

wurde das von Pfarrer Dr. Adolf Thürlings in Kempten, dem
nachmaligen Professor in Bern, mit grosser Meisterschaft und feinem
liturgischem Verständnis geschaffene «Liturgische Gebetbuch» zum
Gebrauch empfohlen. Es bildete die Grundlage für das bald darauf
herausgegebene Altarbuch und die späteren, offiziellen Ausgaben des

Gebetbuches.
Wenn bei der altkatholischen Liturgiereform, wie schon

angemerkt, an gewisse Ansätze der katholischen Aufklärung
angeknüpft wurde, so lag darin eine nicht zu übersehende Gefahr. Sie

wurde aber glücklich abgewendet durch den entscheidenden Einfluss
Herzogs und Thürlings' auf die Neugestaltung der Liturgie. Dabei
ist auch wohl zu beachten, dass für den Altkatholizismus der Anfangsjahre

nicht bloss ein aufklärerisch beeinflusster Reformeifer, sondern
ebensosehr die ständige Blickrichtung auf die alte Kirche hin
bestimmend war.

Dass sich die Altkatholiken der Niederlande erst Jahrzehnte
nach ihrer Verbindung mit den nach dem Vaticanum entstandenen
Kirchen dazu entschliessen konnten, die Landessprache in die Liturgie

einzuführen, ist bereits erwähnt worden, ebenso dass man sich,

was die Messfeier betrifft, mit einer Übersetzung der römischen Messe



— 236 -
begnügte. So scheint hier, abgesehen von der Sprache, von einer

Liturgiereform kaum die Rede sein zu können. Wir werden aber noch
sehen, dass damit doch nicht alles gesagt ist.

Fragen wir nun nach der Bedeutung der altkatholischen
Liturgiereform, so muss festgestellt werden, dass der entscheidende Schritt
durch die Einführung der Landessprache getan wurde. Diese wurde
nun aber nicht etwa mit völkischen Gründen unterbaut. Auch in
Deutschland, wo doch die altkatholische Kirchengründung in die
Zeit des nationalen Hochgefühls nach dem siegreichen Kriege von
1870/71 und der Reichsgründung fällt, ist das nicht der Fall. Wenn
wir die oft mühseligen Verhandlungen der deutschen Synode über
die liturgischen Reformen verfolgen, so finden wir nirgends eine

Betonung des nationalen Moments. Erst in späteren und verhängnisvolleren

Zeitläufen wird das Volkhafte hervorgehoben im Sinne der
Nationalkirche und der deutschtümlichen Liturgie. Aber auch das

war eine Verirrung, die längst nicht alle Glieder der deutschen
altkatholischen Kirche zu erfassen vermochte, und heute ist man wohl
allgemein von ihr geheilt.

Die Einführung der Landessprache geschah vielmehr ganz im
Interesse einer lebendigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst.
Die Scheidewand zwischen Altar und Gemeinde sollte fallen und
damit die seit dem Mittelalter anhaltende Klerikalisierung der Liturgie

rückgängig gemacht werden. Von da aus hat sich denn auch eine

spezifisch altkatholische Haltung der Gemeinde im Gottesdienste
herausgebildet, am ehesten vergleichbar der des anglikanischen
Christen. Dies gilt nun ebensosehr für die altkatholische Kirche in
den Niederlanden wie für die in Deutschland, Österreich und der
Schweiz. Trotz den verschiedenen Sprachen ging dabei die katholische

Einheit nicht verloren. Auch ohne das Band des dem Laien
doch nicht verständlichen Lateins vermag ein deutscher Altkatholik
auch in einer holländischen Gemeinde der gottesdienstlichen Handlung

zu folgen. Ein Wiener, der an den Gottesdienst in seiner St.-Sal-
vator-Kirche gewöhnt ist, wird sich, unbeschadet gewisser
Unterschiede, auch in der St-Germain-Kirche zu Genf bald zu Hause fühlen.

Das ist vor allem dadurch garantiert, dass man in den altkatholischen

Kirchen auch liturgisch die Kontinuität bewusst gewahrt und
sich nicht auf gewagte Experimente mit neu konstruierten
Gottesdienstformen oder eklektisch komponierten Liturgien eingelassen hat.
Man hat keine neue Liturgie geschaffen, sondern man reformierte die
alte und überlieferte.



— 237 —

Hand in Hand mit dem Übergang zur Landessprache ging die
starke Verbreitung des Kirchenliedes. Auch da konnte an das Wirken
Wessenbergs angeknüpft werden. Freilich würde uns heute die Mehrzahl

der in seinem «Gesang- und Andachtsbuch» enthaltenen Lieder
weder textlich noch musikalisch mehr zusagen. Dafür hat dann
Prof. Thürlings für die Christkatholische Kirche der Schweiz ein
Gesangbuch geschaffen, das im Jahre 1893 zur Einführung kam und das,

was die Qualität der aufgenommenen Lieder betrifft, wreit über dem
Durchschnitt der damaligen Gesangbücher anderer Konfessionen
steht. Zugleich zeigt es eine grosse ökumenische Offenheit, indem es

eine Auswahl des Besten aus dem katholischen wie dem protestantischen

Liederschatze enthält. Das wichtigste aber war, dass dieses

wie auch die Gesangbücher der anderen altkatholischen Kirchen die
Gemeinde zu einem freudigen Singen im Gottesdienste brachte. In
Holland allerdings nimmt das Kirchenlied einen etwas weniger breiten

Raum ein, da hier strikte daraufgehalten wird, dass die Gesänge
des Messordinariums, nämlich Kyrie, Gloria, Sanctus und Agnus, nie
durch Lieder verdrängt, sondern stets mit ihrem liturgischen Text
gesungen werden, sei es mit gregorianischer oder moderner Melodie.
Aber auch so gehört die singende Gemeinde zum charakteristischen
Bilde des Gottesdienstes, sowohl in der Eucharistiefeier als bei der in
Holland mehr als anderswo gepflegten Vesper.

Auch sonst zieht der Gebrauch der Landessprache allerhand
Konsequenzen nach sich. Er nötigt den Zelebranten zu deutlichem
und würdigem Sprechen und fördert die Neigung, möglichst alle Teile
der Liturgie laut vorzutragen. So wurde denn auch der Kanon wieder
aus seiner jahrhundertelangen Grabesstille emporgehoben. Noch
wird aber an manchen Orten zu viel des Messetextes hinter einem

Vorhang von Orgelspiel oder Gesang verborgen.
Das verstehende Mitmachen des Volkes wird im altkatholischen

Gottesdienste auch durch den entschiedenen Abbau eines ihm
unverständlichen Zeremoniells und eine weitgehende Vereinfachung des

rubrizistischen Apparates erleichtert. Wohl ist man auch in diesem

Punkte in Holland eher etwas konservativer als anderswo. Aber
vielleicht ist das auch gut so, indem das holländische Beispiel uns andere
immer wieder davor behütet, allzu unbekümmert und nachlässig in
unserer liturgischen Haltung zu werden.

Wenn Wessenberg sein Gesang- und Andachtsbuch für die I >iö-

zese Konstanz ein «christkatholisches» nannte zu einer Zeit, da das

noch keine unterscheidende Konfessionsbezeichnung war, so lag



— 238 —

darin doch wohl ein Hinweis darauf, dass der katholische Gottesdienst

primär auf Christus ausgerichtet sein soll. Wenn dann später
die antivatikanischen Katholiken der Schweiz ihrer Kirche den
Namen «christkatholisch» gaben, so bezeugten sie damit, dass sie sich
auf dieselbe christozentrische Linie stellen wollten. Das kommt in
der liturgischen Praxis darin zum Ausdruck, dass der Heiligenkult
stark abgebaut wurde, damit das Jahr des Herrn eindeutig über den

Heiligenkalender dominiere. Man hat dies übrigens auch in der
römisch-katholischen Kirche schon in mehreren Anläufen zu
erreichen gesucht, bis in die jüngste Gegenwart hinein. Aber je und je
nahmen die Heiligenfeste bald wieder überhand und suchten aufs

neue jeden freien Platz im Kalender in Beschlag zu nehmen.
In Deutschland und in der Schweiz wurden nur ganz wenige

Feste von Heiligen beibehalten, während man in Holland wiederum
zurückhaltender war. Das Messbuch nennt hier immerhin rund siebzig

Gedenktage von Heiligen, darunter etwa 25 einheimische Namen.
Mögen andere finden, dass das immer noch reichlich viel sei, so werden

sie sich doch auch sagen lassen müssen, dass der Gedanke an die
über Raum und Zeit hinausgreifende Communio Sanctorum gerade
auch in der Liturgie nicht gar zu sehr in den Hintergrund gedrängt
werden sollte.

Gewisse Änderungen, die im Wortlaut der Messe, wenn auch
nicht in allen altkatholischen Liturgien in gleicher Weise, vorgenommen

wurden, sind durch dogmatische Überlegungen begründet. Hierher

gehören einmal jene Abweichungen von der römischen Messe,

welche der Gefahr vorbeugen wollen, aus dem Text bestimmter
Messgebete eine Lehre vom Messopfer herauszulesen, die uns als dogmatisch

nicht einwandfrei oder geradezu als falsch erscheinen muss.
Am klarsten ist das durchgeführt in den Offertoriumsgebeten und
im Kanon der schweizerischen Messe. Es soll dabei auch
angemerkt werden, dass Bischof Herzog in gewissen Partien des Kanons
eine stark neutestamentlich gefärbte Sprache zur Geltung kommen
liess.

Zu den dogmatisch bestimmten Änderungen ist auch die
Einfügung der Epiklese, d. h. der Anrufung des Heiligen Geistes vor dem

Einsetzungsbericht des Kanons zu rechnen, was zugleich als ein

Entgegenkommen gegenüber der orthodoxen Kirche zu werten ist. Das

gleiche gilt für die Streichung des Filioque im Credo. Es liegt aber
nicht im Rahmen meines heutigen Referates, auf diese dogmatischen
Aspekte des nähern einzugehen.



— 239 —

WTir haben bis dahin unserer Themastellung insoweit Genüge
zu tun versucht, als von «Erreichtem» auf dem Wege zur lebendigen
Liturgie gesprochen werden soll. Wenn aber auch von «zu Erstrebendem»

die Rede sein soll, so ist damit gesagt, dass wir nicht bloss

unserer Zufriedenheit über das Erreichte Ausdruck zu geben haben,
sondern auch nach dem zu fragen haben, was uns auf dem genannten
Wege noch fehlt. So seien mir denn auch einige kritische Bemerkungen

zu den altkatholischen Liturgien gestattet als Hinweise auf
gewisse noch zu überwindende Mängel.

Als einen solchen Mangel kann man es betrachten, wenn die
einzelnen Liturgien unserer Kirchen zum Teil in beträchtlicher Weise
voneinander abweichen. Wäre es nicht ein wünschenswertes Ziel
gewesen, eine einheitliche altkatholische Liturgie zu schaffen, bei der
bloss das Sprachgewand wechseln würde Hätte dies nicht mindestens

innerhalb des deutschen Sprachgebietes erreicht werden sollen
Dass es dazu nicht gekommen ist, muss als Folge mangelnder
Zusammenarbeit erscheinen. In der Tat ist man in den einzelnen Ländern

bei der Liturgiereform je seine eigenen Wege gegangen, ohne in
direktem Kontakt mit den Schwesterkirchen zu stehen. Vielleicht ist
hier etwas versäumt worden, was der Einheit des Altkatholizismus
sehr zuträglich sein könnte. Wrenn wir aber vorhin die nachtriden-
tinische Uniformierung der Liturgie bedauert haben, so ist unsere

Mannigfaltigkeit doch auch positiv zu werten. Die Unterschiede
gehen ja wiederum nicht so weit, dass der Aufbau und die wesentlichen

Züge der Liturgie davon ernstlich tangiert wären. Ja, auch die

Abweichungen vom römischen Ritus sind nirgends so gross, dass der

Zusammenhang nicht mehr deutlich genug zu erkennen wäre. Wir
haben im Grunde nicht verschiedene Liturgien, sondern unterschiedliche

Ausprägungen einer und derselben Liturgie. Dennoch möchte
ich zu sagen wagen, dass in manchen Punkten eine grössere Annäherung

nicht nur erreichbar, sondern auch wünschenswert wäre.
Es lässt sich auch nicht leugnen, dass unsere liturgischen Bücher

in gewissen Teilen eine textliche Verarmung aufweisen. Dies betrifft
insbesondere das Proprium, d. h. die wechselnden Texte für die Zeiten
und Feste des Kirchenjahres. Ich denke dabei vor allem an die
wechselnden Gesangstexte der Messe, nämlich Introitus (Eingangsgesang),

Graduale (Gesang zwischen den Lesungen), die Gesänge zum
Offertorium und zur Kommunion. Von dieser ganzen Gruppe von
Texten und Gesängen hat man z.B. in Holland bloss den Introitus
beibehalten. In der schweizerischen Liturgie fehlen das Graduale und



— 240 —

der Kommuniongesang, AVährend man die alten Offertoriumstexte
durch Bibelsprüche ersetzt hat, die als Gesangstexte völlig ungeeignet
wären. Am vollständigsten sind diese Texte von Thürlings beibehalten

und auch zum Singen eingerichtet worden. Ihr Ausfall ist aus
zwei Gründen zu bedauern : einmal weil in ihnen der liturgische
Tagesgedanke oft sehr schön zum Ausdruck kommt, und zum andern, weil
mit ihrer Unterdrückung der Psalmengesang in der Messe, dem einst
reichlich Platz eingeräumt gewesen war, auf ein Minimum reduziert
oder ganz ausgeschaltet wird. (Auch die Auswahl an Präfationen ist
zum Teil sehr stark eingeschränkt worden.)

Man kann demgegenüber auf den entschiedenen Gewinn
hinweisen, den die reichliche Verwendung des Kirchenliedes in unseren
Gottesdiensten mit sich gebracht hat. Das soll auch nicht bestritten
sein. Es ist ja klar, dass die Gemeinde auf diesem Wege am leichtesten
zum Singen gebracht werden kann ; denn das Lied ist ihr an sich viel
zugänglicher als jede andere Form gottesdienstlichen Gesangs. Wo
dann aber das Kirchenlied allein noch das Feld beherrscht und oft
ohne Rücksicht auf den Zusammenhang der Liturgie bei allen
Gesangsteilen der Messe eingesetzt wird, da ist dann eine völlige
Verdrängung des eigentlichen liturgischen Gesanges die Folge. Die
Gemeinde singt nicht mehr das Gloria oder das Sanctus, sondern irgendwelche

Liedstrophen zum Gloria oder zum Sanctus, wobei häufig gar
keine Beziehung zwischen dem Liedtext und dem liturgischen Texte
mehr besteht. So wird schliesslich die Gemeinde durch ihr Singen
nicht zur Liturgie hin, sondern an ihr vorbeigeführt.

Was aber ernsthafter ist als die bis jetzt erwähnten Dinge, das

ist eine gewisse Verarmung des gottesdienstlichen Lebens an sich, die
in vielen altkatholischen Gemeinden festzustellen ist. Die Zahl der
Gottesdienste wurde vielfach auf ein letztes Minimum reduziert: ein

einziger Gottesdienst am Sonntag und überhaupt keiner mehr unter
der Woche. Als junger Vikar kam ich in eine Pfarrei, in der nicht
einmal der Hohe Donnerstag und der Karsamstag gefeiert wurden, weil
man es für «römisch» fand, an einem Werktage in die Kirche zu gehen.
Ich muss immerhin gleich beifügen, dass sich das in der betreffenden
Gemeinde seither geändert hat. Es ist aber bezeichnend für eine
gewisse altkatholische Mentalität, welche sofort erklärt, es sei nicht
notwendig, so oft in die Kirche zu gehen, und es bestehe kein Bedürfnis
für mehr Gottesdienste. Es zeigt sich aber aus der Erfahrung, dass

dort, wo man die Zahl der Gottesdienste allzusehr vermindert, die noch
verbleibenden nicht etwa besser, sondern schlechter besucht werden.



— 241 —

Durch die Abschaffung des Meßstipendienwesens ist in unseren
Kirchen der täglichen Zelebration des einzelnen Priesters der Boden

entzogen. Wir bedauern es nicht; denn das Bild des römisch-katholischen

Priesters, der an einem der vielen Seitenaltäre einer grossen
Kirche seine Tagesmesse ohne jeden Anteil einer Gemeinde absolviert,
hat wahrlich mit lebendiger Liturgie nichts zu tun. Aber fehlt unseren
Gemeinden und auch uns Geistlichen nicht doch manchmal etwas,
wenn so viele unserer Gotteshäuser die ganze Woche hindurch leer
und tot sind Da besitzt jedenfalls die anglikanische Kirche mit ihrem
täglichen .Morgen- und Abendgebet etwas, wofür wir kein Äquivalent
haben.

Wir könnten noch auf dies und jenes in unseren gottesdienstlichen

Verhältnissen hinweisen, das durchaus nicht nach lebendiger
Liturgie aussieht. Aber wir müssen zum Schluss kommen und ein

gewisses Fazit zu ziehen versuchen. Da dürfen wir denn schon sagen,
dass in den altkatholischen Kirchen eine aktive Beteiligung der
Gemeinde an der Liturgie immer erstrebt und auch in hohem Masse

erreicht worden ist, lange bevor die liturgische Bewegung solche

Forderungen aufgestellt hat. Manches, was heute auf dem liturgischen
Reformprogramm anderer Kirchen steht, ist hier schon lange
verwirklicht. Denken wir nur etwa daran, dass die Wiederherstellung der
alten Osternachtfeier in vielen unserer Kirchen schon seit Jahrzehnten

Tatsache geworden war, bis sie endlich im Jahre 1951 zum ersten
Male auch in der römischen Kirche angeordnet wurde. Die Vergesetzlichung

und Klerikalisierung der Liturgie ist bei uns überwunden.
Aber noch bleibt vieles zu tun, vor allem durch eine intensivere

Einführung der Gläubigen in das liturgische Leben. Oft bleibt das

Interesse der Gottesdienstbesuchcr noch allzusehr am Äusseren haften,

und die aktive Beteiligung besteht mehr in einem äusseren
Mitmachen als in einem inneren Mitgehen. Es ist immer wieder nötig,
die Gläubigen zu einem tieferen Verständnis der Liturgie hinzuführen
durch Predigt und Katechese, in Vorträgen und Literatur. Mögen von
diesem Kongress her kräftige Impulse nach dieser Richtung hin in
unsere Gemeinden ausgehen

Wie aber die Erfahrungen anderer Kirchen und nicht zuletzt
auch der römisch-katholischen Kirche zeigen, ruft die Erneuerung
des liturgischen Lebens auch nach einer Erneuerung der Liturgie
selbst. Man kann daraufhinweisen, dass seit den letzten Jahren auch

bei uns einiges im Tun oder bereits getan ist. In Holland hat man
z.B. die Lesungen der heiligen Messe revidiert und bereichert; in



— 242 —

Deutschland ist sogar ein neues Missale erschienen. Darüber soll
aber von anderer Seite gesprochen werden.

So möchte ich nun hier haltmachen und nur noch kurz drei
Forderungen erheben, die mir für jede Liturgiereform unerlässlich zu sein
scheinen :

1. Sie soll wissenschaftlich fundiert sein ; daher Studium und
Berücksichtigung der neueren Liturgieforschung.

2. Sie soll auf das Wesentliche ausgerichtet sein, sich nicht an allerhand

Details Genüge tun, sondern die grundlegende Struktur
der Liturgie sichtbar machen.

3. Sie muss auch von pastoralen Gesichtspunkten geleitet sein;
d.h. eine lebendige Liturgie muss auch zeitgemäss sein, indem
sie den Gläubigen nicht eine Menge unwichtiger Dinge zumutet,
die sie nicht mehr zu verstehen vermögen. Der Geist der Zeiten,
und zwar in unseren Liturgien nicht bloss der des Mittelalters,
sondern auch der des 19. Jahrhunderts, hat in den liturgischen
Texten und Gepflogenheiten mancherlei Spuren hinterlassen,
und nicht alles aus dieser Hinterlassenschaft ist dem heutigen
Menschen mehr verständlich und zuträglich.

Es folgt das Korreferat von Pfarrer C. Toi (Amsterdam)

Unsere altkatholischen Liturgien sind reformbedürftig geworden,

hat soeben Herr Prof. Rüthy betont. Gewiss, tempora mutantur,
nos et mutamur in illis : die Zeiten ändern sich, und wir uns mit ihnen.
Besonders die Umwälzung in Auffassungen und Verhältnissen, welche

der letzte Weltkrieg mit sich gebracht hat, hat auch die
liturgischen Gedanken bei vielen nicht unberührt gelassen. Allerdings
liegt der Ursprung der liturgischen Bewegung vor 1939, ja selbst schon

im letzten Jahrhundert - nähere Angaben darüber sind unter anderem

im zweiten Heft 1952 der IKZ zu finden, worin Bischof Adolf
Küry im Artikel «Zur liturgischen Bewegung der römisch-katholischen

Kirche im deutschen Sprachgebiet» ausführlich darüber
spricht. Aber doch ist seit dem letzten Krieg dies alles viel aktueller
und dringender geworden. Überall in weiten Kreisen spürt man ein
bestimmtes Misstrauen gegenüber Ideen und Methoden, die

jahrhundertelang als heiliges Erbgut unantastbar waren. Zudem hat die
Not des letzten Krieges Fragen aufgeworfen, die aufs neue angefasst
werden müssen. Auch auf liturgischem Gebiet ist diese Unruhe in der
Seelsorge wach geworden. Und es gärt und brodelt überall in allen



— 243 —

Kirchen. Man könnte von einer ökumenischen Notsituation sprechen,
die die Kirchen untereinander verbindet.

Es ist denn auch nicht schwierig, eine Reihe kleiner und grosser
Wünsche zu nennen. Der eine sagt, dies muss auf diese Weise, der
andere, es muss auf jene Weise geändert werden. Aber dies würde ein
endloses Durcheinander, ein Tohuwabohu geben, wobei wir vor lauter
Bäumen den Wald nicht mehr sehen würden. Darum ist es gut, hier
zuerst zu gewissen Ausgangspunkten und Richtlinien zu kommen,
die unsere weiteren Gedanken bestimmen müssen. Glücklicherweise
wird diese Aufgabe dadurch erleichtert, dass schon verschiedene

Theologentagungen abgehalten worden sind, auf welchen das

liturgische Reformproblem näher studiert worden ist. Von besonderer

Bedeutung sind hier die Anträge der dritten internationalen Studienwoche

altkatholischer Theologen in Solothurn 1954 (IKZ 1955, 2,

S.75).
Unter anderem wird darin gesagt : « Es ist bei den liturgischen

Reformarbeiten eine möglichste Annäherung der altkatholischen
Liturgien anzustreben.» Darum ist es sehr wertvoll, auch hier auf
einem internationalen Altkatholikenkongress - dem internationalen
Treffpunkt vieler - über Liturgiereform miteinander zu sprechen.
Wie wir soeben von Herrn Prof. Rüthy gehört haben : einst hatten
wir den gleichen Ausgangspunkt - das Missale Romanum und die
anderen römischen Liturgiebücher, aber im Verlaufe von neunzig
Jahren sind wir an verschiedenen Punkten national eigene Wege

gegangen, wodurch eine gewisse Divergenz entstanden ist. Vor allem
jetzt, da wir als Länder Europas immer mehr aufeinander angewiesen
sein werden, und der Gedanke eines vereinten Europa immer mehr
Gestalt annimmt, soll auch hier anstelle der zentrifugalen Richtung
mehr die zentripetale, anstelle einer weiteren Divergenz mehr
Vereinheitlichung angestrebt werden.

Und in der Tat sind hier an verschiedenen Stellen Möglichkeiten
vorhanden.

Aber nicht allein diese internationalen altkatholischen Belange
sollen uns bei unseren Gedanken über Liturgiereform beherrschen,
viel wichtiger ist es, dass wir uns durch einen allgemein-ökumenischen
Gesichtspunkt leiten lassen, nämlich durch die tiefere theologische

Besinnung, die heutzutage der Liturgie gewidmet wird und unsere
Einsicht in die Liturgie stark bereichert hat. Ja, das fundamentale Denken

über Liturgiereform muss darin liegen, dass ihre ganze Aktivität
und ihr Gedankenstrom mehr als vorher begründet werden muss



— 244 —

durch eine tiefere theologische dogmatische Besinnung. Diese richtet
sich vor allem auf das eigentliche Wesen der Liturgie selbst, und dann
sehen wir, dass diese vom Christus-Mysterium und vom Mysterium
der Kirche nicht losgetrennt werden kann.

Es ist ein bedauernswerter Umstand, dass viele in der Kirche
nicht viel mehr sehen als das Äusserliche, ein Kultverein neben vielen
anderen Vereinen, eine Organisation und nicht einen Organismus.
Oder wie Romano Guardini es einmal ausgedrückt hat in «Das
Erwachen der Kirche in der Seele» (in Hochland, 1921-1922, S.257):
« Wir leben noch wohl in der Kirche, aber wir beleben die Kirche nicht
mehr. »

Unsere Zeit ist gleichwohl Zeuge des Erwachens in den Herzen
des unerschöpflichen, unergründlichen Mysteriums der Kirche. In
der ganzen ökumenischen Welt beginnt der Kirchenbegriff - die
Ecclesiologie - je länger je mehr eine wesentliche Rolle zu spielen.
Einige bezeichnen darum dieses Jahrhundert als Jahrhundert der
Wiederentdeckung der Kirche. Hier und dort mag man dann - ich
denke an Rom, die Enzyklika Mediator Dei - die Lehre von der
Kirche als des mystischen Leibes Christi auf die Spitze treiben, und
das macht einige von uns kopfscheu ; meines Erachtens steht es fest,
dass eine tiefere Einsicht in das Wesen der Kirche absolute Bedingung
sein muss für unsere Gedanken über Liturgiereform.

Dies alles hat auch die liturgische Bewegung ausserordentlich
beeinflusst. Man entdeckte die reiche Gedankenwelt der Heiligen
Schrift auch für die Liturgie. Daraus wurde klar, dass ein näherer
Zusammenhang zwischen biblischer Theologie und Liturgie besteht.
Man griff zurück auf die grossen Schätze grundlegender liturgischer
Gedanken, deren es eine Menge gibt in den Schriften der alten
Kirchenväter und in den alten katholischen Liturgien. Man gewann
Einsicht in die Grösse des Reichtums und der Tiefe der alten katholischen
Kirche auf diesem Gebiet und in das Geheimnis der Kirche als
göttlich-menschliche Kultgemeinschaft.

Typisch für den Wandel der Zeiten auch in unseren Kreisen ist
der Umstand, dass 1938 auf dem Kongress in Zürich am zweiten Tag
als Thema besprochen wurde : «Das Wiederaufleben des alten
katholischen Frömmigkeitsgutes» - und dass unter anderem Pfr. Dr. van
Riel, mein Vorgänger aus Amsterdam, über liturgisches Brauchtum
wie Aschenweihe und Kerzenweihe sprach - und nun heisst es : «

Lebendige Liturgie.» Und beide Wörter, «lebendig» und «Liturgie», sollen

möglichst tief und in ihrer wahrsten Bedeutung verstanden wer-



— 245 —

den. Denn die Liturgie der Kirche ist die geistliche Lebenssphäre, die
Atmosphäre, in der wir leben, in der wir atmen, in der wir denken,
in der wir auch Theologie pflegen. So wie jemand es einmal
ausgedrückt hat: «La liturgie n'est pas seulement un lieu théologique,
elle est beaucoup plus un milieu théologique, le milieu de notre vie
spirituelle.»

Theologische, besonders christologische und ecclesiologische
Besinnung auf das Wesen der Liturgie soll also die erste und wichtigste
Aufgabe sein, vor die wir uns gestellt sehen, aber damit sind wir noch
nicht am Schluss. Dann beginnt es erst. Bereichert und gewappnet
mit der Einsicht, die wir aus den lebendigen Wassern der Liturgie
geschöpft haben, müssen wir ferner das Problem der liturgischen
.Formensprache anpacken.

Es ist meine Aufgabe, Ihnen hier auch eine Übersicht zu geben,
was darüber konkret in den anderen Kirchen zu finden ist. Sehen wir
zuerst einmal bei den protestantischen Kirchen. Wir entdecken dann,
dass da schon vieles in Bewegung ist. Es freut uns dabei sehr, dass wir
dort unter anderem ein Wiederaufnehmen allerlei alter katholischer
Elemente entdecken können, die im Ehrendienst wieder eine lebendige

Funktion ausüben sollen. Typisch protestantisch geschieht diese

liturgische Erneuerung leider in grosser Unordnung, oft zu dilettantisch

und von Zufällen abhängig, dadurch unausgeglichen, weil man
einen klaren theologischen Hintergrund vermisst. Mit katholisieren-
den Formen allein kommt man nicht dazu. Manchmal richtet man
damit mehr Schaden an, als dass man Gutes tut. Besonders im kal-
vinistisch orientierten Protestantismus der Niederlande erweckt dieser

Liturgismus ziemlichen Widerstand. Und manchmal sehr zu
Recht, weil es nicht allein um die Form geht. Wer das Wesentliche
von der Form wegnimmt, macht sie leer und verwerflich. Also ist die

Ernte, die wir hier von den protestantischen Feldern hereinholen
können, ziemlich klein ; nur hier und dort können wir eine Ähre
auflesen.

In der anglikanischen Welt liegt begreiflicherweise eine grössere

Fundgrube für uns. Überdies haben fast alle Zweige der anglikanischen

Kirchengemeinschaft in den Jahren nach dem letzten Weltkrieg

ihr Gebetbuch revidiert, beziehungsweise sind sie mit einer
Revision des Common Prayer Book beschäftigt. Im Jahre 1951 erschien
als erste wichtige Ausgabe nach dem Kriege «The American Missal
Revised » in der Episkopalen Kirche der Vereinigten Staaten, das keine
kanonische Autorität erhielt, wohl aber zum Gebrauch empfohlen

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1961. 16



— 246 —

wurde. Anerkannt sei, dass sich in diesem Werk Elemente finden, die
wir berücksichtigen können, aber andererseits gibt es Material, das

bei uns Altkatholiken Stirnrunzeln hervorruft. Inzwischen ist man
in den Staaten noch tüchtig an der Arbeit, wobei die offiziellen
kirchlichen Wege beschritten werden, so dass wir hier, aus den

Studienrapporten ersichtlich, ausgeglichenere Resultate erwarten dürfen.
Wertvoller ist augenblicklich für uns das neue Gebetbuch für die

anglikanische Kirche in Kanada. Nun schon in vielen Diözesen seit
1955 eingebürgert, wird es höchstwahrscheinlich im folgenden Jahre
in uneingeschränkten Gebrauch genommen. Besonders interessant
sind darin die grösseren und kleineren Veränderungen in dem Teil,
der als The Holy Eucharist bezeichnet wird. Hier wurde ein mutiger
Versuch unternommen, wirklich Veraltetes und Unwesentliches aus
dem gottesdienstlichen Leben zu entfernen und alles aus bester
biblischer Theologie und anglikanischer Tradition aufs neue aufzubauen.
Auch in unserer IKZ (1956,1, S.41) ist das neue Gebetbuch ausführlich

und lobend von Pfr. Vogel aus Offenbach besprochen worden.

Einige auffallende Gedanken : Vertreter der Gemeinde können dem
Priester Brot und Wein für die Konsekration bringen. Im grossen
Kirchengebet wird unter anderem gebetet : für die Einheit aller Christen,

für den Frieden der Welt, für die Missionare und für alle
Verstorbenen. Weiter : eine Heilige-Geist-Epiklese für die Kommunikanten

und ein allgemeiner Friedensgruss.
In England selbst liegt alles viel ungünstiger, nicht allein der

bekannten Situation wegen, dass das Parlament einer Revision des

Common Prayer Book Zustimmung geben muss, sondern auch, weil
man in England noch keine einheitliche deutliche Lösung der
liturgischen Fragen gefunden hat. Von Zeit zu Zeit finden darüber
Aussprachen statt, bei denen die Meinungen stark aufeinanderprallen.
Wohl setzen verschiedene Organisationen sich dafür ein, das

liturgische Bewusstsein zu aktivieren und die Kommunionfeier zu einem
Familienfest zu machen, wo man dann auf diese Weise den
Gemeinschaftscharakter der Eucharistie - wie man weiss, ein Grundgedanke
der liturgischen Bewegung - zu unterstreichen versucht.

Wir wollen in diesem Zusammenhang auch noch auf die
interessante neue Abendmahlsliturgie der Kirche Südindiens hinweisen,
seit 1954 für den allgemeinen Gebrauch als verbindlich erklärt. Viele

gewagte uralte und neue Elemente wurden hier aufgenommen und
zu einem beseelten Ganzen verarbeitet. Ich nenne z.B.: einige Zeit
des Stillschweigens vor dem Schuldbekenntnis, drei Lesungen inner-



— 247 —

halb des Wortgottesdienstes, das Kirchengebet in Litaneiform nach
dem Glaubensbekenntnis, welch letzteres selbstverständlich wie das

Vaterunser gemeinsam gebetet wird, vor den Offertoriumsgebeten
geben die Gläubigen einander die Hand zum Friedensgruss. Trotz
verschiedener Bedenken, die wir hie und da gegen diese Liturgie und
diese Kirche erheben können, ist diese Liturgie eine wertvolle
konkrete Bereicherung des liturgischen Schatzes unserer Zeit.

Und nun unsere römisch-katholische Schwesterkirche. Vor allem
die Entwicklung der Liturgie dieser Kirche sollten wir gut im Auge
behalten. So wie die Anträge der Theologentagung in Solothurn auch

beginnen mit: «Die altkatholischen Liturgien sind Tochterliturgien
der römischen. Sie sollen daher die Werte dieses Vorbildes möglichst
unverkürzt zur Geltung bringen.» Und weiter: «Man soll nicht in
einen liturgischen Eklektizismus verfallen. Wir gehören nun einmal

zum katholischen Liturgiebereich der Westkirche, und wir sollen
nicht allein eine möglichste Annäherung der altkatholischen Liturgien

untereinander anstreben, sondern auch eine möglichste
Übereinstimmung der altkatholischen Liturgiereformversuche mit den

römisch-katholischen Reformversuchen. Möge auch in dieser
Hinsicht die Eucharistie das centrum unitatis sein.»

Das allgemeine praktische Anliegen der liturgischen Bewegung
der römisch-katholischen Kirche setzt sich vor allem ein für die aktive
Beteiligung der Gemeinde an der Feier der heiligen Messe. Besonders
der grosse Gedanke des Gemeinschaftscharakters der Eucharistie -
einer der wesentlichen Ausgangspunkte für Liturgiereform - tritt
hier stark in den Vordergrund, als Reaktion, weil dieser Gedanke in
der Romkirche so sehr verlorengegangen war. Also wird die Forderung,

das Zugeständnis der Landessprache - Haupterfordernis für
Gemeinschaftsliturgie - immer lauter und eindringlicher. Von immer
mehr römisch-katholischen Gläubigen wird das Latein als ein
Haupthindernis für die liturgische Erneuerung angesehen. Und man hofft
auch hier - vielleicht zu viel - auf ein Erneuerungswunder des

kommenden vatikanischen Konzils.
Heute haben wir Altkatholiken, dank unserer Väter, noch einen

grossen Vorsprung, wie auch der Gemeinschaftsgedankc schon
beinahe ein Jahrhundert lang eine vielseitige Auswirkung auf unsere

Liturgien gehabt hat. In der Romkirche steckt die praktische
Auswirkung noch ganz in den Kinderschuhen. Im allgemeinen sind die
vielen Veränderungen im Missale und Brevier, auch diejenigen, die

zu Beginn dieses Jahres aufgenommen worden sind, von geringer Be-



— 248 —

deutung und faktisch noch ziemlich negativ. Unter anderem ist hier
ein kleines Plus, dass der Priester nunmehr mit dem Beginn des

Kanons wartet, bis das Sanktus-Benediktus fertig gesungen ist. Zweifellos

steht der grosse Gedanke der Gemeindeliturgie dahinter, aber die

Auswirkung ist noch ziemlich gering. Als beinahe einziges, wichtiges,
positives Resultat der wirklichen Liturgieerneuerung in der Romana
Ecclesia ist zu nennen : die Ordo Hebdomadae Sanctae instauratus :

die Reform der Karwochenliturgie vom 16. November 1955, wobei
wir es mit einer vielgepriesenen Liturgiereform zu tun haben. Rom
geht offenbar sehr vorsichtig ans Werk, aber anderseits auch gründlich

erwägend. Es ergibt sich auch die Frage - Jungmann stellt sie,
und ich gehe damit einig -, ob heute, da alles noch so in Umwälzung
und Bewegung begriffen ist, die Zeit wohl reif ist für grosse
eingreifende Erneuerungen in der Liturgie. Wir dürfen nicht vergessen,
dass die Liturgie schon immer an die Tradition gebunden gewesen ist.
Schon im ersten liturgischen Text: I.Kor. 11, 23, über das Herrenmahl

beginnt der Apostel Paulus mit einem Appell an die Tradition :

TlaqeXaßov - naqéòcoxa: «Denn ich habe vom Herrn her empfangen,
was ich euch auch überliefert habe.»

Mit der Einführung von Veränderungen in der Liturgie - dem

heiligen Erbgut von Jahrhunderten - sollen wir meines Erachtens
äusserst vorsichtig sein. Natürlich ist es gut, uns darauf zu besinnen
und alle Möglichkeiten zu erwägen - damit sind wir nun auch

beschäftigt -, aber wir sollten erst nach reiflicher Beratung und nochmals

reiflicher Beratung zu definitiven Änderungen übergehen, die

Entwicklung in anderen Kirchen im Auge behaltend, und im besonderen

in der Kirche von Rom. Liturgiebücher soll man nicht alle

zwanzig Jahre eingreifend verändern. Vorsicht und Bescheidenheit
sind vor allem hier Vorzüge, die nicht genug gelobt werden können.

Bescheidenheit gefällt uns auch in der Hinsicht, dass wir nicht
zu sehr die Liturgie nach uns ausrichten, sondern dass wir danach

trachten, zur Liturgie hinzugelangen : dass wir danach streben, unser
persönliches, individuelles, religiöses Erleben durchdringen zu lassen

vom Geist der Liturgie. Dabei brauchen wir aber nicht den Geist der

Liturgie so straff und streng-aristokratisch zu interpretieren wie
Romano Guardini in seinem Werk «Vom Geist der Liturgie», das

übrigens schon vom Jahre 1918 datiert. Nur wenn unsere persönliche
Frömmigkeit durchdrungen wird vom göttlichen Geist der Liturgie,
wird eine Liturgie-Erneuerung ihr Ziel erreichen. Lebend aus der

Liturgie, sollen wir uns eine liturgische Frömmigkeit zu eigen machen,



— 249 —

welche wiederum die Liturgie befruchten wird. Etwas von dieser
inneren Übereinstimmung von Person und Liturgie soll vor allem
auch in unserem häufigen Kommunionsempfang sichtbar werden.

Zum Schluss wollen wir unsere Rundschau bei unseren eigenen
altkatholischen Kirchen beenden. Wonach bei uns im konkreten
gestrebt wird, finden wir kurz und klar aufgezählt in den Anträgen der
internationalen Studienwoche 1954 in Solothurn. Es schien mir das

beste, diese Anträge für Sie vervielfältigen zu lassen, damit Sie das

Anliegen deutlich vor sich haben und als Ausgangspunkt für die
Diskussion in Ihren Gruppen benützen können.

Als wertvolle Ergänzungen dazu mögen beitragen : erstens was
Pfr. Pursch nun gleich über das bisher Erreichte in Deutschland
berichten wird. Zweitens die «Bemerkungen und Erwägungen zu den
altkatholischen Liturgien», welche Herr Prof. Rüthy seit 1957 in der
IKZ veröffentlicht hat. Damit ist er bis jetzt bis zum Vaterunser
gelangt, und verschiedene konkrete Vorschläge hat er schon gemacht.

Vergessen wir nie: letztlich kommt es bei der Liturgiereform
darauf an, dass wir nicht allein alte Formen durch neue ersetzen,
sondern auch auf das Wachrufen des Geistes der Liturgie in uns. Es

geht um lebendige Liturgie, um das Durchstossen zu den Tiefen unseres

Glaubens.

Liturgie ist erst dann lebendig, wenn wir uns in ein persönliches
Verhältnis zu Gott zu stellen vermögen; und ist erst dann Liturgie,
Aetrovoyta, Xetrov êgyov ein heiliges Tun als Volk Gottes, wenn unsere
Person im Gemeinschaftsverband in Kontakt tritt mit dem allmächtigen

Gott, der unendlich hoch über uns erhaben ist, doch in Christus
sich barmherzig zu uns hernieder gebeugt hat in Seinem
Gnadenmysterium, wofür wir Ihm danken sollen und Ihn verherrlichen,
nunc et semper et in saecula saeculorum.

Wer die Liturgie erneuern und verbessern will, beginne also

zuerst bei sich selbst.

Pfarrer W. E. Heese verliest das Referat von lie. theol. K. Pursch

(Bonn) :

Der Stand der liturgischen Erneuerung
in der altkatholischen Kirche Deutschlands

Die zuinnerst treibende Kraft der liturgischen Erneuerung liegt
darin, dass die Kirche sich ganz neu zur Verwirklichung und
Darstellung bringen muss. Es geht dabei nur scheinbar um gottesdienst-



— 250 —

liehe Formen, es geht nur im Vordergrund um einen anderen Stil.
Es geht in Wirklichkeit um die Kirche selbst. Weil die Kirche in allen
ihren Gliedern ganz neu zum Leben kommen soll, darum kommt nun
auch Bewegung und neues Leben in ihren Gottesdienst. Denn ihr
Gottesdienst ist das, worin sie sich, wenn nicht am deutlichsten, so

doch am unmittelbarsten ausdrückt. Das will nichts anderes heissen,
als dass die Gnade sich im Sakrament und vor allem in der Feier der
Eucharistie verständlich machen will, zur Darstellung bringen,
transparent werden will, soweit es eben möglich ist. Doch das Zeichen
verliert an Wert, wenn es selbst einer Erklärung bedarf und damit seinen
Zeichencharakter verliert. Das gilt vor allem für das wichtigste aller
Zeichen: das Wort, die Sprache.

Die liturgischen Texte erfüllen erst dann ihren Zweck, wenn sie

auch verstanden werden. Selbstverständlich ist mit der Übertragung
der liturgischen Texte in die Muttersprache noch lange nicht alles

getan. Dazu gehört vor allem die Erfassung der ursprünglichen
Liturgiegestalt und ihrer Gliederung: Liturgie - Schola - Gemeinde.
Die Funktionsbedeutung der einzelnen Glieder bedarf einer neuen
und starken Beachtung. Darum lag der Herausgabe des neuen und
jetzt gültigen Altarbuchs im deutschen Bistum besonders am Herzen,
die antiphonarischen Teile der Eucharistiefeier aus dem blossen
Vorbeten des Priesters in den gemeinsamen Vollzug mit der Gemeinde
im Wechsel von Schola und Gemeinde zu bringen, zunächst wohl in
der einfachen Rezitation und weiterführend in der Psalmodie, was
durchaus nicht so schwer ist, wie es auf den ersten Blick zu sein scheint.

Mit der wachsenden Bedeutung des Wortgottesdienstes ist der

mehrjährige Zyklus der Lesungen engstens verbunden. Schon im
ersten Altarbuch hatten wir eine zweite Reihe, nun sind vier Reihen
aus alten Lektionaren geschaffen worden. In der ursprünglichen
Auswahl aus den Büchern der Heiligen Schrift, die auf ein Jahr verteilt
wurde und damit zur Auslegung kommen konnte, offenbart sich eine

zu enge Begrenzung, die auch die Aufmerksamkeit der Hörer durch
allzu häufige Wiederkehr herabsetzt. Nun ist aus sämtlichen Büchern
des Alten und Neuen Testamentes eine solche Auswahl getroffen, dass

alle wesentlichen Inhalte zur Verkündigung gelangen. Hier ist mit
einem Schlag zur Erfüllung gebracht, was bisher die biblische

Bewegung nur mühsam versuchte. Kein Mensch vermag zu ermessen,
was es bedeuten wird und welcher Segen davon ausgehen wird, wenn
die Fülle der Schrift der ganzen Gemeinde auf solche Weise lebendig
erschlossen werden kann. Denn es ist noch lange nicht dasselbe, wenn



— 251 —

viele einzelne für sich die Schrift lesen oder wenn die Schrift in der

heiligen Versammlung der Gemeinde Gottes gegenwärtig und lebendig

wird. Auch das Singen der vom Hl. Geiste Gottes inspirierten
Psalmen bedeutet einen grossen Gewinn gegenüber einigen stark
verbrauchten und fragwürdigen Kirchenliedern.

Sinngemäss wurde auch das «Gebet der Gläubigen» (Fürbitten)
an die alte Stelle gesetzt, wo es vor Gregor dem Grossen stand, jenes
Gebet der Kirche für die allgemeinen und besonderen Anliegen der
Welt und der Zeit. Die Aktualisierung des Gottesdienstes der
Gemeinde hat hier ihre fruchtbarste Stelle, unmittelbar nach der
Predigt. So kommt die Grundstruktur wieder deutlich zum Vorschein,
die Formprinzip jedes liturgischen Gottesdienstes ist: erst Hören des

Wortes Gottes und dann die betende oder meditierende Antwort des

Menschen.
Die Urgestalt der Eucharistiefeier soll durch das neue Altarbuch,

das man am besten mit einem Rezensenten als Werkbuch bezeichnen

wird, klarer zutage treten. Hier sind wir noch am Beginn eines langen
Weges. Wir sehen wohl ganz konkrete Möglichkeiten greifbar nahe-

gerückt und sehen dahinter schon wieder weitere Entwicklungen
ansetzen, von denen aber niemand wissen kann, ob sie ebenso rasch, ja
sogar noch rascher oder aber auch umgekehrt viel langsamer oder gar
nicht sich verwirklichen werden. So wird es immer sein, solange man
im Fluss einer geschichtlichen Bewegung von solchem Ausmass steht,
dass man die Frage nach Anfang oder Ende kaum beantworten kann.
Aber wenn wir einmal unterstellen dürfen, dass die Entwicklung nicht
abgebrochen wird, dann wird man wohl sagen müssen, dass wir jetzt
immer noch am Anfang stehen, ja class uns dieser Anfang, dieser
Neubeginn als Gnade erscheinen muss und dass für Selbstzufriedenheit

ganz und gar kein Grund gegeben ist.
Im neuen Altarbuch sind uns die Möglichkeiten eines neuen und

lebendigeren Vollzuges geboten und viele Türen für die Zukunft
offengelassen. So wäre z.B. bei der Neugestaltung des Wortgottesdienstes
der Vorschlag ernstlich zu prüfen, diesen ganzen ersten Teil der
Eucharistiefeier vom Altar zum Ambon bzw. zur Sessio zu verlegen.
Das hat sein Vorbild in der Pontifikalliturgie, wo der Bischof wohl
eingangs den Altar als Sinnbild Christi begrüsst, dann aber zu seiner
Cathedra geht, dort das Kirchengebet spricht, die Lesungen hört,
kurz alles dort bis zum Beginn der eigentlichen Eucharistia verrichtet.
Man kann sich ja nicht genug klarmachen, dass die Urgestalt der
Messe nicht etwa an der stillen Privatmesse abzulesen ist, als ob alle



— 252 —

anderen Formen nachträglich künstlich gesteigert worden wären, um
mehr Feierlichkeit zu schaffen, wie es Luther meinte und von
unsachverständiger Kritik zum Ausdruck gebracht wird. Die Entwicklung
lief ja gerade umgekehrt. Erst als die Messfeier aufhörte, lebendiger
Gemeindevollzug zu sein, und oft unabhängig von einer Gemeinde

von jedem Priester gefeiert wurde, zog man die verschiedenen
Funktionen z.B. des Lektors und der Schola zusammen und fasste dem-

gemäss auch die verschiedenen Bücher, wie Sakramentar, Lektionar
und Antiphonar zu einem Buch zusammen. Dadurch kam der Vollzug
aller dieser Teile an den Altar. Es gab ja auch in den Seitenkapellen
der mittelalterlichen Stifts- und Klosterkirchen keinen anderen Ort
mehr als den Altar. Im gegenwärtigen und ersten Altarbuch unseres
Bistums wurde darum das Lektionar mit gutem Grund herausgelöst.
Es war auch in keinem Falle erstrebenswert, den gegen das erste Altarbuch

mit seiner klaren Intention zur Aktivierung des Antiphonars
bestehenden Zustand, der auf der vorgefundenen Situation der
damaligen Messfeier basierte, gutzuheissen und zu verewigen. Vor allem
kann dieser Zustand durchaus nicht für sich in Anspruch nehmen,
der genuin altkatholische zu sein.

Dies alles soll der Transparenz - der besseren Durchschaubar -

keit und dem klareren Verständnis der Liturgie dienen. So ist es im
neuen Altarbuch gemeint und grundgelegt, das vieles vorausnimmt,
was andern erstrebenswert scheint und die sehr hart darum ringen
müssen. Manchem erscheint dieses Buch als zu kühn, wenn nicht
geradezu waghalsig zu sein. Zugegeben, das entworfene Bild ist vielen
noch fremd, aber wer ein altes Bauwerk kannte, bevor es restauriert
wurde, und es dann nachher wiedersieht, ist zunächst auch mehr als
überrascht. Auf den ersten Blick ist es vielleicht etwas völlig anderes

geworden. Erst bei näherem Zusehen stellt sich dann immer mehr
heraus, dass es wirklich das alte Bauwerk ist und dass die Veränderungen

lediglich darin bestehen, dass das, was es eigentlich war und
sein wollte, jetzt erst richtig zur Darstellung gelangt. Vieles war
überdeckt, manches völlig verschwunden, was jetzt klar in Erscheinung
tritt. Anderes, das sich bisher zu stark in den Vordergrund schob, ist
an seine ihm zukommende Stelle gerückt worden. Hier ist vor allem
an die Gebete bei der Gabenbereitung gedacht. Denn hier geht es

doch offensichtlich mehr um die Handlung, das Gebet des Tuns, als

um Gebetesworte, die falsche Akzente zu setzen imstande sind. So

wird man vieles besser erkennen, was bisher mühsamer Erklärungen
bedurfte. Und das ist doch schliesslich der Sinn jeder Erneuerung :



— 253 —

die Wiederherstellung der ursprünglichen Form, die einfach und
durchsichtig ist. Es pflegt ja auch bei Gewächsen z.B. bei Obstbäumen

so zu sein, dass durch das Wachstum sich die guten und
ursprünglichen Verhältnisse verschieben. So wachsen dann Äste, die
keine Frucht tragen, weil sie aber übermässig wachsen, sind sie den
andern hinderlich, die Frucht tragen könnten. Der Gärtner muss
darum den Baum immer wieder beschneiden. Christus spricht einmal
davon bei Johannes : Der Herr reinigt den Weinstock, damit er mehr
Frucht bringe.

Im eucharistischen Hochgebet - dem Kanon - mit dem
Konsekrationsakt in Einsetzungsbericht, Anamnese und Epiklese konnte
nichts geändert werden. Dafür sprachen viele und sehr gewichtige
Gründe der abendländischen Überlieferung und das hohe Alter dieser
Gebete, vor allem auch als Band der Einheit, das hier noch mit so

vielen Kirchen geknüpft ist und noch immer Grundlage und
Ausgangspunkt einer Einigung sein könnte. Dafür sprach auch die Heiligkeit,

die dieser Handlung angemessen ist, die Unveränderlichkeit,
die sonst nicht mehr zu wahren ist, die Entrücktheit aus dem Wandel
der Alltagserscheinungen, die im Grunde alle Religionen für ihre
heiligen Texte bevorzugen. Selbstverständlich konnten bei einer neuen
Übertragung der Texte klarere Ausdrucksformen und deutlichere
Grundlinien herausgearbeitet werden, auch wurde zum Opfermahl
eine ursprünglichere Ordnung der Texte und Handlungen, die etwa
der Zeit des hl. Augustinus von Hippo entspricht, wieder eingeführt.
Dadurch sind viele Möglichkeiten künftiger Ausgestaltung erschlossen

worden, z.B. die brüderliche Versöhnung im Friedenskuss.
Haben wir aber nicht eigentlich zuviel geändert Die Frage ist

berechtigt angesichts der Tatsache, dass die abendländische Kirche
aufdiesem Gebiet vierhundert Jahre lang nichts mehr geändert hatte.
Allerdings war vorher eine solche Starrheit unbekannt, aber die
Vereinheitlichung der Liturgie unter Pius V. stand unter einem gewissen
Zeitdruck und dem Mangel an klarer Übersicht über die Entwicklung
und an sicheren Maßstäben, um unter dem Vorhandenen immer das
Beste auswählen zu können. Nachdem durch die gewissenhafte und
überaus reichhaltige Forschung der vergangenen Jahrzehnte viel
bessere und ältere Quellen zur Verfügung stehen und, was noch viel
wichtiger ist, dadurch auch die Urteilskraft geschärft wurde, besser

Geratenes von Geringerem zu unterscheiden, sind wir heute in der
Lage und Avaren es im Hinblick auf die Messliturgie, Vorschläge
auszuarbeiten, die keineswegs völlige Neuschöpfungen darstellen, son-



— 254 —

dem glücklichere Rückgriffe sind auf das echte Überlieferungsgut.
So ist beispielsweise unsere heutige zweite Messordnung im Gegensatz

zum ersten Altarbuch nicht mehr nur eine fast wörtliche Übersetzung
der römischen Messe, sondern eine auf den Grundlagen der
liturgischen Wissenschaft und aus dem Geiste der Erneuerung aus den

Quellen gespeiste Neufassung, die weit über das hinausgeht, was
ursprünglich das Anliegen der ersten Messordnung war, die solche

Quellen noch nicht zur Verfügung hatte und darum die massgeblichen

Akzente nicht immer erkannte und die Reform zumeist nur
in Kürzungen bestehen liess. Die erste Messordnung wurde aus pasto-
ralen Gründen mit einigen ganz unbedeutenden sprachlichen
Verbesserungen unverändert abgedruckt. Der Versuch einer
Übereinstimmung, wenigstens in der Katechumenenmesse und den Respon-
sorien wurde im letzten Augenblick durch Erweiterung der
liturgischen Kommission unmöglich gemacht.

Hier müssen wir eine andere Frage stellen, die eine wirkliche
Sorge aller an der liturgischen Erneuerung unserer Kirche Beteiligten
ist, nämlich, ob denn unsere Gemeinden auch mitkommen, ob wir
nicht einen zu raschen Schritt eingeschlagen haben. Vielerorts wird
von dem Erreichten kein Gebrauch gemacht, man ist mit dem
Gewohnten zufrieden. Man will keinen neuen Wein, man sagt, der alte
sei besser. Nun muss man freilich untersuchen, wer dieses «Man» konkret

ist : Sind es die Pfarrer, oder sind es die Gemeinden Mancherorts

wären die Gemeinden, jedenfalls in ihrem aktiven Teil, der am
Gottesdienst überhaupt Interesse hat, der ihn durch sein Beten und
Singen und überhaupt durch sein Mitfeiern trägt, nicht nur bereit,
sondern sogar sehr hungrig nach den neuen Möglichkeiten, aber ihr
Pfarrer will nicht. Entweder will er ganz einfach nicht, oder er denkt,
die da wollen, seien eine unbedeutende Minderheit, und er könne den

übrigen die Neuerung nicht zumuten. Das kann sehr bitter sein, wenn
man erkennen muss, wieviel missionarische Kraft dadurch unseren
Gottesdiensten fehlt, wie sehr dadurch wirkliche Gnadenstunden
versäumt werden. Man meint oft, der Bischof müsste einfach verlangen
und vorschreiben, aber auch er muss schliesslich Geduld haben mit
seinen älteren Geistlichen, auf denen heute noch ein weit grösserer
Anteil an der Last der Seelsorge liegt, als ihnen eigentlich zumutbar
ist. Und wenn es einfach verlangt wird, dann könnte bei Unverständnis

und innerem Widerstreben leicht Schlimmeres erreicht werden,
als wenn einstweilen noch das Alte weiterpraktiziert wird. Darum
kam es auch zur Zurücknahme einer bischöflichen Verordnung hin-



— 255 —

sichtlich der Durchführung der liturgischen Handlungen - eine
bedenkliche Kapitulation und ein Zeichen und Beweis dafür, dass wir
noch ganz am Anfang stehen.

Einstweilen bleibt es also in den meisten Gemeinden beim alten.
Einstweilen, denn es kann sich ja nur um eine relativ kurze Zeit
handeln, bis das Grundwasser noch mehr gestiegen ist, das die neuen
Formen einfacher und selbstverständlicher macht. Schliesslich wird
vom Zentrum des Bistums in Bonn nach einem Wort des Bischofs
selbst bei meiner Pfarrereinführung im vergangenen Jahr durch die
hier ausgebildete Geistlichkeit dieser Lebensstrom in die Gemeinden

hinausgeleitet werden. Sicher werden diese Übergangszeiten immer
für irgendeinen Teil schmerzlich sein. Auch hier kann uns ein Bild
behilflich sein. Wenn man mit vor Kälte steifen Gliedern in ein warmes

Zimmer kommt, dann beginnt das Eindringen des Blutes in sie

Schmerzen zu bereiten. Dieserart sind auch die Schmerzen derer, die
den Weg klar vorausbezeichnet sehen. Diese Schmerzen sind die
Zeichen des einströmenden Lebens, das sicher den Sieg davontragen
wird, aber einstweilen müssen wir noch in Geduld ausharren.

An weiter Erstrebenswertem ist uns das neue Gesang- und vor
allem Gebetbuch aufgetragen, für das die Texte der übrigen Sakramente

und die Gestaltung der kirchlichen Tagzeiten im Vordergrund
stehen. Nur wenige Gemeinden halten die Vesper oder andere kirchliche

Tagzeiten.
Eine Zeitlang hat man für die in der liturgischen Arbeit Stehenden

den Vorwurf des Ästhetizismus erhoben. Sie nähmen Äusserlich-
keiten wichtiger als die Sache selbst. Messe sei schliesslich Messe, in
welcher Form sie auch gefeiert würde. Es stelle die Wertordnung auf
den Kopf, wenn man Fragen der äusseren Gestaltung wie auch der
aktiven Teilnahme der Gläubigen so wichtig nehme. Dieser Vorwurf
verrät aber nur, dass in denen, die ihn erheben, jenes eigentliche
Erwachen der Kirche noch nicht erfolgt ist, das für unser Jahrhundert
das grosse Heilsereignis ist, auf das die Welt gewartet hat und dessen

Folgen noch lange nicht abzusehen sind. Aber die Kirche will sich in
ihrer Liturgie darstellen und verwirklichen, doch nicht nur in ihrer
Liturgie.

Eine Gemeinde, die sich um den Altar sammelt, muss ihre Einheit

auch ausserhalb des Gotteshauses, auch im Werktag erweisen.
Die durch dieses Brot, das der Leib des Herrn ist, immer wieder zum
Leib des Herrn und untereinander Brüder werden, müssen ihre
Verbundenheit auch nachher erweisen in der Echtheit nachbarlicher



— 256 —

Hilfe, in der Selbstverständlichkeit brüderlichen Einstehens füreinander,

in der stillen Treue des Einander-Tragens und -Ertragens.
Nicht nur die Kirche als Gotteshaus ist der Ort, wo Gott verherrlicht
wird, sondern «was immer ihr tun möget in Wort oder Werk, das tut
alles im Namen des Herrn Jesus Christus, und so danket ihr dem
Vater durch Ihn.» Seit der Menschwerdung des Gottessohnes sind
alle menschlichen Bezirke einbezogen in die Verherrlichung Gottes,
und auf dieses gelebte Zeugnis schaut der Unglaube. Die Liturgie ist
wichtig, aber sie ist unfruchtbar und im letzten unvollendet und nicht
vollgültig, wenn sie ihre Fortsetzung nicht hat im Alltag derer, die
durch sie geheiligt und vereinigt wurden. Beides gehört zusammen
wie Gottesliebe und Nächstenliebe in der Verkündigung Jesu. Falsche

Vergeistigung, Einseitigkeit, Vernünftelei sind Irrlehren und
unkatholisch. Dieser Erprobung sind wir noch nicht sicher. Viele
seltsame Meinungen werden oft vertreten. Ja, vielleicht müssen wir
sagen : über diese Gefahr sind wir noch nicht hinaus.

Die Gefahr eines liturgischen Leerlaufs ist nicht gebannt. Sie ist
nicht durch die Liturgie an sich verschuldet. In ihr sind vielmehr alle
Tore und Räume offen zum Wachstum und zur Verschmelzung mit
allen übrigen Bereichen des christlichen Lebens in der Welt. Aber es

bedarf grösster Wachsamkeit aller, dass diese ihre Möglichkeit, zumal
in unserem deutschen Bistum, nicht in formalen Fortschritten, die
in einem Altarbuch niedergelegt sind, steckenbleiben.

In diesem Sinn wird man also besonders auf uns schauen, um bei

uns die Früchte der liturgischen Erneuerung zu sehen, nachdem die
Fachrezensionen so überaus freundlich und positiv ausgefallen sind.
Und diesem entscheidenden Maßstab können wir uns nicht entziehen.

Nach diesen Vorträgen dankt der Vorsitzende den Referenten
und schliesst die 2.Kongress-Sitzung.

Nachdem um 18.00 Uhr die Vesper in der Kathedralkirche
gefeiert war, fand um 19.30 Uhr im Kongress-Saal ein gemeinschaftliches

Festmahl statt. Das Tischpräsidium wurde geführt von
Prof. Dr. P. J.Maan. Während des Bankettes wurden Ansprachen
gehalten von ErzbischofDr. A. Rinkel, Bischof J. J. Demmel, Bischof
P.J.Jans, Bischof T.F.Zielinski, Prof. Dr. St. Mohorovicie im
Namen der kroatischen Kirche, Dr. A. J. van de Ven als Präsident des

ständigen Kongressausschusses und von Subdiakon F. Smit im
Namen des Studentenvereins Batavia.



— 257 —

Zweiter Kongresstag, Freitag, 22. September

Herr Bischof J. J. Demmel zelebrierte um 9.00 Uhr in der
Kathedralkirche ein Pontifikalamt nach deutschem Ritus.

Nachher wurde von den Bischöfen eine Konferenz abgehalten
und fand die Arbeit der .Diskussionsgruppen statt.

Auch wurde während dieses Vormittags eine Versammlung der
Leiter der altkatholischen Presse abgehalten. Die Arbeit des seit dem

vorigen Kongresse bestehenden Altkatholischen Internationalen
Informationsdienstes (AKID) wurde durchgesprochen, und man sann
auf Mittel zur Vergrösserung der Abonnentenzahl der Internationalen

Kirchlichen Zeitschrift (IKZ).
Um 14.30 Uhr eröffnete der Vorsitzende die

3. Kongress-Sitzung

welche sofort anfing mit dem Referat des Erzbischofs Dr. A.Rinkel:

Altkatholisch und orthodox

Die Einladung, an diesem Kongress einige Worte über das Thema
«Altkatholisch und orthodox» zu sprechen, ist wohl geeignet, den
Redner in eine gewisse Verlegenheit zu versetzen. Denn, gerade in
diesem Kreis, in dem man eine grössere oder geringere Vertrautheit
mit dem Thema voraussetzen kann, dürfte es nicht leicht sein, bei
dem heutigen Stand der Frage darüber noch neue Gedanken zu
entwickeln. Die zur Orthodoxie Gehörenden würden uns in bezug auf
diese Frage - und nicht mit Unrecht - den Titel eines aus dem ersten
Weltkrieg stammenden Romanes entgegenhalten können, der
besagt: «Im Westen nichts Neues.» Umgekehrt aber würden die
Altkatholiken sich auf die gleich negative Antwort : « Stillstand an der
Ostfront» beschränken können.

Neues, im Sinne von neuen Gedanken, neuen Argumentationen,
neuen Entwicklungen, ist nicht aufzuweisen und beim heutigen Stand
der Frage auch von mir nicht zu erwarten. Dennoch beschäftigt uns
die Frage noch immer. Sie liegt vor uns als ein «Problem», das zwar
schon ziemlich alt und theoretisch als gelöst zu betrachten, aber in
den letzten Jahrzehnten in einen Zustand der Erstarrung geraten und
offenbar nur schwer wieder in Gang zu bringen ist. Es stellt uns vor
die Aufgabe, das unsrige zu tun, damit die Frage einmal aufhören
möge, noch länger «Problem» zu sein.



— 258 —

Im engeren Rahmen ist die Frage ausschliesslich eine Angelegenheit

zwischen zwei Kirchen, besser gesagt: zwischen zwei
Erscheinungsformen der Kirche Jesu Christi, die jahrhundertelang eigene,

getrennte Wege gegangen sind, sich allmählich aus dem Auge
verloren haben, dann aber sich wieder begegneten und wiedererkannten
und die nun seit langem bereit sind und es als ihre Pflicht betrachten,
dieser Trennung ein Ende zu machen, das Wort «Brüder in Christo
Jesu » völlig zu verwirklichen und seine Wahrheit vor Gott und
Menschen vorbehaltlos zu erweisen.

Die Frage darf aber auch ökumenisch heissen, und wir denken
dabei an die historisch-technische Bedeutung dieses Wortes in der
Gegenwart. Das heutige ökumenische Donken, Leben und Bestreben
richtet die Augen auf uns und legt uns die Frage vor : Worauf wartet
ihr eigentlich Diese Frage ist in jeder Beziehung berechtigt. Auf der
katholischen Seite wundert man sich oft darüber, dass so viele
reformatorische Kirchen oder «Denominationen», die einstmals oft
wegen nur geringfügiger Meinungsverschiedenheiten auseinandergegangen

sind, den Weg zur Wiedervereinigung nicht leichter finden und
die oft niederen und unbedeutenden Scheidungswände nicht rascher
niederreissen. Die katholische Seite vergisst dabei, dass der in dieser

Frage liegende Vorwurf auf sie selber wie ein «medice, cura te ipsum»
zurückfällt. Auf der katholischen Seite, wo wir stehen wollen, sollte
man zur Einsicht kommen, dass Bereitschaft und theoretische
Erklärungen an und für sich heute nicht mehr genügen, sondern dass das
ökumenische Gewissen uns hier eine Pflicht vorhält, deren Erfüllung
keinen weiteren Aufschub mehr gestattet. Und wir sind davon
überzeugt, dass dieses Gewissen mehr ist als die Stimme von weise und
tief urteilenden Menschen, - wir hören darin die Stimme des heiligen
Gottesgeistes, der sich über dieses Zuwarten «betrübt». Wir sind weiter

vorangeschritten als diejenigen, die noch «miteinander als Gegenpartei

unterwegs» sind und sich noch versöhnen sollen. Die
«Versöhnung» ist schon wiederholt ausgesprochen worden, die Hände sind
einander entgegengestreckt, - warum greifen sie sich noch immer
nicht

Wenn wir auch keine neuen Gedanken und Tatsachen anführen
können, so ist dennoch der heutige Stand der Frage wichtig genug,
diesen am heutigen Kongress noch einmal ins Auge zu fassen. Es sei

mir darum erlaubt, heute aussprechen zu dürfen, wer wir sind, was
bis heule erreicht worden ist, was wir beiderseitig als Erbgut besitzen und
was wir wollen und bestreben. Vorausgesetzt sei dabei, dass wir in dem



— 259 —

uns zugemessenen Zeitraum nicht alles sagen können, was gesagt
werden könnte, und ebenso, dass mit dem Gesagten nicht das letzte
Wort gesagt sein kann.

I. Die Orthodoxie ist eine geistliche Welt für sich und gehört
hauptsächlich zu Osteuropa, d.h. Griechenland, Rumänien, Bulgarien,

Jugoslawien, Ungarn, Polen, Russland usw. ; weiter zu Kleinasien

(Konstantinopel), Syrien und Palästina, zu Vorder- und Mittelindien,

Ägypten, Nordafrika, Abessinien usw. Diese Aufzählung ist
bei weitem nicht vollständig, denn heute leben auch grosse Scharen

von orthodoxen Gläubigen nicht nur in Westeuropa, sondern besonders

in Amerika. Historisch betrachtet gehört die Orthodoxie aber

zu jenem Weltteil, den wir als den Orient zu bezeichnen pflegen. Sie

hat ihren Ursprung in jenem Teil der Welt, von wo das Christentum

ausgegangen ist. Im allgemeinen können wir sagen, dass die Orthodoxen

die ältesten Christen sind. Sie entstammen jenen Gebieten, wo
die Apostel hauptsächlich das Evangelium verkündet haben. Sie sind
in kirchlicher Beziehung «unsere ältesten Väter».

Der Orient ist die Welt, in der die ältesten Konzilien abgehalten
worden sind, Nicäa, Konstantinopel, Chalcedon; die Welt, in der die

Theologie in ihrer ersten Entwicklung aufblühte. Darum herrscht in
der Orthodoxie, trotz den bekannten Differenzen und Kontroversen
der ersten Jahrhunderte, eine grosse Einheit. Die wahre Orthodoxie
betrachtet zwar die Monophysiten und Nestorianer als nicht zu ihrer
«Rechtgläubigkeit» gehörend, aber dennoch bilden diese selbständigen

Kirchen zusammen mit den anderen die orthodoxe Welt im
weiteren Sinn.

Es ist unverkennbar, dass der griechische Geist den Kirchen des

Ostens von jeher seinen Stempel aufgedrückt hat. Die ganze Denkart
der Orthodoxie, und damit die orientalische Theologie, hat dadurch
einen eigenen Charakter erhalten, der sich einerseits auswirkt in einer
stark apologetisch redenden Theologie, andererseits in einer
liturgischen Mystik, die das ganze kirchliche Leben beherrscht und
durchdringt.

Aber das Christentum breitete sich auch nach dem Westen, nach
den anderen Ländern des Mittelmeergebietes aus, die in den ersten
Jahrhunderten den typischen Mittelpunkt des römischen Imperiums
bildeten. Gleich wie der römische Geist sich in violer Beziehung von
dem griechischen unterschied, so empfing auch das abendländische
Christentum sein eigenes Gepräge, das sowohl im theologischen Den-



— 260 —

ken als auch in kirchlich-disziplinarer Beziehung sich stark vom
orientalischen Christentum unterschied. Dass dies wiederholt zu
Reibungen, Meinungsverschiedenheiten, Zusammenstössen und Streitigkeiten

Anlass gegeben hat, davon zeugt die Geschichte der Kirche
und besonders die der Konzilien. Eigentlich müsste man darüber
erstaunt sein, dass der endgültige Bruch zwischen Ost- und
Westkirche sich nicht früher vollzogen hat als in dem allbekannten Jahre
1054, in dem die Trennung, selbstverständlich unter gegenseitiger
Verfluchung und Verketzerung, Tatsache wurde. Wer die Geschichte

kennt, weiss, dass die Kirchenspaltung nicht nur auf kirchliche,
doktrinäre, disziplinare und liturgische Konflikte zurückzuführen ist,
sondern ebensosehr auf politische Faktoren, die im Laufe eines
Jahrtausends Morgenland und Abendland zu zwei verschiedenen,
einander bekämpfenden, rivalisierenden Welten gemacht hatten. Die
bindende Kraft des gemeinsamen christlichen Glaubens war es, die
diese bedauerliche Kirchenspaltung jedenfalls ein Jahrtausend lang
hat verhüten können.

Seit dem Jahre 1054 sind Osten und Westen je ihre eigenen Wege

gegangen, auf der einen Seite die unverrückbar am Urchristentum
festhaltende Orthodoxie, andererseits die abendländische Kirche
unter der Oberherrschaft des Bischofs von Rom. Anders als im Osten,
hat im Westen die Einheit sich nicht erhalten können. Abgesehen
von den verschiedenen Sektenbildungen im Mittelalter, hat die
Reformation des 16. Jahrhunderts zu einer viel tieferen Kluft geführt
als die, welche im Jahre 1054 Ost- und Westkirche spaltete. Dennoch
blieb für den Osten der Bruch mit Rom der eigentliche grosse Wendepunkt

in der Geschichte der christlichen Kirche, und zwar so sehr,
dass er zu allen Zeiten dem Protestantismus gewisse Sympathien
entgegengebracht hat, weil dieser, gleich wie der Osten, sich gegen
Rom zur Wehr stellte, wenn auch die Reformation selber keine
nennenswerte Nachwirkung auf das Morgenland ausgeübt hat.

Wir Altkatholiken gehören zum Westen und stammen aus dieser
abendländisch-katholischen Kirche unter ihrer späteren römischen

Signatur. Sie ist unsere Mutterkirche, und in ihr liegt für uns das

Band mit dem Ursprung, mit der Kirche der Apostelzeit, mit jener
Kirche, die in ihrer morgenländischen und abendländischen
Ausdehnung noch eine und ungeteilt War. Wir nennen uns «Altkatholiken»,

weil wir uns einig wissen mit der «alten katholischen» Kirche.
Durch die katholische Kirche des Westens hindurch reichen wir,
durch die Jahrhunderte hindurch, in die alte und eine Kirche zurück,



— 261 —

und wir sind der Überzeugung, dass dieses Band nie und nirgends
zerbrochen worden ist.

Es dürfte für die meisten unter uns überflüssig sein, aber wir
legen Wert darauf, es dennoch zu betonen, dass wir uns nicht als
Mitglieder einer neuen Kirche betrachten, die etwa seit dem Jahre 1870

ins Dasein getreten ist. Soweit es die Kirche der Niederlande betrifft,
braucht dies nicht erwiesen zu werden. Der Tag, an dem Rom die
Utrechter Kirche im Stich liess, liegt am Anfang des 17. Jahrhunderts.

Dass wir von jenem Tage an als «dieselben wie vorher», aber
selbständig, man könnte auch sagen: in Einsamkeit, unseren Weg

gegangen sind, erhellt schon daraus, dass unser historischer Name
noch immer heisst «die Römisch-Katholiken der altbischöflichen
Klerisei». Aber auch jene Altkatholiken, die nach 1870 mit der alten
Utrechter Kirche in Verbindung getreten sind, haben nie die Absicht
gehabt, eine neue Kirche zu bilden, die etwa in jenem Jahre ihre
Geburtsstunde erlebt hätte. Sie waren nichts anderes als die treuen
Mitglieder der abendländisch-katholischen Kirche, die sich eben

weigerten, die neuen, in der alten Kirche des ersten Jahrtausends
unbekannten Dogmen anzunehmen. Gerade weil sie der wahren, alten
katholischen Kirche treu bleiben wollten, sahen sie sich um der Wahrheit

und des Gewissens willen genötigt, «nein» zu sagen zu dem
Befehl, etwas auf die Seligkeit hin zu glauben, was die Kirche nie als
wahr und als zur Seligkeit notwendig anerkannt hatte. Die
treugebliebenen Gläubigen von Deutschland, der Schweiz und Österreich

und alle, die später in anderen Ländern ihnen auf dem Weg der
Treue gefolgt sind, begehrten nichts anderes als «die» katholische
Kirche zu bleiben, und - sie sind es geblieben. Wenn es keine andere

Möglichkeit gegeben hätte, hätten sie sich an die Ostkirche wenden
können, um bei dieser Kirche des echten Altertums Hilfe in ihrer
Isolierung, Fortsetzung des kirchlichen Amtes und Garantie für das

sakramentale Leben zu suchen. Aber die Beziehungen zum Osten

waren damals zu schwach und zu weit entfernt, während in Holland
die eine alte katholische Kirche dastand, die, unabhängig von Rom,
die katholische Tradition treulich bewahrte, das alte Erbgut unversehrt

hütete, weitergab und in Lehre, Amt und Sakrament unlöslich
mit der ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte verbunden war.
Die altkatholische Kirche hat nie eine neue Kirche sein wollen, - sie ist
die alte katholische Kirche des Westens, die sich wiedergefunden hat.

II. Es versteht sich, dass die Ostkirche, die Orthodoxie, einer
solchen abendländischen, selbständig sein wollenden und von der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1961. 17



— 262 —

Jurisdiktion Roms unabhängigen Kirche von Anfang an grosses
Interesse entgegengebracht hat. Seit langem doch hatte die
Ostkirche ein gleiches Interesse für die Kirche von England bekundet,
die ihre Selbständigkeit schon früher erworben hatte. Es wundert
darum nicht, dass schon bald nach dem Jahre 1870 dieses orthodoxe
Interesse sich zu einer gewissen Annäherung entwickelte, und
umgekehrt, dass die Altkatholiken ihre Aufmerksamkeit mehr und mehr
auf den Orient lenkten.

Hier stiess man aber auf eine jahrhundertelange Entzweiung
und Trennung, mehr noch, auf viel Unwissenheit und Missverständnis.

Für die zur abendländischen Kirche nach 1054 Gehörenden galt
die orientalische Kirche, der einst ein Athanasius, ein Chrysostomus,
ein Cyrillus und die grossen Kappadozier angehört hatten, als
schismatisch und teilweise häretisch. Um ihren Friedenswillen zu bekunden

und den WTeg zur Einigung mit dem römischen Stuhl um jeden
Preis offenzuhalten, erklärten unsere Väter noch auf dem Provinzial-
konzil vom Jahre 1763, dass sie der Verurteilung der Ostkirche durch
Rom zustimmten. Erst in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts
entschloss sich die niederländische Kirche dazu, öffentlich zu erklären,

nicht mehr auf dem Standpunkt der Konzilsväter von 1763 zu
stehen, sondern die Ostkirche als die Repräsentantin der ungeteilten
alten apostolischen Kirche anzuerkennen, wie sie sich selber als deren

legitime abendländische Repräsentantin betrachtete.
Die früheren und ältesten Versuche zur Annäherung zwischen

der Kirche der altbischöflichen Klerisei und der Orthodoxie wollen
wir hier übergehen. Sie mussten wegen der nur geringen Möglichkeiten

solche Annäherungsversuche zu realisieren, früher oder später
scheitern. Erst nach 1870, in einer Zeit neuer Kommunikationsmittel,
tieferen Verständnisses und neuen Lichtes auf wissenschaftlich-theologischem

Gebiet, trat eine Änderung ein.
Von monumentaler Bedeutung sind für die Geschichte die auf

Initiative und unter Führung des unvergesslichen Ignaz von Döl-
linger, dieses Kirchenvaters der neueren Zeit, 1874 und 1875 in Bonn
abgehaltenen «Unionskonferenzen». Nach allen im späten Mittelalter
auf den sogenannten Einigungskonzilien unternommenen Versuchen,
die kirchliche Einheit wieder herzustellen, bleiben diese Bonner
Unionskonferenzen der erste Schritt zur Wiedervereinigung in der
neuen Zeit. Sie sind die «inoffizielle» Geburtsstunde der ökumenischen

Bewegung. Wir sagen «inoffiziell», weil auf diesen Konferenzen
die meisten Teilnehmer zwar von ihren Kirchen abgeordnet waren,



— 263 —

aber die offizielle Signatur der von ihnen vertretenen Kirchen noch
fehlte. Als einer ersten oder erneuten Fühlungnahme zwischen
orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Theologen kommt diesen
Konferenzen jedoch die höchste Bedeutung zu. Schon aufdiesen
Konferenzen konnte die weitgehende Übereinstimmung in Lehre und
theologischer Auffassung festgestellt werden, besonders zwischen den
Orthodoxen und Altkatholiken. Fast alle Divergenzen, die
jahrhundertelang als Trennungsgründe gegolten hatten, wurden einer
gründlichen Untersuchung unterzogen und auf ihre genauen Grenzen

zurückgeführt. Namentlich die Frage des «Filioque» ist Gegenstand
einer tiefgehenden theologischen Prüfung gewesen. Dieses «Filioque»
ist einst wohl die wichtigste Kontroverse gewesen, die den Bruch vom
Jahre 1054 herbeigeführt hat. Die Heilige Schrift spricht von dem

Heiligen Geist, «der vom Vater ausgeht». So lautet auch die
Umschreibung im Symbolum der Kirche, dem Symbolum von Konstantinopel,

und in diesem Wortlaut hat es die Orthodoxie immer
beibehalten. Die abendländische Theologie hat dann über die Trinitäts-
lehre sich weiteren Spekulationen hingegeben und den Ausgang des

Heiligen Geistes auch im Zusammenhang mit den ewigen Relationen
des Sohnes im göttlichen Wesen untersucht. Es ist hier am
allerwenigsten der Ort, tiefer auf dieses Dogma einzugehen. Es sei nur
daran erinnert, dass die abendländische Kirche im Laufe der
Jahrhunderte, anfänglich unter Protest von Rom, dann aber unter dessen

Druck, das «Filioque» in das kirchliche Symbol eingefügt hat und
dann lehrte, dass der Heilige Geist seinen ewigen Ursprung nicht nur
aus dem Vater, sondern «auch aus dem Sohne» nähme. Abgesehen
von den Erklärungen, die die Theologie diesem Zusatz gegeben hat
und auch geben kann, bleibt es eine unbestreitbare Tatsache, dass die
abendländische Kirche mit dieser Hinzufügung das kirchliche
Symbolum unerlaubterweise geändert hat. Davon sind die Altkatholiken
völlig überzeugt worden, und zwar so sehr, dass sie in den folgenden
Jahren bei der Neubearbeitung oder Übersetzung ihrer Liturgie die

Worte «und aus dem Sohne» im Credo der Messe gestrichen haben
und sich damit zum kirchlichen Symbolum in seiner ursprünglichen
Form bekennen.

In späteren Jahren entwickelten sich die bestehenden Beziehungen

zu offiziellen zwischenkirchlichen Kontakten, besonders infolge
der internationalen Kongresse, an denen die Vertreter der Ostkirche
nie fehlten. Namentlich vor dem ersten Weltkrieg war der Kontakt
zwischen der russischen orthodoxen Kirche und den Altkatholiken



— 264 —

von grosser Bedeutung. Die Grundlage dafür lag in der bekannten
«Bischofserklärung vom 24. September 1889», welche Erklärung in
gewissem Sinn die Handfeste der in der Utrechter Union vereinigten
altkatholischen Kirchen geworden ist. Zwanzig Jahre lang, von 1894
bis 1914, hat die bekannte «Kommission Petersburg-Rotterdam» in
ernster theologischer Arbeit sich um die Erforschung der
Unterschiede und der Übereinstimmung in der Lehre der Orthodoxen und
Altkatholiken bemüht, bis der erste Weltkrieg und die damit
zusammenhängende politische Umwälzung in Russland den Beratungen
ein Ende machte. Die älteren unter uns werden sich ohne Zweifel mit
Hochachtung und Ehrfurcht an die Namen der russischen Theologen
und grössten Freunde der Altkatholiken unter den Orthodoxen
erinnern, an den Erzpriester Janyschew und den General Kirejeff.

Nach dem ersten Weltkrieg hat es geraume Zeit gedauert, bis
unsere internationalen Kongresse wieder stattfinden konnten. Wann
und wo sie zusammentraten, waren auch jeweils Vertreter der orthodoxen

Kirchen anwesend und fanden auch immer Beratungen statt.
Der grosse Schritt wurde aber im Jahre 1930 getan. Auf der Lam-
bethkonferenz der anglikanischen Kirchengemeinschaft in London
begegneten sich Orthodoxe und Altkatholiken inmitten der
anglikanischen Welt. Es wurde dort offiziell beschlossen, drei Kommissionen

einzusetzen mit dem Zweck, sich über die Form einer
Wiedervereinigung zu beraten, zwischen Anglikanern und Altkatholiken,
zwischen Anglikanern und Orthodoxen und zwischen Orthodoxen
und Altkatholiken.

Die offiziellen Verhandlungen zwischen Anglikanern und
Altkatholiken vom 2. Juli 1931 in Bonn führten dann zu dem erfreulichen

Erfolg einer völligen Gemeinschaft zwischen den anglikanischen

und altkatholischen Kirchen. Es ist dies eine Gemeinschaft,
die nun schon dreissig Jahre lang ihre Dauerhaftigkeit und immer
wachsende Bedeutung erwiesen hat. Nur einige Monate später, am
27. und 28. Oktober 1931, traten dann in Bonn auch die Vertreter der
orthodoxen und altkatholischen Kirchen zusammen, und auch dort
wurde insoweit Übereinstimmung erreicht, als alle Vertreter sich

persönlich davon überzeugt erklärten, dass es keine Gründe mehr
gebe, die einer Interkommunion im Wege ständen. Dass der Wunsch
nach dieser Interkommunion von Seiten der Orthodoxie schon vorher
da war, geht aus dem Wort des Vertreters des Patriarchen von Kon-
stantinopel, Jerusalem und Alexandrien, des Metropoliten Germa-

nos, hervor: «Es ist der besondere Wunsch, dass die Vereinigung



— 265 —

zwischen altkatholischer und orthodoxer Kirche in der Interkommunion

sich realisiere, wie die Urväter es ersehnt haben. »

Eine grosse Kirchengemeinschaft wie die Orthodoxie, mit ihren
massgebenden und festen Bindungen an die alten Canones, kann nicht
in einem gleichen schnellen Tempo arbeiten wie eine kleinere
Kirchengemeinschaft, die in einer Versammlung ihrer Bischöfe endgültige
Entscheidungen treffen kann. Die Orthodoxie konnte und kann einen

Vorschlag einer von ihr ins Leben gerufenen Kommission nur auf
einer allgemeinen Synode ratifizieren. Eine solche Synode kommt im
Osten nicht leicht zustande, und infolge der politischen Verhältnisse
in der Welt und besonders in Russland war das Zusammentreten einer
solchen Synode vorläufig ausgeschlossen. Zudem ging die Welt einer
stets dunkler werdenden Zukunft entgegen, die schliesslich zum zweiten

Weltkrieg führte, der allen Beziehungen ein Ende machte. Nach
dieser Weltkatastrophe hat es lange gedauert, bis die alten Bande
wieder hergestellt und neue Beziehungen angeknüpft werden konnten.

Der Zustand unserer gegenseitigen Beziehungen nach 1931 oder
nach 1945 lässt sich folgendermassen zusammenfassen. - Für uns
Altkatholiken ist damals in Bonn, 1931, das entscheidende letzte Wort
gesprochen worden. Für uns steht einer Interkommunion nichts im
Wege. Für die Orthodoxie liegt die Sache anders. Für sie liegt die

Entscheidung bei einer allgemeinen Synode, oder, falls eine solche

unmöglich sein sollte, bei einer allgemein-orthodoxen Prosynode. Von
einer solchen Prosynode ist nach 1945 wiederholt die Rede gewesen,
aber sie hat sich bis heute als undurchführbar erwiesen. In den nächsten

Tagen aber wird auf der Insel Rhodos eine Konferenz der mor-
gehländischen Kirchen zusammentreten, die diese Frage auf die

Tagesordnung gestellt hat und Kommissionen zur Wiedereröffnung
der Verhandlungen ernennen wird. Das klingt für unsere Ohren
zweifelsohne ein wenig enttäuschend. Wir hätten am liebsten
gesehen, dass man unmittelbar an die Besprechungen und Ergebnisse
der Bonner Konferenz vom Oktober 1931 angeknüpft hätte. Indessen

müssen wir bedenken, dass seit jener Konferenz inzwischen dreissig
Jahre verflossen sind. Nicht nur ist einstweilen eine neue Generation

nachgerückt und gehört die vorangegangene fast ganz der Geschichte

an, sondern es sind auch tiefgreifende Änderungen in der ganzen
Welt, aufpolitischem, geographischem, ethnographischem und sozialem

Gebiet eingetreten. Daneben ist in der christlichen Welt eine
ökumenische Bewegung aufgekommen, die trotz aller Erweiterung der

Annäherungsmöglichkeiten, von allen Kirchen, und vielleicht am



— 266 —

meisten von den katholischen Kirchen, die grösste Sorgfalt und Klugheit

erheischt. Man vergesse auch nicht, dass für die heutige Generation

vieles von dem, was ihre Vorgänger ihr hinterlassen haben, in
Vergessenheit geraten ist, dass neue Gedanken sich Bahn gebrochen
neue theologische Entwicklungen auch wieder neue Fragen
hervorgerufen haben und, dass ein Zeitraum von dreissig Jahren von neuem
zu Unkenntnis und Missverständnissen führen kann. Neue Beratungen

sind unumgänglich und nötig geworden, - wir sind dazu bereit.

III. Auf welcher Grundlage suchen wir nun die Einheit mit der
Orthodoxie Was haben wir einander zu bieten Mit anderen Worten

: Welches Erbgut besitzen wir Ì

In der so formulierten Frage liegt in dem Wort «Erbgut»
zugleich die Antwort. Wir besitzen beiderseits ein Erbgut, ein Depositum,

besser gesagt : das Depositum, das katholische, das ganze
Depositum. Das ist der einzige Grund, weshalb, und die einzige Grundlage,
auf der wir die Einheit suchen und erstreben.

Worin dieses Depositum besteht, wollen wir nicht erschöpfend
darlegen, sondern in einigen kurzen Zügen zu umschreiben versuchen.

Dieses Erbgut umfasst alles, was Gott uns in seinem Sohn Jesus
Christus geoffenbart hat und was uns durch Vermittlung seiner Apostel

in die Hände gelegt worden ist.
Es ist die Kirche in der ganzen Fülle ihrer Heilsverkündigung

und ihrer Heilsvermittlung, und es ist die Überzeugung, dass wir als

in ihr Wiedergeborene und zum Leben durch und in Gott Berufene
zu der Kirche gehören.

Es ist der Inbegriff aller Schätze, die die Kirche durch alle
Jahrhunderte hindurch aufbewahrt hat und uns fortwährend schenkt.

Es ist die Heilige Schrift, die uns im Alten und Neuen Testament
Gottes Majestät und Herrschaft, seine versöhnende Erbarmung und
rettende Gnade offenbart und verkündet, in der unbezweifelbaren
Wahrheit des Heiligen Geistes, der durch Menschenmund hat sprechen

wollen.
Es ist die heilige Überlieferung der Kirche, die der Atem der

Kirche selber ist, in der die Kirche durch ihre Stimme die Heilswrahr-
heit und durch ihre Gnadenmittel das Heil selber weiterträgt und
allen Generationen weitergibt.

Es ist enthalten in den grossen Glaubensbekenntnissen der
Kirche, in denen sie in Menschenwort den Reichtum ihres Glaubens
formuliert hat, und in ihren grossen Konzilien des ersten Jahrtausends,

in denen sie ihren ganzen Glauben und ihr ganzes Leben, ihre



— 267 —

Leitung und Einrichtung zur Darstellung brachte. Es ist enthalten
in dem Strom von Zeugnissen, die ihre grössten und heiligsten Söhne

in einstimmigem Denken und Erkennen ausgesprochen haben.
Es ist da in den Gnadenmitteln der Kirche, die die ihrigen sind,

weil der Herr Jesus Christus sie ihr zur Spendung anvertraut hat;
und es sind seine Gnadenmittel, weil Er immer ihr Herr bleibt, weil
Er der unmittelbare Spender und Geber der Gnade ist. - Die Taufe
auf den Namen des dreieinigen Gottes, der uns aus dem Reich der
Finsternis in das Reich des Lichtes hinüberführt, unsV.u seinen Kindern

macht, zu Gliedern seiner Kirche und Erben seines ewigen
Lebens. - Die Firmung, die durch den Heiligen Geist die Gnade unserer
Taufe bestätigt und stärkt und den Glauben unserer Taufe zu unserem

persönlichen Zeugnis macht. - Die heilige Eucharistie, in der der
Herr selber in den von Ihm gesetzten Zeichen wahrhaft und wesentlich

gegenwärtig ist, sein rettendes Erlösungswerk seines Sterbens
und seiner Auferstehung in unserer Mitte und an uns verwirklicht
und uns dadurch, als unser einziger und ewiger Fürsprecher beim
Vater, vor Gottes Angesicht stellt. - Die «reconciliatio», die
Vergebung der Sünden, dieses Herz der Frohbotschaft, die jedem
gefallenen, wahre Reue zeigenden Menschen die Gnade der Wiederherstellung

anbietet und ihn auf den Weg des Lebens zurückführt. - Die
Krankenölung, die uns in unserer Krankheit, in der wir uns der
Beschränktheit unseres Lebens bewusst werden, Gottes gnädige
Bewahrung im Leben und Sterben zusichert. - Die Priesterweihe, die
unter Handauflegung zur Mitteilung des Heiligen Geistes erfolgt und
die Diener der Kirche beruft und zurüstet, damit sie das tun, was
der Herr zu tun befahl, durch Verkündigung, Sakramentsspendung
und Führung der Herde Gottes. - Die Einsegnung derjenigen, die die
Zweieinheit der Ehe eingehen, in der nach dem Apostelwort der
unlösliche Lebensbund zu einer Ehe «im Herrn» wird.

Es ist die ganze Liturgie der Kirche aller Jahrhunderte, mit dem
Reichtum tiefster Frömmigkeit und Anbetung, in der sie durch den
Mund ihrer Kinder den dreieinigen Gott preist, anHeht und anbetet;
in der sie eins ist über den ganzen Erdkreis und eins ist mit der

triumphierenden Kirche da oben; in der ihre Gläubigen in der Liebe
füreinander beten, alle lieben Heiligen Gottes ehren und aller, die im
Zeichen des Glaubens vorangegangen sind, in betender Liebe
gedenken und sie Gottes Barmherzigkeit empfehlen.

Noch einmal: - es ist die Kirche in ihrer ganzen Fülle, in ihrer
Einheit und Heiligkeit, ihrer Katholizität und ihrer Apostolizität.



— 268 —

Es ist die Kirche in der untrennbaren Einheit ihrer Gläubigen und
ihrer Diener, die zusammen den Leib des Herrn bilden, des Herrn,
der das Haupt ist und der seinem Leib das ewige Leben schenkt. Sie

ist so wesentlich sein Leib, wie der Herr wesentlich ihr Haupt ist, so

wie der Gott-Vater ihr Vater, der Gott-Sohn ihr Erlöser, der Gott-
Geist ihr Heiliger Geist ist.

Wir sind überzeugt, dass Menschenwort zu schwach ist, um Gottes

grosse Taten, die Magnalia Dei, auszusprechen und zu umschreiben.

Wir sind davon überzeugt, dass wir nichtsdestoweniger die
Pflicht haben, in schwachen menschlichen Worten einander Rechenschaft

zu geben von dem Glauben, den wir besitzen, damit wir in
diesem Besitz einander als Kinder des Vaters, in dem Sohn und durch
den Heiligen Geist als Glieder des einen Leibes der heiligen Kirche
wiedererkennen und anerkennen, die nicht nur das Recht, sondern
auch die Pflicht haben, mit einer Stimme in einer Versammlung Gott
den Vater anzubeten und zu verherrlichen.

Darum fügen wir noch ausdrücklich hinzu, dass das heilige Erbgut,

das Depositum, fortwährend getragen und gehütet wird durch
die ganze Kirche der durch Jesum Christum Erlösten. Er, der Herr,
der durch Kreuz und Auferstehung Sünde und Tod besiegte und das

Leben und die Unvergänglichkeit ans Licht brachte, hat in und durch,
seine Kirche alle, die sein Wort annehmen, zu «einem auserwählten
Geschlecht, einem königlichen Priestertum, zu einem heiligen Volk,
einem zum Eigentum erkorenen Volk» gemacht, in dem der Kleinste
gross heissen darf im Reiche Gottes und der höchste Hirte der
demütigste Diener bleibt. Aber der Diener ist denn auch der von dem
Herrn gerufene und bestellte Diener. Das Amt der Kirche in seiner

apostolischen Gestalt des Bischofs, Priesters und Diakons, ist die
wesentliche Form, in der der Herr die Kirche leitet und weidet, und
dessen Echtheit und Gültigkeit darin liegt, dass die Kirche tut, was
einstmals die Apostel taten, und dass es ihren Dienern das gibt und
aufträgt, was einstmals der Herr durch seine Apostel zu tun geboten hat.

Dies ist unser Depositum, und mit dem Apostel Paulus wagen
wir zu sprechen : « Sei ich es nun, seien es jene, - so lautet unsere
Predigt, und so seid ihr zum Glauben gekommen. » - Dies ist unsere tiefste
Überzeugung, auf die wir schwören ; und wir glauben, dass es dieses

Depositum ist, das Orthodox und Altkatholisch gleichermassen
bindet.

IV. WTas wollen wir dann - Darauf gibt es nur eine Antwort.
Wir wollen, dass wir diese Dinge beiderseitig und vor Gottes An-



— 269 —

gesicht aussprechen, daraus die Folgerungen ziehen und danach handeln

vor den Augen Gottes und vor den Augen der Christenwelt, die
sich nach der uralten Einheit sehnt.

Wir schliessen dabei unsere Augen nicht vor der Realität Vor
Gott ist die Menschheit zwar eins, dennoch hat ihr Geist sich auf den

verschiedenen Wegen menschlichen Denkens und irdischer Verschiedenheit,

je nach Land und Volk, Rasse und Sprache, entwickelt. Ost
ist Ost, und West ist West, und wenn sie sich auch einander
näherkommen und bis zu einem gewissen Grade ergründen können, so werden

sie dennoch die Geisteszüge ihrer Herkunft tragen und sind dazu

berufen, ihre gegenseitigen Merkmale zu ertragen, zu schätzen und
daraus beiderseitig zu lernen.

Es gibt eine Welt des Wesentlichen, des Nötigen, des Unentbehrlichen,

in der Gott durch Christum das gebietende und entscheidende

Wort spricht. Es gibt auch eine Welt des Freien, in der das

Denken und Wollen, das Bestreben und die Erfahrungen des

Menschengeistes sich in einem mannigfachen Reichtum von Äusserungen
entfalten, über den Gott sich nur freuen kann, der aber nicht jeden
Einzelnen unabänderlich und unentrinnbar verpflichtet. Ihr seid zur
Freiheit berufen, Brüder, und wo der Geist des Herrn ist, da ist die
Freiheit. Die Kirche des Athanasius war die gleiche wie die des

Chrysostomus und Basilius, die Kirche Cyprians und Augustins die gleiche
wie die des Irenäus und Gregorius, aber sie sprachen alle ihre eigene
Sprache, gleich wie jetzt die Kirche von Konstantinopel und die von
Jerusalem, Alexandrien und Moskau, gleich wie jetzt die Kirche von
Canterbury und die Kirche von Utrecht, gleich wie jetzt die Kirche
des Ostens und die Kirche des Westens. Hier finden Weisheit und
Liebe, Gebet und Glaube, der wahrhafte Gehorsam gegenüber dem
Herrn und der echte Begriff der Dienerschaft den Weg zur Einheit
im Herrn, der uns zu dieser Einheit ruft.

Wir sind keine Phantasten, sondern nüchterne Repräsentanten
der irdischen und zeitlichen Wirklichkeit. Wirsuchenkeine Verschmelzung,

die für einen Moment Grenzen verwischt, welche sich bald darauf

als unverwischbar erweisen. Wir sind uns auch dessen bewusst,
dass die Möglichkeiten einer Begegnung in sacris sich nicht auf
einmal vervielfältigen werden ; auch die festeste Freundschaft und
Bruderschaft müssen wachsen. Aber wir wünschen leidenschaftlich, dass

wir uns gegenseitig als Teilhaber und Träger der einen heiligen
katholischen und apostolischen Kirche betrachten und anerkennen, der
Kirche, in der wir in der Stimme der Apostel und der Väter die Stimme



— 270 —

unseres Herrn vernehmen. Wir wünschen, dass wir Altkatholiken
nicht länger abseits zu stehen brauchen, wenn Ihr, Brüder vom Osten,

- und dass Ihr nicht länger abseits zu stehen brauchet, wenn wir, Eure
Brüder vom Westen, das heilige Mahl des Herrn feiern, in der heiligen
Eucharistie Ihm begegnen, auch wenn dieses Abseitsstehen die
Haltung der Anbetung ist, weil wir gerade dort den Herrn und unseren
gemeinsamen tiefsten Glauben erkennen. Wir wollen an dem einen
Altar das eine Opfer feiern und am selben einen Mahl teilnehmen,
weil der Herr solches will und von uns erwartet. Wir wollen dies überdies

nicht nur allein um seinetwillen, sondern auch wegen aller, die
Er zur Einheit ruft, die auf uns sehen und auf uns warten und die sich
über unser Zögern wundern und vielleicht auch betrüben.

Es gibt eine heilige Scheu, wenn wir vor dem Herrn stehen, die
Scheu des Geschöpfes dem Schöpfer gegenüber, eine Scheu, die immer
bleiben soll.

Es gibt auch eine menschliche Scheu, die geboren ist aus unserer
menschlichen Schwachheit, Unschlüssigkeit und Ängstlichkeit, die
aber weichen soll, wo der Herr sein «Fürchtet euch nicht - Kommet
zu mir - Ich bin es» spricht.

Wir haben hier möglichst wenig in der Sprache der theologischen

Wissenschaft geredet, sondern vielmehr in der Festigkeit der
Überzeugung und in der Bewegtheit des Glaubens, damit ein jeder
nicht nur den Gang unseres Denkens, sondern vor allem die Stimme
des Herzens verstehe.

Was wir wollen, erwarten und erflehen, Brüder der heiligen
Orthodoxie, die Ihr unsere ältesten Väter seid Ì Sehet, wir kommen
zu Euch in der Übereinstimmung unseres Denkens, mit der Liebe
unseres Herzens und mit der Bereitschaft unseres Willens. So strecken
wir Euch die Hände entgegen. Wir wissen, dass Ihr die Eurigen
bereithaltet. Wir wollen, dass unsere Hände sich greifen.

Der Präsident dankt im Namen aller Anwesenden dem
Erzbischof für das Referat.

Es folgte dann um 16.30 Uhr der Empfang im Rathaus durch
die Regierung der Stadt Haarlem. Ansprachen wurden gehalten vom
Oberbürgermeister und vom Kongresspräsidenten.

Um 18.00 Uhr fand in der Kathedralkirche ein anglikanischer
Evensong statt, und der Tag wurde beschlossen mit einem Besuch
des Frans-Hals-Museums.



— 271 —

Dritter Kongresstag, Samstag, 23. September

Um 9.00 Uhr zelebrierte Herr Bischof P.J.Jans in der
Kathedralkirche einen Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer

der altkatholischen Kirchen.

Danach wurde um 10.30 Uhr vom Vorsitzenden die

4. Kongress-Sitzung

eröffnet. Zuerst begrüsstePfarrer B.MacDonald, Philadelphia (USA),
im Namen des präsidierenden Bischofs der bischöflichen Kirche von
Amerika, A.C. Lichtenberger, den Kongress. Auch der örtliche
ökumenische Rat von Haarlem lässt den Kongress grüssen.

Dann wird die Wahl des ständigen Kongressausschusses eingeleitet.

Einstimmig werden die jetzigen Mitglieder wiedergewählt, so
dass der ständige Kongressausschuss jetzt die folgenden Mitglieder
zählt :

Präsident: Dr. A. J. van de Ven (bisher),

Vizepräsident: Prof. Dr. W.Küppers (bisher),

Sekretär: Pfarrer Hans Frei (bisher).

Weil noch keine Zusage vorliegt, ist es noch nicht möglich, das

nächste Kongressland zu bestimmen. Die Bestimmung wird dem
ständigen Kongressausschuss überlassen.

In die Tagesordnung eingefügt wird jetzt die Statutenrevision.
Der Ausschuss, bestehend aus den Herren Dr. A.J. van de Ven,
Utrecht; Pfarrer H.Frei, Rheinfelden; Generalvikar H.Hütwohl,
Essen, und Dr. F. Speierl, Wien, schlägt die folgende Fassung vor:

Kongress- Statuten

Art. 1. Jedes vierte Jahr soll ein internationaler Kongress der

katholischen, romfreien Kirchen (Internationaler Altkatholiken-
Kongress) stattfinden.

Art.2. Die Vorbereitung der Internationalen Altkatholiken-
Kongresse obliegt dem Ständigen Kongressausschuss.

Art. 3. Der Ständige Kongressausschuss besteht aus drei
Mitgliedern und wählt aus seiner Mitte einen Vorsitzenden,
stellvertretenden Vorsitzenden und Sekretär.



— 272 —

Seine Amtsdauer endet mit der Schlußsitzung des folgenden
Kongresses.

Wiederwahl aller Mitglieder ist zulässig.
Scheidet ein Mitglied vor Ablauf der Amtsdauer aus, findet

seitens der verbleibenden Mitglieder im Einvernehmen mit der Kirchenleitung

des betreffenden Landes eine Zuwahl statt.

Art. 4. Die Leitung des Ständigen Kongressausschusses hat der
Vorsitzende, im Fall seiner Verhinderung der stellvertretende
Vorsitzende.

Der Sekretär besorgt im Einvernehmen mit dem Vorsitzenden
und nötigenfalls mit dessen Gegenzeichnung die laufenden Geschäfte
und führt die Kasse.

Beschlüsse des Ständigen Kongressausschusses kommen
zustande, wenn alle drei Mitglieder befragt werden und zwei von ihnen
ihre Zustimmung geben.

Art. 5. Jeder Kongress bestimmt das Land, in dessen Gebiet der

folgende Kongress stattfinden soll.
Der Ort des Kongresses wird auf Vorschlag der zuständigen

Kirchenleitung und im Einvernehmen mit der in Aussicht genommenen

Kirchgemeinde vom Ständigen Kongressausschuss bestimmt.

Art. 6. Dem Ständigen Kongressausschuss werden zwei Vertreter

derjenigen Kirche, in deren Land der nächste Kongress stattfindet,

als beratende Mitarbeiter beigegeben. Diese sind rechtzeitig vor
Beginn der organisatorischen Vorarbeiten von der betreffenden
Kirchenleitung zu ernennen.

Art. 7. Der Ständige Kongressausschuss bestellt im Einvernehmen

mit der Kirchenleitung des Kongresslandes die Vortragenden
für die geschlossenen und öffentlichen Versammlungen und genehmigt

den Wortlaut der zu stellenden Anträge.

Art. S. Die organisatorische Durchführung des Kongresses,
besonders auch in finanzieller Hinsicht, ist Aufgabe der Ortsausschusses.

Der Ortsausschuss wird von der Kirchenleitung des Kongresslandes

bestellt und vom Ständigen Kongressausschuss mit der
Durchführung betraut.

An die Unkosten leistet der Ständige Kongressausschuss nach
Massgabe der ihm zur Verfügung stehenden Mittel einen Zuschuss.

Art. 9. Der Ortsausschuss bestimmt im Einvernehmen mit seiner

Kirchenleitung den Termin des Kongresses.



— 273 —

Dieser Termin und das Programm sind ein Jahr vor demselben
dem Ständigen Kongressausschuss bekanntzugeben. Die Einladung
erfolgt 9 Monate vor dem Kongresstermin in folgender Form :

a) persönliche Einladungen unter Beilage des vorläufigen Pro¬

gramms an die Spitzen der altkatholischen und befreundeten
Kirchen ;

b) die allgemeine gedruckte Einladung an alle ständigen Kongress¬

mitglieder und an weitere interessierte Personen in altkatholischen

und befreundeten Kirchen.
Die Einladungen werden unterzeichnet :

a) im Auftrag der Kirchenleitung des Kongresslandes von deren
Bischof und vom Ortsausschuss ;

b) im Auftrag des Altkatholizismus von der Bischofskonferenz und
vom Ständigen Kongressausschuss.

Art. 10. Der Ständige Kongressausschuss beschliesst eine

Geschäftsordnung für die Internationalen Altkatholiken-Kongresse,
welche während des Kongresses aufzuliegen hat.

Art. 11. Der Ständige Kongressausschuss berichtet auf jedem
Kongrossüber die Durchführung sämtlicher auf früheren Kongressen
gefassten Beschlüsse, die in einem Beschlussbuch festzuhalten sind.

Diese Berichterstattung hört auf, wenn und insoweit ein Be-
schluss durch einen späteren Kongress für erledigt erklärt Avird.

Art. 12. Die Kongresserfahrungen in organisatorischer wie
allgemeiner Hinsicht - positiv und negativ - sind als «Wünsche und
Anregungen» zu einem Dokument zusammengefasst, das in den Händen

des Ständigen Kongressausschusses sich befindet und von diesem
fortlaufend ergänzt oder korrigiert werden soll.

Diese «Wünsche und Anregungen» sollen als Richtlinien für die

Durchführung der Kongresse gelten und sind vom betreffenden
Ortsausschuss zu berücksichtigen.

Art. 13. Die Einnahmen des Ständigen Kongressausschusses
bestehen aus den jährlichen Beiträgen der in der Utrechter Union
vereinigten Kirchen sowie den Jahresbeiträgen der ständigen einzelnen

und kollektiven Kongressmitglieder.

Art. 14. Der jährliche Beitrag der in der Utrechter Union
vereinigten Kirchen beträgt je 100 Schweizer Franken und wird von der

zuständigen kirchlichen Oberbehörde alljährlich erhoben.



— 274 —

Art. 15. Die ständigen Kongressmitglieder bezahlen :.
a) als Einzelmitglieder 6 Schweizer Franken pro Jahr;
b) als Kollektivmitglieder (Kirchgemeinden, Vereine, Verbände)

mindestens 10 Schweizer Franken pro Jahr.
Sie erhalten dafür die Kongresskarte mit entsprechender

Ermässigung und den Kongressbericht.
Der Ständige Kongressausschuss vergütet dem Ortsausschuss

sovielmal das Vierfache des jeweils festgesetzten Kongressbeitrages
für Einzelmitglieder, als dieser Kongresskarten für ständige
Kongressmitglieder (einzelne und kollektive) ausgestellt hat.

Art. 16. Der Sekretär berichtet jedem Kongress über Einnahmen
und Ausgaben sowie über das Vermögen des Ständigen
Kongressausschusses.

Art. 17. Offizielles Publikationsorgan des Ständigen
Kongressausschusses ist die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» in Bern.

In ihr erscheint jeweils der offizielle Kongressbericht, wobei der
Ortsausschuss der Verwaltung der «Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift» die entsprechende Anzahl Exemplare für die
Kongressteilnehmer zum Selbstkostenpreis vergütet.

Art. 18. Diese Statuten ersetzen diejenigen aus dem Jahre 1913.

Pfarrer H.Frei macht den Kongress darauf aufmerksam, dass

in den alten Statuten viel veraltet war und dass das festgelegt wurde,
was im Laufe der Zeit zur Gewohnheit geworden ist. Der Kongress
beschliesst, den ständigen Kongressausschuss zur Legitimierung zu
bevollmächtigen.

Nun ergreift der Bischof von Fulham, Rt. Rev. R.Coote, das

Wort und spricht eine Begrüssung im Namen der anglikanischen
Gemeinden seiner Jurisdiktion. Er erklärte, immer bei seinen
Geistlichen die Zusammenarbeit mit den Altkatholiken nachdrücklich zu
betonen und hofft, dass Anglikaner und Altkatholiken in der Zukunft
sprechen werden von unserer Kirche.

Anschliessend folgt

die Zusammenfassung der Arbeit der Diskussionsgruppen.

I. Die Bibel in der Liturgie

Diskussionsleiter: Pfarrer E.W.Heese, Konstanz.

A. Schriftlesung in der Messe.

B. Schriftlesung im Stundengebet (Morgengebet und Vesper).



275 —

Ad A.

1. Die Bibellesung in der Liturgie hat eine selbständige Funktion.
Sie ist nicht notwendigerweise nur Vorbereitung auf die Predigt.

Deshalb kann die Predigt sehr wohl auf einem anderen Text
basieren als auf den Lesungen des betreffenden Tages.

Es kann nützlich sein, an schwierigen Lesungen (z.B. aus
den Paulusbriefen) unmittelbar kurze und einfache Erklärungen
anzuschliessen, die den Text für die Gemeinde verdeutlichen.
Diese Praxis findet sich schon hier und da in der anglikanischen
Kirche. Eine andere Möglichkeit bestünde darin, in den
Volksausgaben des Gebetbuches, falls dieses die Lesungen gedruckt
enthält, dem Text kurze Erklärungen beizufügen.

2. Es ist die Frage, ob es ratsam ist, in den altkatholischen
Gebetbüchern, wie es im holländischen Messbuch und im anglikanischen

Common Prayer Book der Fall ist, die Lesungen voll
abzudrucken. Andernfalls sollte man die Gemeindemitglieder
ermutigen, ihre Bibel in den Gottesdienst mitzubringen, damit sie

auf diese Weise den Schriftlesungen besser zu folgen vermögen.
(Dies könnte vielleicht die Gläubigen veranlassen, auch zu
Hause wieder die Bibel zu lesen.)

3. Eine Vermehrung der alttestamentlichen Schriftlesungen
erscheint wünschenswert. Diesem Wunsche tragen bereits die
niederländische und die deutsche Kirche Rechnung (in Holland an
bestimmten Tagen drei Schriftlesungen, wovon die erste aus
dem Alten Testament genommen ist; in Deutschland ist das

Alte Testament besonders in der vierten Perikopenreihe
berücksichtigt.)

4. Es ist wünschenswert, den Psalmen in der Messe einen grösseren
Platz einzuräumen. Einen Schritt in diese Richtung tut das neue
deutsche Missale, aber es scheint angebracht, eher einen ganzen
Psalm oder doch einen grösseren Psalmabschnitt zu singen als

nur einzelne Verse.

Ad B.

1. Die Schriftlesung im Stundengebet (Morgengebet und Vesper)

muss als gemeinschaftliche Vorbereitung auf die Messe und als

Akt gemeinsamer Danksagung stärker hervorgehoben oder auch
wieder lebendig gemacht.werden (Vorbild der anglikanischen
Kirchen).



— 276 —

Es besteht andernfalls die Gefahr, dass die Gemeinde zu den

Lesungen und Psalmen der Messe keinen echten Zugang mehr
findet, wenn diese der einzige Gottesdienst sind.

2. Eine verständliche Übersetzung der Psalmen und eine kritische
Auswahl ist im seelsorgerlichen Interesse anzustreben.

3. Eine feste Leseordnung für das Stundengebet, die jeden Tag
des Kirchenjahres berücksichtigt, wäre auch eine grosse Hilfe
für die private Bibellesung der Gläubigen. In diesem Zusammenhang

wäre zu erwägen, ob nicht in der holländischen Ordnung
der Vesper das jetzt gebräuchliche Kapitulum durch eine reguläre

Schriftlesung zu ersetzen wäre.

4. Wünschenswert wäre, dass im Vesperbuch die Psalmen und
Lesungen kurze Erklärungen erhielten.

IL Der Diaspora-Gottesdienst

Diskussionsleiterin: Frau U.Frei-Heinz, Rheinfelden.

1. Die Betreuung und Pflege der Diaspora sind für die Existenz
der Gesamtkirche von grosser Bedeutung.

2. Die bestehenden Einrichtungen sind zu erhalten und
auszubauen.

3. Neue Wege müssen gefunden und auf ihre Tauglichkeit geprüft
werden (Gebetsgemeinschaft, Bruderschaften).

4. Ausbau und Vermehrung des Laiendienstes in Zusammenhang
mit dem Gemeindeseelsorger durch:

a) Laienkurse,

b) Retraiten,

c) Gemeinsame Ferienwochen,

d) Regelmässiges Feiern von Hausgottesdiensten (Morgengebet
und Abendgebet, Bibellesung) und

e) Besuchsgruppen aus den Gemeinden.

5. Unterstützung der religiösen Erziehung der Kinder durch
Vermittlung des religiösen Erlebnisses durch :

a) Einladung von Diasporakindern zur Weihnachtsfeier und in
der Karwoche in die Gemeinden.

b) Messfeier und tägliche Gebete in den Jugendlagern und

c) Unterrichtsbriefe für die Kinder.



— 277 —

III. Die neueren liturgischen Formen

Diskussionsleiter: Pfarrer G.A. van Kleef, Rotterdam.

Die Diskussion hatte sich hauptsächlich auf die Erneuerung der

liturgischen Form der Eucharistie beschränkt. Die besprochenen
Punkte seien kurz zusammengefasst :

1. Die allgemeine Busspraxis.

Die allgemeine Meinung neigte zu der Ansicht, dass die

Busspraxis eine Verstärkung erfahren müsse. Keinesfalls dürfe
aber der Bussakt die eucharistische Feier überlagern. Die Laien
gaben vor allem dem Wunsch nach geistlicher Hilfe Ausdruck,
die in Form einer Anleitung (etwa in Form eines Beichtspiegels)
erfolgen könnte. Als wesentlich wurde die persönliche Vorbereitung

am Vorabend des Abcndmahlsempfanges empfunden. Als
besonders wichtig wurde das Moment der Besinnungsstille
angesehen.

2. Lesungen.

Es Avare wünschenswert, dass die Lesung (Epistel) während
der Eucharistiefeier von Laien (Männern und Frauen) gehalten
würde.

3. Glaubensbekenntnis.

Das Glaubensbekenntnis soll möglichst von der ganzen
Gemeinde gesungen, zumindest aber mitgesprochen werden.

4. Offertorium.

Es wäre wünschenswert, dass jeweils nur eine Geldsamm-

lung stattfände, wobei in Bejahung des Opfergedankens und in
der Darbietung von Laien das Geld zum Altar gebracht wird,
damit der Gemeinde bewusst wird, dass das von ihr geopferte
Geld Gott gehört. Über den Vorschlag der Darbietung der

Abendmahlsgaben (Brot und Wein) durch die Laien und von
Fürbittezetteln bestanden verschiedene Meinungen.

5. Der Friedensgruss.

Auch hier wurde eine stärkere Aktivität der Gemeinde
gewünscht. Es wurde vorgeschlagen, den Friedensgruss in irgendeiner

neuzeitlichen Form wieder einzuführen, etwa durch
Händedruck mit dem Nachbarn o.a.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1961. 18



— 278 —

6. Kommunion.

a) Das Abendmahl muss grundsätzlich in beiden Gestalten ge¬

reicht werden. Einige waren der Meinung, dass aus
praktischen Gründen die Intinktionform gewählt werden solle.

b) Es muss nicht nur prinzipiell, sondern auch praktisch möglich

sein, das Abendmahl bei jeder Eucharistiefeier zu
empfangen.

c) Im Prinzip soll jeder Gläubige zum Abendmahl gehen. Um
die Gemeinde dazu zu erziehen, soll zwischen dem Wortdienst
und dem eigentlichen Abendmahlsdienst keine Trennung
gemacht werden.

7. Nichteucharistische Gottesdienste.

Allgemein wurde die Wiedereinführung der Vesper
gewünscht, während die Meinungen geteilt waren darüber, ob

Morgen- und Abendgebet auch von Laien gehalten werden
könnten.

rV. Das Verhältnis von privatem
und gemeinschaftlichem gottesdienstlichen Lebens

Diskussionsleiter: Pfarrer J.Visser, Arnhem.

1. Unser persönliches Christenleben muss eine Quelle finden im
gemeinschaftlichen Gebet und in den Handlungen der Kirche.

2. Unseres Erachtens ist diese Quelle in der heutigen Gestalt der

Liturgie zu wenig erschlossen, und wir meinen, dass die Kirche
noch zu wenig Antwort gibt im Namen Christi auf die Forderung:

«Herr, lehre uns beten!» Wir glauben, dass das
gemeinschaftliche liturgische Gebet befruchtend wirken muss auf unser
persönliches Gebet und das persönliche Gebet sich in das Gebet
der Kirche einzufügen habe.

3. In dieser gesuchten Wechselwirkung nimmt das Christusmysterium

der Kirche in uns Gestalt an, so dass wir fähig werden,
Christus immer mehr in uns zu tragen.

4. Wir meinen, dass diese drei Punkte auf folgende Art konkret
gemacht werden können:

a) In der Messe sei mehr Raum für das stille persönliche Gebet

(z.B. vor dem gemeinschaftlichen Bussakt und vor dem

Smeekgebed [Kollekte]).



— 279 —

b) Es soll mehr Raum geschaffen werden für Gebetsintentionen
währenddes Gottesdienstes (Wiederherstellung des Kirchengebetes).

c) Man überlege sich, den ursprünglichen Opfergang wieder her¬

zustellen, so, dass jeder seine eigene Opfergabe selbst zum
Altar bringe.

d) Man unterrichte die Gläubigen, dass die Kommunion nicht
nur eine persönliche Angelegenheit ist, sondern auch ein
Gemeinschaftsakt. Es soll keine Messe ohne Kommunikanten
gefeiert werden.

5. In der Familie sei man sich bewusst, dass man als Familie nicht
nur ein Teil, sondern auch ein Kern der Kirche ist. Für die Praxis
machen wir folgende Vorschläge :

a) Gemeinschaftliche laute Morgen-, Abend- und Tischgebete
sollen sich dem Gebet der Kirche annähern, wobei
regelmässig aus der Heiligen Schrift gelesen werden soll.

b) Der Vater oder die Mutter amtiere als Liturg.
c) Auch in diesen Gebeten seien Momente für das stille persön¬

liche Gebet eingefügt.

d) Die vom Pfarrer für die Gemeinde angegebenen Gebets¬

intentionen sollen in den Hausgebeten wie in den kirchlichen
Gottesdiensten eingefügt werden. Für jeden Tag eine
bestimmte Intention.

e) Das Gebetsleben in der Familie dient als Erziehung zum
liturgischen Leben der Kirche.

6. Jedermann zeige durch seine Taten im persönlichen Leben die

Verantwortung für die Gemeinschaft Christi.

a) Man versuche, wegbleibende Glieder durch persönliche Kon-
taktnahme zur Teilnahme am Gottesdienst zurückzubringen.

b) Wir wissen genau, dass bei vielen eine grosse Scheu zur Kon-
taktnahme besteht, meinen aber gleichzeitig, dass uns die

Fürbitte füreinander über diese Scheu hinwegsetzen kann.

c) Zum persönlichen Vorwärtskommen im Christenleben be¬

nütze man auch die Einkehrtage oder Einkehrstunden in der
Kirche.

d) Wenn wir Scheu empfinden zum personalen Einsatz und die¬

sen deshalb vernachlässigen, dann ist die Beichte da, um das

richtige Verhältnis zwischen uns und der Gemeinde Christi
wieder herzustellen.



— 280 —

Der Präsident dankt für die wichtige Arbeit, die in den

Diskussionsgruppen geleistet ist.

Pfarrer Max Willimann, Zürich, spricht im Namen der Schwestern

aus der Schweiz und aus Deutschland und dankt herzlich für
die in Holland empfangene Gastfreundschaft.

Der folgende Punkt handelt über die Kongressarbeit in der

Zukunft.

Es wäre in der Zukunft wünschenswert, wenn die Kongressteilnehmer

sich schon vor dem Kongresse beraten könnten über den

Kongreßstoff. Bischof Dr. U.Küry hat am Kongress in Rheinfelden
den Wunsch geäussert nach anglikanischen und orthodoxen
Referenten auf der Kongresstagesordnung. Dies ist noch nicht verwirklicht,

aber hoffentlich wird die Zukunft auch in dieser Hinsicht
Möglichkeiten schaffen. Das System der Diskussionsgruppen hat ein
Bedürfnis befriedigt, aber in der Zukunft soll die Vorbereitung auch der
Kongressteilnehmer mehr betont werden.

Nach diesen Ausführungen ergriff der Präsident wieder das Wort
und teilte mit, dass die Regierung der Stadt Haarlem ihre Freude über
den Kongress in ihrer Stadt hat äussern wollen durch ein Geschenk

für diejenigen, die sich um den Kongress verdient gemacht haben.
Das Geschenk bestand aus Büchern über holländische Orgeln.

Da die Bischöfe auch während des Vormittags eine Konferenz
abhielten, spricht in ihrem Auftrag Pfarrer Max Heinz, Zürich,
um dem Präsidenten, Prof. Dr. P. J.Maan, besonders herzlich für die

Leitung des Kongresses zu danken.

Der Präsident beantwortet die Worte von Pfarrer Heinz und
schliesst den offiziellen Teil des Kongresses mit den Worten des

heiligen Chrysostomus: doxa theoi pantoon heneken.

Während des Nachmittags setzten die Bischöfe ihre Konferenz
fort. Die Frauen unternahmen einen Ausflug zur Paramentenausstel-

lung im Museum Lakenhai in Leiden, und es fanden Versammlungen
statt der Bruderschaft «Sint Willibrord», der Arbeitsgemeinschaft
für Internationale Angelegenheiten und des Studentenvereins
«Batavia».

Sonntag, 24. September

Um 10.00 Uhr zelebrierte Erzbischof Dr. A. Rinkel in der
Pfarrkirche des heiligen Engelmundus in Ijmuiden ein Pontifikalamt, in
welchem Pfarrer D.N. de Rijk, Egmond aan Zee, predigte.



— 281 —

Um 15.00 Uhr fand im Kongreßsaal eine öffentliche Grosskundgebung

statt. Das Thema war : Unsere Kirche heute. Es sprachen der

Kongresspräsident, Prof. Dr. P. J.Maan, Utrecht; Bischof J.J.Dem¬
mel, Bonn; Abbé A.H.Bekkens, Paris; Bischof Dr. T.F.Zielinski,
Buffalo ; Pfarrer H. Frei, Rheinfelden ; Dr. D. de Pina Cabrai, Oporto ;

Bischof V.Huzjak, Zagreb, und Rt. Rev. R.N.Coote, Bischof von
Fulham, London. Es ist besonders bemerkenswert, dass diese

Grosskundgebung am 24. September stattfand, denn am 24. September
1889 wurde die Bischofserklärung von Utrecht abgefasst, womit die

sogenannte Utrechter Union gegründet worden ist.

Montag, 25. September

An diesem Tage wurde zum Abschluss des Kongresses ein Ausflug

mit Reisebus gemacht durch die Provinz Nord-Holland.

Adressen

Adresse des Patriarchen von Moskau und ganz Russland

Die Adresse wurde verlesen von Erzbisehof Johannes, Exarch für
Mitteleuropa, offizieller Vertreter des Patriarchen von Moskau.

Geliobto Brüder in Christus
Die russische orthodoxe Kirche grüsst den XVIII. Internationalen

Altkatholischen Kongress und wünscht seinen Mitgliedern Gottes Hilfo auf
dem Wege der Annäherung mit den Vertretern aller Kirchen, die treu den
alten orthodoxen Glauben bohalten, in der Hoffnung auf dio geistliche
Annäherung und Stärkung unserer christlichen Einheit.

Die Verbindung der russisch-orthodoxen und der altkatholischen
Kirchen hat. schon ihre Geschichte. Die göttliche Vorsehung wird ihren weiteren
Weg bestimmon, und die Tür der russischen orthodoxen Kirche ist immer für
diese Gemeinschaft offen.

Gott segno dio guten Taten dos Kongresses
Mit Liebo zu Ihnen allen

Alexy,
Patriarch von Moskau und ganz Russland.

Adresse des Erzbischofs Johannes,

Exarch des Moskauer Patriarchates für Mitteleuropa

In den Tagen dieses bedeutungsvollen Altkatholiken-Kongresses
versammeln sieh die Vertreter der orthodoxen Kirchen auf der Insel Rhodos.
Der Geist der Bruderschaft herrscht auf beiden Versammlungen, der mit don
Worten des Evangeliums ausgedrückt ist: «Einer ist euer Meister, Christus;
ihr aber seid alle Brüder»; es ist der Geist von «Sobornost», d.h. Gemeinsamkeit,

Katholizität, der seinen irdischen Ausdruck in den sichtbaren Taten
von Versammlungen findet, in dem Glauben, dass kein Mensch ein Haupt



— 282 —

der Kirche sein kann, denn das Haupt der Kirche ist Christus. Deshalb freue
ich mich, dass es mir erlaubt ist, an dieser Vorsammlung teilzunehmen und
in den Tagen, wo meine Brüder in Rhodos sind, hier zu sein. Christus ist über
uns allen, über jener Rhodos-Konferenz und über dieser unserer Versammlung.
Ich möchte noch mehr sagen: Christus ist nicht nur über uns, er ist mit uns.
Gesetzlich sind wir noch nicht eins, wir müssen noch einige Fragen unseros
Glaubens ein wenig mehr klären, wir müssen uns wahrscheinlich noch mehr
aneinander gewöhnen mit gegenseitiger Hilfe. Unsere Gegenwart gibt uns
diese Möglichkeit: so viele Begegnungen, Besuche, Konferenzen, Kongresse
geschehen in dieser unserer Zeit.

Die Geschichte der gegenseitigen Beziehungen zwischon den orthodoxen
und den altkatholischen Kirchen ist charakterisiert durch eine merkbare
Annäherung der altkatholischen und russisch-orthodoxen Kirche. Und jetzt
bemerken wir auch eine Annäherung mit der griechischen Kirche. Wir stellen
fest, dass nun in unserer Zeit eine ganzheitliche Annäherung geschieht. Denn
die Frage einer formellen Vereinigung mit irgendwelcher christlichen
Konfession kann keine orthodoxe Kirche allein lösen. Die russische Kirche kann
diese Frage ohne die griechische und andere orthodoxe Kirchen nicht lösen,
wie die griechische sie auch ohne die russische und andere orthodoxe Kirchen
nicht lösen kann. Ich wiederhole, dass die grossen Konzilien unserer Gegenwart

den Zwecken der Wiedervereinigung nützlich sind.
Aber es gibt noch einen andern Weg zur Annäherung. Er hat eine grosse

Bedeutung und bereitet sogar einigermassen vor und bestimmt mit das Urteil
des Konzils. Es ist der Weg der praktischen Zusammenarbeit. Zur Erklärung
möchte ich mit einigen Worten die praktischen Bemühungen der
russischorthodoxen Kirche darlegen. Diese Bemühungen haben hauptsächlich drei
Richtungen.

Die eine Richtung ist das innere Leben der Gläubigen. Die Kirche nährt
sie mit Gebet, mit Gottes Wort, mit Predigt und Sakrament und strebt
danach, dass jeder Gläubige in unserer Gesellschaft ein hohes Beispiel christlicher

Moral, Bruderliebe und Selbstlosigkeit sei und in gemeinsamer Arbeit
mit andern Gliedern der Gesellschaft mit den hohen Idealen des Evangeliums
und der Gesellschaft übereinstimme.

Der zweite Weg der praktischen Bemühungen der russisch-orthodoxen
Kirche ist die Ökumene. Der hochwürdige Bischof Jans hat zwei Beispiele
angeführt: die Arbeit des Ökumenischen Rates und die Wiedervereinigung
und volle Interkommunion zwischen der altkatholischen und der anglikanischen

Kirche. Dieses zweite Beispiel habe ich selbst in dem Gottesdienst
miterlebt, der am ersten Tag dieses Kongresses hier in Haarlem stattfand. Da
habe ich mit Freude gesehen, wie die altkatholischen und anglikanischen
Christen zusammen zu don heiligen Sakramenten kamen, und wie sie vor
dem Altar Gottes in dieser sakramentalen und heiligen Gemeinschaft mit
unserm Herrn zusammen waren. Das kann uns nur freuon. Und wenn wir auf
einer viel niedrigeren Ebene heute beim gewöhnlichen Mittagossen schon
drei Konfessionen zusammen waren, Altkatholiken, Anglikaner und Orthodoxe,

da war auch das eine Gestaltung der ökumenischen Bewegung. Die
ökumenische Bewegung hat also viele Gestalten, viele Formen, die gerade
für unsere Zeit charakteristisch sind.

Und wenn ich nun auf die Wiedervereinigung von Anglikanern und
Altkatholiken zurückkomme, und meine Gedanken zu den Theologen und
Professoren an den geistlichen Akademien gehen, dann bekomme ich leider
eine kalte Dusche Früher nämlich hatten die Theologen zwei einfache
Aufgaben, von denen jede relativ einfach zu lösen war, d.h. eine Aufgabe, die den



— 283 —

Weg der Wiedervereinigung der Orthodoxie mit der Anglikanischen Kirche
vorbereiten sollte, und die andere Aufgabe, die denselbon Weg zur Altkatholischen

Kirche bereiten sollte. Jetzt aber haben sie eine Aufgabe, aber viel
komplizierter: die Vorbereitung zur Wiedervereinigung und vollen
Interkommunion zwischen anglikanischer und altkatholischer Kirche zusammen
auf der einen Seite und der Orthodoxie auf der andern. Und ich fürchte, dass
die armen Theologen hier neue Schwierigkeiten bekommen können. Aber
gleichzeitig hoffe ich, dass doch Gottes Gnade und die Menschenliebe und
der allgemeine Glaube an don gekreuzigten und auferstandenen Herrn Jesus
Christus diese Schwierigkeiten überwinden mögen.

Nach dorn Ende des zweiten Weltkrieges hat die russisch-orthodoxe
Kirche sehr kräftige Kontakte mit ihren orthodoxon Schwesterkirchen sowie
mehreren christlichen Konfessionen in Ost und West Unterhalten. Diese
bestanden in zahlreichen Delegationen, persönlichen Kontakten, theologischen

Gesprächen, Bekanntwerden mit theologischen Lehren. Wir wünschen
herzlich, dass eine Herde und ein Hirt sei, und wir beten um die Wiedervereinigung

aller. So wollen wir auch in den Ökumenischen Weltkirchenrat
eintreten.

Die dritte Richtung unserer praktischen Bemühungen ist die Arbeit
für die Erhaltung des Friedens. Dieso Tätigkeit bestimmt eine bedeutende
Epoche in der Geschichte der russisch-orthodoxen Kirche. Wir wirken hier
in Wort und Gebet und gebon die Hoffnung nicht auf, dass Gott der Herr
unsere Tätigkeit wohl leitet, und dass die Menschen alles, was zum Kriege
führt, wegwerfen und zum Frieden kommen. Diese Bemühungen zur
Erhaltung des Friedens haben auch ihre ökumenischen Konsequenzen und
zeigen sich uns als eine Begleiterscheinung in der Gestaltung der ökumenischen

Bewegung.
Dies sind die Hauptrichtungen unserer praktischen Tätigkeit, die wir

vielfach mit den anderen Konfessionen gemeinsam haben. Wir wünschen
aufrichtig eine praktische Zusammenarbeit mit ihnen, in der Hoffnung, dass
sie fruchtbar sein wird und die Bedingungen zur einfachen und gleichen
Wiedervereinigung schafft.

Adresse des Metropoliten Nikolas,
Exarch des Moskauer Patriarchates für Westeuropa

Die Adresse wurde verlesen von Archimandrit Dionisios, Rotterdam.
Ich halte es für meine Pflicht, mich mit dieser Begrüssung zu wenden

an Euro Excellenzen und zu dieser ganzen hochgeachteten Versammlung der
altkatholischen Kirche.

Der XVIII. Internationale Altkatholiken-Kongress ist gerade in dem
Augenblick eröffnet, in dem die Bemühungen um Einheit und Bruderschaft
in Christus in der ganzen Welt sehr schlecht zu erfahren sind.

Diese Bemühungen sind der russisch-orthodoxen Kircho sehr teuer. Sie
bemüht sich seit alter Zeit, das Verhältnis mit der übrigen christlichen Welt
auf breiter Grundlage zu unterhalten.

In diesem Augenblick, in dem wir Sie, unsere Brüder, jotzt in Haarlem
zusammengekommen, begrüssen, denken wir an die Liebe und an die
Sympathie, die die russisch-orthodoxe Kirche für die altkatholische Kirche immer
empfunden hat.

Wir halten aber dafür, dass es nicht genügt, nur von der gegenseitigen
Liebe und von den eigenen Bemühungen zu sprechen, sondern dass auf uns
allen die Pflicht ruht, diese Liebe zu verwirklichen uud zu offenbaren. Wir



— 284 —

denken an die Paulusworte : und lasset nicht Spaltungen unter euch sein,
sondern haltet fest aneinander in einem Sinne und in einerlei Meinung (I. Kor.
1, 10).

Von ihnen bewogen, strecken wir unsere Liebe aus zu denjenigen unserer
Brüder, die sich nach dieser Liebe sehnen und die sio brauchen, d.h. zu allen
Nachfolgern Christi.

Die russisch-orthodoxe Kirche, die jetzt im Begriff ist, in den Ökumenischen

Weltkirchenrat einzutreten, richtet ihre Bomühungen nach Einheit und
Bruderschaft unter allen Christon, und deshalb streckt unsere Liebo sich in
erster Stelle aus zu der Kircho, mit der wir ein traditionelles, brüderliches und
gutes Verhältnis haben.

Davon gibt jetzt die Vertretung unserer Kirche auf dem XVIII.
Internationalen Altkatholiken-Kongress unter der Loitung des Erzbischofs Johannes,

Exarch des Moskauer Patriarchates für Mitteleuropa, Zeugnis.
Es scheint uns aber, dass dies brüderliche Zusammensein nicht alle

Möglichkeiten zur Verwirklichung unserer Bemühungen erschöpft. Wir
brauchen unseres Erachtens noch einen andächtigeren theologischen
Gedanken, einen offenherzigen Meinungsaustausch über die tiefe Wirksamkeit
der Kirche. Wir bitten Gott, den Vater, um diese Verwirklichung.

Wir wünschen diesem Kongress Gottes Segen und einen guten Erfolg
und sprechen die Hoffnung aus, dass dio Vertretung der russisch-orthodoxen
Kircho beitragen möge zu diesem brüderlichen Kontakt zwischen unseren
Kirchen und dass uns der Weg gezeigt werden wird zur Erfüllung des
göttlichen Willens des Hohepriesters, unseres Herrn und Erlösers Josus Christus,
der seinen himmlischen Vater geboten hat : dass sie alle eins seien Joh. 17, 21).
Das fortwährende Sehnen unseres Herzens und unser leidenschaftliches
Gebet zu Gott haben die Absicht, die göttliche Vorsehung zu bewegen,
unseren Verstand und unseren Willen in Liebe und Glaube in Christus Jesus
zur Einheit zu bringen. Abermals begrüssen wir Sie, unsere geliebten Brüder,
und Ihnen unsere aufrichtige Liebe bezeigend, sprechen wir mit dem Apostel:
die Gnade des Herrn Jesu Christi sei mit euch Meine Liebe sei mit euch allen
in Christo Jesu Amen (I. Kor. IG, 23 und 24).

Adresse des H. H. Bischof R. P. Wilson

von Chichester als Erzbischofs von Canterbury

I bring to you tho greetings of both the Archbishops of Canterbury and
York. The Archbishop of Canterbury, who recently shared in conference with
you, wished mo especially to say how highly he values our friendship with
you and greatly desires that it should be deepened. I know that all those
present from tho Church of England would echo that. It is a privilege to share
in your worship, your discussions and your fellowship, and so to experience
what fulness of communion which our churches enjoy together. We pray that
the relationship may grow yet stronger.

In thanking you for your welcome, we would express our hope that this
Congress, meeting in Haarlem 400 years after the foundation of the diocese,
will strengthen tho bonds between members of your churches. The subjects
which you are considering - liturgical reform, and its relation to tho Bible,
the religious life, and tho personal witness of your members in the community -
these are subjects which concorn us all. They are being discussed both in your
churches and in the churches of our Anglican Communion throughout the
world, and they are a bond between us and a reminder of our common vo-



— 285 —

cation. We aro one in our duty to liston to God's word for His Church in its
worship and its witness unto us.

Secondly, we are remembered, as the Bishop of Deventer said yesterday,
that 1961 is a year of oecumenical decisions. Tho Anglican Communion, both
in Great Britain, and those areas to which missionary enterprise has taken it,
holds a peculiar position of responsibility to the oecumenical field. In
particular, it faces decisions over schemes for reunion in Ceylon, India and Pakistan.
In our discussions, we have profited from tho counsel of the Archbishop of
Utrecht and other Old-Catholio Bishops, and we ask for your prayers. For
our desire is that in furthering the causo of christian reunion we would keep
in mind that relationship of full communion within truo Catholic faith and
order which is embodied in the Bonn agroemont betweon you and us. Pray
for us therefor, that our way tako counsol wisely.

After theso few words of greeting, I would repeat our warm feelings of
friendship to you, our great thanks for your hospitality, and our prayers for
God's blessing on all your endeavours.

Adresse des Rev. Dr. P. Minear
als Vertreter des Ökumenischen Rates der Kirchen

I am happy to bring official greetings from tho W.C.C, to this Congress,
and to express the gratitude of the Council that Old-Catholic Churches have
been mombers from the beginning. I also bring greetings from the Faith and
Order Commission of which tho Bishop of Deventer is your able representative ;

I recall with pleasure the meeting with Archbishop Rinkel at the Lund
Conference, and express tho hope, that you will have full representation at the
Fourth World Conference on Faith and Order in 19(13. I come as a substitute
for the Rev. Raymond Maxwell who had planned to bo here until last week
when it became clear that ho must be in Rhodos at the pan-Orthodox meetings.

Ho sent his cordial greetings to you, witli special affection for a large
number of friends, as did Dr. Willem Visser't Hooft, who was born at Haarlem
on the 20th of September about 00 years ago. You have welcomed me most
generously and L am grateful.

There is ono point at which I have experienced a little disappointment
in this Congress : when mention is made of the World Council you have trailed
to speak in tho third person - the Council, as if you could not truly say our
Council. The Council belongs to you as much as to any other Church or group
of churches. You should therefor say we and our more frequently. I come as
a member of the staff, and as a member of the secretariat. I am your servant,
a worker in your household of faith. When you think of the Council or the
staff- don't think it or the or they, think we, think our, and say we, and act on
tho basis of this we. Last summer two commissions of Faith and Order were
meeting in Durham. England. We joined in the liturgy of the magnificent
cathedral, a liturgy which preserved the finest music and chants of tho mediaeval

church. After ono service, a friend of mine from America - a low-churchman

- was asked concerning his reactions. He replied «This is the way
they do it. » He should have felt: «This is the way we doit» For if the living
Christ is present, forgiving and loving, governing and judging, calling and
sending his people, then he. makes us his family of brothers and sisters and it
is an insult to him not to say we. If we. are in Christ, then we are one.

Christ is tho center of our life, its source, its goal, its strength, its hope.
This is why I rejoiced at Bishop Küry's sermon yesterday. All Faith and



— 286 —

Order work is being guided by the fact that all participants place christology
first and then try to think together about ecclesiology. Do we really believe
in the one holy catholic and apostolic church Î (Bishop Jans address). Thon
we must allow Jesus Christ, true God and true man, to guide our thinking
about what each term means: oneness, holiness, catholicity, apostolicity -
and we need each other in learning.

As we think about the unity which Christ gives to us, we must also
think about the unity toward which we move as the pilgrim people of God.
None of us can yet see the fullness of that unity. I rejoice that Bishop Jans
has supported the statement drawn up at St. Andrews on the nature of the
unity which is God's demand and God's gift. And I rejoice in the essay on
this statement by Prof. Küppers in Ökumenische Rundschau. Prof. Küppers
suggests that unity is not simply something from which we come but also, and
more important, something toward which we go It is an eschatologioal
fulfilment which we grasp not alone in memory and preserve by our traditions
but also in hope, and we realize it by working together in the power of that
hope. Our unity is «in the process of formation ». We see it only dimly, but we
move toward it relying on God's promise in Christ. In that movement the
churches have decided to come together, to stay together, to work together,
to pray together for light from the Light of the world.

We, and I now say we as the pronounce for all the churches, we are
finding amazing and exciting new possibilities for unity as we pray and work
together. 1961 is the year of ecumenical decisions - 1962 will be even more so -
and 1963 still move. The age-long boundaries among the churches are crumbling,

and they will crumble still further, as we think together less of the
boundaries, the frontiers, the walls, the periphery and think more of the
center. The more we move toward Jesus Christ as the center, the more we
move toward one another. Our unity becomes manifest as we seek his will
for our world.

Adresse von Prof. Dr. Dimitrij Dimitrijevic von der Theologischen Fakultät
der serbisch-orthodoxen Kirche in Jugoslawien (Belgrad)

Ich bin sehr dankbar, dass Gott mir die Möglichkeit gegeben hat, den
18. Kongress der Altkatholischen Kirchen begrüssen zu können. Und ich
tue es mit dem herzlichen Wunsch, der darin besteht, dass die Tätigkeit
dieses Kongresses sich erfolgreich bewähre in der Realisierung des Heiles,
das Gott für die kleine, aber von Ihm gesegnete und geführte Gemeinschaft
der Altkatholischen Kirche bereitet hat.

Ich nehme mir die Freiheit, den Kongress zu begrüssen nicht nur in
meinem Namen, sondern auch im Namen derjenigen Theologen der serbischen
orthodoxen Kirche, die an den theologischen Schulen der Altkatholischen
Kirche als ihre Stipendiaten studiert haben oder noch studieren, vor allem
an der Altkatholischen Fakultät in Bern und seit einiger Zeit am Seminar in
Bonn.

Das Studium der serbischen Theologen an den Altkatholischen Schulen,
besonders an der Altkatholischen Fakultät in Bern, das eine lange Tradition
hinter sich hat, hat erfolgreiche und nützliche Folgen gehabt. Unter anderem
ist dadurch auch der Grund gelegt für das bessere Verständnis und die
Annäherung in Christo der Altkatholischen und serbischen Kirche wie auch für
die Förderung des ökumenischen Gedankens, der immer mehr an Boden
gewinnt. Dieses Studium ist für das gegenseitige Verständnis und die An-



— 287 —

näherung dieser Kirchen um so bedeutender, weil es von den hohen Hiorarchen
der beidon Kirchen untorstützt wird.

Die Verbindungen der Theologischen Fakultät der serbischen
orthodoxen Kirche und der Altkatholischen Schulen in Bern und Bonn sind gerade
nach dem Kriege sehr freundlich und erfreulich geworden. So ist die christliche
Liebe in vielfacher Weise zum Ausdruck gekommen. Und die Theologische
Fakultät in Belgrad fühlt sich den Altkatholischen Schulen gegenüber sehr
verpflichtet.

Das ist der Grund, warum die Einladung zum 18. Kongress der
Altkatholischen Kirche, dio an meine Persönlichkeit organgen ist, nicht nur von
mir, sondern auch von allen meinen Kollegen sehr freudig aufgenommen
wurde. Das ist der Grund auch dafür, warum ich von meinen Kollegon die
Bevollmächtigung bekommen habe, den Kongress auch im Namon der
Theologischen Fakultät der serbischen orthodoxen Kirche in Belgrad herzlich
zu begrüssen.

Und ich tue es in diesem Augenblick vor dieser hochwürdigen Versammlung,

indem ich die besten Wünsche für die Altkatholische Kirche ausspreche.
Der gnädige Gott möge sich dor Altkatholischen Kirche gnadenreich

erbarmen, sie vor allem Übel in dioser bösen Welt beschützen, sie durch seine
allmächtige Hand weiterführen, und ohne Mangel, heilig und vollkommen
in Christo bewahren, damit, wie der Sohn im Vater und der Vater im Sohne
ist, so auch die altkatholischen und orthodoxen Gläubigen mit dem
Dreieinigen Gott eins werden

Glückwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

a) Aus der Anglikanischen Kirche:

Rt. Rev. Robert Stopford, Bischof von Peterborough (England),
Rt. Rev. D.D. Kenneth Riches, Lordbischof von Lincoln (England),
Rt. Rev. Roy W.F. Cowdry, Adjunktbischof von Cape Town (Südafrika),
The Rev. J.R. Satterthwaite, General Secretary Council on Inter-Church

Relations, Church of England, London (England),
The Rev. D.D. C. Beaufort Moss, Winchester (England),
The Rev. A. G. Ensor, New Sudbury (England),
The Rev. W.O. Fitch, Westminster (England).

b) Aus den Orthodoxen Kirchen :

Patriarch Justinian von Rumänien (Bukarest),
Patriarch Kyrill von Bulgarien (Sofia),
Erzpriester Emilian Vasiloschi, Leiter der Rumänischen Orthodoxen Kirche

in Deutschland (Düsseldorf),
Prof. Sabbas Nanakos, Saloniki (Griechenland),
Prof. Dr. Johannes Kalogirou, Saloniki (Griechenland),

c) Andere:

Rt. Rev. Francis Bonczak, Bischof der Polnisch Nationalen Kirche in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika (Milwaukee),

Revmo. Santos M. Molina, Bischof der Iglesia Espanola Reformada Episcopal,
Madrid (Spanien),

Eric Segolberg, Dozent der Universität in Uppsala (Schweden),
Berge Barsoe, Virring (Dänemark),
Altkatholische Pfarrgemeinde Bonn (Deutsehland),



— 288 —

Prof. Dr. W. Küppers, Direktor des Altkatholischen Seminars, Bonn (Deutschland),

Prof. Dr. B. Spuler, Universitätsprofessor, Hamburg (Deutschland),
B.W.Verhey, Sekretär Oud-Katholiok Ondersteuningsfonds, Hilvorsum

(Holland).

Teilnehmerliste

I. Die Niederlande

Alkmaar
Pfarrer A.R.Hoyligers
Frau E.C.Heyligors-Klare

Amersfoort
Pfarrer M. J. Aarents
Frau A.M. Aarents-Hallebeek
Frau S. L. G. Blom-Boyen
Mgr. P. J. Jans, Bischofvon Deventer
Frau A.Th. Jans-Hijzen

Amsterdam
Pfarrer C.Tol
Frau C.E.Tol-Nijenhuis

Arnhem
Pfarrer J. Visser

Culemborg
Pfarrer J.A. J.van Zanten

Delft
Frl. G. S. Gerbrands
Frl. J. F. M. Gerbrands
Pfarrer J.C.M.Koman
Frau E.M.Keman-Maan
Frau F.C.Panman-Gerbrands
Frl. A. Struyk
Frl. P. S. Struyk

Egmond aan Zee

Pfarrer D.N. de Rijk
Gouda

Pfarrer T. Horstman

's-Gravenhage
L.A.van Baarsel
Prof. M. Kok
Frau Kok-Smits
Em. Pfarrer J. A.Roeseling
Mr. W.A. Struyk
Frau H.H. Struyk-de Hoogh

Haarlem
Diakon J. Bergers
N. Bergers
G. Bollebakkcr
A. J. J. van der Hoek

Frau E.van Houte-Maas
Pfarrer Mr. J.W.Key
Frau M. C. W. Key-Tepe
J. Luiting
H. Oderkerk
Mgr. J. van der Oord, Bischof von

Haarlem
Frau Rijperman

Heemstede
R. J. Colombijn
A.A. Ganzeman

Den Helder
Pfarrer E.Wijker

Hilversum
Frl. J.M. Nieuwenhuyzen
Pfarrer G.A. Smit
Frau P. Smit-Klapmuts
B.W.Verhey
Frau H.M. E. Verhey-Copper
Frau M. van Vliet-Holfert

Krommenie
Pfarrer G. J. ßlom

Leiden
Pfarror A.J. Glazemaker

Lisse
J. Schonoveld

Rotterdam
Archimandriet Dyonisius
Pfarrer G.A.van Kleef
Frau S.S. J.van Kleef-Hillesum
Pfarrer H.D. Raymaekers
D. de Rooy
Frau A. de Rooy-van Os
H.J.W.Verhey
Frau H.H.Verhoy-Nevens
J.F.Th. de Winter

Rijswijk
H.A.P. de Wilde

Schoonhoven
C. J. de Haart



289

Schiedam

Pfarrer C. P. van den Berg
W.J. Schade van Westrum
Frau T. Schade van Wcstrum-

Szaffka

Utrecht

Pfarrer T. Bakker
Frau Bakkcr-de Jagor
Frl. Mr. S.M. Holstoyn
Prof. Dr. P.J. Maan
Frau F. Maan-Fédérer
Drs. R. Mulder
Frau M. Mulder-Vis
Mgr. Dr. A. Rinkel, Erzbischof von

Utrecht
Schw. M. J.Y.W. Roosjon
F. Smit

Schw. H. J. Smits
Dr. A. J. van de Ven
Frau V. van de Ven-Gluysteen
Prof. M.A. Zwart
Frau C.C. J. Zwart-van den Bergh

Viaardingen
J.K.Wijker

Fri
Voorburg

S. Tenne

Ijmuiden
Dekan C. F. Nieuwenhuyzen
Frl. H.C. Nieuwenhuyzen
Vikar A. J. Rinkel

Zaandam
Pfarrer A. Zwart

II. Deutschland

Augsburg
K. Kugler
Frau Kugler

Berlin
Dr. F. Buchta
Klapowsky
Dr. Schulte
Erzbischof Johannes Wendland

Bielefeld
L. Hehn

Bonn
Bischof J. J. Demmel
Frau T. Demmel
A. Eichhorn
Schw. H. Görg
C. E. Jones
M. Lecic
G.P.A. Spink
Frau Dr. R. Schmidt-Wiogand

Essen

Goneralvikar H. Hütwohl
Frau L. Hutwohl

Frankfurt
Pfarrer P. Pfister
Frau Pfister

Freiburg i. Br.
Frau R. Michelis

Hamburg
Dr. M. Wicgand

Karlsruhe
Pfarrer B. Schöke

Kommingen
Schw. L. Sautor

Konstanz
Pfarrer E.W. Hoese

Mannheim
Pfarrer S. Kraft
Frau E. Kraft

Neckargemünd
Weihbischof Dr. 0. Steinwachs
Frau E. Steinwachs

Osnabrück
H. J. Eichmeyer

Singen
Pfarrer K. Kuenz

Albisbrunn
A.O. Konrad

Basel

Frl. E. Handschin

III. Schweiz

Bern
Prof. Dr. St. Cosevié
Bischof Dr. U. Küry
Frau E. Küry-Vogt
Schw. Lanfrandari
Frl. A. Riette



290

Fr. Riette
Frau E. Riette
Prof. Dr. A.E.Rüthy
Frau E.Wyler

Binningen
Frau A. Ehrensperger

Derendingen
Frau R. Kull-Klappner

St. Gallen
Frl. A. Blöchlinger
Frau M. Bösch-Merz
Frau P. Löhle-Kuhins
Frl. A.Werder
Frau L. Zimmermann-Werg
Schw. Deltzer

Genf
Dr. P. Minear
Baronesse L. van Zuylen van Nyevelt

Grenchen
Frau R. Matter-Herzog

Heiligenschwendi
Frl. Fr. Allemann

Kaiseraugst
E. Schmid

Möhlin
Schw. E. Schlub

Ölten
Dr. A. Kamber
Frau Kamber

Frl. R. Schlecker
B. Sutter

Rheinfelden
Pfarrer H. Frei
Frau U. Frei-Heinz
Frau C. Schraner

Schönenwerd
Frl. L. Fässli
Pfarrer M. Heinz
Frau S. Heinz

Speicher
F. Müller
Frl. T. Müller

Zürich
Pfarrer H. Gschwind
Frau Gschwind
Frau P. Gubler-Maier
E. Haupt
Frau Haupt
R. Heim
Pfarrer M. Heinz
Frau E. Heinz
Frau L. Iseli
Frau M. Mumprecht
Frau Rieb
Frl. A. Scherer
Archimandrit Serafim Radionoff
Schw. Siedler
Schw. Stock
Frl. K. Stöckli
Frl. H. Teltscher
Frau I. S. Viscardi
Pfarrer M. Willimann

IV. Österreich

Wien
J. Hoyer
Pfarrer Dr. E. Kreuzeder

Frau Dr. E. Kreuzeder
F. Seiberl
Dr. F. Speierl

V. Polen

Warschau
Bischof Dr. M. Rode
Frau A. Rode

Belgrad
Prof. Dr. D. Dimitrijevié

VI. Jugoslawien
Zagreb

Bischof V. Huzjak
Prof. Dr. St. Mohorovicié
Pfarrer V. Vucié



Paris
Pfarrer A. H. Bekkens
Frau Bokkens

— 291 —

VII. Frankreich

Frau Latour
Frau Sanazin
Pfarrer Viguier

VIII. England

Bristol
C.W. Harvey
Frl. M. Young

Burnham
Dom R. Petitpierre

Chichester
Rt. Rev. R.P.Wilson, Bischof von

Chichester

Guildford
A.G.F.Wickonden

London
Rt. Rev. Bischof J. Boys

Rev. M. Bruce
Rov. F. P. Coleman
Rt. Rev. R.N. Coote, Bischof von

Fulham
Rev. CL. Gage Brown
Frau Gage Brown
Rev. M.A. Halliwell

Northampton
A. Bullivant

Southampton
Rev. P. J. Chandler

Warstoad
Rev. Chr. Reeves

IX. Portugal

Oporto
Rev. D. de Pina Cabrai
Frau de Pina Cabrai

Byringe
Pfarrer Chr. Klasson

X. Schweden

Osby
Pfr. Dr. G. Rosendal

XI. Die Vereinigten Staaten

Buffalo New York

Rt. Rev. Th. F.Zielinski, Bischof Rev. H.K. Lütge
von Buffalo Philadelphia

Rev. R.B. Macdonald

XII. Kanada

Saskatoon
Prof. L.B. Jaques
Frau Jaques

Für die Organisation des Kongresses waren im Ortsausschuss verantwortlich:
Präsident: R.J. Colombijn; Sekretär: G. Bollebakker; 2. Sekretär: Diakon
J. Bergers.


	Bericht über den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress

