Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress
Autor: Aarents, M.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 197 —

Bericht

uber den

XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress

20.00 Uhr:

"9.00 Uhr:

11.00 Uhr:

14.30 Uhr:

16.30 Uhr:

20. bis 25. September 1961
in Haarlem (Nieder]ande)

Bearbeitet von Pfarrer M. J. Aarents in Amersfoort.

Tagesordnung des Kongresses

Mittwoch, 20. September

Begriissung der Kongressteilnehmer (Restaurant Brink-
mann).

Donnerstag, 21.September

Eroffnungsgottesdienst: Hochamt und Predigt in der
Kathedral-Kirche St. Anna und Maria, Kinderhuis-
singel 76.

Zelebrant: HH. Bischof J. van der Oord.

Prediger: HH. Bischof Dr. Urs Kiiry.

1. Kongress-Sitzung.

a) Eroffnung durch den Prisidenten des stindigen
Kongressausschusses.

b) Wabhl eines Vorsitzenden und des Kongressbiiros.

¢) Bericht des Sekretirs des stiandigen Kongress-
ausschusses.

d) Referat des HH. Bischofs P.J.Jans: «Unsere Stel-
lungnahme zur 6kumenischen Bewegung».

2. Kongress-Sitzunyg.

Referat des Herrn Prof. Dr. A.E.Riithy: «Lebendige

Liturgie in den altkatholischen Kirchen».

Coref.: Pfr. C. Tol und Pfr. lic. K. Pursch

Versammlungen:

a) Studenten

b) Apostoleia

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1061. 13



18.
.30 Uhr:

19

10.
10.

11

14.

16.
18.
20.

10.

00 Uhr:

.00 Uhr:

00 Uhr:
00 Uhr:

.00 Uhr:

30 Uhr:

30 Uhr:
00 Uhr:
15 Uhr:

.00 Uhr:

30 Uhr:

.00 Uhr:
14,

30 Uhr:

— 198 —

¢) Pflegerinnen.

d) Mission.

Vesper.

Gemeinschaftliches Festmahl.

Freitag, 22.September

Heiliges Amt (deutsch).

Zelebrant: HH. Bischof J.J. Demmel.

Bischofskonferenz.

Diskussionsgruppen.

a) Die Bibel in der Liturgie.

b) Der Diaspora-Gottesdienst.

¢) Die neueren liturgischen Formen.

d) Das Verhiltnis von privatem und gemeinschaft-
lichem gottesdienstlichem Leben.

Versammlung der Leiter der altkatholischen Presse.

3. Kongress-Sitzung.

Referat des HH. Erzbischofs Dr. A. Rinkel: « Altkatho-

lisch und orthodoxn.

Empfang durch die Stadtregierung.

Kvensong.

Besuch im Frans-Hals-Museum.

Samstay, 23. September

Gedichtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Fiihrer

der altkatholischen Kirchen.

Zelebrant: HH. Bischof P.J.Jans.

4. Kongress-Sitzung.

a) Wahl des stéindigen Kongressausschusses.

b) Bestimmung des nichsten Kongresslandes.

¢) Zusammenfassung der Arbeit in den Diskussions-
gruppen.

d) Die Kongressarbeit in der Zukunft.

Bischofskonferenz.

Versammlungen:
a) Bruderschaft.



— 199 —

b ) Willibrord Society.
¢) Frauen: Ausflug nach der Paramentenausstellung
im Museum Lakenhal in Leiden.

Sonntag, 24. September

10.00 Uhr: Pontifikalamt in der Pfarrkirche des hl. Engelmundus
in Ijmuiden.
Zelebrant: HH. Erzbischof Dr. A. Rinkel.
Prediger: Pfr. D.N. de Rijk.

15.00 Uhr: Offentliche Kundgebung im Kongress-Saal in Haarlem.

Montag, 25.September

Ausflug mit Reisebus durch die Provinz Nord-Holland.

Erster Kongresstag, Donnerstag, 21. September

Der Bischof von Haarlem, Mgr. J. van der Oord, zelebrierte in
der Kathedralkirche die hl. Messe vom Festtage des hl. Evangelisten
Matthéius. Bischof Dr. U. Kiiry predigte in deutscher Sprache.

Nach diesem Gottesdienst eroffnete der Prisident des stindigen
Kongressausschusses, Reichsarchivar Dr. A.J. van de Ven, im Kon-
gress-Saal die

1. Kongress-Sitzung

mit folgender Ansprache:

Hochwiirdigste Herren Bischofe,

Hochverehrte Vertreter der mit uns befreundeten Kirchen,
Liebwerte (Glaubensgenossen,

Hochansehnliche Versammlung!

Es sind seit dem letzten in Rheinfelden in der Schweiz abgehal-
tenen Kongress, an den wir die besten Erinnerungen haben, schon
wieder vier Jahre verflossen. Heute steht die altkatholische Kirche
der Niederlande vor der Aufgabe, der damals ergangenen Einladung
zu entsprechen. Es ist das fiinfte Mal, dass in diesem Lande ein inter-
nationaler Altkatholikenkongress zusammentritt. Ich rufe Ihnen die
fritheren in Erinnerung: Rotterdam 1894, Haag 1907, Utrecht 1928,
Hilversum 1948 und nun in dieser Stadt Haarlem. Wurden die ersten



— 200 —

vier Kongresse alle im Erzbistum Utrecht zusammengerufen, so
haben unsere Bischéfe sich diesmal dazu entschlossen, im Bistum
Haarlem zusammenzukommen, in dem Bistum, zu dem unsere zwei
grossten Pfarrgemeinden gehoren.

Der Haarlemer Bischofssitz reicht nicht, wie dies beim Erzbistum
der Fall ist, bis in das frithe Mittelalter zuriick. Er stammt aus dem
Jahre 1559, als in diesen Léindern eine neue kirchliche Einteilung
durchgefithrt und Utrecht zum FErzbistum erhoben ward. Am
11.Mérz dieses Jahres 1961 waren gerade vier Jahrhunderte ver-
gangen, seitdem die Grenzen des Bistums Haarlem in einer Zirkum-
skriptionsbulle festgelegt worden sind. Auch der Haarlemer Sitz ist
fiir das Fortbestehen der alten katholischen Kirche der Niederlande
von grosster Bedeutung gewesen. Nach einer langjahrigen Sedis-
vakanz infolge der Reformation wurde der Stuhl im Jahre 1742 von
neuem besetzt. Im Jahre 1873 erhielt der damals gewéhlte Bischof,
Casparus Johannes Rinkel, zusammen mit dem ersten Bischof der
altkatholischen Kirche Deutschlands, Josef Hubert Reinkens, in
Rotterdam die Bischofsweihe. Zusammen mit ihren Amtsbriidern
erkliarten sie im vierten Paragraphen der bekannten Utrechter Bi-
schofserklirung vom Jahre 1889: « Uberdies erneuern wir alle die-
jenigen Proteste, welche die alte katholische Kirche von Holland in
friitherer Zeit schon erhoben hat.» Damit wollten sie feststellen, dass
die Errichtung eines romisch-katholischen Bischofssitzes in Haarlem
im Jahre 1853 keine Wiederherstellung, sondern eine Neugriindung
gewesen ist. Wir freuen uns, dass wir den heutigen Bischof von Haar-
lem, Mgr. Jacobus van der Oord, trotz seines hohen Alters in unserer
Mitte begriissen diirfen. Ich glaube im Namen von allen zu sprechen,
wenn ich ihm noch einen gesegneten Lebensabend wiinsche.

Wiederum liegt mir die traurige Pflicht ob, besonders zweier
Minner zu gedenken, die uns durch den Tod entrissen sind. Ich darf
Sie bitten, sich von Ihren Sitzen zu erheben.

Seit unserm letzten Kongress verschied am 13.Méarz 1959 der
Bischof von Deventer, Engelbertus Lagerwey. Er war ein vielseitig
begabter Mensch, und ohne Zweifel werden viele unter uns sich einer
besonderen Eigenschaft oder vielleicht auch einer Eigentiimlichkeit
dieses Verstorbenen erinnern.

Sodann hat der hiesige Ortsausschuss schon einige Monate, nach-
dem er seine Vorbereitungsarbeiten aufgenommen hatte, einen her-
ben Verlust erlitten durch den am 7. Dezember 1960 erfolgten Tod
seines Préisidenten, des Ingenieurs Cornelis Adriaan van Thiel. Inner-



— 201 —

halb der Utrechter Kirche hat er sich auf vielen Gebieten und letzt-
lich als Vizeprisident des Synodalrates verdient gemacht. Durch
seine organisatorische Begabung wiire er auch in bezug auf diesen
Kongress der rechte Mann am rechten Ort gewesen. Wir kénnen nur
dankbar dafiir sein, dass andere seine Arbeit haben iibernehmen und
fortsetzen wollen. Dennoch bedeutet sein Heimgang fiir uns einen
schmerzlichen Verlust. Der ewige Gott schenke diesen seinen treuen
Dienern und allen verstorbenen Glaubigen die ewige Ruhe. — Ich
danke Thnen. :

In der Schluss-Sitzung des Rheinfelder Kongresses hat Herr Bi-
schof Dr. Kiiry Richtlinien gegeben fiir unsere zukiinftige Kongress-
arbeit und sodann als zuriicktretender Kongress-Sekretir gewisser-
massen sein kirchenpolitisches Testament gemacht. Der Bischof
fiihrte dabei aus, dass die alte Kongresstradition schnell im Ver-
schwinden begriffen sei. Um so mehr freuen wir uns, dass Herr Bischof
Kiiry, der diese Tradition nicht nur aus eigener Erfahrung kennt,
sondern dabei auch auf die Erfahrungen seines Vaters, des seligen
Bischofs Dr. Adolf Kiiry, zuriickgreifen und weiterbauen konnte,
auch diesmal an unserm Kongress teilnimmt. Es war damals nicht
absichtslos und von ungefihr, dass ich im Jahre 1957 beim Bankett
der Hoffnung Ausdruck gab, der Bischof moge dem neuen Sekretiir
sowie dem ganzen stindigen Kongressausschuss auch kiinftighin
helfend und beratend zur Seite stehen. Diese Hoffnung hat sich vollig
erfiillt. Fiir diese wertvolle Hilfe dringt es mich, ihm schon jetzt
unseren herzlichen Dank abzustatten.

Herr Bischof Kiiry hat bei dieser Gelegenheit ausgefiihrt, dass
in der allgemeinkirchlichen Lage der altkatholischen Kirchen selbst
sowie auch der ganzen Christenheit grosse Wandlungen eingetreten
sind, die ebenfalls unsere Kongresse vor neue Aufgaben stellten. Ich
brauche seine Beweisfithrung hier nicht zu wiederholen, aber ich
glaube feststellen zu kénnen, dass auch der heutige Kongress in dieser
genannten Richtung weiterarbeiten will. Sind doch auch jetzt wieder
Fragen beziiglich des innerkirchlichen Aufbaus des Gemeindelebens -
auf die Tagesordnung gesetzt worden, und es werden dabei, wie wir
hoffen, in den Diskussionsgruppen auch die Stimmen der Laien bei-
derlei Geschlechts zu Worte kommen. Die Vortrige des Herrn Bi-
schofs von Deventer in der ersten Sitzung und des Herrn Erzbischofs
von Utrecht in der dritten werden sich mit unserer Stellung in der
okumenischen Bewegung und im Verhéltnis zu den orthodoxen Kir-
chen befassen.



— 202 —

Neben diesen Kongressaufgaben steht die theologische Arbeit,
die in dieser Woche — vom Montag bis Mittwoch — unsere Theologen
geleistet haben. Wir geben uns der zuversichtlichen Hoffnung hin,
dass diese Arbeit fruchtbar gewesen sein moge und fiir die volle Inter-
kommunion zwischen Anglikanern und Altkatholiken immer reichere
Friichte trage.

Ich glaube gut zu tun, noch besonders auf einen Punkt der Tages-
ordnung aufmerksam zu machen. Dieser Punkt fehlt in der gedruck-
ten Ordnung, aber er wird in der vierten Sitzung bekanntgegeben
werden. Ich meine : die Revision des Kongress-Statutes, das seit seiner
Festsetzung auf dem Kolner Kongress vom Jahre 1913 bis heute un-
verindert geblieben und revisionsbediirftig geworden ist. Diese Re-
vision wurde schon in Rheinfelden von Bischof Kiiry vorgeschlagen.
Ich erlaube mir, die Worte des Herrn Bischofs noch einmal anzufiih-
ren: «Mag sein», sagte er damals, «dass das aus dem Jahre 1913 stam-
mende Organisationsstatut, das sich im ganzen durchaus bewihrt
hat, in einzelnen Teilen revidiert und den neuen Verhiltnissen an-
gepasst werden muss.» Mit diesen Worten ist der Nagel wirklich auf
den Kopf getroffen. Diese Revision haben wir nun durchzufiihren.
Bei Thren Geschiftspapieren werden Sie auch noch die Vorlagen
fiir einen Revisionsentwurf finden. Freilich wiirde diese Arbeit in
einer Vollsitzung des Kongresses miihselig, um nicht zu sagen lang-
weilig sein. Wir wollen darum, dem Beispiel des Kolner Kongresses
vom Jahre 1913 gemiiss, diese Arbeit einem zu ernennenden Aus-
schuss iibertragen. Nach der Wahl des Kongressbiiros wird der Vor-
sitzende Thnen einen diesbeziiglichen Vorschlag und die Namen der
Mitglieder unterbreiten. Dieser Ausschuss wird dann in der vierten
Sitzung Bericht erstatten, so dass die Schlussberatungen, wie wir
annehmen dirfen, einen ebenso flotten Verlauf haben konnen, wie
es damals in Ko6ln der Fall gewesen ist.

Hiermit bin ich zum Schluss meiner sachlichen Mitteilungen
gekommen. Es bleibt mir noch iibrig, IThnen meine Willkommens-
griisse zu entbieten, und zwar zunichst allen, die von fern und nah
nach Haarlem gekommen sind, um diesem Kongress beizuwohnen.
Die altkatholische Kirche von Holland, der dlteste Zweig der alt-
katholischen Kirchengemeinschaft, entbietet Ihnen allen ein herz-
liches Willkommen.

Es ist mir eine besondere Freude, die Hochwiirdigsten Herren
Bischofe und Vertreter der in der Utrechter Union vereinigten Kir-
chen begriissen zu diirfen, ihren Prisidenten, den Hochwiirdigsten



— 9203 —

Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, und neben ihm die
Hochwiirdigsten Herren Bischofe und Vertreter der altkatholischen
Kirchen der Niederlande, der Schweiz, Deutschlands, Osterreichs,
Polens und Kroatiens. Es ist heute das erste Mal, dass Mgr. Jans und
Mgr. Huzjak als Bischofe in unserer Mitte sind. In ihrer neuen Wiirde
sei ihnen ein herzliches Willkommen zugerufen. Die Anwesenheit so
vieler Glaubensgenossen ist uns ein Beweis dafiir, dass wir alle von
der grossen Bedeutung unseres Kongresses vollig {iberzeugt sind.

Amidst the names of the churches, bound by the Utrecht Union,
and of their bishops, I didn’t mention yet the Polnish National
Church of the U.S.A. and the Catholic Church of Poland, but that
didn’t mean that the representatives of these churches would be less
welcome to us all. On the contrary, we all are very sorry that as a
result of a motor-accident His GGrace Bishop Léon Grochowski wasn’t
able to fulfill his intention to assist at this congress. I may be allowed
to express our best wishes for a quick and complete recovery of His
Lordship. A special welcome I want to give to the bishops from
America and Poland, who also in their new dignity are in our middle
for the first time.

With great pleasure I greet also the representatives of the
churches which, although they don’t belong to the Utrecht Union,
do recognise the Bishopsdeclaration of 1889 in its value, and there-
fore were willing to bind themselves to us by a full communion. I mean
the Anglican churches and the Episcopal Church of North America.
The conference of our theologians may be a proof of our continually
advancing cooperation.

A mon grand regret il m’est impossible de saluer les représen-
tants des Eglises orthodoxes dans leur langue natale ou méme dans
une langue qui, comme je crois, soit commune a beaucoup entre eux,
la langue slave ecclésiastique ou la langue hellénique. Qu’ils me per-
mettent quand méme de me servir de la langue frangaise qui pendant
des si¢cles a été en usage pour les relations des peuples avec I'étranger.
Je me réjouis de pouvoir vous souhaiter la bienvenue et je veux répé-
ter mes paroles que j’ai prononeées il y a quatre années: «Quoique le
lien de I'intercommunion ne nous relie pas encore, nous savons qu’il
y en a d’autres qui nous unissent.» Nous comprenons aussi que la con-
joncture difficile de nos temps a empéché que cette intercommunion
ne fusse effectuée. Nous espérons qu’a un congres prochain les négo-



— 204 —

ciations qui sont en train déja depuis si longtemps, paraitront d’avoir
eu un succes définitif.

J’ai aussi 'honneur de saluer les représentants de I’Eglise catho-
lique épiscopale du Portugal qui pour la premiére fois a voulu assister
a notre congres. Succinctement je veux saluer encore ensuite nos co-
religionnaires, prétres et laiques, qui ont appris le francais comme
leur langue maternelle, et qui se sont rendus en Hollande et & cette
ville, afin de démontrer leur intérét aux sujets qui seront traités
pendant ces jours.

Tot U ten slotte, mijn land- en geloofsgenoten uit Nederland,
wend ik mij het laatst en het liefst om ook U een hartelijk welkom
toe te roepen. De Oud-Katholieke kerk van dit land is slechts klein,
gemeten naar het getal harer aanhangers, maar, ik heb het zo straks
reeds even aangestipt, haar verleden gaat verder terug dan dat onzer
zusterkerken in het buitenland. Het is dan ook soms een merk-
waardige ervaring te beseffen, dat deze haar als moederkerk be-
schouwen niet alleen, maar haar ook als zodanig eren. Het talrijke
bezoek van leden dezer zusterkerken kan U daarvan tot bewijs
strekken, maar gij moet U wel bewust zijn, dat het ook verplichtingen
oplegt. Nu ik zelf al tot de ouderen ga behoren en zie, hoe er een
generatie van jongeren achter ons is komen te staan, kan ik slechts
de hoop uitspreken, dat die jongeren de taak van ons ouderen zullen
overnemen en vooral ook haar zullen willen voortzetten.

Zum Schluss kann ich zu meiner Freude auch Vertreter des Oku-
menischen Rates der Kirchen und Giste anderer kirchlicher Denomi-
nationen als Mitarbeiter in der 6kumenischen Bewegung begriissen
und von Herzen willkommen heissen.

Mit dem Wunsch, dass Gottes unentbehrlicher Segen auf unser
aller Arbeit ruhen moge, erklire ich diesen achtzehnten Internatio-
nalen Altkatholikenkongress als eroffnet.

Wahl des Vorsitzenden und des Kongresshiiros

Auf Antrag des stindigen Kongressausschusses wurden ein-
stimmig gewahlt:

Prisident: Prof. Dr. P.J.Maan, Utrecht;
1. Vizeprisident: A.O.Konrad, Hausen am Albis;
2. Vizeprasident: Dr. F. Speierl, Wien;



— 206 —

Sekretire: 1. Pfarrer M. J. Aarents, Amersfoort ; 2. Pfarrer B. Schoke,
Karlsruhe; 3. Pfarrer Dr. E. Kreuzeder, Wien; 4. Pfarrer M. Willi-
mann, Ziirich;

Stimmenzahler : Pfarrer G. J. Blom, Krommenie; Herr C. J. de Haart,
Schoonhoven.

Wahl des Statutenrevisionsausschusses

Weil die Statuten fiir die Internationalen Altkatholikenkon-
gresse einer Revision bediirfen, wird auf Antrag des stindigen Kon-
gressausschusses ein Ausschuss gewihlt, bestehend aus den Herren:
Dr. A.J. van de Ven, Utrecht; Pfarrer H.Frei, Rheinfelden; Gene-
ralvikar H. Hiitwohl, Essen, und Dr. F. Speierl, Wien.

Prof. Dr. P.J. Maan hielt dann die folgende Ansprache:

Sehr geehrte Herren Bischofe,

liebe Kongressmitglieder!

Nach der Begriissung, die Herr Dr. van de Ven ausgesprochen
hat, mochte ich in Anbetracht der langen Traktandenliste nur kurz
einige Worte sagen.

Erstens ein Wort des Dankes fiir das Vertrauen, das Sie in mich
setzen, indem Sie mich zum Vorsitzenden des Kongresses gewihlt
haben.

Dann: ein Wort der Freude, dass wieder ein Kongress stattfindet.
Denn, meine Damen und Herren, der Kongress ist fiir alle unsere alt-
katholischen Kirchen von grosster Wichtigkeit. Der Kongress ist
wichtig als Ort der Begegnung, der Besinnung und des Aufbauens.

Ein Ort der Begegnung fiir unsere Bischéfe, unsere Theologen,
fiir unsere Jugend, fiir unsere Méanner und Frauen.

Ein Ort der Besinnung; es ist die letzten Jahre immer klarer
geworden, dass wir in allen Kirchen der Utrechter Union uns zu be-
sinnen haben auf unser Wesen, unsere Aufgabe inmitten der Kirchen,
inmitten der Welt. Auf diesem Kongress werden wir aufgefordert
werden, uns zu besinnen auf unser kostlichstes Erbe: die Liturgie,
auf unsere Position in der dkumenischen Bewegung und auf unser
Verhiltnis zur Orthodoxie.

Wenn wir da mitmachen, mitsprechen, mitbeten, dann bauen
wir auf. Bauen wir nicht nur an uns selbst, sondern auch an unseren
Kirchen, ja, ich méchte den Kreis noch weiter ziehen, dann bauen
wir an der Offenbarwerdung der Kirche Gottes auf der ganzen Erde.



— 206 —

Mége so unser Kongress stehen im Zeichen der Begegnung, der
Besinnung und namentlich des Aufbauens.
Hiermit erklire ich den Kongress fiir eroffnet.

Nach dieser Ansprache wurden einige Begriissungs- und Ent-
schuldigungsbriefe und -telegramme verlesen, welche, zusammen mit
den Ansprachen der Vertreter befreundeter Kirchen, des Okume-
nischen Rates usw. am Schlusse dieses Berichtes in einer Anlage ge-
sammelt worden sind.

Dann wurde der Beschluss gefasst, der Konigin der Niederlande
als Ehrenbezeigung ein Telegramm zu senden. Nach Verlesung dieses
Telegrammes ergreift der Sekretir des stindigen Kongressausschus-
ses, Pfarrer H.Frer, Rheinfelden, das Wort fiir den

Bericht des Sekretiirs des stindigen Kongressausschusses

Nehmen Sie es mir bitte nicht iibel, wenn ich diesen Bericht
damit beginne, dass ich als Pfarrer der Gemeinde Rheinfelden, wel-
cher vor vier Jahren die Ehre zugefallen war, den Kongress durch-
zufiihren, die Gelegenheit beniitze, um heute der jetzigen Kongress-
stadt und ihrer altkatholischen (iemeinde, aber auch Ihnen allen die
vielen herzlichen Griisse und Wiinsche zu iiberbringen, welche ich
aus der Schweiz rheinabwirts mitgebracht habe, und der Hoffnung
Ausdruck gebe, diesem 18.Internationalen Altkatholikenkongress
mochte ebenfalls ein gesegneter Verlauf beschieden sein!

Wird es so wohl auch einmalig sein, dass der Sekretér des stin-
digen Kongressausschusses in derart personlicher Weise die Briicke
zwisehen zwei Kongressen schlagen kann, so obliegt ihm um so mehr
jeweils die Pflicht, mit seiner Berichterstattung jenes Band zu kniip-
fen, das uns iiber ein Intervall von vier Jahren mit all dem verbinden
soll, was damals als bleibende Frucht ernster Arbeit und Besinnung
aus Referaten und Diskussionen sich ergeben hat, und kurz zu priifen,
inwieweit allfillige Anregungen und empfehlende Resolutionen in
den verschiedenen Kirchen aufgenommen und ihrer Verwirklichung
entgegengefithrt werden konnten. Gleichzeitig soll dieser Bericht
aber auch daran erinnern, dass es im Gesamtorganismus aller alt-
katholischen Kirchen Institutionen gibt, die wir lingst nicht mehr
missen mochten und die auf fritheren Kongressen, teilweise schon vor
Jahrzehnten, im Bewusstsein der Sendung unserer altkatholischen
Bewegung, geschaffen worden sind und uns vor die Frage stellen, ob
wir dieses Erbe unserer Vorkdampfer auch recht verwalten und das



— 207 —

Notige tun, damit es wenn moglich gemehrt werde. — Beides aber soll
in uns die Uberzeugung stirken, dass diese Altkatholikenkongresse
auch in der heutigen Zeit, in der fast so etwas wie ein « Konferenz-
fieber» umzugehen scheint, als inoftizielles Forum aller altkatho-
lischen Kirchen eine unerlissliche Aufgabe nach aussen und innen
zu erfiillen haben. Diese Uberzeugung soll dadurch noch unter-
strichen werden, dass diesem Kongress eine Revision der aus dem
Jahre 1913 stammenden «Satzungen der Internationalen Altkatho-
likenkongresse» beantragt werden wird, deren Wortlaut der seit-
herigen Entwicklung und den Erfordernissen der Gegenwart an-
gemessen Rechnung zu tragen sucht, ohne den bewiihrten bisherigen
(Grundsitzen untreu zu werden. — In Treue zum erprobten Erbe und
aufgeschlossen fiir die Anforderungen der GGegenwart, so moge die
bisherige Kongresstradition auch in Zukunft immer wieder aufleben
diirfen, wenn — wie in diesen Tagen hier — Teilnehmer aus allen alt-
katholischen Kirchen Europas und aus Ubersee, Geistliche und Laien,
Frauen und Méinner in verantwortungsbewusster Liebe und Hingabe
zur gemeinsamen Sache sich mit Vertretern der befreundeten Kir-
chen zum Kongress zusammenfinden!

Wenn wir uns nun im folgenden kurz der eigentlichen Bericht-
erstattung zuwenden, dann soll zuerst an all das erinnert werden, was
im Sinne der Resolutionen des Rheinfelder Kongresses seit 1957 in
den einzelnen altkatholischen Kirchen geschehen ist:

«Innere und &dussere Mission» — das war der zwiefache Blick-
punkt des Rheinfelder Hauptthemas « Dienst und Auftrag der Laien».
Dankbar diirfen wir erwiithnen, dass auf Grund jener Vorarbeiten da
und dort in unsern Kirchen eine teilweise sehr intensive und ernste
Besinnung iiber diese Fragen eingesetzt hat und zu einigen Resul-
taten fiihrte, welche als erfreulich bezeichnet werden diirfen. So bil-
dete sich hier in Holland, wo man schon seit Jahren auf dem Gebiete
der innern Mission in aller Stille Pionierarbeit geleistet hatte, im Ver-
laufe des Jahres 1959 die Missionsgesellschaft St.Paulus, die in-
zwischen auch schon die ersten finanziellen Mittel an einem bestimm-
ten Punkt der anglikanischen Mission in Siidafrika (ndmlich
St. John's, Kaffraria) einzusetzen begonnen hat.

In Deutschland hat der bischifliche Hirtenbrief auf den 1. Ja-
nuar 1958 die missionarischen Anliegen der Kirche allen Gliubigen
nahezubringen versucht, und wenn wir an die seither von Zeit zu Zeit
durchgefiihrten Besinnungstagungen fiir Frauen und Minner im
kircheneigenen Freizeithaus « Auf dem Weissen Stein» bei Heidelberg



— 208 —

denken, aber auch an das der individuellen Initiative entsprungene
«St.- Franziskuswerk» fiir innere und dussere Mission, dann darf wohl
gesagt werden, dass auch hier der ergangene Ruf nicht ungehért ver-
hallte.

In der Schweiz liess sich die Nationalsynode des Jahres 1958 in
Solothurn durch einen Vortrag iiber die Empfehlungen hinsichtlich
der inneren Mission eingehend orientieren, wihrend die schweize-
rische Arbeitsgemeinschaft durch Verbreitung einer Broschiire mit
den drei Kongressreferaten iiber dieses Thema die Besinnung und das
Gesprich in den einzelnen Gemeinden anregte. Eine kleine Kom-
mission wagte dann nach lingerer Vorbereitung im Raume Basel-
Fricktal die Durchfiihrung einer sogenannten «kirchlichen Wochen»,
die in der Fastenzeit 1960 gleichzeitig in den betreffenden Gemeinden
mit je drei iiber eine Woche verteilten Abendvortrigen stattfand.
Mit zwei machtvoll besuchten 6ffentlichen Kirchentagen in Basel und
Rheinfelden, in deren Mittelpunkt ein Vortrag des schweizerischen
Oberhirten stand, schloss diese kirchliche Woche eindrucksvoll ab.
Seither hat auch die Kirchgemeinde Solothurn eine dhnliche Be-
sinnungswoche veranstaltet.

Im vergangenen Juni hat dann wiederum die schweizerische
Nationalsynode nach einem einfiihrenden Referat beschlossen, fortan
auch dem Anliegen der dusseren Mission in den schweizerischen Kirch-
gemeinden Gehor und Nachachtung zu verschaffen. Der Anfang soll
mit der Erhebung eines Kirchenopfers jeweils am Dreifaltigkeits-
sonntag gemacht werden, dessen Ertrag fiir einen noch niher zu be-
stimmenden Zweck der dusseren Mission Verwendung finden soll.
Parallel zu dieser Massnahme soll aber auch die bewusste Weckung
des missionarischen Gedankens in Unterricht, Predigt und durch
geeignete Vortrige ein pastorales Anliegen der ganzen Kirche werden.

Eine besondere Form hat das Anliegen der inneren religitsen
Erneuerung und Vertiefung in unserer altkatholischen Mission
Frankreichs gefunden, wo sich vor einiger Zeit die Fraternité St-De
nis — die St.-Dionysius-Bruderschaft — konstituierte mit dem Ziel,
jeden Tag die geistige Glaubensgemeinschaft durch Gebet und bib-
lische Lesung auch unter denen zu verwirklichen, die sonst nur selten
Gelegenheit haben, auch am &dusseren Gemeinschaftserlebnis ihrer
Kirche teilzunehmen.

In diesem Zusammenhang darf auch dankbar daran erinnert
werden, dass auch die materielle Opferbereitschaft der Altkatholiken
in den letzten Jahren sich dem mancherorts spiirbaren Wohlstand



— 209 —

anzupassen beginnt. So konnte letztes Jahr in der Schweiz erstmals
in der ganzen Kirche ein sogenanntes « Bistumsopfer» erhoben wer-
den, dessen Ertrag jeweils fiir dringende Bauaufgaben einzelner
schwiicherer Gemeinden, aber nach Bedarf auch fiir ausserordentliche
gesamtkirchliche Vorhaben verwendet werden soll. Dieses alljihr-
liche Fastenopfer entlastet indirekt den ordentlichen Haushalt der
Gesamtkirche und setzt zusitzliche Mittel fiir andere Zwecke frei. —
Auch die hollindische Kirche hat mit der Errichtung eines « Bau-
fonds», der ebenfalls aus freiwilligen Opfergaben gespiesen werden
soll, einen dhnlichen Weg beschritten.

Sicher hat sich auch in den iibrigen altkatholischen Kirchen, von
denen hier nichts besonderes berichtet wird, dies und jenes Erfreu-
liche und Aufbauende zugetragen, das uns nur in dem Eindruck zu
bestirken vermochte, dass man allenthalben die «Zeichen der Zeit»
versteht und mit den zur Verfiigung stehenden Mitteln versucht, den
heutigen Anforderungen einigermassen gerecht zu werden.

Was nun die von fritheren Internationalen Altkatholikenkon-
gressen geschaffenen Organe und Institutionen betrifft, so wire hier
der Form halber darauf hinzuweisen, dass an einer besonderen
Sitzung im Rahmen des Rheinfelder Kongresses 1957 der Beschluss
gefasst wurde, den seit dem Jahre 1902 bestehenden Internationalen
Hilfsverein, der nur in Holland und Deutschland landeskirchliche
Gestalt annahm, seit Jahren jedoch nicht mehr den urspriinglichen
Zwecken zu dienen vermochte, aufzulosen.

Hingegen sind sowohl die Internationale Stipendienkasse, wel-
che der Berner Kongress im Jahre 1925 ins Leben rief, wie auch die
Internationale Kirchliche Zeitschrift, welche im verflossenen Jahr
auf ein 50jihriges Bestehen zuriickblicken konnte, nach wie vor bei
voller Kraft.

Seit 1957 konnte aus dem Stipendienfonds an fiinf Studenten
ein Stipendium ausgerichtet werden, und zwar an drei Serben und
zwei Griechen. Die hierfiir erforderlichen Mittel im Gesamtbetrag
von Fr. 15 792.10 wurden aus den Zinsen eines bescheidenen Kapi-
tals, vor allem aber durch freiwillige Beitrige schweizerischer Kirch-
gemeinden und kirchlicher Vereine, des Synodalrates und zahlreicher
privater Gonner wie auch der polnischen Nationalkirche Amerikas
aufgebracht. Dankbar sei in diesem Zusammenhang erwihnt, dass
die Stipendienkommission des Okumenischen Rates der Kirchen
durch Vermittlung von Rev. R. Maxwell drei orthodoxen Studenten
einen Zuschuss gewiihrt hat. Nach wie vor ist es fiir den Bestand



— 210 —

unserer theologischen Fakultit an der Universitit Bern wie fiir die
Erfillung des ékumenischen Auftrages der altkatholischen Kirche
als Ganzes von grundlegender Wichtigkeit, Studierende aus den uns
befreundeten Kirchen des Ostens und des Westens mit der altkatho-
lischen Theologie und dem Wesen und Leben unserer Kirche bekannt-
zumachen. Vor allem die Fakultiten von Belgrad, Athen und Salo-
niki schicken Studierende an unsere Fakultit. Es wiire aber sehr zu
wiinschen, dass in Zukunft auch regelméssig Studenten aus der angli-
kanischen Kirchengemeinschaft, denen dieselben Stipendienmdaglich-
keiten offenstehen, an unserer Fakultiat sich immatrikulieren lassen!

Was die «Internationale Kirchliche Zeitschrifty anbetrifft, so
darf in materieller Hinsicht von einer erfreulichen Konsolidierung
berichtet werden. Dank der Bemiihungen der eingesetzten Ver-
waltungskommission, insbesondere ihres Geschiiftsfithrers Pfarrer
Alfred Jobin, Bern, ist es gelungen, die Abonnentenzahl zu erhchen
und gleichzeitig durch Gewinnung eines grosseren (Génnerkreises die
finanziellen Grundlagen unseres wissenschaftlichen Publikations-
organs zu festigen. Die Vollendung des 50. Jahrgangs war der Augen-
blick, fiir die letzten 25 Jahre ein Generalregister anzulegen, das von
Pfarrer Dr. J.¥.Waldmeier, Trimbach, in drei Abteilungen (Au-
torenverzeichnis, Bibliographie und Sachregister) erstellt worden ist.
Dieses Generalregister ist jedem Abonnenten zugestellt worden und
stellt ein unentbehrliches Hilfsmittel zur Auffindung der reichen lite-
rarischen Schatze unserer Zeitschrift dar, die weiterhin der Aufmerk-
samkeit und dem Wohlwollen aller unserer Theologen wie Laien
empfohlen sei!

Seit 1957 fanden auch wiederum jedes Jahr sogenannte theo-
logische Studientagungen statt, und zwar 1958 in Wien (Hauptthema
«Kirche und Amt»), 1959in Solothurn (¢« Hl. Geist, Kirche und Amt»),
welche beide von altkatholischen Theologen aus Holland, Deutsch-
land, Osterreich und der Schweiz erfreulich gut besucht waren. Im
vergangenen Jahr sodann trafen sich altkatholische und anglika-
nische Theologen in Oxford zur Wiederaufnahme ihrer Gespréche
von 1957 in Rheinfelden, wobei die « Lehre von der Kirche» (Ekklesio-
logie) nach bestimmten Gesichtspunkten von beiden Seiten erdrtert
wurde. Wie [hnen ja bereits bekannt sein dirfte, fand zu Beginn die-
ser Woche im altkatholischen Seminar Amersfoort auch schon die
3. Anglikanisch-altkatholische Theologenkonferenz statt, und es ist
zu hoffen, dass solche Studientagungen auch in den kommenden
Jahren regelméssig stattfinden koénnen.



Zum Schluss sei dankbar und ehrend aller stindigen Kongress-
mitglieder gedacht, welche seit dem letzten Kongress durch den Tod
aus unsern Reihen abberufen worden sind. Ich nenne die Namen
derer, die mir durch Vermittlung der Arbeitsgemeinschaften recht-
zeitig gemeldet wurden:

Mgr. K. Lagerwey, Bischof von Deventer, Holland.

Einen weiteren schmerzlichen Verlust hat die hollindische Kir-
che und indirekt auch unser Kongress durch den Tod des Herrn
C. van Thiel zu beklagen, der als Vorsitzender des Ortsausschusses
in Haarlem noch die ersten Vorbereitungen der Kongressorganisation
leiten konnte, ehe er unerwartet entschlafen ist.

In der Schweiz ist der Tod von nicht weniger als 12 stindigen
Kongressmitgliedern zu verzeichnen:

Pfr. W.Schwarz, Wallbach Dir. W.Kamber, Olten
Frau Pfr. K. Alberti, Ziirich Frl. A. Peter, Solothurn
Frau K. Brichin-Kletti, Rheinfelden K. Ruppli, Schaffhausen
Simon Disteli, Basel A.Schmid-Carlin, Basel
Frau F. Federer, Luzern Dir. E.Sontheim, Ziirich
Frau 0. Gassmann, Biel J.Vogt-Ammann, Basel

Wir danken an dieser Stelle fiir die zum Teil jahrzehntelange
Treue und Unterstiitzung, welche uns durch diese Mitglieder beschie-
den war. Das Requiem vom kommenden Samstagmorgen wird uns
Gelegenheit geben, auch dieser Entschlafenen in Dankbarkeit und
Fiirbitte zu gedenken.

Was den gegenwiirtigen Bestand an stéindigen Kongressmitglie-
dern betrifft, so betrug dieser in Holland zu Beginn dieses Jahres
17 Kinzelmitglieder, in Deutschland waren es deren 15, und in der
Schweiz entrichteten 85 Einzel- und 69 Kollektivmitglieder (Kirch-
gemeinden und kirchliche Vereine) ihren jihrlichen Beitrag. Wie Sie
selber horten, sind im Mitgliederbestand zahlreiche Liicken entstan-
den, die unbedingt wieder geschlossen werden miissen. Und wenn
sich dieser Kongress gar entschliessen kann, die Kongresskasse wieder
als eine internationale fiihren und verwalten zu lassen, wird der Zeit-
punkt gekommen sein, um auf dieser neuen Basis den Kreis der stin-
digen Mitglieder noch erheblich zu erweitern und auch iiber Holland,
Deutschland und die Schweiz hinaus auszudehnen, wie das friiher
bereits lingere Zeit der Fall war. Das wiire indirekt ein Beweis dafiir,
dass wir alle davon iliberzeugt sind, dass unsere Altkatholikenkon-



— 212 -—

gresse auch in Zukunft eine wichtige Aufgabe im Rahmen unserer
Bewegung zu erfiillen haben, ein Beweis aber auch dafiir, dass wir
mit vielen Gleichgesinnten bereit sind, die Erfiilllung dieser Aufgabe
zu sichern!

Danach erwdahnt der Prisident das Hinscheiden des Herrn
Dr. J.J.Vermeulen, Utrecht, im Jahre 1960, der einige Jahre Mit-
glied des Kongressausschusses war. In dieser Eigenschaft eroffnete er
den ersten Kongress nach dem Kriege im Jahre 1948 in Hilversum.

Dann ergreift Herr Bischof P.J.Jans das Wort. Aber bevor er
mit seinem Referat beginnt, begriisst er Friaulein Mr. S.M. Holsteyn,
Utrecht, und Dr. P.Minear, Genf, als Vertreter des Okumenischen
Rates in den Niederlanden und des Weltrates.

Darauf folgt das Referat von Mgr. P.J.Jans, Bischof von De-
venter.

Onze positie in de oecumenische beweging

De Internationale Oud-Katholieke Congressen, waarvan ons wel
uitvoerige verslagen, maar helaas tot nu toe geen aaneengesloten
beschrijving en wetenschappelijk historische analyse ter beschikking
staan, dragen niettemin van het eerste congres te Keulen in 1890 af
tot op dit 18€ congres van heden toe het kenmerk van bewuste be-
zinning op de eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijkheid
van de in de Unie van Utrecht verbonden kerken.

Ten opzichte van de hedendaagse twintigsteeuwse oecu-
menische beweging, voorzover deze gestalte heeft gekregen in de
Wereldraad van Kerken, houdt deze eigen zelfstandige oecumenische
verantwoordelijkheid allerminst een beperking in. Wel echter
betekent deze verantwoordelijkheid op menig punt een wezenlijk
onderscheid en een diepgaand verschil.

De Wereldraad van Kerken immers beschouwt als de vrijwel
onmiddellijke aanleiding tot het ontstaan van het in hem georgani-
seerde en geincorporeerde oecumenische streven de moeilijkheden
op het terrein van de christelijke zending. Door de confrontatie van
het Christendom met andere wereldgodsdiensten werd de verdeeld-
heid als een groot obstakel ervaren en als een ongerijmdheid, een
anomalie, t.0.v. de inhoud van het evangelie aan den lijve gevoeld.
De oprichting van de Internationale Zendingsraad in 1910 was een
eerste schuchtere schrede van enkele kerken en zendingsgenoot-
schappen op de weg naar grotere samenwerking. Deze schrede kon
nl alleen worden gedaan, wanneer men bereid was vraagstukken van



— 213 —

geloof en kerkorde buiten beschouwing te laten. De Bisschop voor de
Filippijnen van de Protestant Episcopal Church waarmede wij thans
in volle gemeenschap zijn, Charles H. Brent was het die de onhoud-
baarheid van dit standpunt aan de orde stelde en verklaarde, dat
samenwerking alleen toereikend kon zijn, wanneer de oorzaken van
de verdeeldheid onder de Christenen werden onderzocht met het doel
ze uit de weg te ruimen. Zo heeft de oprichting van de Internationale
Zendingsraad te Idinburgh in 1910 indirect de stoot gegeven tot de
beweging, die voortaan als het geweten van heel de oecumenische
beweging in deze eeuw een grote rol zal gaan spelen, nl de beweging
van « Faith and Order», « Geloof en kerkinrichting», waarbij dan, wat
het laatste betreft in het bijzonder gedacht dient te worden aan de
betekenis en de functie van ambt en sacrament voor de kerk.

In de Oud-Katholieke Kerken echter, en hierin vindt zij de
Anglikaanse en Qosters-Orthodoxe en mutatis mutandis in een ver
verschiet ook de Rooms-Katholieke Kerk naast zich, betreft de be-
langstelling voor- en het aandeel in de oecumenische beweging recht-
streekser de verdeeldheid der kerk als zodanig. Onder deze kerken
heerst veelmeer de smart om het verscheurde lichaam van Christus,
om de verdeeldheid der katholieke kerk, waarbij dan ook elk zich
beroept op het bezit van de wezenlijke kenmerken van antiquitas,
apostolicitas en universalitas, die haar het katholiek zijn in leer en
leven, in ambt en sacrament mogelijk maken.

De verabsolutering hiervan echter heeft in een mengeling van
theologische, anthropologische en politieke factoren geleid tot het
grote schisma van 1054, dat niet maar als een litteken in de historie
der kerk in de loop der eeuwen is verschrompeld en vervaagd, maar
nog altijd als een afschuwelijke verminking wordt ervaren, die ook
zonder de latere wonden, die de reformatie in de kerk sloeg, van de
stad Gods, de civitas Dei, hier op aarde een koninkrijk heeft gemaakt,
dat tegen zich zelf verdeeld is en de kenmerken van verval met zich
draagt.

Dit schisma is echter meer dan een botsing van Oosterse en
Westerse geaardheid, van dynamische en statische gesteldheid, ja
meer zelfs dan een botsing van pauselijke en patriarchale machts-
aanspraken. Dit schisma vindt zijn diepste oorzaak in het theologisch
uit elkaar groeien van Qost en West, in de vervreemding van de oude
patristiek door de suprematie van de nieuwe scholastiek, in het niet
meer verstaan van elkanders mystiek vooral in bet sacramentele
leven.

internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1061, 14



— 214 —

Het is begrijpelijk, dat een Wereldraad van Kerken, die zelf als
raad, als federatie, als bondgenootschap van kerken en christelijke
genootschappen vele ongelijkwaardige en ongelijksoortige elementen
in zich vereenigt, niet het instituut kan zijn, dat een dergelijk schisma
ongedaan zal maken.

Dit moet niet opgevat worden als een verwijt aan of een deni-
gratie van de Wereldraad van Kerken. Dat zou in onze positie zinloos
zijn, daar dit alleen maar, daar wij immers lid van de Wereldraad
van Kerken zijn, verwijt aan ons zelf zou betekenen.

Wij constateren dit echter wel als een ernstige waarschuwing
aan allen, die van de Wereldraad de definitieve oplossing van het
oecumenisch vraagstuk verwachten en voor alle kerken, die zich in
de Wereldraad van Kerken hebben verbonden, en ook voor die ker-
ken, die de ontwikkeling van de Wereldraad alleen nog maar van
terzijde, of zijn werk, zoals de Rooms Katholieke Kerk dit doet, vrij-
blijvend begeleiden.

De Wereldraad bewijst immers door zijn wereldomspannende
organisatorische mogelijkheden, zijn veelzijdige theologische be-
zinning,zijn doelmatige wijze van activeren, zijn stelling nemen tegen
ongeoorloofde proselytenmakerij, zijn in de bres springen voor ab-
solute vrijheid van godsdienst en zijn daadwerkelijke hulpverlening
diensten aan de kerken, die aan haar oecumenisch leven en eenheids-
streven alleen maar een krachtige stimulans kan geven. Maar... een
waarlijk oecumenische beslissing nemen voor de kerken kan de Wereld-
raad van kerken nooit.

Deleidende figuren in de Raad zijn zich daarvan terdege bewust.
Deze blijft liggen bij de kerken zelf en treft pas doel, wanneer zij zich
haar oorsprongelijke verwantschap en de eenheid van hun gemeen-
schappelijk verleden willen herinneren, ook al heeft er in de kerk,
zelfs in haar gestalte zoals wij die leren kennen uit het N.T. een
absolute eenheid nooit bestaan. Deze immers zou ook uniformiteit
insluiten en daarom gaat het niet in de oecumenische beweging, het
gaat om het herstel der onderbroken continuiteit met de gedachten-
wereld van het apostolisch tijdvak, om de wederzijdse herontdekking
en om het wederkerig herstel van de waardering van de katholiciteit
en de apostoliciteit naar het voorbeeld van de oecumenische concilies.
Het gaat ondanks alle verdeeldheid zaaiende invloeden die hebben
meegespeeld, en de wijd verbreid overeenstemming in geloof van de
ongedeelde kerk der eerste tien eeuwen.



— 215 —

Zo ver is de oecumenische beweging van vandaag nog niet. Wij
bezitten echter wel een symptoom van de mogelijkheid van een der-
gelijke ontwikkeling nl in de full communion van de kerken van de
Unie van Utrecht met die van de Anglikaanse kerkgemeenschap.

Deze houdt immers in een wederzijdse erkenning van elkanders
katholiciteit en apostoliciteit met als resultaat niet slechts een min
of meer gelukkige ecclesiologische, of theologische of organisatorische
synthese, maar een meer en meer naar elkaar toe groeien en door
elkaar heen vloeien van sacramenteel leven, waarvan de wederzijdse
deelneming aan elkanders bisschopswijdingen, de altaargemeen-
schap, de kanselgemeenschap en het toenemend interkerkelijk ver-
keer der leken de onmiddellijk aanwijsbare verschijnselen zijn.

Zo pas gaat de wonde der verscheurdheid genezen, zo pas kan
de breuk zich sluiten, zo pas kan een schisma aflopen en zich oplossen
of tot een bijna onvindbaar litteken vervagen. Zo heeft het zin zich
voor de oecumene in te zetten, omdat in deze richting haar doel-
stelling identiek blijft met die van de ene, heilige, katholieke en
apostolische kerk uit het oecumenisch symbolum van ons geloof.

Deze «full communion» van de Anglikaanse met de Oud-Katho-
lieke kerken is tot nu toe, reeds 30 jaar lang dus, vrijwel een unicum
gebleven. Het «Agreement van Bonn», dat aanvankelijk de inter-
communie, thans dus de full communion genaamd, van de Oud-
Katholieke met de Anglikaanse kerken regelt, laat zich echter maar
niet zo zonder meer op elke eenheidspoging toepassen. Het recente
bewijs hiervan leveren de unieschemas van de kerken van Ceylon,
Noord-India en Pakistan, waarover van de Internationale Bisschops-
conferentie ter gelegenheid van dit congres een verklaring is te
wachten.

Stringenter echter betreft dit onze relaties met de Ooster-Ortho-
doxe Kerken, waarmede ondanks de innige verbondenheid in leer en
in wezen tot nu toe nog geen volle kerkelijke gemeenschap mogelijk
is gebleken. Dit betreuren wij te meer, omdat reeds sinds de Unions-
konferenze te Bonn van 1874 en 1875 de bestaande scheiding amper
meer op enige theologische factor blijkt te berusten en hierdoor het
herstel van de kerkelijke gemeenschap tussen een aantal Westers-
katholieke kerken nog steeds niet is gevolgd door een volledig herstel
met kerken van het Oosten, waardoor het grote schisma van 1054
ook in deze toch wel bij uitstek katholiek oecumeniserende kerken-
kring als een open wonde blijft bloeden.



— 216 —

Als vanzelfsprekend rijst de vraag: Kan de Wereldraad van
Kerken, die Orthodoxe, Anglikaans en Oud-Katholicke Kerk onder
zijn leden telt, de impasse, waarin de Oud-Katholieke en Anglikaanse
kerken met haar eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijk-
heid zich bevinden, helpen doorbreken ?

Gezien zijn wereldpositie, de internationale goodwill, die bij
taft gekweekt door zijn belangrijke diensten op het gebied van ras-,
volk-, bevolkings- en gezinsproblemen, het onbeperkte vertrouwen,
dat en terecht zijn eigen leden en zelfs niet-leden-kerken in de Raad
stellen op het gebied van hulpverlening godsdienstvrijheid, evan-
gelisatie, zending, bijbelstudie en beoefening van de theologie, waar-
door de positie der kerken in de wereld is verduidelijkt en versterkt
en de saamhorigheid als christenen aanzienlijk is gegroeid, zou de
Wereldraad tot het doorbreken van de impasse, waarin katholieke
kerken ten opzichte van elkander verkeren, in staat moeten zijn. Dat
is hij echter niet. Waarom ?

De Wereldraad van Kerken ziet zich zich herhaaldelijk genood-
zaakt zijn toevlucht te nemen tot een compromis. Zijn ontwikkeling
heeft . een zodanige vlucht genomen, dat zijn beslissingen meer
afhankelijk worden van de gelegenheid, die zich voordoet, of de nood
waarmede de Raad wordt geconfronteerd, dan van de innerlijke
geestelijke en spirituele reserve, waaruit elk van zijn leden leeft. En
dit wordt dan gemotiveerd met de uitdrukking: « Besluiten omtrent,
het tempo van zijn ontwikkeling kunnen niet ,,in vacuo‘ worden
genomen.»

Het vacuum, dat m.i. in de Wereldraad dreigt, is het tanen van
de belangstelling van zijn leden voor de waarde, het gewicht, de
realiteit van de noodzakelijkheid van het herstel van de «oude kerke-
lijke oecumene». Men spreekt te gemakkelijk en te vanzelfsprekend
in het rapport van het Centrale Comité aan de 3¢ Assembly, die van
18 november tot 6 december a.s. in New Delhi samenkomt, dat de
Wereldraad van Kerken zich midden in een veranderende oecu-
menische situatie bevindt.

Voor zo ver hieronder nl de toeneming van taken en verant-
woordelijkheden en het meer betrokken raken in nieuwe evrplich-
tingen en nieuwe vraagstukken wordt verstaan opent deze consta-
tering geen wezenlijk andere aspecten. 1iit verschijnsel heeft de Raad
als Wereldraad met elke andere internationale organisatie van wereld-
omvattende betekenis gemeen.



= O] =

Wanneer hieronder echter als belangrijkste factoren worden
genoemd: de toetreding van de kerken van de Unie van de Sowjet
Socialistische Republieken en de actuele belangstelling van de Rooms
Katholieke Kerk voor de Wereldraad door de instelling van een
«Secretariaat ter bevordering van de (let wel) christelijle (niet kerke-
lijke dus) eenheid», dan blijkt hieruit, dat de veranderende situatie
meer kerkelijk-politieke verschuivingen betreft dan wezenlijk ver-
anderende oecumenische. Nieuwe elementen treden hierdoor de
Wereldraad van Kerken, voor zo ver te bezien valt, niet binnen,
tenzij het « Rooms-Katholieke Secretariaat ter bevordering van de
christelijke eenheid» bij machte blijkt een brug van overleg en beraad
te slaan naar het komende Vaticaanse concilie voor de Wereldraad
van Kerken, — en tenzij de toetreding van de Russisch-Orthodoxe
Kerken, waarover te New Delhi alsnog zal moeten worden beslist,
meer betekent, dan een numerieke versterking van de Oosters-Ortho-
doxe Kerken in de Wereldraad.

Er is nog een andere reden, waardoor dit vacuum in de hand
wordt gewerkt. Herhaaldelijk wordt met grote nadruk geconstateerd,
dat de Wereldraad van Kerken geen superkerk kan of wil zijn en
inzake leerstellige problemen naar buiten voor zijn leden noch spre-
kend noch handelend kan optreden. Dit stellig terecht, maar niet-
temin vragen wij ons af: waarom met zo grote nadruk ? Moet de oor-
zaak hiervan niet gezocht worden in de tragische omstandigheid, dat
de Wereldraad reeds zo veel leden telt, die een leerstuk der kerk, zoals
het in het oecumenisch symbolum van Nicea-Constantinopel is ge-
formuleerd, niet willen of kunnen belijden, omdat zij verleerd hebben
dogmatisch, boven de subjectieve werkelijkheid uitgaande, over de
waarheid, die ons van Christus’ wege van zijn kerk is geopenbaard,
te denken ? Afgezien nog van het feit, dat aldus binnen de Wereld-
raad dwaling en haeresie als gelijkwaardige grootheid staat en be-
raadslaagt met en naast de orthodoxie, dreigt het gevaar, dat het
vraagstuk van de Christelijke eenheid niet meer in eerste instantie
als het vraagstuk van de eenheid, de heiligheid, de katholiciteit en
de apostoliciteit der kerk wordt beschouwd, omdat dit vraagstuk
minder opportuun, als niet meer in overeenstemming met de oecu-
menische situatie van vandaag, is Deze en dergelijke verschijnselen
zijn het, diedeepiscopale leden-kerken van de Wereldraad in de positie
van eigen, zelfstandige, oecumenische verantwoordelijkheid drijft.

Van het Toronto-statement van 1950, dat de titel draagt: « De
Kerk, de Kerken en de Wereldraad van Kerken» en als ondertitel:



— 218 —

«De ecclesiologische betekenis van de Wereldraad van Kerken» wordt
met het oog op de 3¢ Assembly in New Dehli gezegd, dat het bewezen
heeft een gezonde basis te zijn voor het werk van de Raad. De nadruk
valt kennelijk op het woord «Raad». Inhoud, titel en ondertitel van
dit statement doen echter meer verwachten. Men zou nl verwachten,
dat het na tien jaar serieuse oecumenische arbeid wegwijzer geworden
zou zijn van de Wereldraad voor de Kerken naar de Kerk. Dit heeft
men echter niet kunnen concluderen. De Raad moet zich voorlopig
tevreden stellen met een instrument te zijn, door de kerken tot stand
gebracht, om de kerken in staat te stellen haar gemeenschappelijke
roeping in getuigenis en dienst te kunnen vervullen en zich voor te
bereiden op een duidelijke manifestatie van de eenheid der kerk. Maar
manifestatie, dienst en getuigenis vormen geen enkele garantie, dat
men de grenzen der subjectieve werkelijkheid wil overschrijden,
hoewel het Toronto-statement daartoe toch wel aanknopingspunten
biedt. Als basis voor de samenwerking en het getuigenis der kerken
poneert het de gemeenschappelijke erkenning, dar Christus is het
Goddelijk Hoofd van het Lichaam is en spreekt het de wens uit, dat
door de spirituele relaties der kerken binnen de Raad het Lichaam
van Christus opgebouwd moge worden en het leven der kerken ver-
nieuwd. Maar dan zal de eenheid van het belijden van ons geloof in
de kerk toch vooraf dienen te gaan aan of tenminste gelijke tred
moeten houden met manifestatie, dienst en getuigenis. Waar dit te
weinig het geval is blijft onze positie in de oecumenische beweging
er één van eigen zelfstandige verantwoordelijkheid, vrij van handelen
en besluiten uit het beginsel der opportuniteit.

De 3¢ Assembly zal hebben te beslissen over een voorstel van
het Centrale Comité van de Wereldraad de z.g.n. basisformule uit te
breiden.

Deze luidde tot nu toe: «De Wereldraad van Kerken is een ge-
meenschap van Kerken, die onze Heer Jezus Christus aanvaarden als
God en Heiland.»

De nieuwe uitgebreide formulering zal luiden: « De Wereldraad
van Kerken is een gemeenschap van kerken, die de Heer Jezus Chri-
stus als God en Heiland overeenkomstig de Heilige Schrift belijden
en die daarin hun gemeenschappelijke roeping gezamenlijk willen
vervullen tot eer van de ene God, Vader, Zoon en Heilige Geest.»

Dat het onze vervangen is door de Heer, belijden in de plaats
gekomen is van aanvaarden en dat het trinitarisch karakter van deze
formule, de belijdenis van de Drieénigheid, meer expliciet geworden



— 219 —

is, al is dit dan nog slechts in een lofprijzing, kan als onmiddellijke
winst beschouwd worden.

De toevoeging «overeenkomstig de Heilige Schrift» zet echter de
deur open voor vraagstukken, die onzerzijds b.v. betreffen haar
relatie tot kerk en traditie, zoals ook de belijdenis van de godheid
van Christus nog altijd de vraag doet klemmen naar de betekenis van
zijn mensheid.

Aan de nieuwe formulering blijft voorts ontbreken elke ver-
wijzing naar het doel van de door de Wereldraad van Kerken ge-
propageerde «oecumene», naar de eenheid der kerk dus, waarover
op zijn minst toch klaarheid zal dienen te komen wat betreft de
richting en de weg, om tot dit weliswaar hooggegrepen, maar nooit
uit het oog te verliezen doel te geraken. Voor zo ver dit onze positie
als Oud-Katholieke Kerk aangaat zal dit dienen te zijn de ontdekking
van de door God gegeven eenheid enerzijds tesamen met het voort-
schrijdend herstel en de zorgvuldige restauratie dier eenheid ander-
zijds.

In het licht van de Wereldraads Oecumene dreigt het gevaar,
dat men zich blind staart op verbrede en verbeterde organisatie, ja
zelfs, dat men op de lange duur genoegen zal nemen met het bestaan
van een Wereldraad van Kerken als zodanig.

Belangrijker dan de formulering van de basis blijft het antwoord
op de vraag: « Waarom een basisformule ?» Als deze hoofdzakelijk
dienen moet om alles wat geen kerk is of heten wil buiten de deur te
houden, zou in het licht van de oud-kerkelijke oecumene het gevaar
niet denkbeeldig zijn, dat reeds menig royement over de leden van
de Raad zelf zou moeten worden uitgesproken, b.v. over die leden,
die de naam kerk bewust afwijzen en met benamingen als broeder-
schap, gemeenschap of genootschap wensen te volstaan. Dit is het
doel van de basisformule kennelijk niet, daar men zich op het brede
standpunt kan stellen, dat hier nog sporen van kerkelijk leven aan-
wijsbaar zijn. Maar daarmede houdt de basis wel de deur open voor
een ecclesiologie, die theologisch een compromis betekent, waardoor -
zij zich op het schip der oecumene zelfs in een nog stringenter for-
mulering als een vlag dreigt te ontplooien, die hoe langer hoe minder
de lading dekt, wat voor ons een positie betekent ,die nu eenmaal niet
trekt.

Tegen de achtergrond van hetgeen tot nu toe betoogd is behoeft
nauwelijks meer gezegd te worden, dat de Oud-Katholieke Kerk
haar grootste verwachtingen blijft stellen op hetgeen de Wereldraad



van Kerken door zijn leden hoopt te bereiken via de Commissie en
het Departement van «Faith and Order», geloof en kerkinrichting.

Wie het beleid van de Wereldraad van Kerken in de periode van
zijn amper dertienjarig bestaan op de voet heeft gevolgd en daardoor
dieper leert doorzien, zal ervan overtuigd zijn, dat het uiteindelijke
doel en slagen van de Raad op het terrein van «Geloof en kerkorde»
liggen.

Ongetwijfeld schept het vriendschappelijk samenwerken der
kerken op het gebied van evangelisatie, zending, vluchtelingenhulp,
gezin en samenleving, rassentegenstellingen, sociale en internationale
problemen een gunstig klimaat voor het interkerkelijk verkeer. Men
leert elkander kennen en als regel leidt de kennsimaking ook tot een
zekere mate van waardering voor bepaalde doelstellingen, die men
nastreeft.

Onmiskenbaar echter werkt dit het gevaar in de hand, dat men
de fundamentele tegenstellingen, die de kerken in haar sacramentele
leven van elkaar gescheiden houdt, laat voor wat ze zijn.

Dat de kerken op het gebied van practisch Christendom er niet
in slagen alles te bereiken en te verkrijgen, waarom zij bidden en
waarover zij spreken en preken zal haar in de ogen van de wereld niet
kleineren of verzwakken, maar dat zij de heilsboodschap van het
evangelie van verzoening en verlossing verdeeld en gescheiden aan
de wereld presenteren, moet voor het oog van God en wereld zonde
en dwaasheid zijn. |

Op een vergadering van de Amerikaanse tak van de Wereldraad
te Buck Hill Falls in 1960 heeft de algemen secretaris van de Wereld-
raad van Kerken, Dr Visser 't Hooft verklaard : « De Wereldraad kan
krachtens zijn aard niet volstaan met het feit, dat de kerken samen-
werken en broederlijke contacten onderhouden. Want de vraag blijft
en zij komt tot ons in de eerste plaats van de Heer zelf enin de tweede
plaats van de wereld: «waarom zijt gij niet ten volle één in ,,faith and
- ordert<.»

Hoewel «Faith and Order» door de wereldconferenties van Lau-
sanne in 1927, Edinburgh in 1937 en Lund in 1952 sterk de aandacht
op zich heeft gevestigd heeft het in spectaculariteit nooit kunnen
wedijveren met, de Wereldconferenties van de Raad in 1948 te Am-
sterdam en in 1954 te Evanston.

Op de conferentietafel van de 3¢ Assembly te New Delhi ligt
echter van de zijde van «Faith and Order» een document op tafel, dat



terdege onze aandacht vraagt. Het draagt als titel en geeft ter in-
leiding het volgende:

«De Faith and Order beweging was geboren in de hoop, dat zij
onder Gods leiding voor de kerken een hulpmiddel zou zijn, om zijn
wil, dat de Kerk één zijte verwerkelijken. De vorming van de
Wereldraad van Kerken en de inlijving daarin van Faith and Order
hebben wel de omstandigheden, waaronder Faith and Order werkt
gewijzigd, maar niet haar doel. Wij zijn ervan overtuigd geraakt, dat
de tijd is aangebroken dit doel uitvoeriger te omschrijven, en de
wegen en middelen, waardoor Faith and Order binnen het raam van
de Wereldraad van Kerken dit doel tracht te realiseren, te herzien.

De Commissie van Faith and Order neemt aan begrijpt, dat de
eenheid, die zowel Gods wilisals Gods gave aan zijn Kerk, een eenheid
is, die allen, die Jezus Christus als Heer, waar ter wereld ook, belijden,
met elkander samenbrengt in een gemeenschap van volledig weder-
zijds vertrouwen door één doop in Hem, vasthoudend aan het ene
apostolische geloof, predikend het ene Evangelie en brekende het ene
brood, met een gemeenschappelijke leven, dat zich uitstrekt tot
getuigenis en dienst aan allen; tegelijkertijd verbindt dit leven hen
zodanig met de gehele Christelijke broederschap op alle plaatsen en
in alle tijden, dat ambtsdragers en leden door allen worden erkend,
en dat allen gezamenlijk, al naar gelang de gelegenheid zich daartoe
voordoet, kunnen handelen en spreken voor de taken, waartoe God
de Kerk roept.

Voor zulk een eenheid moeten wij, aldus geloven wij, bidden en
werken. Dit inzicht in werkelijkheid is de inspiratie geweest van de
Faith and Order beweging in het verleden, en wij bevestigen opnieuw,
dat dit nog steeds ons doel is.»

Deze verklaring geeft, wat de formulering betreft, in menig op-
zicht vaste grond onder onze voeten. Eén Heer, één geloof, één doop,
één evangelie, één brood is inderdaad de eenheid, die Gods wil en
gave tegelijk is aan Zijn kerk, maar zijn de kerken ecclesiologisch en
theologisch niet juist op deze punten het verst uit elkaar geproeid
en van elkander vervreemd ? Neutraliteit of compromis brengen ons
hierin geen stap verder. Toch kunnen de kerken elkaar het antwoord
op de vragen, die achter deze formulering oprijzen niet schuldig
blijven. Geen antwoord, constateert het rapport, betekent plaats
inruimen en voet geven aan het verkeerde antwoord. Hier staat de
actuele situatie, de krisis, waarin de oecumenische beweging van
vandaag zich bevindt, ten voeten uit voor ons, hierin is ook onze



— 222 —

positie in haar verste perspectief en haar diepste consequentie ge-
tekend, hier wordt een gehoorzaamheid verondersteld, die eist alles
wat wij als kerk aan eenheid, heiligheid, katholiciteit en apostoliciteit
bezitten in de oecumenische beweging in het algemeen uit te dragen,
in het werk van de Wereldraad van Kerken met al zijn divisies en
departementen en commissies in het bijzonder in te brengen, hier
zullen wij moeten tonen, dat ons vasthouden en vastklampen aan de
oud-kerkelijke oecumene, aan de eenheid van de ongedeelde kerk,
niet maar geloofs-theorie of theologische opinie is, maar de enige
levende werkelijkheid, waarin wij kerk kunnen zijn, als kerk kunnen
handelen en als kinderen van Gods koninkrijk kunnen leven.

Onze positie in de oecumenische beweging. Het heeft hier en daar,
ook in eigen kerkelijke kring, verwondering gebaard, dat de Oud-
Katholiek Kerk t.a.v. de integratie, de samensmelting van Wereld-
raad en Internationale Zendingsraad op de voorbereidende ver-
gadering voor New Delhi van het Central Committé te St. Andrews
in 1960 een afwijzend standpunt heeft ingenomen.

Laat over dit standpunkt geen misverstand ontstaan, als zou de
Oud-Katholieke Kerk hiermede hebben willen verklaren, dat de
zending geen zaak der kerk of der kerken is. Tk neem aan, dat zowel
de schuilkerk-mentaliteit als de polemische houding ten opzichte van
ultra-montaanse, specifiek Roomeuriale dwaalleringen dus, is over-
wonnen en gezond katholiek kerkelijk positivisme ons denken en
doen en hopen en geloven en bidden bepaalt.

Uit dit laatste juist is het, dat dit afwijzend standpunt is geboren.
De Oud-Katholieke Kerk ducht, dat de samensmelting van Wereld-
raad en Zendingsraad niet slechts een nieuw element in de Wereld-
raad brengt, dat geen kerk heten of zijn kan, maar ook dat deze
integratie de reformatorische neiging in de Wereldraad de functie der
kerken in de wereld tot louter prediking en zendingswerkzaamheid
te beperken, zal vergroten en daardoor de soteriologische roeping en
taak der kerk meer en meer op de achtergrond zal doen geraken. In
zekere zin, zien wij in deze ogenschijnlijk zo bemoedigende ontwik-
keling het vitium originis, de fout dus gemaakt bij de opzet van de
twintigste eeuwse oecumenische beweging weer naar voren treden,
die on de stichting van de Wereldzendingsraad mogelijk te maken en
practische samenwerking op het terrein der zending te kunnen be-
vorderen, de vraagstukken van Geloof en Kerkorde uit haar program
weerde. Laten wij hopen, dat de Wereldraad van Kerken in de periode,
die hij na New Delhi ingaat, zal kunnen aantonen, dat de Oud-Katho-



— 223 —

lieke Kerk met het innemen van dit afwijzend standpunt een gevaar
heeft willen bestrijden, dat slechts denkbeeldig aanwezig was. Maar
mogen wij onzerzijds er dan ook in slagen aan te tonen, at onze positie
van eigen zelfstandige oecumenische verantwoordelijkheid geen uto-
pie, geen onverwezenlijkbaar standpunt is gebleken, maar een reéle
positieve factor in al het streven naar de eenheid der kerk, zoals God
die wil.

Er zijn nog vele détailvragen, die onze positie in de oecumenische
beweging bepalen, zoals die naar de plaats van de leek, de vrouw en
de jeugd in de kerk. Ook de vragen, die cirkelen rondom het maken
van bekeerlingen uit andere kerken (proselytisme), gemeenschap-
pelijke evangelisatie, open avondmaal en onze medewerking in of aan
oecumenische diensten.

Het zijn vragen, die op ons af komen door het lidmaatschap van
de Wereldraad en dat van de landelijke en plaatselijke raden.

Maar Wereldraad en Oecumene zijn geen begrippen, die elkaar
volkomen dekken. De grenzen der Oecumene laten zich wijder trek-
ken, wat blijkt uit het feit, dat men juist in Wereldraadskringen met
een zekere spanning uitziet naar het komende concilie van de Rooms-
Katholieke Kerk, waarvan men hoopt, dat het, niet zo zeer voor de
Wereldraad zelf, of voor bepaalde kerken van de Raad, maar voor
de wereld als geheel en daardoor voor haar eigen geestelijken en
gelovigen waarlijk oecumenische perspectieven zal openen. De bij-
dragen, die raads van R.K. zijde niet alleen in theologische door-
denking van de oecumene, maar ook in practisch opzicht zijn ge-
leverd, geven geestelijken, theologen en overige gelovigen er recht op
te weten waar zij oecumenisch aan toe zijn, in hoeverre zij in de
vruchten der oecumene mogen en moeten delen. Want het ziet er
naar uit, dat de geschiedenis der kerk meer en meer de geschiedenis
der oecumenische beweging gaat worden en dat de behoefte aan een
eerlijke oecumenische herschrijving van de kerkgeschiedenis zich
meer en meer zal laten gelden. Met wereld en mensheid is ook de kerk
een totaal nieuw tijdperk ingetreden.

1961 staat reeds te boek als een jaar van oecumenische beslis-
singen. De Wereldraad van Kerken staat aan de vooravond van zijn
3¢ Assembly in New Delhi. Voor deze Assembly zal echter niet be-
slissend zijn, of de Russisch Orthodoxe Kerken toetreden, ook niet of de
uitbreiding van de Basisformule zal worden aanvaard, daar de laatste
herziening van deze formule voorlopig nog wel niet zal zijn beklonken,
zelfs niet of de integratie met de Wereldzendingsraad zonder noe-



— 224 —

menswaardige afzijdigheid of afwijzing haar beslag zal krijgen. De
beslissing over deze kardinale punten is in principe reeds gevallen.
Neen, beslissend zal zijn in hoeverre de bijdrage der Orthodoxie het
oecumenisch denken na New Delhi met een nieuw élan zal gaan be-
vruchten, de basisformule waarlijk zal functionneren en de zending,
meer dan tot nu toe het geval geweest is, zaak der kerken zal blijken
te zijn.

Bovenal echter zal van beslissende betekenis voor de toekomst
zijn in hoeverre door hernieuwde bezinning op de dingen, die «Faith
and Order» aangaan, het inzicht baan zal breken, dat de Wereld-
raadsoecumene slechts een voorbijgaande fase in de geschiedenis van
het Christendom kan zijn, omdat het wezenlijk doel van de oecu-
menische beweging ver uitreikt boven een federatie van kerken, maar
niets minder is dan de verwerkelijking van de «ene, heilige, katho-
lieke en apostolische kerk», die allen belijden.

Voor de kerken, waarmede wij Oud-Katholieken in volle kerke-
lijke gemeenschap staan, zal het in het bijzonder een jaar van oecu-
menische beslissingen worden.

De Algemene Conventie van de Protestant Episcopal Church
van de U.S. A., die deze maand in Detroit samenkomt, heeft op haar
agenda staan het sluiten van een een kerkelijk concordaat met de
kleine Spaanse en Portugese epicopale kerken en een voorstel tot full
communion met de ongeveer twee millioenleden tellende Onafhanke-
lijke Kerk van de Philippijnen.

Ook de discusiie over de mogelijkheid tot samensmelting met
presbyterale kerken, bekend als het z. g.n. Blake-Pike proposal, heeft
vele gemoederen in beweging gebracht en reeds als een knuppel in
het hoenderhok van het oecumenisch bewegen gewerkt. De Convoca-
tions van Canterbury en York hebben zich in de loop van dit jaar
op instigatie reeds van de Lambethconferenties van 1948 en 1958
ernstig bezig gehouden met het Ceylon, North India en Pakistan
herenigingsschema, dat als een zaak van waarlijk verstrekkende
oecumenische importantie is onderkend.

Menig onderdeel van de onderhandelingen, die hierover worden
gevoerd blijken te staan of te vallen met het antwoord op de vraag:
Is hier het Agreement van Bonn, van 2 juli 1931, waardoor de inter-
communie van de Anglikaanse met de Oud-Katholieke Kerkgemeen-
schap tot stand kwam, op vantoepassing ? Deze overeenkomst luidt:

1. Elke gemeenschap erkent de katholiciteit en de onafhankelijk-
heid van de ander en handhaaft zijn eigen onafhankelijkheid.



— 295 —

2. Elke gemeenschap stemt er in toe in leden van de andere
gemeenschap toe te staan deel te hebben aan de sacramenten.

3. Intercommunie eist niet van elke gemeenschap de aanvaarding
van elke doctrinaire mening, sacramentele devotie of liturgische
praktijk, die karakteristiek is voor de ander, maar houdt in, dat
elkeen gelooft, dat de ander al de wezenlijke elementen van het chris-
telijk geloof vasthoudt.

Vasthouden is geen kwestie van stabiliteit en standvastigheid
alleen, maar een zaak van dynamisch willen en werken en van
onaflaatbaar geloven en bidden. In dien zin zij en blijve onze positie
in de oecumenische beweging bepaald met de woorden van Vincentius
van Lerin uit zijn commonitorium:

Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus cre-
ditum est. Hoc est enim vere proprieque catholicum; quod ipsa vis
nominis ratioque declarat, quae omnia fere universaliter comprehen-
dit.

Laat ons dit vasthouden, wat overal, wat altijd, wat door allen
geloofd is: Dat nl is waarlijk en eigenlijk katholiek wat krachtens de
betekenis van het woord nelf, alles universeel, algeheel dus, omvat.

« Unsere Stellung in der Okumenischen Bewegung»
(Zusammenfassung)

1. Die internationalen altkatholischen Kongresse tragen vom ersten Kon-
gress im Jahre 1890 an bis jetzt das Merkmal bewusster Besinnung auf die
eigene selbstiindige 6kumenische Verantwortlichkeit.

2. Die 6kumenische Bewegung des 20. Jahrhunderts, die ihre Gestaltung
im Okumenischen Rat der Kirchen bekommen hat, verdankt ihre Entstehung
dem Bediirfnis nach Zusammenarbeit auf dem Gebiet der christlichen Mission.

3. Fur die altkatholischen, anglikanischen und orientalisch-orthodoxen
Kirchen wurzelt das Bediirfnis und die Notwendigkeit zur 6kumenischen Be-
sinnung letzterdings im kirchlichen Schisma des Jahres 1054, das die un-
geteilte katholische Kirche der ersten Jahrhunderte gespalten und als orien-
talische und abendlindische Kirche einander entfremdet hat. Aus diesem
Grunde ist ihre Lage zur 6kumenischen Bewegung grundsitzlich bestimmt
durch ihr Interesse fiir die altkirchliche Okumene.

4. Der Okumenische Rat der Kirchen ziihlt unter seinen Mitgliedern allzu
ungleichartige Elemente, um sich primér fiir die Wiederherstellung der alt-
kirchlichen Okumene einsetzen zu kénnen. Die Uneinigkeit der Kirchen aus
der Reformation bildet ein grosses Hindernis.

5. Wesentliche okumenische Entscheidungen bleiben in der Verant-
wortlichkeit der Kirchen selbst. Die Weise, in der die « full communion» der alt-



— 226 —

katholischen Kirche mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft zustande
gekommen ist, ist hiefiir ein klares Beispiel.

6. Die Wiederherstellung der volligen kirchlichen Gemeinschaft mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens bildet weiterhin eine gebieterische Notwendig-
keit, weil die Lage der bereits miteinander verbundenen katholischen Kirchen
des Abendlandes ohne diese Wiederherstellung in einer Sackgasse stecken
bleibt und das Verlangen nach einer Wiederherstellung der altkirchlichen
Okumene zu einer Utopie wird.

7. Der Beitritt der orientalisch-orthodoxen Kirchen zum Okumenischen
Rat der Kirchen gentigt nicht, um aus dieser Sackgasse herauszukommen.
Der Okumenische Rat der Kirchen ist zu viel zu ékumenischen Kompro-
missen gezwungen, die nie als Grundlage fiir eine «full communion» zwischen
den Kirchen dienen kénnen.

8. Das «Toronto-Statement» vom Jahre 1950, das den Titel trigt: «Die
Kirche, die Kirchen und der Okumenische Rat der Kirchen» und als Unter-
titel: «Die ecclesiologische Bedeutung des Okumenischen Rates der Kirchen»
hiitte nicht nur eine gesunde Grundlage fiir die Arbeit des Okumenischen
Rates sein sollen, sondern vielmehr ein Wegzeiger fiir die angeschlossenen
Kirchen in deren Suchen nach Einheit.

9. Die Verbreiterung der Basisformel ergibt einige Gewinnpunkte fiir
die theologische Bedeutung des Okumenischen Rates der Kirchen, bleibt je-
doch unbestimmt und kann betreffs der Wertung der Heiligen Schrift in
deren Relation zur Kirche und zur Tradition und hinsichtlich der Relation
der Gottheit und Menschheit Christi in zweierlei Weise interpretiert werden.
Eine Verweisung auf das Ziel des Okumenischen Rates der Kirchen fehlt.
Die Gefahr bleibt bestehen, dass man beim Suchen nach einer Antwort auf
die Frage: « Warum eine Basisformel ?» zum Schluss kommt, dass je nachdem
die Formel vollwertiger wird, sie sich entfaltet als eine Flagge, die die Ladung
nicht deckt.

10. Der Bericht tiber die Zukunft von «Faith and Order» (Glauben und
Kirchenordnung) verdient unsere volle Aufmerksamkeit. Die im Anfang ge-
gebene Begriindung ihrer Arbeit und die tief durchdachte Formulierung der
Einheit, der die Kirchen nachstreben sollen, gibt festen Boden unter unsere
Fiisse. In diesem Bericht ist die Richtung, in der sich die 6kumenische Be-
wegung in niéichster Zukunft wird entwickeln miissen, ausgezeichnet, geschil-
dert worden.

11. Unser Glauben an die altkirchliche Okumene und unsere Hoffnung
auf die Wiederherstellung der Einheit in der Art der ungeteilten Kirche der
ersten Jahrhunderte sei nicht nur Theorie oder eine theologische Meinung,
sondern lebendige Wirklichkeit, aus welcher wir Kirche sein wollen und als
Kirche handeln wollen.

12. Unser ablehnender Standpunkt hinsichtlich der Zusammenschmel-
zung des Okumenischen Rates der Kirchen und des Internationalen Missions-
rates werde nicht missverstanden. Wir halten die Mission ganz bestimmt fur
eine Angelegenheit der Kirchen, aber die Zusammenschmelzung dieser beiden
Korporationen, in denen auch Nicht-Kirchen einen wichtigen Platz ein-
nehmen, vergrossert die Gefahr ékumenischer Kompromisse, so dass die



— 227 —

soteriologische Berufung und Aufgabe der Kirche noch mehr in den Hinter-
grund zu geraten droht.

13. Das Jahr 1961 steht im Buche der Geschichte als ein Jahr von grossen
6kumenischen Entscheidungen. Dies bezieht sich bestimmt nicht nur auf den
Okumenischen Rat der Kirchen, fiir den dies an erster Stelle die Zukunft von
«Faith and Order» betrifft. Die Integration des Okumenischen Rates der
Kirchen und des Missionsrates, der Beitritt der russisch-orthodoxen Kirche
und die Verbreiterung der Basisformel werden der 3. ¢« Assembly» in New Delhi
keine Uberraschungen mehr bereiten.

Die anglikanische Kirchengemeinschaft jedoch, mit der wir nicht nur
die Freuden, sondern auch die Sorgen teilen, steht vor einer Reihe 6kume-
nischer Entscheidungen, die fiir die 6kumenische Bewegung als Ganzes von
weitreichender Bedeutung werden koénnen. Davon bilden Ceylon-, Nord-
Indien- und Pakistan-Einheitschemas, sowie der Blake-Pike-Vorschlag in
der Episcopal Church der Vereinigten Staaten wohl die spektakuliarsten Bei-
spiele.

14. Unsere Lage sei und bleibe unter diesen Umsténden: Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est enim vere
proprieque catholicum, welches heisst : « Halten wir fest, was tiberall und immer
und von allen geglaubt worden ist, das ist ndmlich wahr und wahrhaftig
katholisch.»

Der Priisident dankte dem Referenten fiir seinen Vortrag und
schloss die erste Kongress-Sitzung.

2. Kongress-Sitzung

Die 2. Kongress-Sitzung besteht aus dem Referat des Herrn Prof.
Dr. A.E.Riithy, Bern, und den beiden Korreferaten von Pfarrer
C.Tol, Amsterdam, und Pfarrer lic. K. Pursch, Bonn. Weil der letz-
tere nicht anwesend ist, wird sein Referat von Pfarrer E. W. Heese,
Konstanz, verlesen.

Prof. Dr. A.E. Rithy (Bern) ergreift das Wort zu seinen Aus-
fithrungen tiber:

Lebendige Liturgie in den altkatholischen Kirchen —
Erreichtes und zu Erstrebendes

Die Beschiiftigung mit den Problemen der Liturgie ist im Laufe
der letzten Jahrzehnte in weiten Kreisen der verschiedenen christ-
lichen Kirchen immer mehr in den Vordergrund getreten. Da wiire
zunichst hinzuweisen auf die bedeutenden Fortschritte und den



— 228 —

immer wachsenden Umfang liturgiewissenschaftlicher Forschung.
Hand in Hand mit ihr hat sich die liturgische Bewegung von einer
anfanglich stark romantisch und édsthetisch bestimmten Angelegen-
heit einzelner Gruppen zu einer das kirchliche Leben tief durch-
dringenden Kraft entwickelt. Es geht ihr lingst nicht mehr bloss um
die Pflege des sogenannten liturgischen Brauchtums, sondern ebenso-
sehr und noch viel mehr darum, die Liturgie einerseits wieder in den
Mittelpunkt des gottesdienstlichen Lebens zu riicken dort, wo sie,
wie in einem Teil der Reformationskirchen, diesen Platz verloren
hatte ; und sie andrerseits, gereinigt von allerlei tiberfliissigem und das
Wesentliche verdunkelndem Beiwerk, wieder in ihrer reinen und
klaren Struktur hinzustellen dort, wo sie, wie in den Kirchen katho-
lischen Gepriges, zwar ihre Stellung dusserlich gesehen immer be-
wahrt hatte, vielfach aber ein fiir das Kirchenvolk fremdes und un-
verstindliches Zeremonienwesen geworden war, wie vor allem in der
romisch-katholischen Kirche.

So stellt es sich immer deutlicher heraus, dass die liturgische Be-
wegung nicht nur auf eine besondere Pflege, sondern auf eine Er-
neuerung der Liturgie von Grund auf tendiert. Dabei sind zwei Linien
zu verfolgen. Auf der einen sucht man das verlorene, ja in manchen
Kirchen zeitweise sogar bewusst aufgegebene und verworfene litur-
gische Erbe wieder herzustellen, mit mehr oder weniger weitgehender
Riickkehr zu katholischer Tradition. Auf der anderen Linie erstrebt
man mit zunehmender Deutlichkeit eine Reform der Liturgie im
Sinne einer Freilegung ihrer wesentlichen Ziige und einer zeitgemas-
seren Gestaltung. Wie man weiss, ist die Liturgiereform in der
romisch-katholischen Kirche als ein Verhandlungsgegenstand fiir das
2. Vatikanische Konzil in Aussicht genommen, nachdem bereits vor-
wegnehmend in den letzten Jahren einige Teilreformen angeordnet
worden sind.

Es ist also durchaus zeitgeméss, wenn sich auch einmal ein Alt-
katholikenkongress mit dem Thema «Liturgie» befasst; und zwar
geschieht dies in der deutlichen Meinung, dass die altkatholischen
Kirchen auch etwas Besonderes zu diesem Gegenstande zu sagen
haben. Das ist schon damit begriindet und gerechtfertigt, dass sie ja
ihre eigenen Liturgien besitzen. Zwar kann man nicht von einer alt-
katholischen Liturgie sprechen; denn trotz der gemeinsamen Grund-
lage weichen doch die gottesdienstlichen Formulare der altkatho-
lischen Kirchen betrichtlich voneinander ab. Es verhalt sich hier
ahnlich wie in den Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft. Steht



— 229 —

dort auch das Book of Common Prayer der Kirche von KEngland
richtunggebend am Anfang, so haben sich doch die anglikanischen
Kirchen ausserhalb Englands ihre eigenen Liturgien geschaffen. Sie
alle weisen ein unverkennbares gemeinsames Geprige auf und sind
doch im einzelnen mehr oder weniger stark voneinander verschieden.

Wenn wir den altkatholischen Liturgien ihren Platz in der Li-
turgiegeschichte anweisen wollen, so gehéren sie, wie die anglika-
nischen und die lutheranischen, zu den Tochterliturgien der romi-
schen. Stammen die letzteren aus der Reformationszeit, so sind da-
gegen die ersteren spatern Ursprungs, indem sie zur Hauptsache im
19. Jahrhundert ausgebildet worden sind. In Deutschland, Osterreich
und der Schweiz beniitzte man die infolge der Beschliisse des Vati-
canums erfolgte Trennung von Rom gerne, um gewisse Reformen in
der kirchlichen Disziplin und im Gottesdienste durchzufiihren, die
in manchen Kreisen der katholischen Kirche schon lingst gewiinscht
worden waren. In der Kirche von Utrecht aber, wo die Trennung
bereits im Jahre 1723 durch die Wahl von Cornelius Steenoven zum
Erzbischof besiegelt worden war, blieb man zuniichst dngstlich be-
miiht, nichts zu unternehmen, was den Gegnern eine (ielegenheit zur
Bezweiflung und Anfechtung ihres katholischen Charakters geboten
hiitte. Erst Jahrzehnte nachdem die Utrechter Kirche durch die Ver-
bindung mit den nach 1870 entstandenen altkatholischen Kirchen
aus ihrer Isolierung erlést worden war, entschloss man sich, wenig-
stens die Landessprache im Gottesdienste einzufiihren. Das erste
Messbuch in niederlindischer Sprache erschien im Jahre 1910,

Die altkatholischen Liturgien haben das mit den anglikanischen
und lutheranischen gemeinsam, dass an die Stelle des klerikalen La-
teins die allgemein verstiindliche Landessprache getreten ist. Aber
auch in diesem neuen Sprachgewande lassen sie ihren Ursprung
noch deutlich genug erkennen. Die Messe der altkatholischen Kirche
der Niederlande ist iiberhaupt, abgesehen von geringen Abweichun-
gen, eine getreue Ubersetzung der rémischen, und das gleiche gilt fiir
die der Polnischen Nationalkirche in Nordamerika. Viel deutlicher
weichen die Liturgien der deutschen, schweizerischen und oster-
reichischen Altkatholiken ab, so dass hier nicht mehr von einer Uber-
setzung, sondern von einer Bearbeitung der romischen Vorlage ge-
sprochen werden muss. Diese ist aber auch hier noch deutlich erkenn-
bar; die Téchter verleugnen die Mutter nicht.

Um die Bedeutung der altkatholischen Liturgien und ihre Stel-
lung in der Liturgiegeschichte recht zu wiirdigen, wird es gut sein,

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1961. 15



— 230 —

etwas weiter in diese zuriickzugreifen. Das liturgische Leben des
Mittelalters zeichnet sich aus durch eine blithende Mannigfaltigkeit
und betrichtliche Freiheit. Noch stand die Jurisdiktion der Bischofe
auch auf liturgischem Gebiete in vollem Recht, und keine zentralen
Instanzen unterwarfen das gottesdienstliche Leben einer einengen-
den und uniformierenden Regelung. Waren auch die alten nicht-
romischen Riten des Abendlandes durch den Expansionsdrang des
romischen Ritus entweder auf eng begrenzte Gebiete eingeschrinkt,
wie die ambrosianische Liturgie Mailands und der Ritus Patriarchi-
nus von Aquileja, oder zu einer bloss noch musealen Existenz ver-
urteilt, wie der mozarabische Ritus auf einigen Altdren Spaniens,
oder gar vollig zum Verschwinden gebracht worden, wie die gallika-
nische und keltische Liturgie, so waren doch auch innerhalb des Be-
reiches des romischen Ritus die Verschiedenheiten gross genug. Von
Kathedrale zu Kathedrale, von Diozese zu Didzese, von Orden zu
Orden, ja von Abtei zu Abtei pflegte und vermehrte man sein litur-
gisches Sondergut, wie es nicht nur in den liturgischen Biichern
(Sakramentarien, Antiphonarien, Missalien, Brevieren usw.) seinen
Niederschlag fand, sondern auch in einer Fiille besonderer ritueller
Geptlogenheiten Gestalt annahm. Insbesondere auch in jenen Teilen
des Ordo Missae, die erst im spitern Mittelalter ihre eigentliche Aus-
bildung gefunden haben, namlich im Staffelgebet, im Offertorium
und im Kommunionteil, weisen die Missalien dieser Zeit eine ver-
wirrende Fiille von Gestaltungen auf. Aber auch neue Gattungen
liturgischer Gesangstexte brachte dieselbe Epoche noch hervor mit
der seit dem 9. Jahrhundert aufblithenden Tropen- und Sequenzen-
dichtung.

Auf diesem Boden erwuchsen die Liturgien der Reformations-
kirchen. Da und dort weisen sie noch Spuren ihrer Herkunft aus
einem bestimmten Liturgiebereich auf, wie z. B. gewisse Ziige der
anglikanischen Liturgie auf den im spatmittelalterlichen England
weit verbreiteten Ritus von Sarum, d.h. der Kathedrale von Salis-
bury, zuriickzufithren sind. Von den schweren Eingriffen aber, die
sowohl auf lutherischer wie auf anglikanischer Seite an der iiberliefer-
ten Liturgie vorgenommen wurden, ist hier nicht weiter zu reden.

Man muss ja nun, was das spatere Mittelalter betrifft, gewiss
zugestehen, dass das Wachsen und Blithen etwas allzu iippig, dass die
Uneinheitlichkeit verwirrend und dass langst nicht alles wertvoll und
dogmatisch unanfechtbar war, was da aus dem in so viele kleine Fel-
der aufgeteilten Acker der Liturgie aufwuchs. Es versteht sich des-



— 231 —

halb durchaus, dass das Konzil der Gegenreformation, das Triden-
tinum, auch die Liturgiereform auf die Tagesordnung setzte und sich
im besondern auch mit den « Abusus Missae» befasste. Die Konzils-
viter beauftragten den Papst mit der Durchfiihrung der Reform, und
so war es dann Pius V., der im Jahre 1568 das romische Kinheits-
brevier und 1570 das Missale Romanum herausgab. Damit wurde nun
aus der Fille mittelalterlicher Liturgiegestaltungen eine fiir kano-
nisch erklirt, und zwar im wesentlichen die in der Stadt Rom damals
iibliche. Dass diese auch die bestmogliche war, wird heute selbst auf
romisch-katholischer Seite immer nachdriicklicher in Frage gestellt.

Was uns als Angehorige einer bischoflichen, nichtpapstlichen
Kirche an der Sache betriiblich erscheinen muss, ist dies, dass nun die
Regelung der Liturgie bis in alle Details der Rubriken hinein eine An-
gelegenheit der romischen Kurie wurde. Damit hat die Biirokrati-
sierung der Liturgie eingesetzt, die bis heute in der romischen Kirche
erhalten geblieben ist; auch bei den neuestens in ihr durchgefiihrten
Teilreformen blieb es bei diesem zentralistisch verwaltungsmassigen
Verfahren. Zugleich wurde die Liturgie auch verrechtlicht in dem
Sinne, dass die genaue Befolgung der Rubriken zur Hauptsache
wurde. Die Liturgik wurde weitgehend zur Rubrizistik ; ja, man ging
sogar so weit, sie geradezu zu einem Teilgebiet des Kirchenrechtes zu
machen.

Die augenscheinlichste Folge der tridentinischen Liturgiereform
war indes die Uniformierung, die das liturgische Leben praktisch
erstarren liess. Wohl wurde den Sonderriten, die damals einen Be-
stand von mindestens 200 Jahren nachweisen konnten, die weitere
Existenz zugesichert, und manche Diozesen und Ordensgemeinschaf-
ten machten von diesem Privileg auch Gebrauch. Aber dieses war als
Fussangel mit der Bestimmung versehen, dass, wer einmal seinen
Sonderritus aufgegeben, niemals mehr zu diesem zuriickkehren diirfe.
Manchen der ihre Selbstindigkeit zunéichst noch wahrenden Riten
hat dann schliesslich der Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts den
Todesstoss versetzt, so z. B. den Eigenriten von Kdéln, Mainz und
Trier.

Es fehlte jedoch auch nicht an Gegenbewegungen. Eine solche
setzte im Frankreich des 17. Jahrhunderts ein und entfaltete sich im
18. Jahrhundert zu grosser Breite. Die franzosischen Bischéfe nahmen
ihr altes Recht der liturgischen Gesetzgebung wieder in Anspruch und
schufen fiir ihre Diozesen eigene Missalien und Breviere, auch dort,
wo man den Eigenritus schon zugunsten des neurémischen Einheits-



— 259

ritus aufgegeben hatte. Dabei nahm man zwar manches alte Sonder-
gut wieder auf; aber die eigentliche Absicht war nicht eine Repristi-
nation des Alten, sondern eine Reform des Bestehenden. Besonders
deutlich zeigt sich das in den sogenannten neugallikanischen Bre-
vieren. Man war bemiiht um einen strafferen Aufbau des Offiziums,
um ein Zuriickdringen der Heiligenoffizien zugunsten der Sonntage
und Ferien des Kirchenjahres. Die Heiligenlegenden der Matutin
wurden einer strengen historischen Kritik unterzogen und die Aus-
wahl der Viterlesungen verbessert. Bei den Antiphonen und Respon-
sorien ersetzte man alle nichtbiblischen Texte in etwas pedantischer
Weise durch biblische. Die alten Hymnen, auch die schénen und wert-
vollen, mussten vor Neudichtungen weichen, die oft nicht an die
poetische Kraft der alten heranreichten, wiewohl auch von Gegnern
zugegeben wird, dass etwa die dichterischen Schiopfungen der Briider
Santeul fiir das Pariser Brevier zu den besten Leistungen der lateini-
schen Hymnendichtung zu zéhlen sind.

Das altkatholische Priesterseminar zu Amersfoort besitzt in der
Sammlung Le Jéal die Breviere von 35 franzésischen Di6zesen und,
weniger zahlreich, auch neugallikanische Messbiicher. Unter diesen
ist wohl das interessanteste das im Jahre 1739 herausgegebene Pariser
Missale des Erzbischofs Charles-Gaspar-Guillaume de Vintimille. Es
ist die Zeit, da Gelehrte wie ein Mabillon, ein Marténe, ein Tommasi,
ein Muratori die alten Sakramentare und andere wichtige Quellen im
Druck herausgaben und damit eigentlich den Grund legten fiir die
neuere Liturgieforschung. Der Erzbischof begegnete aber offenbar
diesen Veroffentlichungen nicht bloss mit einem antiquarischen In-
teresse; denn er beniitzte die alten Sakramentare zur Bereicherung
des (ebetsschatzes seines Missales, indem er ihnen eine betrichtliche
Anzahl von Orationen entnahm.

Wir sind auf diese Dinge etwas niher eingegangen wegen der
engen Beziehungen, die damals zwischen If'rankreich und der Kirche
von Utrecht bestanden. Sie fiihrten dazu, dass man in der ja nun von
Rom gelosten Kirche Hollands ebenfalls ein eigenes Brevier heraus-
gab, das 1744 unter dem Titel « Breviarium licclesiasticum ad usum
Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis et Cathedralis Ecclesiae
Haarlemensis accommodatum» erschien. Es ist aber dieses Brevier
nichts anderes als das neugallikanische Reformbrevier von Paris, in
das man nur ein eigenes Proprium Sanctorum einfiigte. Iis lisst sich
sogar nachweisen, dass man fir die tibrigen Teile direkt die Druck-
bogen des Pariser Breviers iibernahm. Dieses Brevier wurde im Semi-



— 233 —

nar zu Amersfoort bis in unser Jahrhundert hinein beim gemeinsamen
Gebet der Studenten beniitzt. Ob man in der Utrechter Kirche je auch
neugallikanische Messbiicher verwendet hat, entzieht sich meiner
Kenntnis.

Gegen Ende des 18.Jahrhunderts wurden unter dem Einfluss
der Aufklirung andersartige Reformbestrebungen wach, die sich bis
ins 19.Jahrhundert hinein vor allem im siiddeutschen, schweize-
rischen und osterreichischen Raume auswirkten. In den osterreichi-
schen Landen, zu denen damals auch das heute schweizerische Frick-
tal, eines der Kerngebiete des Altkatholizismus, gehorte, war es der
Josephinismus, d. h. das System der staatlichen Lenkung des kirch-
lichen Lebens, wie es Kaiser Joseph II. inauguriert hatte, der auf
lange Zeit nachhaltige Spuren hinterlassen hat. Mogen auch die
Kingriffe des « Bruders Sakristan», wie man diesen Monarchen spot-
tisch nannte, in das gottesdienstliche Gebiet von einem Begriff staat-
licher Kirchenhoheit getragen gewesen sein, der kaum mehr der uns-
rige sein kann, so lag ihnen doch eine deutliche Erkenntnis kirch-
licher Mil3stiande und ein ehrlicher Wille, diesen abzuhelfen, zugrunde.

Fir weite Gebiete Siiddeutschlands und der Schweiz bestim-
mend war das Wirken des letzten Verwalters des Bistums Konstanz,
des (ieneralvikars Ignaz Heinrich von Wessenberg. In seiner aus-
gedehnten Diozese fiihrte er eine ganze Reihe von Reformen durch,
die auf eine Reinigung und Hebung des gottesdienstlichen Lebens
ausgerichtet waren. Insbesondere schuf er auch der deutschen Spra-
che in der Liturgic weiten Raum und forderte das deutsche Kirchen-
lied.

Aber auch sonst kann geradezu von einer ersten ¢liturgischen
Bewegung» in der Aufklarungszeit gesprochen werden. Gewiss ver-
stand man dabei die Liturgie zu sehr nur von der pidagogischen und
erbaulichen Seite her und blieb ihrem tieferen Wesen fremd. Aber es
wurden doch manche guten Ansitze gemacht, und es sprach hier
sicher mehr Warmherzigkeit und edler Sinn als auf der Gegenseite,
wo man einen starren, volksfremden Ritualismus und daneben eine
im schlechten Sinne volkstiimliche, die Grenze des Aberglaubens
leicht iiberschreitende Religiositit pflegte.

Es ist gewiss kein Zufall, dass der Altkatholizismus gerade in
solchen Gebieten verwurzelt ist, die von den josephinischen und
Wessenbergschen Reformen beriihrt wurden. Wire es auch falsch,
den Aufklirungskatholizismus einfach als den Vater des Altkatholi-
zismus zu betrachten, so nahm letzterer doch manches, und gewiss



— 234 —

nicht nur Schlechtes, vom erstern auf, gerade auch auf liturgischem
Gebiet. So lebt die deutsch gesungene Vesper aus der Zeit Wessen-
bergs in zahlreichen christkatholischen Gemeinden der Schweiz un-
mittelbar weiter, und in der Anfangszeit der altkatholischen Be-
wegung beniitzte man gerne die gottesdienstlichen Biicher des Kon-
stanzer Generalvikars, sein deutsches Rituale und sein ¢ Christkatho-
lisches Gesang- und Andachtsbuch bei der 6ffentlichen Gottesver-
ehrung im Bisthum Constanz», die dann in manchem als Vorbild
dienten, als sich die Christkatholische Kirche der Schweiz ihr eigenes
Rituale, Gebet- und Gesangbuch schuf. |

Leider war die katholische Kirche des 19.Jahrhunderts nicht
fahig, die Impulse der Aufklirungszeit so zu verarbeiten, dass sie
ihre guten Anséitze weitergebildet und ihre Méngel iiberwunden hitte.
Der aufkommende Ultramontanismus vermochte nur eine starre
Gegenfront aufzurichten und der verhdngnisvollen Entwicklung den
Weg zu 6ffnen, der im Vaticanum kulminierte. In Frankreich war
einer der fanatischsten Vorkdmpfer der neuen Richtung Dom Prosper
Guéranger, der erste Abt von Solesmes. Er betrachtete es als eine
seiner wichtigsten Aufgaben, die romische Einheitsliturgie in Frank-
reich durchzusetzen — und als seinen schénsten Triumph, dass es ihm
gelang, die neugallikanischen Missalien und Breviere auszurotten,
womit dann die franzosische Kirche ihre liturgische Eigenstindigkeit
fast restlos verlor.

Aber nicht iiberall vermochte sich der Ultramontanismus génz-
lich durchzusetzen, und wo er nicht die absolute Herrschaft erringen
konnte, da blieb der Raum offen, in dem sich nach dem Vaticanum
altkatholische Gemeinden bilden konnten. Hier konnten nun die
positiven Ansdtze der Aufklirungszeit libernommen und zu einer
freien und gesunden Entfaltung weitergefiithrt werden.

In der Schweiz war man sich bald einig dariiber, sich eine eigene
Liturgie in den Landessprachen zu schaffen. Im Jahre 1876 wurde
eine liturgische Kommission eingesetzt, die bereits im folgenden
Jahre den Entwurf des Rituales vorlegen konnte, das sodann in
deutscher und franzdsischer Sprache gedruckt wurde. Nicht eben
gliicklich waren aber die beiden einander gegeniiberstehenden Ent-
wiirfe fiir die Messliturgie, der eine von Pfarrer Dr. Watterich, der
andere von Prof. Eugéne Michaud. Keiner von beiden wurde an-
genommen, was sicher nicht zu bedauern ist. Dafiir nahm Bischof
Eduard Herzog die Sache in die Hand, und im Jahre 1879 erschien
das «Christkatholische Gebetbuch», das auch die im wesentlichen von



— 235 —

ihm geschaffene Ordnung der heiligen Messe enthielt. In seiner Anlage
folgt es weitgehend dem Book of Common Prayer, speziell in seiner
amerikanischen Form, dem es auch sonst manches entnommen hat.
Bischof Herzog wollte denn auch mit seinem Buche der christkatho-
lischen Kirche das geben, was die anglikanische mit ihrem Prayer
Book besitzt.

Geschah so in der Schweiz die Einfithrung einer eigenen Liturgie
in den Landessprachen rasch und ohne grossere Schwierigkeiten, so
gingen die Dinge in Deutschland viel mithsamer voran. Zwar erklirte
schon die erste Synode der Altkatholiken des Deutschen Reiches im
Jahre 1874 : « Es ist wiinschenswert, dass bei dem 6ffentlichen Gottes-
dienste und bei der Spendung der Sacramente die Volkssprache als
liturgische Sprache angewendet werde.» Aber man beschrinkte sich
vorerst auf die Herausgabe eines deutschen Rituales. Viele Gemein-
den gingen allerdings von sich aus weiter, indem sie in zunehmendem
Masse auch fiir gewisse Teile der Messe die deutsche Sprache einfiihr-
ten. Vor allem von den oberbadischen Gemeinden aus wurde darauf
gedringt, dass das Latein vollig aus dem Gottesdienste verschwinde.
Daneben bestand aber auch eine heftige Opposition, welche fiir die
Beibehaltung der lateinischen Messe eintrat. Erst im Jahre 1885
wurde das von Pfarrer Dr. Adolf Thiirlings in Kempten, dem nach-
maligen Professor in Bern, mit grosser Meisterschaft und feinem litur-
gischem Verstindnis geschaffene «Liturgische Gebetbuch» zum Ge-
brauch empfohlen. Es bildete die Grundlage fiir das bald darauf her-
ausgegebene Altarbuch und die spiiteren, offiziellen Ausgaben des
Gebetbuches.

Wenn bei der altkatholischen Liturgiereform, wie schon an-
gemerkt, an gewisse Ansitze der katholischen Aufklirung an-
gekniipft wurde, so lag darin eine nicht zu iibersehende Gefahr. Sie
wurde aber gliicklich abgewendet durch den entscheidenden Einfluss
Herzogs und Thiirlings’ auf die Neugestaltung der Liturgie. Dabei
ist auch wohl zu beachten, dass fiir den Altkatholizismus der Anfangs-
jahre nicht bloss ein aufklarerisch beeinflusster Reformeifer, sondern
ebensosehr die stindige Blickrichtung auf die alte Kirche hin be-
stimmend war.

Dass sich die Altkatholiken der Niederlande erst Jahrzehnte
nach ihrer Verbindung mit den nach dem Vaticanum entstandenen
Kirchen dazu entschliessen konnten, die Landessprache in die Litur-
gie einzufiihren, ist bereits erwihnt worden, ebenso dass man sich,
was die Messfeier betrifft, mit einer Ubersetzung der rémischen Messe



— 236 —

begniigte. So scheint hier, abgesehen von der Sprache, von einer
Liturgiereform kaum die Rede sein zu kénnen. Wir werden aber noch
sehen, dass damit doch nicht alles gesagt ist.

Fragen wir nun nach der Bedeutung der altkatholischen Litur-
giereform, so muss festgestellt werden, dass der entscheidende Schritt
durch die Einfithrung der Landessprache getan wurde. Diese wurde
nun aber nicht etwa mit volkischen Griinden unterbaut. Auch in
Deutschland, wo doch die altkatholische Kirchengriindung in die
Zeit des nationalen Hochgefiihls nach dem siegreichen Kriege von
1870/71 und der Reichsgriindung féllt, ist das nicht der Fall. Wenn
wir die oft miihseligen Verhandlungen der deutschen Synode tiber
die liturgischen Reformen verfolgen, so finden wir nirgends eine Be-
tonung des nationalen Moments. Erst in spiteren und verhingnis-
volleren Zeitlaufen wird das Volkhafte hervorgehoben im Sinne der
Nationalkirche und der deutschtiimlichen Liturgie. Aber auch das
war eine Verirrung, die lingst nicht alle Glieder der deutschen alt-
katholischen Kirche zu erfassen vermochte, und heute ist man wohl
allgemein von ihr geheilt.

Die Einfihrung der Landessprache geschah vielmehr ganz im
Interesse einer lebendigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst.
Die Scheidewand zwischen Altar und Gemeinde sollte fallen und
damit die seit dem Mittelalter anhaltende Klerikalisierung der Litur-
gie riickgingig gemacht werden. Von da aus hat sich denn auch eine
spezifisch altkatholische Haltung der Gemeinde im Gottesdienste
herausgebildet, am ehesten vergleichbar der des anglikanischen
Christen. Dies gilt nun ebensosehr fiir die altkatholische Kirche in
den Niederlanden wie fiir die in Deutschland, Osterreich und der
Schweiz. Trotz den verschiedenen Sprachen ging dabei die katho-
lische Einheit nicht verloren. Auch ohne das Band des dem Laien
doch nicht verstdndlichen Lateins vermag ein deutscher Altkatholik
auch in einer hollindischen Gemeinde der gottesdienstlichen Hand-
lung zu folgen. Ein Wiener, der an den Gottesdienst in seiner St.-Sal-
vator-Kirche gewohnt ist, wird sich, unbeschadet gewisser Unter-
schiede, auch in der St-Germain-Kirche zu Genf bald zu Hause fiih-
len. Das ist vor allem dadurch garantiert, dass man in den altkatho-
lischen Kirchen auch liturgisch die Kontinuitit bewusst gewahrt und
sich nicht auf gewagte Experimente mit neu konstruierten Gottes-
dienstformen oder eklektisch komponierten Liturgien eingelassen hat.
Man hat keine neue Liturgie geschaffen, sondern man reformierte die

alte und iiberlieferte.



Hand in Hand mit dem Ubergang zur Landessprache ging die
starke Verbreitung des Kirchenliedes. Auch da konnte an das Wirken
Wessenbergs angekniipft werden. Freilich wiirde uns heute die Mehr-
zahl der in seinem « Gesang- und Andachtsbuch» enthaltenen Lieder
weder textlich noch musikalisch mehr zusagen. Dafiir hat dann
Prof. Thiirlings fiir die Christkatholische Kirche der Schweiz ein Ge-
sangbuch geschaffen, dasim Jahre 1893 zur Einfithrung kam und das,
was die Qualitat der aufgenommenen Lieder betrifft, weit {iber dem
Durchschnitt der damaligen Gesangbiicher anderer Konfessionen
steht. Zugleich zeigt es eine grosse 6kumenische Offenheit, indem es
eine Auswahl des Besten aus dem katholischen wie dem protestan-
tischen Liederschatze enthilt. Das wichtigste aber war, dass dieses
wie auch die Gesangbiicher der anderen altkatholischen Kirchen die
Gemeinde zu einem freudigen Singen im Gottesdienste brachte. In
Holland allerdings nimmt das Kirchenlied einen etwas weniger brei-
ten Raum ein, da hier strikte darauf gehalten wird, dass die Gesiinge
des Messordinariums, nimlich Kyrie, Gloria, Sanctus und Agnus, nie
durch Lieder verdringt, sondern stets mit ihrem liturgischen Text
gesungen werden, sei es mit gregorianischer oder moderner Melodie.
Aber auch so gehort die singende Gemeinde zum charakteristischen
Bilde des Gottesdienstes, sowohl in der Eucharistiefeier als bei der in
Holland mehr als anderswo geptlegten Vesper.

Auch sonst zieht der Gebrauch der Landessprache allerhand
Konsequenzen nach sich. Er nitigt den Zelebranten zu deutlichem
und wiirdigem Sprechen und fordert die Neigung, moglichst alle Teile
der Liturgie laut vorzutragen. So wurde denn auch der Kanon wieder
aus seiner jahrhundertelangen Grabesstille emporgehoben. Noch
wird aber an manchen Orten zu viel des Messetextes hinter einem
Vorhang von Orgelspiel oder Gesang verborgen.

Das verstehende Mitmachen des Volkes wird im altkatholischen
Gottesdienste auch durch den entschiedenen Abbau eines ihm un-
verstindlichen Zeremoniells und eine weitgehende Vereinfachung des
rubrizistischen Apparates erleichtert. Wohl ist man auch in diesem
Punkte in Holland eher etwas konservativer als anderswo. Aber viel-
leicht ist das auch gut so, indem das hollindische Beispiel uns andere
immer wieder davor behiitet, allzu unbekiimmert und nachlassig in
unserer liturgischen Haltung zu werden.

Wenn Wessenberg sein Gesang- und Andachtsbuch fiir die Dio-
zese Konstanz ein «christkatholisches» nannte zu einer Zeit, da das
noch keine unterscheidende Konfessionsbezeichnung war, so lag



— 238 —

darin doch wohl ein Hinweis darauf, dass der katholische Gottes-
dienst primér auf Christus ausgerichtet sein soll. Wenn dann spéter
die antivatikanischen Katholiken der Schweiz ihrer Kirche den Na-
men «christkatholisch» gaben, so bezeugten sie damit, dass sie sich
auf dieselbe christozentrische Linie stellen wollten. Das kommt in
der liturgischen Praxis darin zum Ausdruck, dass der Heiligenkult
stark abgebaut wurde, damit das Jahr des Herrn eindeutig iiber den
Heiligenkalender dominiere. Man hat dies iibrigens auch in der
romisch-katholischen Kirche schon in mehreren Anliaufen zu er-
reichen gesucht, bis in die jiingste Gegenwart hinein. Aber je und je
nahmen die Heiligenfeste bald wieder iiberhand und suchten aufs
neue jeden freien Platz im Kalender in Beschlag zu nehmen.

In Deutschland und in der Schweiz wurden nur ganz wenige
Feste von Heiligen beibehalten, wihrend man in Holland wiederum
zuriickhaltender war. Das Messbuch nennt hier immerhin rund sieb-
zig Gedenktage von Heiligen, darunter etwa 25 einheimische Namen.
Mogen andere finden, dass das immer noch reichlich viel sei, so wer-
den sie sich doch auch sagen lassen miissen, dass der Gedanke an die
tiber Raum und Zeit hinausgreifende Communio Sanctorum gerade
auch in der Liturgie nicht gar zu sehr in den Hintergrund gedringt
werden sollte.

Gewisse Anderungen, die im Wortlaut der Messe, wenn auch
nicht in allen altkatholischen Liturgien in gleicher Weise, vorgenom-
men wurden, sind durch dogmatische Uberlegungen begriindet. Hier-
her gehoren einmal jene Abweichungen von der rémischen Messe,
welche der Gefahr vorbeugen wollen, aus dem Text bestimmter Mess-
gebete eine Lehre vom Messopfer herauszulesen, die uns als dogma-
tisch nicht einwandfrei oder geradezu als falsch erscheinen muss.
Am klarsten ist das durchgefiihrt in den Offertoriumsgebeten und
im Kanon der schweizerischen Messe. Es soll dabei auch ange-
merkt werden, dass Bischof Herzog in gewissen Partien des Kanons
eine stark neutestamentlich gefarbte Sprache zur Geltung kommen
liess.

Zu den dogmatisch bestimmten Anderungen ist auch die Ein-
fiigung der Epiklese, d.h. der Anrufung des Heiligen Geistes vor dem
Einsetzungsbericht des Kanons zu rechnen, was zugleich als ein Ent-
gegenkommen gegeniiber der orthodoxen Kirche zu werten ist. Das
gleiche gilt fiir die Streichung des Filioque im Credo. Es liegt aber
nicht im Rahmen meines heutigen Referates, auf diese dogmatischen
Aspekte des nihern einzugehen.



— 239 —

Wir haben bis dahin unserer Themastellung insoweit Geniige
zu tun versucht, als von «Erreichtem» auf dem Wege zur lebendigen
Liturgie gesprochen werden soll. Wenn aber auch von «zu Erstreben-
dem» die Rede sein soll, so ist damit gesagt, dass wir nicht bloss
unserer Zufriedenheit iiber das Erreichte Ausdruck zu geben haben,
sondern auch nach dem zu fragen haben, was uns auf dem genannten
Wege noch fehlt. So seien mir denn auch einige kritische Bemerkun-
gen zu den altkatholischen Liturgien gestattet als Hinweise auf ge-
wisse noch zu iiberwindende Mingel.

Als einen solchen Mangel kann man es betrachten, wenn die ein-
zelnen Liturgien unserer Kirchen zum Teil in betriachtlicher Weise
voneinander abweichen. Wire es nicht ein wiinschenswertes Ziel ge-
wesen, eine einheitliche altkatholische Liturgie zu schaffen, bei der
bloss das Sprachgewand wechseln wiirde ? Hétte dies nicht minde-
stens innerhalb des deutschen Sprachgebietes erreicht werden sollen ?
Dass es dazu nicht gekommen ist, muss als Folge mangelnder Zu-
sammenarbeit erscheinen. In der Tat ist man in den einzelnen Lén-
dern bei der Liturgiereform je seine eigenen Wege gegangen, ohne in
direktem Kontakt mit den Schwesterkirchen zu stehen. Vielleicht ist
hier etwas versiumt worden, was der Einheit des Altkatholizismus
sehr zutriaglich sein konnte. Wenn wir aber vorhin die nachtriden-
tinische Uniformierung der Liturgie bedauert haben, so ist unsere
Mannigfaltigkeit doch auch positiv zu werten. Die Unterschiede
gehen ja wiederum nicht so weit, dass der Aufbau und die wesent-
lichen Ziige der Liturgie davon ernstlich tangiert wiren. Ja, auch die
Abweichungen vom réomischen Ritus sind nirgends so gross, dass der
Zusammenhang nicht mehr deutlich genug zu erkennen wire. Wir
haben im Grunde nicht verschiedene Liturgien, sondern unterschied-
liche Auspriagungen einer und derselben Liturgie. Dennoch méchte
ich zu sagen wagen, dass in manchen Punkten eine grossere Anniihe-
rung nicht nur erreichbar, sondern auch wiinschenswert wiire.

Es lisst sich auch nicht leugnen, dass unsere liturgischen Biicher
in gewissen Teilen eine textliche Verarmung aufweisen. Dies betrifft
insbesondere das Proprium, d. h. die wechselnden Texte fiir die Zeiten
und Feste des Kirchenjahres. Ich denke dabei vor allem an die wech-
selnden Gesangstexte der Messe, nimlich Introitus (Eingangs-
gesang), Graduale (Gesang zwischen den Lesungen), die Geséinge zum
Offertorium und zur Kommunion. Von dieser ganzen Gruppe von
Texten und Geséingen hat man z.B. in Holland bloss den Introitus
beibehalten. In der schweizerischen Liturgie fehlen das Graduale und



— 240 —

der Kommuniongesang, wihrend man die alten Offertoriumstexte
durch Bibelspriiche ersetzt hat, die als Gesangstexte villig ungeeignet
wiren. Am vollstandigsten sind diese Texte von Thiirlings beibehal-
ten und auch zum Singen eingerichtet worden. Thr Ausfall ist aus
zweil (Griinden zu bedauern : einmal weil in ihnen der liturgische Tages-
gedanke oft sehr schén zum Ausdruck kommt, und zum andern, weil
mit ihrer Unterdriickung der Psalmengesang in der Messe, dem einst
reichlich Platz eingerdumt gewesen war, auf ein Minimum reduziert
oder ganz ausgeschaltet wird. (Auch die Auswahl an Prifationen ist
zum Teil sehr stark eingeschrinkt worden.)

Man kann demgegeniiber auf den entschiedenen Gewinn hin-
weisen, den die reichliche Verwendung des Kirchenliedes in unseren
Gottesdiensten mit sich gebracht hat. Das soll auch nicht bestritten
sein. Esist ja klar, dass die Gemeinde auf diesem Wege am leichtesten
zum Singen gebracht werden kann; denn das Lied ist ihr an sich viel
zugéinglicher als jede andere Form gottesdienstlichen Gesangs. Wo
dann aber das Kirchenlied allein noch das Feld beherrscht und oft
ohne Riicksicht auf den Zusammenhang der Liturgie bei allen Ge-
sangsteilen der Messe eingesetzt wird, da ist dann eine vollige Ver-
dringung des eigentlichen liturgischen Gesanges die Folge. Die Ge-
meinde singt nicht mehr das Gloria oder das Sanctus, sondern irgend-
welche Liedstrophen zum Gloria oder zum Sanctus, wobei hiufig gar
keine Beziehung zwischen dem Liedtext und dem liturgischen Texte
mehr besteht. So wird schliesslich die Gemeinde durch ihr Singen
nicht zur Liturgie hin, sondern an ihr vorbeigefiihrt.

Was aber ernsthafter ist als die bis jetzt erwihnten Dinge, das
ist eine gewisse Verarmung des gottesdienstlichen Lebens an sich, die
in vielen altkatholischen GGemeinden festzustellen ist. Die Zahl der
Gottesdienste wurde vielfach auf ein letztes Minimum reduziert: ein
einziger Gottesdienst am Sonntag und iiberhaupt keiner mehr unter
der Woche. Als junger Vikar kam ich in eine Pfarrei, in der nicht ein-
mal der Hohe Donnerstag und der Karsamstag gefeiert wurden, weil
man es fir «romisch» fand, an einem Werktage in die Kirche zu gehen.
Ich muss immerhin gleich beifiigen, dass sich das in der betreffenden
Gemeinde seither gedindert hat. Es ist aber bezeichnend fiir eine ge-
wisse altkatholische Mentalitit, welche sofort erklirt, es sei nicht not-
wendig, so oft in die Kirche zu gehen, und es bestehe kein Bediirfnis
fiir mehr Gottesdienste. Es zeigt sich aber aus der Erfahrung, dass
dort, wo man die Zahl der Gottesdienste allzusehr vermindert, die noch
verbleibenden nicht etwa besser, sondern schlechter besucht werden.



Durch die Abschaffung des Mel3stipendienwesens ist in unseren
Kirchen der tiglichen Zelebration des einzelnen Priesters der Boden
entzogen. Wir bedauern es nicht; denn das Bild des romisch-katho-
lischen Priesters, der an einem der vielen Seitenaltire einer grossen
Kirche seine Tagesmesse ohne jeden Anteil einer Gemeinde absolviert,
hat wahrlich mit lebendiger Liturgie nichts zu tun. Aber fehlt unseren
Gemeinden und auch uns Geistlichen nicht doch manchmal etwas,
wenn so viele unserer Gotteshiuser die ganze Woche hindurch leer
und tot sind ? Da besitzt jedenfalls die anglikanische Kirche mit ihrem
tiglichen Morgen- und Abendgebet etwas, wofiir wir kein Aquivalent
haben.

Wir konnten noch auf dies und jenes in unseren gottesdienst-
lichen Verhiltnissen hinweisen, das durchaus nicht nach lebendiger
Liturgie aussieht. Aber wir miissen zum Schluss kommen und ein
gewisses Fazit zu ziehen versuchen. Da diirfen wir denn schon sagen,
dass in den altkatholischen Kirchen eine aktive Beteiligung der Ge-
meinde an der Liturgie immer erstrebt und auch in hohem Masse
erreicht worden ist, lange bevor die liturgische Bewegung solche For-
derungen aufgestellt hat. Manches, was heute auf dem liturgischen
Reformprogramm anderer Kirchen steht, ist hier schon lange ver-
wirklicht. Denken wir nur etwa daran, dass die Wiederherstellung der
alten Osternachtfeier in vielen unserer Kirchen schon seit Jahrzehn-
ten Tatsache geworden war, bis sie endlich im Jahre 1951 zum ersten
Male auch in der romischen Kirche angeordnet wurde. Die Vergesetz-
lichung und Klerikalisierung der Liturgie ist bei uns tiberwunden.

Aber noch bleibt vieles zu tun, vor allem durch eine intensivere
Einfithrung der Gliubigen in das liturgische Leben. Oft bleibt das
Interesse der Gottesdienstbesucher noch allzusehr am Ausseren haf-
ten, und die aktive Beteiligung besteht mehr in einem dusseren Mit-
machen als in einem inneren Mitgehen. Es ist immer wieder nitig,
die Glaubigen zu einem tieferen Verstandnis der Liturgie hinzufiihren
durch Predigt und Katechese, in Vortragen und Literatur. Mogen von
diesem Kongress her kriftige Impulse nach dieser Richtung hin in
unsere Gemeinden ausgehen !

Wie aber die Erfahrungen anderer Kirchen und nicht zuletzt
auch der rémisch-katholischen Kirche zeigen, ruft die Krneuerung
des liturgischen Lebens auch nach einer Erneuerung der Liturgie
selbst. Man kann darauf hinweisen, dass seit den letzten Jahren auch
bei uns einiges im Tun oder bereits getan ist. In Holland hat man
z.B. die Lesungen der heiligen Messe revidiert und bereichert; in



— 242 —

Deutschland ist sogar ein neues Missale erschienen. Dariiber soll
aber von anderer Seite gesprochen werden.

So mochte ich nun hier haltmachen und nur noch kurz drei For-
derungen erheben, die mir fiir jede Liturgiereform unerlésslich zu sein
scheinen: |

1. Sie soll wissenschaftlich fundiert sein; daher Studium und Be-
riicksichtigung der neueren Liturgieforschung.

2. Sie soll auf das Wesentliche ausgerichtet sein, sich nicht an aller-
hand Details Geniige tun, sondern die grundlegende Struktur
der Liturgie sichtbar machen.

3. Sie muss auch von pastoralen Gesichtspunkten geleitet sein;
d.h. eine lebendige Liturgie muss auch zeitgemiiss sein, indem
sie den Glaubigen nicht eine Menge unwichtiger Dinge zumutet,
die sie nicht mehr zu verstehen vermégen. Der Geist der Zeiten,
und zwar in unseren Liturgien nicht bloss der des Mittelalters,
sondern auch der des 19. Jahrhunderts, hat in den liturgischen
Texten und Gepflogenheiten mancherlei Spuren hinterlassen,
und nicht alles aus dieser Hinterlassenschaft ist dem heutigen
Menschen mehr verstdndlich und zutraglich.

Es folgt das Korreferat von Pfarrer C. Tol (Amsterdam)

Unsere altkatholischen Liturgien sind reformbediirftig gewor-
den, hat soeben Herr Prof. Riithy betont. Gewiss, tempora mutantur,
nos et mutamur in illis: die Zeiten é&ndern sich, und wir uns mit ihnen.
Besonders die Umwiilzung in Auffassungen und Verhiltnissen, wel-
che der letzte Weltkrieg mit sich gebracht hat, hat auch die litur-
gischen Gedanken bei vielen nicht unberiihrt gelassen. Allerdings
liegt der Ursprung der liturgischen Bewegung vor 1939, ja selbst schon
im letzten Jahrhundert — nahere Angaben dariiber sind unter ande-
rem im zweiten Heft 1952 der IKZ zu finden, worin Bischof Adolf
Kiiry im Artikel «Zur liturgischen Bewegung der roémisch-katho-
lischen Kirche im deutschen Sprachgebiet» ausfiihrlich dariiber
spricht. Aber doch ist seit dem letzten Krieg dies alles viel aktueller
und dringender geworden. Uberall in weiten Kreisen spiirt man ein
bestimmtes Misstrauen gegeniiber Ideen und Methoden, die jahr-
hundertelang als heiliges Erbgut unantastbar waren. Zudem hat die
Not des letzten Krieges Fragen aufgeworfen, die aufs neue angefasst
werden miissen. Auch auf liturgischem Gebiet ist diese Unruhe in der
Seelsorge wach geworden. Und es giart und brodelt iiberall in allen



— 243 —

Kirchen. Man kénnte von einer 6kumenischen Notsituation sprechen,
die die Kirchen untereinander verbindet.

Es ist denn auch nicht schwierig, eine Reihe kleiner und grosser
Wiinsche zu nennen. Der eine sagt, dies muss auf diese Weise, der
andere, es muss auf jene Weise geindert werden. Aber dies wiirde ein
endloses Durcheinander, ein Tohuwabohu geben, wobei wir vor lauter
Béaumen den Wald nicht mehr sehen wiirden. Darum ist es gut, hier
zuerst zu gewissen Ausgangspunkten und Richtlinien zu kommen,
die unsere weiteren Gedanken bestimmen miissen. Gliicklicherweise
wird diese Aufgabe dadurch erleichtert, dass schon verschiedene
Theologentagungen abgehalten worden sind, auf welchen das litur-
gische Reformproblem néher studiert worden ist. Von besonderer
Bedeutung sind hier die Antréige der dritten internationalen Studien-
woche altkatholischer Theologen in Solothurn 1954 (IKZ 1955, 2,
S.75).

Unter anderem wird darin gesagt: «Es ist bei den liturgischen
Reformarbeiten eine moglichste Anniherung der altkatholischen
Liturgien anzustreben.» Darum ist es sehr wertvoll, auch hier auf
einem internationalen Altkatholikenkongress — dem internationalen
Treffpunkt vieler — iiber Liturgiereform miteinander zu sprechen.
Wie wir soeben von Herrn Prof. Riithy gehort haben: einst hatten
wir den gleichen Ausgangspunkt — das Missale Romanum und die
anderen romischen Liturgiebiicher, aber im Verlaufe von neunzig
Jahren sind wir an verschiedenen Punkten national eigene Wege
gegangen, wodurch eine gewisse Divergenz entstanden ist. Vor allem
jetzt, da wir als Linder Europas immer mehr aufeinander angewiesen
sein werden, und der Gedanke eines vereinten Europa immer mehr
Gestalt annimmt, soll auch hier anstelle der zentrifugalen Richtung
mehr die zentripetale, anstelle einer weiteren Divergenz mehr Ver-
einheitlichung angestrebt werden.

Und in der Tat sind hier an verschiedenen Stellen Moglichkeiten
vorhanden.

Aber nicht allein diese internationalen altkatholischen Belange
sollen uns bei unseren Gedanken iiber Liturgiereform beherrschen,
viel wichtiger ist es, dass wir uns durch einen allgemein-6kumenischen
Gesichtspunkt leiten lassen, nimlich durch die tiefere theologische Be-
sinnung, die heutzutage der Liturgie gewidmet wird und unsere Ein-
sicht in die Liturgie stark bereichert hat. Ja, das fundamentale Den-
ken iiber Liturgiereform muss darin liegen, dass ihre ganze Aktivitit
und ihr Gedankenstrom mehr als vorher begriindet werden muss



— 244 —

durch eine tiefere theologische dogmatische Besinnung. Diese richtet

~sich vor allem auf das eigentliche Wesen der Liturgie selbst, und dann
sehen wir, dass diese vom Christus-Mysterium und vom Mysterium
der Kirche nicht losgetrennt werden kann.

Es ist ein bedauernswerter Umstand, dass viele in der Kirche
nicht viel mehr sehen als das Ausserliche, ein Kultverein neben vielen
anderen Vereinen, eine Organisation und nicht einen Organismus.
Oder wie Romano Guardini es einmal ausgedriickt hat in « Das Er-
wachen der Kirche in der Seele» (in Hochland, 1921-1922, S.257):
« Wir leben noch wohl in der Kirche, aber wir beleben die Kirche nicht
mehr.»

Unsere Zeit ist gleichwohl Zeuge des Erwachens in den Herzen
des unerschopflichen, unergriindlichen Mysteriums der Kirche. In
der ganzen okumenischen Welt beginnt der Kirchenbegriff — die
Ecclesiologie — je linger je mehr eine wesentliche Rolle zu spielen.
Einige bezeichnen darum dieses Jahrhundert als Jahrhundert der
Wiederentdeckung der Kirche. Hier und dort mag man dann - ich
denke an Rom, die Enzyklika Mediator Dei — die Lehre von der
Kirche als des mystischen Leibes Christi auf die Spitze treiben, und
das macht einige von uns kopfscheu; meines Erachtens steht es fest,
dass eine tiefere Einsicht in das Wesen der Kirche absolute Bedingung
sein muss fiir unsere Gedanken iiber Liturgiereform.

Dies alles hat auch die liturgische Bewegung ausserordentlich
beeinflusst. Man entdeckte die reiche Gedankenwelt der Heiligen
Schrift auch fiir die Liturgie. Daraus wurde klar, dass ein niherer
Zusammenhang zwischen biblischer Theologie und Liturgie besteht.
Man griff zuriick auf die grossen Schitze grundlegender liturgischer
Gedanken, deren es eine Menge gibt in den Schriften der alten Kir-
chenviter und in den alten katholischen Liturgien. Man gewann Ein-
sicht in die Grosse des Reichtums und der Tiefe der alten katholischen
Kirche auf diesem Gebiet und in das Geheimnis der Kirche als gott-
lich-menschliche Kultgemeinschaft.

Typisch fiir den Wandel der Zeiten auch in unseren Kreisen ist
der Umstand, dass 1938 auf dem Kongress in Ziirich am zweiten Tag
als Thema besprochen wurde: «Das Wiederaufleben des alten katho-
lischen Frommigkeitsgutes» — und dass unter anderem Pfr. Dr. van
Riel, mein Vorginger aus Amsterdam, tiber liturgisches Brauchtum
wie Aschenweihe und Kerzenweihe sprach — und nun heisst es: « Le-
bendige Liturgie.» Und beide Worter, «lebendig» und « Liturgié», sol-
len moglichst tief und in ihrer wahrsten Bedeutung verstanden wer-



— 245 —

den. Denn die Liturgie der Kirche ist die geistliche Lebenssphiire, die
Atmosphire, in der wir leben, in der wir atmen, in der wir denken,
in der wir auch Theologie pflegen. So wie jemand es einmal aus-
gedriickt hat: «La liturgie n’est pas seulement un lieu théologique,
elle est beaucoup plus un milieu théologique, le milieu de notre vie
spirituelle.»

Theologische, besonders christologische und ecclesiologische Be-
sinnung auf das Wesen der Liturgie soll also die erste und wichtigste
Aufgabe sein, vor die wir uns gestellt sehen, aber damit sind wir noch
nicht am Schluss. Dann beginnt es erst. Bereichert und gewappnet
mit der Einsicht, die wir aus den lebendigen Wassern der Liturgie
geschopft haben, miissen wir ferner das Problem der liturgischen
Formensprache anpacken.

Es ist meine Aufgabe, Thnen hier auch eine Ubersicht zu geben,
was dariiber konkret in den anderen Kirchen zu finden ist. Sehen wir
zuerst einmal bei den protestantischen Kirchen. Wir entdecken dann,
dass da schon vieles in Bewegung ist. Es freut uns dabei sehr, dass wir
dort unter anderem ein Wiederaufnehmen allerlei alter katholischer
Elemente entdecken konnen, die im Ehrendienst wieder eine leben-
dige Funktion ausiiben sollen. Typisch protestantisch geschieht diese
liturgische Erneuerung leider in grosser Unordnung, oft zu dilettan-
tisch und von Zufillen abhéngig, dadurch unausgeglichen, weil man
einen klaren theologischen Hintergrund vermisst. Mit katholisieren-
den Formen allein kommt man nicht dazu. Manchmal richtet man
damit mehr Schaden an, als dass man Gutes tut. Besonders im kal-
vinistisch orientierten Protestantismus der Niederlande erweckt die-
ser Liturgismus ziemlichen Widerstand. Und manchmal sehr zu
Recht, weil es nicht allein um die Form geht. Wer das Wesentliche
von der Form wegnimmt, macht sie leer und verwerflich. Also ist die
Ernte, die wir hier von den protestantischen Feldern hereinholen
konnen, ziemlich klein; nur hier und dort kénnen wir eine Ahre auf-
lesen.

In der anglikanischen Welt liegt begreiflicherweise eine grossere
Fundgrube fiir uns. Uberdies haben fast alle Zweige der anglika-
nischen Kirchengemeinschaft in den Jahren nach dem letzten Welt-
krieg ihr Gebetbuch revidiert, beziehungsweise sind sie mit einer Re-
vision des Common Prayer Book beschiftigt. Im Jahre 1951 erschien
als erste wichtige Ausgabe nach dem Kriege « The American Missal
Revised»in der Episkopalen Kirche der Vereinigten Staaten, das keine
kanonische Autoritit erhielt, wohl aber zum Gebrauch empfohlen

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1961, 16



— 246 —

wurde. Anerkannt sei, dass sich in diesem Werk Elemente finden, die
wir beriicksichtigen kénnen, aber andererseits gibt es Material, das
bei uns Altkatholiken Stirnrunzeln hervorruft. Inzwischen ist man
in den Staaten noch tiichtig an der Arbeit, wobei die offiziellen kirch-
lichen Wege beschritten werden, so dass wir hier, aus den Studien-
rapporten ersichtlich, ausgeglichenere Resultate erwarten diirfen.

Wertvoller ist augenblicklich fiir uns das neue Gebetbuch fiir die
anglikanische Kirche in Kanada. Nun schon in vielen Ditézesen seit
1955 eingebiirgert, wird es hochstwahrscheinlich im folgenden Jahre
in uneingeschrinkten Gebrauch genommen. Besonders interessant
sind darin die grosseren und kleineren Verinderungen in dem Teil,
der als The Holy Eucharist bezeichnet wird. Hier wurde ein mutiger
Versuch unternommen, wirklich Veraltetes und Unwesentliches aus
dem gottesdienstlichen Leben zu entfernen und alles aus bester bib-
lischer Theologie und anglikanischer Tradition aufs neue aufzubauen.
Auch in unserer IKZ (1956, I, S.41) ist das neue Gebetbuch ausfiihr-
lich und lobend von Pfr. Vogel aus Offenbach besprochen worden.
Einige auffallende Gedanken: Vertreter der Gemeinde kénnen dem
Priester Brot und Wein fiir die Konsekration bringen. Im grossen
Kirchengebet wird unter anderem gebetet : fiir die Einheit aller Chri-
sten, fiir den Frieden der Welt, fur die Missionare und fiir alle Ver-
storbenen. Weiter : eine Heilige- Geist-Epiklese fiir die Kommunikan-
ten und ein allgemeiner Friedensgruss.

In England selbst liegt alles viel ungiinstiger, nicht allein der
bekannten Situation wegen, dass das Parlament einer Revision des
Common Prayer Book Zustimmung geben muss, sondern auch, weil
man in England noch keine einheitliche deutliche Lésung der litur-
gischen Fragen gefunden hat. Von Zeit zu Zeit finden dariiber Aus-
sprachen statt, bei denen die Meinungen stark aufeinanderprallen.
Wohl setzen verschiedene Organisationen sich dafiir ein, das litur-
gische Bewusstsein zu aktivieren und die Kommunionfeier zu einem
Familienfest zu machen, wo man dann auf diese Weise den Gemein-
schaftscharakter der Eucharistie — wie man weiss, ein Grundgedanke
der liturgischen Bewegung — zu unterstreichen versucht.

Wir wollen in diesem Zusammenhang auch noch auf die inter-
essante neue Abendmahlsliturgie der Kirche Siidindiens hinweisen,
seit 1954 fiir den allgemeinen Gebrauch als verbindlich erklirt. Viele
gewagte uralte und neue Elemente wurden hier aufgenommen und
zu einem beseelten GGanzen verarbeitet. [ch nenne z. B.: einige Zeit
des Stillschweigens vor dem Schuldbekenntnis, drei Lesungen inner-



— 247 —

halb des Wortgottesdienstes, das Kirchengebet in Litaneiform nach
dem Glaubensbekenntnis, welch letzteres selbstverstindlich wie das
Vaterunser gemeinsam gebetet wird, vor den Offertoriumsgebeten
geben die Glaubigen einander die Hand zum Friedensgruss. Trotz
verschiedener Bedenken, die wir hie und da gegen diese Liturgie und
diese Kirche erheben konnen, ist diese Liturgie eine wertvolle kon-
krete Bereicherung des liturgischen Schatzes unserer Zeit.

Und nun unsere romasch-katholische Schwesterkirche. Vor allem
die Entwicklung der Liturgie dieser Kirche sollten wir gut im Auge
behalten. So wie die Antriage der Theologentagung in Solothurn auch
beginnen mit: «Die altkatholischen Liturgien sind Tochterliturgien
der romischen. Sie sollen daher die Werte dieses Vorbildes moglichst
unverkiirzt zur Geltung bringen.» Und weiter: «Man soll nicht in
einen liturgischen Eklektizismus verfallen. Wir gehoren nun einmal
zum katholischen Liturgiebereich der Westkirche, und wir sollen
nicht allein eine maoglichste Anniherung der altkatholischen Litur-
gien untereinander anstreben, sondern auch eine moglichste Uber-
einstimmung der altkatholischen Liturgiercformversuche mit den
romisch-katholischen Reformversuchen. Moge auch in dieser Hin-
sicht die Eucharistie das centrum unitatis sein.»

Das allgemeine praktische Anliegen der liturgischen Bewegung
der romisch-katholischen Kirche setzt sich vor allem ein fiir die aktive
Beteiligung der Gemeinde an der Feier der heiligen Messe. Besonders
der grosse Gedanke des Gemeinschaftscharakters der Kucharistie —
einer der wesentlichen Ausgangspunkte fiir Liturgiereform — tritt
hier stark in den Vordergrund, als Reaktion, weil dieser Gedanke in
der Romkirche so sehr verlorengegangen war. Also wird die Forde-
rung, das Zugestindnis der Landessprache — Haupterfordernis fiir
Gemeinschaftsliturgie - immer lauter und eindringlicher. Von immer
mehr romisch-katholischen Gliubigen wird das Latein als ein Haupt-
hindernis fir die liturgische Erneuerung angesehen. Und man hofft
auch hier — vielleicht zu viel — auf ein Erneuerungswunder des kom-
menden vatikanischen Konzils.

Heute haben wir Altkatholiken, dank unserer Viter, noch einen
grossen Vorsprung, wie auch der Gemeinschaftsgedanke schon bei-
nahe ein Jahrhundert lang eine vielseitige Auswirkung auf unsere
Liturgien gehabt hat. In der Romkirche steckt die praktische Aus-
wirkung noch ganz in den Kinderschuhen. Im allgemeinen sind die
vielen Verinderungen im Missale und Brevier, auch diejenigen, die
zu Beginn dieses Jahres aufgenommen worden sind, von geringer Be-



— 248 —

deutung und faktisch noch ziemlich negativ. Unter anderem ist hier
ein kleines Plus, dass der Priester nunmehr mit dem Beginn des Ka-
nons wartet, bis das Sanktus-Benediktus fertig gesungen ist. Zweifel-
los steht der grosse Gedanke der Gemeindeliturgie dahinter, aber die
Auswirkung ist noch ziemlich gering. Als beinahe einziges, wichtiges,
positives Resultat der wirklichen Liturgieerneuerung in der Romana
Ecclesia ist zu nennen: die Ordo Hebdomadae Sanctae instauratus:
die Reform der Karwochenliturgie vom 16.November 1955, wobei
wir es mit einer vielgepriesenen Liturgiereform zu tun haben. Rom
geht offenbar sehr vorsichtig ans Werk, aber anderseits auch griind-
lich erwégend. Es ergibt sich auch die Frage — Jungmann stellt sie,
und ich gehe damit einig —, ob heute, da alles noch so in Umwélzung
und Bewegung begriffen ist, die Zeit wohl reif ist fiir grosse ein-
greifende Erneuerungen in der Liturgie. Wir diirfen nicht vergessen,
dass die Liturgie schon immer an die Tradition gebunden gewesen ist.
Schon im ersten liturgischen Text: 1.Kor. 11, 23, iiber das Herren-
mahl beginnt der Apostel Paulus mit einem Appell an die Tradition:
Hagélafor — [lagédwxa: «Denn ich habe vom Herrn her empfangen,
was ich euch auch iiberliefert habe.»

Mit der Einfiihrung von Veranderungen in der Liturgie — dem
heiligen Erbgut von Jahrhunderten — sollen wir meines Erachtens
ausserst vorsichtig sein. Natiirlich ist es gut, uns darauf zu besinnen
und alle Moglichkeiten zu erwigen — damit sind wir nun auch be-
schiftigt —, aber wir sollten erst nach reiflicher Beratung und noch-
mals reiflicher Beratung zu definitiven Anderungen iibergehen, die
Entwicklung in anderen Kirchen im Auge behaltend, und im beson-
deren in der Kirche von Rom. Liturgiebiicher soll man nicht alle
zwanzig Jahre eingreifend verindern. Vorsicht und Bescheidenheit
sind vor allem hier Vorziige, die nicht genug gelobt werden kénnen.

Bescheidenheit geféallt uns auch in der Hinsicht, dass wir nicht
zu sehr die Liturgie nach uns ausrichten, sondern dass wir danach
trachten, zur Liturgie hinzugelangen : dass wir danach streben, unser
personliches, individuelles, religioses Erleben durchdringen zu lassen
vom Geist der Liturgie. Dabei brauchen wir aber nicht den Geist der
Liturgie so straff und streng-aristokratisch zu interpretieren wie
Romano Guardini in seinem Werk «Vom Geist der Liturgie», das
tibrigens schon vom Jahre 1918 datiert. Nur wenn unsere personliche
Frommigkeit durchdrungen wird vom gottlichen Geist der Liturgie,
wird eine Liturgie-Erneuerung ihr Ziel erreichen. Lebend aus der
Liturgie, sollen wir uns eine liturgische Frommigkeit zu eigen machen,



— 249 —

welche wiederum die Liturgie befruchten wird. Etwas von dieser
inneren Ubereinstimmung von Person und Liturgie soll vor allem
auch in unserem héiufigen Kommunionsempfang sichtbar werden.

Zum Schluss wollen wir unsere Rundschau bei unseren eigenen
altkatholischen Kirchen beenden. Wonach bei uns im konkreten ge-
strebt wird, finden wir kurz und klar aufgezihlt in den Antrigen der
internationalen Studienwoche 1954 in Solothurn. Es schien mir das
beste, diese Antrige fiir Sie vervielfiltigen zu lassen, damit Sie das
Anliegen deutlich vor sich haben und als Ausgangspunkt fiir die Dis-
kussion in Ihren Gruppen beniitzen konnen.

Als wertvolle Ergianzungen dazu mégen beitragen: erstens was
Pfr. Pursch nun gleich iiber das bisher Erreichte in Deutschland be-
richten wird. Zweitens die « Bemerkungen und Erwigungen zu den
altkatholischen Liturgien», welche Herr Prof. Riithy seit 1957 in der
IKZ veroffentlicht hat. Damit ist er bis jetzt bis zum Vaterunser
gelangt, und verschiedene konkrete Vorschlage hat er schon gemacht.

Vergessen wir nie: letztlich kommt es bei der Liturgiereform
darauf an, dass wir nicht allein alte Formen durch neue ersetzen,
sondern auch auf das Wachrufen des Geistes der Liturgie in uns. Es
geht um lebendige Liturgie, um das Durchstossen zu den Tiefen unse-
res (laubens.

Liturgie ist erst dann lebendig, wenn wir uns in ein personliches
Verhiltnis zu Gott zu stellen vermogen; und ist erst dann Liturgie,
Aerovoyra, Aewtov dpyor ein heiliges Tun als Volk Gottes, wenn unsere
Person im Gemeinschaftsverband in Kontakt tritt mit dem allméch-
tigen Gott, der unendlich hoch iiber uns erhaben ist, doch in Christus
sich barmherzig zu uns hernieder gebeugt hat in Seinem Gnaden-
mysterium, wofiir wir Ihm danken sollen und Ihn verherrlichen,
nunc et semper et in saecula saeculorum.

Wer die Liturgie erneuern und verbessern will, beginne also
zuerst bei sich selbst. |

Pfarrer W. E. Heese verliest das Referat von lic. theol. K. Pursch
(Bonn):

Der Stand der liturgischen Erneuerung
in der altkatholischen Kirche Deutschlands

Die zuinnerst treibende Kraft der liturgischen Erneuerung liegt
darin, dass die Kirche sich ganz neu zur Verwirklichung und Dar-
stellung bringen muss. Es geht dabei nur scheinbar um gottesdienst-



— 250 —

liche Formen, es geht nur im Vordergrund um einen anderen Stil.
Es geht in Wirklichkeit um die Kirche selbst. Weil die Kirche in allen
ihren Gliedern ganz neu zum Leben kommen soll, darum kommt nun
auch Bewegung und neues Leben in ihren Gottesdienst. Denn ihr
Cottesdienst ist das, worin sie sich, wenn nicht am deutlichsten, so
doch am unmittelbarsten ausdriickt. Das will nichts anderes heissen,
als dass die Gnade sich im Sakrament und vor allem in der Feier der
Eucharistie verstindlich machen will, zur Darstellung bringen, trans-
parent werden will, soweit es eben moglich ist. Doch das Zeichen ver-
liert an Wert, wenn es selbst einer Erkldrung bedarf und damit seinen
Zeichencharakter verliert. Das gilt vor allem fiir das wichtigste aller
Zeichen: das Wort, die Sprache.

Die liturgischen Texte ertfiillen erst dann ihren Zweck, wenn sie
auch verstanden werden. Selbstverstindlich ist mit der Ubertragung
der liturgischen Texte in die Muttersprache noch lange nicht alles
getan. Dazu gehort vor allem die Erfassung der urspriinglichen Li-
turgiegestalt und ihrer Gliederung: Liturgie — Schola — Gemeinde.
Die Funktionsbedeutung der einzelnen Glieder bedarf einer neuen
und starken Beachtung. Darum lag der Herausgabe des neuen und
jetzt giiltigen Altarbuchs im deutschen Bistum besonders am Herzen,
die antiphonarischen Teile der Eucharistiefeier aus dem blossen Vor-
beten des Priesters in den gemeinsamen Vollzug mit der (Gemeinde
im Wechsel von Schola und Gemeinde zu bringen, zuniichst wohl in
der einfachen Rezitation und weiterfithrend in der Psalmodie, was
durchaus nichtso schwerist, wie es auf den ersten Blick zu sein scheint.

Mit der wachsenden Bedeutung des Wortgottesdienstes ist der
mehrjihrige Zyklus der Lesungen engstens verbunden. Schon im
ersten Altarbuch hatten wir eine zweite Reihe, nun sind vier Reihen
aus alten Lektionaren geschaffen worden. In der urspriinglichen Aus-
wahl aus den Biichern der Heiligen Schrift, die auf ein Jahr verteilt
wurde und damit zur Auslegung kommen konnte, offenbart sich eine
zu enge Begrenzung, die auch die Aufmerksamkeit der Horer durch
allzu hiufige Wiederkehr herabsetzt. Nun ist aus siimtlichen Biichern
des Alten und Neuen Testamentes eine solche Auswahl getroffen, dass
alle wesentlichen Inhalte zur Verkiindigung gelangen. Hier ist mit
einem Schlag zur Erfiillung gebracht, was bisher die biblische Be-
wegung nur miithsam versuchte. Kein Mensch vermag zu ermessen,
was es bedeuten wird und welcher Segen davon ausgehen wird, wenn
die Fiille der Schrift der ganzen Gemeinde auf solche Weise lebendig
erschlossen werden kann. Denn es ist noch lange nicht dasselbe, wenn



— 251 —

viele einzelne fiir sich die Schrift lesen oder wenn die Schrift in der
heiligen Versammlung der Gemeinde Gottes gegenwiirtig und leben-
dig wird. Auch das Singen der vom HI. Geiste Gottes inspirierten
Psalmen bedeutet einen grossen GGewinn gegeniiber einigen stark ver-
brauchten und fragwiirdigen Kirchenliedern.

Sinngemiiss wurde auch das « Gebet der Glaubigen» (Fiirbitten)
an die alte Stelle gesetzt, wo es vor Gregor dem Grossen stand, jenes
Gebet der Kirche fir die allgemeinen und besonderen Anliegen der
Welt und der Zeit. Die Aktualisierung des Gottesdienstes der Ge-
meinde hat hier ihre fruchtbarste Stelle, unmittelbar nach der Pre-
digt. So kommt die Grundstruktur wieder deutlich zum Vorschein,
die Formprinzip jedes liturgischen Gottesdienstes ist: erst Horen des
Wortes Gottes und dann die betende oder meditierende Antwort des
Menschen. _

Die Urgestalt der Eucharistiefeier soll durch das neue Altarbuch,
das man am besten mit einem Rezensenten als Werkbuch bezeichnen
wird, klarer zutage treten. Hier sind wir noch am Beginn eines langen
Weges. Wir sehen wohl ganz konkrete Moglichkeiten greif bar nahe-
geriickt und sehen dahinter schon wieder weitere Entwicklungen an-
setzen, von denen aber niemand wissen kann, ob sie ebenso rasch, ja
sogar noch rascher oder aber auch umgekehrt viel langsamer oder gar
nicht sich verwirklichen werden. So wird es immer sein, solange man
im Fluss einer geschichtlichen Bewegung von solchem Ausmass steht,
dass man die Frage nach Anfang oder linde kaum beantworten kann.
Aber wenn wir einmal unterstellen diirfen, dass die Entwicklung nicht
abgebrochen wird, dann wird man wohl sagen miissen, dass wir jetzt
immer noch am Anfang stehen, ja dass uns dieser Anfang, dieser Neu-
beginn als Gnade erscheinen muss und dass fiir Selbstzufriedenheit
ganz und gar kein Grund gegeben ist.

Im neuen Altarbuch sind uns die Moglichkeiten eines neuen und
lebendigeren Vollzuges geboten und viele Tiiren fiir die Zukunft offen-
gelassen. So wiire z. B. bei der Neugestaltung des Wortgottesdienstes
der Vorschlag ernstlich zu priifen, diesen ganzen ersten Teil der
Eucharistiefeier vom Altar zum Ambon bzw. zur Sessio zu verlegen.
Das hat sein Vorbild in der Pontifikalliturgie, wo der Bischof wohl
eingangs den Altar als Sinnbild Christi begriisst, dann aber zu seiner
Cathedra geht, dort das Kirchengebet spricht, die Lesungen hort,
kurz alles dort bis zum Beginn der eigentlichen Eucharistia verrichtet.
Man kann sich ja nicht genug klarmachen, dass die Urgestalt der
Messe nicht etwa an der stillen Privatmesse abzulesen ist, als ob alle



— 252 —

anderen Formen nachtréglich kiinstlich gesteigert worden wiren, um
mehr Feierlichkeit zu schaffen, wie es Luther meinte und von unsach-
verstindiger Kritik zum ‘Ausdruck gebracht wird. Die Entwicklung
lief ja gerade umgekehrt. Erst als die Messfeier aufhorte, lebendiger
Gemeindevollzug zu sein, und oft unabhingig von einer Gemeinde
von jedem Priester gefeiert wurde, zog man die verschiedenen Funk-
tionen z.B. des Lektors und der Schola zusammen und fasste dem-
gemiiss auch die verschiedenen Biicher, wie Sakramentar, Lektionar
und Antiphonar zu einem Buch zusammen. Dadurch kam der Vollzug
aller dieser Teile an den Altar. Es gab ja auch in den Seitenkapellen
der mittelalterlichen Stifts- und Klosterkirchen keinen anderen Ort
mehr als den Altar. Im gegenwértigen und ersten Altarbuch unseres
Bistums wurde darum das Lektionar mit gutem Grund herausgelist.
Eswar auchin keinem Falle erstrebenswert, den gegen das erste Altar-
buch mit seiner klaren Intention zur Aktivierung des Antiphonars
bestehenden Zustand, der auf der vorgefundenen Situation der da-
maligen Messfeier basierte, gutzuheissen und zu verewigen. Vor allem
kann dieser Zustand durchaus nicht fiir sich in Anspruch nehmen,
der genuin altkatholische zu sein.

Dies alles soll der Transparenz — der besseren Durchschaubar-
keit und dem klareren Verstindnis der Liturgie dienen. So ist es im
neuen Altarbuch gemeint und grundgelegt, das vieles vorausnimmt,
was andern erstrebenswert scheint und die sehr hart darum ringen
miissen. Manchem erscheint dieses Buch als zu kiihn, wenn nicht
geradezu waghalsig zu sein. Zugegeben, das entworfene Bild ist vielen
noch fremd, aber wer ein altes Bauwerk kannte, bevor es restauriert
wurde, und es dann nachher wiedersieht, ist zunichst auch mehr als
iiberrascht. Auf den ersten Blick ist es vielleicht etwas vollig anderes
geworden. Erst bei niherem Zusehen stellt sich dann immer mehr
heraus, dass es wirklich das alte Bauwerk ist und dass die Verinde-
rungen lediglich darin bestehen, dass das, was es eigentlich war und
sein wollte, jetzt erst richtig zur Darstellung gelangt. Vieles war iiber-
deckt, manches véllig verschwunden, was jetzt klar in Erscheinung
tritt. Anderes, das sich bisher zu stark in den Vordergrund schob, ist
an seine ihm zukommende Stelle geriickt worden. Hier ist vor allem
an die Gebete bei der Gabenbereitung gedacht. Denn hier geht es
doch offensichtlich mehr um die Handlung, das Gebet des Tuns, als
um Gebetesworte, die falsche Akzente zu setzen imstande sind. So
wird man vieles besser erkennen, was bisher mithsamer Erklarungen
bedurfte. Und das ist doch schliesslich der Sinn jeder Erneuerung:



— 253 —

die Wiederherstellung der urspriinglichen Form, die einfach und
durchsichtig ist. Es pflegt ja auch bei Gewichsen z. B. bei Obstbéu-
men so zu sein, dass durch das Wachstum sich die guten und ur-
spriinglichen Verhiiltnisse verschieben. So wachsen dann Aste, die
keine Frucht tragen, weil sie aber iiberméssig wachsen, sind sie den
andern hinderlich, die Frucht tragen konnten. Der Girtner muss
darum den Baum immer wieder beschneiden. Christus spricht einmal
davon bei Johannes: Der Herr reinigt den Weinstock, damit er mehr
Frucht bringe.

Im eucharistischen Hochgebet — dem Kanon - mit dem Kon-
sekrationsakt in Einsetzungsbericht, Anamnese und Epiklese konnte
nichts geindert werden. Dafiir sprachen viele und sehr gewichtige
Griinde der abendlindischen Uberlieferung und das hohe Alter dieser
Gebete, vor allem auch als Band der Einheit, das hier noch mit so
vielen Kirchen gekniipft ist und noch immer Grundlage und Aus-
gangspunkt einer Einigung sein konnte. Dafiir sprach auch die Heilig-
keit, die dieser Handlung angemessen ist, die Unverinderlichkeit,
die sonst nicht mehr zu wahren ist, die Entriicktheit aus dem Wandel
der Alltagserscheinungen, die im Grunde alle Religionen fiir ihre hei-
ligen Texte bevorzugen. Selbstverstindlich konnten bei einer neuen
Ubertragung der Texte klarere Ausdrucksformen und deutlichere
Grundlinien herausgearbeitet werden, auch wurde zum Opfermahl
eine urspriinglichere Ordnung der Texte und Handlungen, die etwa
der Zeit des hl. Augustinus von Hippo entspricht, wieder eingefiihrt.
Dadurch sind viele Moglichkeiten kiinftiger Ausgestaltung erschlos-
sen worden, z.B. die briiderliche Versthnung im Friedenskuss.

Haben wir aber nicht eigentlich zuviel geiindert ? Die Frage ist
berechtigt angesichts der Tatsache, dass die abendlandische Kirche
auf diesem Gebiet vierhundert Jahre lang nichts mehr geiindert hatte.
‘Allerdings war vorher eine solche Starrheit unbekannt, aber die Ver-
einheitlichung der Liturgie unter Pius V. stand unter einem gewissen
Zeitdruck und dem Mangel an klarer Ubersicht iiber die Entwicklung
und an sicheren Maf3stiben, um unter dem Vorhandenen immer das
Beste auswihlen zu konnen. Nachdem durch die gewissenhafte und
iiberaus reichhaltige Forschung der vergangenen Jahrzehnte viel
bessere und éltere Quellen zur Verfiigung stehen und, was noch viel
wichtiger ist, dadurch auch die Urteilskraft geschiarft wurde, besser
Geratenes von Geringerem zu unterscheiden, sind wir heute in der
Lage und waren es im Hinblick auf die Messliturgie, Vorschlige aus-
zuarbeiten, die keineswegs voéllige Neuschopfungen darstellen, son-



— 254 —

dern gliicklichere Riickgriffe sind auf das echte Uberlieferungsgut.
Soist beispielsweise unsere heutige zweite Messordnung im Gegensatz
zum ersten Altarbuch nicht mehr nur eine fast wortliche Ubersetzung
der romischen Messe, sondern eine auf den Grundlagen der litur-
gischen Wissenschaft und aus dem Geiste der Erneuerung aus den
Quellen gespeiste Neufassung, die weit iiber das hinausgeht, was ur-
spriinglich das Anliegen der ersten Messordnung war, die solche
Quellen noch nicht zur Verfiigung hatte und darum die massgeb-
lichen Akzente nicht immer erkannte und die Reform zumeist nur
in Kiirzungen bestehen liess. Die erste Messordnung wurde aus pasto-
ralen Griinden mit einigen ganz unbedeutenden sprachlichen Ver-
besserungen unveriandert abgedruckt. Der Versuch einer Uberein-
stimmung, wenigstens in der Katechumenenmesse und den Respon-
sorien wurde im letzten Augenblick durch Erweiterung der litur-
gischen Kommission unmdoglich gemacht.

Hier miissen wir eine andere Frage stellen, die eine wirkliche
Sorge aller an der liturgischen Erneuerung unserer Kirche Beteiligten
ist, nimlich, ob denn unsere Gemeinden auch mitkommen, ob wir
nicht einen zu raschen Schritt eingeschlagen haben. Vielerorts wird
von dem Erreichten kein Gebrauch gemacht, man ist mit dem Ge-
wohnten zufrieden. Man will keinen neuen Wein, man sagt, der alte
sei besser. Nun muss man freilich untersuchen, wer dieses « Man» kon-
kret ist: Sind es die Pfarrer, oder sind es die Gemeinden ? Mancher-
orts wiiren die Gemeinden, jedenfalls in ihrem aktiven Teil, der am
Gottesdienst iiberhaupt Interesse hat, der ihn durch sein Beten und
Singen und iiberhaupt durch sein Mitfeiern trigt, nicht nur bereit,
sondern sogar sehr hungrig nach den neuen Moglichkeiten, aber ihr
Pfarrer will nicht. Entweder will er ganz einfach nicht, oder er denkt,
die da wollen, seien eine unbedeutende Minderheit, und er konne den
iibrigen die Neuerung nicht zumuten. Das kann sehr bitter sein, wenn
man erkennen muss, wieviel missionarische Kraft dadurch unseren
Gottesdiensten fehlt, wie sehr dadurch wirkliche Gnadenstunden ver-
saumt werden. Man meint oft, der Bischof miisste einfach verlangen
und vorschreiben, aber auch er muss schliesslich Geduld haben mit
seinen ilteren Geistlichen, auf denen heute noch ein weit grosserer
Anteil an der Last der Seelsorge liegt, als ihnen eigentlich zumutbar
ist. Und wenn es einfach verlangt wird, dann kénnte bei Unverstind-
nis und innerem Widerstreben leicht Schlimmeres erreicht werden,
als wenn einstweilen noch das Alte weiterpraktiziert wird. Darum
kam es auch zur Zuriicknahme einer bischiflichen Verordnung hin-



sichtlich der Durchfiihrung der liturgischen Handlungen — eine be-
denkliche Kapitulation und ein Zeichen und Beweis dafiir, dass wir
noch ganz am Anfang stehen.

Einstweilen bleibt es also in den meisten Gemeinden beim alten.
Einstweilen, denn es kann sich ja nur um eine relativ kurze Zeit han-
deln, bis das Grundwasser noch mehr gestiegen ist, das die neuen
Formen einfacher und selbstverstindlicher macht. Schliesslich wird
vom Zentrum des Bistums in Bonn nach einem Wort des Bischofs
selbst bei meiner Pfarrereinfithrung im vergangenen Jahr durch die
hier ausgebildete Geistlichkeit dieser Lebensstrom in die GGemeinden
hinausgeleitet werden. Sicher werden diese Ubergangszeiten immer
fiir irgendeinen Teil schmerzlich sein. Auch hier kann uns ein Bild
behilflich sein. Wenn man mit vor Kilte steifen Gliedern in ein war-
mes Zimmer kommt, dann beginnt das Eindringen des Blutes in sie
Schmerzen zu bereiten. Dieserart sind auch die Schmerzen derer, die
den Weg klar vorausbezeichnet sehen. Diese Schmerzen sind die Zei-
chen des einstromenden Lebens, das sicher den Sieg davontragen
wird, aber einstweilen missen wir noch in Geduld ausharren.

An weiter Erstrebenswertem ist uns das neue Gesang- und vor
allem Gebetbuch aufgetragen, fiir das die Texte der tibrigen Sakra-
mente und die Gestaltung der kirchlichen Tagzeiten im Vordergrund
stehen. Nur wenige Gemeinden halten die Vesper oder andere kirch-
liche Tagzeiten.

Eine Zeitlang hat man fiir die in der liturgischen Arbeit Stehen-
den den Vorwurf des Asthetizismus erhoben. Sie nihmen Ausserlich-
keiten wichtiger als die Sache selbst. Messe sei schliesslich Messe, in
welcher Form sie auch gefeiert wiirde. Iis stelle die Wertordnung auf
den Kopf, wenn man Fragen der dusseren (iestaltung wie auch der
aktiven Teilnahme der Gliubigen so wichtig nehme. Dieser Vorwurf
verriit aber nur, dass in denen, die ihn erheben, jenes eigentliche Kr-
wachen der Kirche noch nicht erfolgt ist, das fiir unser Jahrhundert
das grosse Heilsereignis ist, auf das die Welt gewartet hat und dessen
Folgen noch lange nicht abzusehen sind. Aber die Kirche will sich in
ihrer Liturgie darstellen und verwirklichen, doch nicht nur in ihrer
Liturgie.

Eine Gemeinde, die sich um den Altar sammelt, muss ihre Ein-
heit auch ausserhalb des Gotteshauses, auch im Werktag erweisen.
Die durch dieses Brot, das der Leib des Herrn ist, immer wieder zum
Leib des Herrn und untereinander Briider werden, miissen ihre Ver-
bundenheit auch nachher erweisen in der KEchtheit nachbarlicher



— 256 —

Hilfe, in der Selbstverstindlichkeit briiderlichen Einstehens fiirein-
ander, in der stillen Treue des Kinander-Tragens und -Ertragens.
Nicht nur die Kirche als Gotteshaus ist der Ort, wo Gott verherrlicht
wird, sondern «was immer ihr tun moget in Wort oder Werk, das tut
alles im Namen des Herrn Jesus Christus, und so danket ihr dem
Vater durch Ihn.» Seit der Menschwerdung des Gottessohnes sind
alle menschlichen Bezirke einbezogen in die Verherrlichung Gottes,
und auf dieses gelebte Zeugnis schaut der Unglaube. Die Liturgie ist
wichtig, aber sie ist unfruchtbar und im letzten unvollendet und nicht
vollgiiltig, wenn sie ihre Fortsetzung nicht hat im Alltag derer, die
durch sie geheiligt und vereinigt wurden. Beides gehort zusammen
wie Gottesliebe und Néchstenliebe in der Verkiindigung Jesu. Falsche
Vergeistigung, Einseitigkeit, Verniinftelei sind Irrlehren und un-
katholisch. Dieser Erprobung sind wir noch nicht sicher. Viele selt-
same Meinungen werden oft vertreten. Ja, vielleicht miissen wir
sagen: iiber diese Gefahr sind wir noch nicht hinaus.

Die Gefahr eines liturgischen Leerlaufs ist nicht gebannt. Sie ist
nicht durch die Liturgie an sich verschuldet. In ihr sind vielmehr alle
Tore und Raume offen zum Wachstum und zur Verschmelzung mit
allen iibrigen Bereichen des christlichen Lebens in der Welt. Aber es
bedarf grosster Wachsambkeit aller, dass diese ihre Moglichkeit, zumal
in unserem deutschen Bistum, nicht in formalen Fortschritten, die
in einem Altarbuch niedergelegt sind, steckenbleiben.

In diesem Sinn wird man also besonders auf uns schauen, um bei
uns die Friichte der liturgischen Erneuerung zu sehen, nachdem die
Fachrezensionen so iiberaus freundlich und positiv ausgefallen sind.
Und diesem entscheidenden Maf3stab kénnen wir uns nicht entziehen.

Nach diesen Vortrigen dankt der Vorsitzende den Referenten
und schliesst die 2. Kongress-Sitzung.

Nachdem um 18.00 Uhr die Vesper in der Kathedralkirche
gefeiert war, fand um 19.30 Uhr im Kongress-Saal ein gemeinschaft-
liches Festmahl statt. Das Tischpriasidium wurde gefithrt von
Prof. Dr. P.J.Maan. Wahrend des Bankettes wurden Ansprachen
gehalten von Erzbischof Dr. A. Rinkel, Bischof J.J.Demmel, Bischof
P.J.Jans, Bischof T.F.Zielinski, Prof. Dr. St. Mohorovi¢i¢ im Na-
men der kroatischen Kirche, Dr. A.J. van de Ven als Prisident des
standigen Kongressausschusses und von Subdiakon F.Smit im Na-
men des Studentenvereins Batavia.



— 257 —
Zweiter Kongresstag, Freitag, 22. September

Herr Bischof J. J. Demmel zelebrierte um 9.00 Uhr in der Kathe-
dralkirche ein Pontifikalamt nach deutschem Ritus.

Nachher wurde von den Bischifen eine Konferenz abgehalten
und fand die Arbeit der Diskussionsgruppen statt.

Auch wurde wihrend dieses Vormittags eine Versammlung der
~ Leiter der altkatholischen Presse abgehalten. Die Arbeit des seit dem
vorigen Kongresse bestehenden Altkatholischen Internationalen In-
formationsdienstes (AKID) wurde durchgesprochen, und man sann
auf Mittel zur Vergrosserung der Abonnentenzahl der Internatio-
nalen Kirchlichen Zeitschrift (IKZ).

Um 14.30 Uhr eroffnete der Vorsitzende die

3. Kongress-Sitzung

welche sofort anfing mit dem Referat des Erzbischofs Dr. A. Rinkel:

Altkatholisch und orthodox

Die Einladung, an diesem Kongress einige Worte iiber das Thema
«Altkatholisch und orthodox» zu sprechen, ist wohl geeignet, den
Redner in eine gewisse Verlegenheit zu versetzen. Denn, gerade in
diesem Kreis, in dem man eine grossere oder geringere Vertrautheit
mit dem Thema voraussetzen kann, diirfte es nicht leicht sein, bei
dem heutigen Stand der Frage dariiber noch neue Gedanken zu ent-
wickeln. Die zur Orthodoxie Gehdrenden wiirden uns in bezug auf
diese Frage — und nicht mit Unrecht — den Titel eines aus dem ersten
Weltkrieg stammenden Romanes entgegenhalten konnen, der be-
sagt: «Im Westen nichts Neues.» Umgekehrt aber wiirden die Alt-
katholiken sich auf die gleich negative Antwort: «Stillstand an der
Ostfront» beschrinken koénnen.

Neues, im Sinne von neuen Gedanken, neuen Argumentationen,
neuen Entwicklungen, ist nicht aufzuweisen und beim heutigen Stand
der Frage auch von mir nicht zu erwarten. Dennoch beschéftigt uns
die IFrage noch immer. Sie liegt vor uns als ein « Problem», das zwar
schon ziemlich alt und theoretisch als gelost zu betrachten, aber in
den letzten Jahrzehnten in einen Zustand der Erstarrung geraten und
offenbar nur schwer wieder in Gang zu bringen ist. Es stellt uns vor
die Aufgabe, das unsrige zu tun, damit die Frage einmal aufhéren
moge, noch langer «Problem» zu sein.



— 258 —

Im engeren Rahmen ist die Frage ausschliesslich eine Angelegen-
heit zwischen zwei Kirchen, besser gesagt: zwischen zwei Erschei-
nungsformen der Kirche Jesu Christi, die jahrhundertelang eigene,
getrennte Wege gegangen sind, sich allméahlich aus dem Auge ver-
loren haben, dann aber sich wieder begegneten und wiedererkannten
und die nun seit langem bereit sind und es als ihre Pflicht betrachten,
dieser Trennung ein IEnde zu machen, das Wort «Briider in Christo
Jesu» vollig zu verwirklichen und seine Wahrheit vor Gott und Men-
schen vorbehaltlos zu erweisen.

Die Frage darf aber auch ékumenisch heissen, und wir denken
dabei an die historisch-technische Bedeutung dieses Wortes in der
Gegenwart. Das heutige 6kumenische Denken, Leben und Bestreben
richtet die Augen auf uns und legt uns die Frage vor: Worauf wartet
ihr eigentlich ? Diese Frage ist in jeder Beziehung berechtigt. Auf der
katholischen Seite wundert man sich oft dariiber, dass so viele re-
formatorische Kirchen oder «Denominationen», die einstmals oft we-
gen nur geringfiigiger Meinungsverschiedenheiten auseinandergegan-
gen sind, den Weg zur Wiedervereinigung nicht leichter finden und
die oft niederen und unbedeutenden Scheidungswinde nicht rascher
niederreissen. Die katholische Seite vergisst dabei, dass der in dieser
Frage liegende Vorwurf auf sie selber wie ein «medice, cura te ipsum»
zuriickfillt. Auf der katholischen Seite, wo wir stehen wollen, sollte
man zur Einsicht kommen, dass Bereitschaft und theoretische Er-
klarungen an und fiir sich heute nicht mehr geniigen, sondern dass das
tkumenische Gewissen uns hier eine Pflicht vorhilt, deren Erfiillung
keinen weiteren Aufschub mehr gestattet. Und wir sind davon iiber-
zeugt, dass dieses Gewissen mehr ist als die Stimme von weise und
tief urteilenden Menschen, — wir horen darin die Stimme des heiligen
Gottesgeistes, der sich {iber dieses Zuwarten «betriibt». Wir sind wei-
ter vorangeschritten als diejenigen, die noch «miteinander als Gegen-
partei unterwegs» sind und sich noch versohnen sollen. Die «Ver-
sbhnung» ist schon wiederholt ausgesprochen worden, die Héinde sind
einander entgegengestreckt, — warum greifen sie sich noch immer
nicht ?

Wenn wir auch keine neuen Gedanken und Tatsachen anfiihren
koénnen, so ist dennoch der heutige Stand der Frage wichtig genug,
diesen am heutigen Kongress noch einmal ins Auge zu fassen. Es sei
mir darum erlaubt, heute aussprechen zu diirfen, wer wir sind, was
bis heute erreicht worden 1st, was wir beiderseitig als Erbgut besitzen und
was wir wollen und bestreben. Vorausgesetzt sei dabei, dass wir in dem



— 259 —

uns zugemessenen Zeitraum nicht alles sagen konnen, was gesagt
werden konnte, und ebenso, dass mit dem Gesagten nicht das letzte
Wort gesagt sein kann.

I. Die Orthodoxie ist eine geistliche Welt fiir sich und gehort
hauptsichlich zu Osteuropa, d.h. Griechenland, Rumiénien, Bulga-
rien, Jugoslawien, Ungarn, Polen, Russland usw.; weiter zu Klein-
asien (KKonstantinopel), Syrien und Palistina, zu Vorder- und Mittel-
indien, Agypten, Nordafrika, Abessinien usw. Diese Aufzihlung ist
- bei weitem nicht vollstindig, denn heute leben auch grosse Scharen
von orthodoxen Gliaubigen nicht nur in Westeuropa, sondern beson-
ders in Amerika. Historisch betrachtet gehort die Orthodoxie aber
zu jenem Weltteil, den wir als den Orient zu bezeichnen pflegen. Sie
hat ihren Ursprung in jenem Teil der Welt, von wo das Christentum
ausgegangen ist. Im allgemeinen konnen wir sagen, dass die Ortho-
doxen die dltesten Christen sind. Sie entstammen jenen Gebieten, wo
die Apostel hauptsichlich das Evangelium verkiindet haben. Sie sind
in kirchlicher Beziehung «unsere éltesten Viter».

Der Orient ist die Welt, in der die dltesten Konzilien abgehalten
worden sind, Niciia, Konstantinopel, Chalcedon ; die Welt, in der die
Theologie in ihrer ersten Entwicklung aufblithte. Darum herrscht in
der Orthodoxie, trotz den bekannten Differenzen und Kontroversen
der ersten Jahrhunderte, eine grosse Einheit. Die wahre Orthodoxie
betrachtet zwar die Monophysiten und Nestorianer als nicht zu ihrer
«Rechtgliubigkeit» gehorend, aber dennoch bilden diese selbstin-
digen Kirchen zusammen mit den anderen die orthodoxe Welt im
weiteren Sinn.

Es ist unverkennbar, dass der griechische Geist den Kirchen des
Ostens von jeher seinen Stempel aufgedriickt hat. Die ganze Denkart
der Orthodoxie, und damit die orientalische Theologie, hat dadurch
einen eigenen Charakter erhalten, der sich einerseits auswirkt in einer
stark apologetisch redenden Theologie, andererseits in einer litur-
gischen Mystik, die das ganze kirchliche Leben beherrscht und durch-
dringt.

Aber das Christentum breitete sich auch nach dem Westen, nach
den anderen Lindern des Mittelmeergebietes aus, die in den ersten
Jahrhunderten den typischen Mittelpunkt des romischen Imperiums
bildeten. Gleich wie der romische Geist sich in vieler Beziehung von
dem griechischen unterschied, so empfing auch das abendlindische
Christentum sein eigenes Geprige, das sowohl im theologischen Den-



— 260 —

ken als auch in kirchlich-disziplinarer Beziehung sich stark vom
orientalischen Christentum unterschied. Dass dies wiederholt zu Rei-
bungen, Meinungsverschiedenheiten, Zusammenstossen und Streitig-
keiten Anlass gegeben hat, davon zeugt die Geschichte der Kirche
und besonders die der Konzilien. Eigentlich miisste man dariiber
erstaunt sein, dass der endgiiltige Bruch zwischen Ost- und West-
kirche sich nicht friither vollzogen hat als in dem allbekannten Jahre
1054, in dem die Trennung, selbstverstindlich unter gegenseitiger
Verfluchung und Verketzerung, Tatsache wurde. Wer die Geschichte
kennt, weiss, dass die Kirchenspaltung nicht nur auf kirchliche, dok-
trinédre, disziplinare und liturgische Konflikte zuriickzufiihren ist,
sondern ebensosehr auf politische Faktoren, die im Laufe eines Jahr-
tausends Morgenland und Abendland zu zwei verschiedenen, ein-
ander bekdmpfenden, rivalisierenden Welten gemacht hatten. Die
bindende Kraft des gemeinsamen christlichen Glaubens war es, die
diese bedauerliche Kirchenspaltung jedenfalls ein Jahrtausend lang
hat verhiiten konnen.

Seit dem Jahre 1054 sind Osten und Westen je ihre eigenen Wege
gegangen, auf der einen Seite die unverriickbar am Urchristentum
festhaltende Orthodoxie, andererseits die abendlindische Kirche
unter der Oberherrschaft des Bischofs von Rom. Anders als im Osten,
hat im Westen die Einheit sich nicht erhalten konnen. Abgesehen
von den verschiedenen Sektenbildungen im Mittelalter, hat die Re-
formation des 16. Jahrhunderts zu einer viel tieferen Kluft gefiihrt
als die, welche im Jahre 1054 Ost- und Westkirche spaltete. Dennoch
blieb fiir den Osten der Bruch mit Rom der eigentliche grosse Wende-
punkt in der Geschichte der christlichen Kirche, und zwar so sehr,
dass er zu allen Zeiten dem Protestantismus gewisse Sympathien
entgegengebracht hat, weil dieser, gleich wie der Osten, sich gegen
Rom zur Wehr stellte, wenn auch die Reformation selber keine nen-
nenswerte Nachwirkung auf das Morgenland ausgeiibt hat.

Wir Altkatholiken gehéren zum Westen und stammen aus dieser
abendldndisch-katholischen Kirche unter ihrer spéteren romischen
Signatur. Sie ist unsere Mutterkirche, und in ihr liegt fiir uns das
Band mit dem Ursprung, mit der Kirche der Apostelzeit, mit jener
Kirche, die in ihrer morgenlindischen und abendlindischen Aus-
dehnung noch eine und ungeteilt war. Wir nennen uns «Altkatho-
liken», weil wir uns einig wissen mit der «alten katholischen» Kirche.
Durch die katholische Kirche des Westens hindurch reichen wir,
durch die Jahrhunderte hindurch, in die alte und eine Kirche zuriick,



— 261 —

und wir sind der Uberzeugung, dass dieses Band nie und nirgends
zerbrochen worden ist.

Es diirfte fiir die meisten unter uns tiberfliissig sein, aber wir
legen Wert darauf, es dennoch zu betonen, dass wir uns nicht als Mit-
glieder einer neuen Kirche betrachten, die etwa seit dem Jahre 1870
ins Dasein getreten ist. Soweit es die Kirche der Niederlande betrifft,
braucht dies nicht erwiesen zu werden. Der Tag, an dem Rom die
Utrechter Kirche im Stich liess, liegt am Anfang des 17. Jahrhun-
derts. Dass wir von jenem Tage an als «dieselben wie vorher», aber
selbstiindig, man konnte auch sagen: in Einsamkeit, unseren Weg
gegangen sind, erhellt schon daraus, dass unser historischer Name
noch immer heisst «die Romisch-Katholiken der altbischoflichen
Klerisei». Aber auch jene Altkatholiken, die nach 1870 mit der alten
Utrechter Kirche in Verbindung getreten sind, haben nie die Absicht
gehabt, eine neue Kirche zu bilden, die etwa in jenem Jahre ihre Ge-
burtsstunde erlebt hitte. Sie waren nichts anderes als die treuen Mit-
glieder der abendlindisch-katholischen Kirche, die sich eben wei-
gerten, die neuen, in der alten Kirche des ersten Jahrtausends un-
bekannten Dogmen anzunehmen. Gerade weil sie der wahren, alten
katholischen Kirche treu bleiben wollten, sahen sie sich um der Wahr-
heit und des Gewissens willen genotigt, «nein» zu sagen zu dem Be-
fehl, etwas auf die Seligkeit hin zu glauben, was die Kirche nie als
wahr und als zur Seligkeit notwendig anerkannt hatte. Die treu-
gebliebenen Glaubigen von Deutschland, der Schweiz und Oster-
reich und alle, die spiter in anderen Landern ihnen auf dem Weg der
Treue gefolgt sind, begehrten nichts anderes als «die» katholische
Kirche zu bleiben, und — sie sind es geblieben. Wenn es keine andere
Moglichkeit gegeben hiitte, hitten sie sich an die Ostkirche wenden
kénnen, um bei dieser Kirche des echten Altertums Hilfe in ihrer
Isolierung, Fortsetzung des kirchlichen Amtes und Garantie fiir das
sakramentale Leben zu suchen. Aber die Beziehungen zum Osten
waren damals zu schwach und zu weit entfernt, withrend in Holland
die eine alte katholische Kirche dastand, die, unabhéngig von Rom,
die katholische Tradition treulich bewahrte, das alte Erbgut unver-
sehrt hiitete, weitergab und in Lehre, Amt und Sakrament unldslich
mit der ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte verbunden war.
Die altkatholische Kirche hat nie eine neue Kirche sein wollen, —sie ist
die alte katholische Kirche des Westens, die sich wiedergefunden hat.

II. Es versteht sich, dass die Ostkirche, die Orthodoxie, einer
solchen abendlindischen, selbstindig sein wollenden und von der

Internat. Kicchl. Zeitschrift, Heft 4, 1961, 17



— 262 —

Jurisdiktion Roms unabhingigen Kirche von Anfang an grosses
Interesse entgegengebracht hat. Seit langem doch hatte die Ost-
kirche ein gleiches Interesse fiir die Kirche von England bekundet,
die ihre Selbstéindigkeit schon frither erworben hatte. Es wundert
darum nicht, dass schon bald nach dem Jahre 1870 dieses orthodoxe
Interesse sich zu einer gewissen Anniherung entwickelte, und um-
gekehrt, dass die Altkatholiken ihre Aufmerksamkeit mehr und mehr
auf den Orient lenkten.

Hier stiess man aber auf eine jahrhundertelange Entzweiung
und Trennung, mehr noch, auf viel Unwissenheit und Missverstind-
nis. Fiir die zur abendlandischen Kirche nach 1054 Gehorenden galt
die orientalische Kirche, der einst ein Athanasius, ein Chrysostomus,
ein Cyrillus und die grossen Kappadozier angehort hatten, als schis-
matisch und teilweise haretisch. Um ihren Friedenswillen zu bekun-
den und den Weg zur Einigung mit dem rémischen Stuhl um jeden
Preis offenzuhalten, erkliarten unsere Viter noch auf dem Provinzial-
konzil vom Jahre 1763, dass sie der Verurteilung der Ostkirche durch
Rom zustimmten. Erst in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts
entschloss sich die niederlindische Kirche dazu, 6ffentlich zu erkli-
ren, nicht mehr auf dem Standpunkt der Konzilsviter von 1763 zu
stehen, sondern die Ostkirche als die Reprisentantin der ungeteilten
alten apostolischen Kirche anzuerkennen, wie sie sich selber als deren
legitime abendlindische Reprisentantin betrachtete.

Die fritheren und iltesten Versuche zur Annéiherung zwischen
der Kirche der altbischoflichen Klerisei und der Orthodoxie wollen
wir hier iibergehen. Sie mussten wegen der nur geringen Moglich-
keiten solche Anniaherungsversuche zu realisieren, frither oder spéter
scheitern. Erst nach 1870, in einer Zeit neuer Kommunikationsmittel,
tieferen Verstéindnisses und neuen Lichtes auf wissenschaftlich-theo-
logischem Gebiet, trat eine Anderung ein.

Von monumentaler Bedeutung sind fiir die Geschichte die auf
Initiative und unter Fithrung des unvergesslichen Ignaz von Dél-
linger, dieses Kirchenvaters der neueren Zeit, 1874 und 1875 in Bonn
abgehaltenen « Unionskonferenzen». Nach allen im spaten Mittelalter
auf den sogenannten Einigungskonzilien unternommenen Versuchen,
die kirchliche Einheit wieder herzustellen, bleiben diese Bonner
Unionskonferenzen der erste Schritt zur Wiedervereinigung in der
neuen Zeit. Sie sind die «inoffizielle» Geburtsstunde der ékumeni-
schen Bewegung. Wir sagen «inoffiziell», weil auf diesen Konferenzen
die meisten Teilnehmer zwar von ihren Kirchen abgeordnet waren,



— 263 —

aber die offizielle Signatur der von ihnen vertretenen Kirchen noch
fehlte. Als einer ersten oder erneuten Fihlungnahme zwischen ortho-
doxen, anglikanischen und altkatholischen Theologen kommt diesen
Konferenzen jedoch die hichste Bedeutung zu. Schon auf diesen Kon-
ferenzen konnte die weitgehende Ubereinstimmung in Lehre und
theologischer Auffassung festgestellt werden, besonders zwischen den
Orthodoxen und Altkatholiken. Fast alle Divergenzen, die jahr-
hundertelang als Trennungsgriinde gegolten hatten, wurden einer
griindlichen Untersuchung unterzogen und auf ihre genauen Grenzen
zuriickgefithrt. Namentlich die Frage des «Filioque» ist Gegenstand
einer tiefzehenden theologischen Priifung gewesen. Dieses « Filioque»
ist einst wohl die wichtigste Kontroverse gewesen, die den Bruch vom
Jahre 1054 herbeigefiihrt hat. Die Heilige Schrift spricht von dem
Heiligen Geist, «der vom Vater ausgeht». So lautet auch die Um-
schreibung im Symbolum der Kirche, dem Symbolum von Konstan-
tinopel, und in diesem Wortlaut hat es die Orthodoxie immer bei-
behalten. Die abendlindische Theologie hat dann tiber die Trinitéits-
lehre sich weiteren Spekulationen hingegeben und den Ausgang des
Heiligen Geistes auch im Zusammenhang mit den ewigen Relationen
des Sohnes im gottlichen Wesen untersucht. Es ist hier am aller-
wenigsten der Ort, tiefer auf dieses Dogma einzugehen. Es sei nur
daran erinnert, dass die abendlindische Kirche im Laufe der Jahr-
hunderte, anfinglich unter Protest von Rom, dann aber unter dessen
Druck, das «Filioque» in das kirchliche Symbol eingefiigt hat und
dann lehrte, dass der Heilige Geist seinen ewigen Ursprung nicht nur
aus dem Vater, sondern ¢auch aus dem Sohne» nihme. Abgeschen
von den Erklirungen, die die Theologie diesem Zusatz gegeben hat
und auch geben kann, bleibt es eine unbestreitbare Tatsache, dass die
abendlindische Kirche mit dieser Hinzufiigung das kirchliche Sym-
bolum unerlaubterweise geéindert hat. Davon sind die Altkatholiken
vollig iiberzeugt worden, und zwar so sehr, dass sie in den folgenden
Jahren bei der Neubearbeitung oder Ubersetzung ihrer Liturgie die
Worte «und aus dem Sohne» im Credo der Messe gestrichen haben
und sich damit zum kirchlichen Symbolum in seiner urspriinglichen
Form bekennen.

In spiteren Jahren entwickelten sich die bestehenden Beziehun-
gen zu offiziellen zwischenkirchlichen Kontakten, besonders infolge
der internationalen Kongresse, an denen die Vertreter der Ostkirche
nie fehlten. Namentlich vor dem ersten Weltkrieg war der Kontakt
zwischen der russischen orthodoxen Kirche und den Altkatholiken



— 264 —

von grosser Bedeutung. Die Grundlage dafiir lag in der bekannten
«Bischofserklirung vom 24.September 1889», welche Erklirung in
gewissem Sinn die Handfeste der in der Utrechter Union vereinigten
altkatholischen Kirchen geworden ist. Zwanzig Jahre lang, von 1894
bis 1914, hat die bekannte « Kommission Petersburg-Rotterdam» in
ernster theologischer Arbeit sich um die Erforschung der Unter-
schiede und der Ubereinstimmung in der Lehre der Orthodoxen und
Altkatholiken bemiiht, bis der erste Weltkrieg und die damit zusam-
menhiingende politische Umwilzung in Russland den Beratungen
ein Ende machte. Die dlteren unter uns werden sich ohne Zweifel mit
Hochachtung und Ehrfurcht an die Namen der russischen Theologen
und gréssten Freunde der Altkatholiken unter den Orthodoxen er-
innern, an den Erzpriester Janyschew und den General Kiréjeff.

Nach dem ersten Weltkrieg hat es geraume Zeit gedauert, bis
unsere internationalen Kongresse wieder stattfinden konnten. Wann
und wo sie zusammentraten, waren auch jeweils Vertreter der ortho-
doxen Kirchen anwesend und fanden auch immer Beratungen statt.
Der grosse Schritt wurde aber im Jahre 1930 getan. Auf der Lam-
bethkonferenz der anglikanischen Kirchengemeinschaft in London
begegneten sich Orthodoxe und Altkatholiken inmitten der angli-
kanischen Welt. Es wurde dort offiziell beschlossen, drei Kommis-
sionen einzusetzen mit dem Zweck, sich iiber die Form einer Wieder-
vereinigung zu beraten, zwischen Anglikanern und Altkatholiken,
zwischen Anglikanern und Orthodoxen und zwischen Orthodoxen
und Altkatholiken. ‘

Die offiziellen Verhandlungen zwischen Anglikanern und Alt-
katholiken vom 2.Juli 1931 in Bonn fiithrten dann zu dem erfreu-
lichen Erfolg einer villigen Gemeinschaft zwischen den anglika-
nischen und altkatholischen Kirchen. Es ist dies eine Gemeinschaft,
die nun schon dreissig Jahre lang ihre Dauerhaftigkeit und immer
wachsende Bedeutung erwiesen hat. Nur einige Monate spiter, am
27. und 28. Oktober 1931, traten dann in Bonn auch die Vertreter der
orthodoxen und altkatholischen Kirchen zusammen, und auch dort
wurde insoweit Ubereinstimmung erreicht, als alle Vertreter sich
personlich davon iiberzeugt erklirten, dass es keine (riinde mehr
gebe, die einer Interkommunion im Wege stinden. Dass der Wunsch
nach dieser Interkommunion von seiten der Orthodoxie schon vorher
da war, geht aus dem Wort des Vertreters des Patriarchen von Kon-
stantinopel, Jerusalem und Alexandrien, des Metropoliten Germa-
nos, hervor: «KEs ist der besondere Wunsch, dass die Vereinigung



— 266 —

zwischen altkatholischer und orthodoxer Kirche in der Interkom-
munion sich realisiere, wie die Urviiter es ersehnt haben.»

Eine grosse Kirchengemeinschaft wie die Orthodoxie, mit ihren
massgebenden und festen Bindungen an die alten Canones, kann nicht
in einem gleichen schnellen Tempo arbeiten wie eine kleinere Kirchen-
gemeinschaft, die in einer Versammlung ihrer Bischofe endgiiltige
Entscheidungen treffen kann. Die Orthodoxie konnte und kann einen
Vorschlag einer von ihr ins Leben gerufenen Kommission nur auf
einer allgemeinen Synode ratifizieren. Eine solche Synode kommt im
Osten nicht leicht zustande, und infolge der politischen Verhiltnisse
in der Welt und besonders in Russland war das Zusammentreten einer
solchen Synode vorliufig ausgeschlossen. Zudem ging die Welt einer
stets dunkler werdenden Zukunft entgegen, die schliesslich zum zwei-
ten Weltkrieg fiihrte, der allen Beziehungen ein Ende machte. Nach
dieser Weltkatastrophe hat es lange gedauert, bis die alten Bande
wieder hergestellt und neue Beziehungen angekniipft werden konnten.

Der Zustand unserer gegenseitigen Beziehungen nach 1931 oder
nach 1945 lisst sich folgendermassen zusammenfassen. — Fiir uns Alt-
katholiken ist damals in Bonn, 1931, das entscheidende letzte Wort
gesprochen worden. Fiir uns steht einer Interkommunion nichts im
Wege. Fiir die Orthodoxie liegt die Sache anders. Fiir sie liegt die
Entscheidung bei einer allgemeinen Synode, oder, falls eine solche
unmdoglich sein sollte, bei einer allgemein-orthodoxen Prosynode. Von
einer solchen Prosynode ist nach 1945 wiederholt die Rede gewesen,
aber sie hat sich bis heute als undurchfiithrbar erwiesen. In den niich-
sten Tagen aber wird auf der Insel Rhodos eine Konferenz der mor-
genlindischen Kirchen zusammentreten, die diese Frage auf die
Tagesordnung gestellt hat und Kommissionen zur Wiedereriéffnung
der Verhandlungen ernennen wird. Das klingt fiir unsere Ohren
zweifelsohne ein wenig enttéiuschend. Wir hitten am liebsten ge-
sehen, dass man unmittelbar an die Besprechungen und Ergebnisse
der Bonner Konferenz vom Oktober 1931 angekniipft hitte. Indessen
miissen wir bedenken, dass seit jener Konferenz inzwischen dreissig
Jahre verflossen sind. Nicht nur ist einstweilen eine neue Generation
nachgeriickt und gehort die vorangegangene fast ganz der Geschichte
an, sondern es sind auch tiefereifende Anderungen in der ganzen
Welt, auf politischem, geographischem, ethnographischem und sozia-
lem Giebiet eingetreten. Daneben ist in der christlichen Welt eine 6ku-
menische Bewegung aufgekommen, die trotz aller Erweiterung der
Anniherungsmoglichkeiten, von allen Kirchen, und vielleicht am



— 266 —

meisten von den katholischen Kirchen, die grisste Sorgfalt und Klug-
heit erheischt. Man vergesse auch nicht, dass fiir die heutige Genera-
tion vieles von dem, was ihre Vorginger ihr hinterlassen haben, in
Vergessenheit geraten ist, dass neue Gedanken sich Bahn gebrochen
neue theologische Entwicklungen auch wieder neue Fragen hervor-
gerufen haben und, dass ein Zeitraum von dreissig Jahren von neuem
zu Unkenntnis und Missverstindnissen fithren kann. Neue Beratun-
gen sind unumgénglich und notig geworden, — wir sind dazu bereit.

III. Auf welcher Grundlage suchen wir nun die Einheit mit der
Orthodoxie ? Was haben wir einander zu bieten ? Mit anderen Wor-
ten: Welches Erbgut besitzen wir ?

In der so formulierten Frage liegt in dem Wort «Erbgut» zu-
gleich die Antwort. Wir besitzen beiderseits ein Erbgut, ein Deposi-
tum, besser gesagt: das Depositum, das katholische, das ganze Depo-
situm. Das ist der einzige Grund, weshalb, und die einzige Grundlage,
auf der wir die Einheit suchen und erstreben.

Worin dieses Depositum besteht, wollen wir nicht erschopfend
darlegen, sondern in einigen kurzen Ziigen zu umschreiben versuchen.

Dieses Erbgut umfasst alles, was Gott uns in seinem Sohn Jesus
Christus geoffenbart hat und was uns durch Vermittlung seiner Apo-
stel in die Hinde gelegt worden ist.

Es ist die Kirche in der ganzen Iiille ihrer Heilsverkiindigung
und ihrer Heilsvermittlung, und es ist die Uberzeugung, dass wir als
in ihr Wiedergeborene und zum Leben durch und in Gott Berufene
zu der Kirche gehoren.

Esist der Inbegriff aller Schitze, die die Kirche durch alle Jahr-
hunderte hindurch aufbewahrt hat und uns fortwiihrend schenkt.

Esist die Heilige Schrift, die uns im Alten und Neuen Testament
Gottes Majestiit und Herrschaft, seine verséhnende Erbarmung und
rettende Gnade offenbart und verkiindet, in der unbezweifelbaren
Wahrheit des Heiligen Geistes, der durch Menschenmund hat spre-
chen wollen.

Es ist die heilige Uberlieferung der Kirche, die der Atem der
Kirche selber ist, in der die Kirche durch ihre Stimme die Heilswahr-
heit und durch ihre Gnadenmittel das Heil selber weitertrigt und
allen Generationen weitergibt.

Es ist enthalten in den grossen Glaubensbekenntnissen der
Kirche, in denen sie in Menschenwort den Reichtum ihres Glaubens
formuliert hat, und in ihren grossen Konzilien des ersten Jahrtau-
sends, in denen sie ihren ganzen Glauben und ihr ganzes Leben, ihre



— 267 —

Leitung und Einrichtung zur Darstellung brachte. Ks ist enthalten
in dem Strom von Zeugnissen, die ihre grossten und heiligsten Sohne
in einstimmigem Denken und Krkennen ausgesprochen haben.

Es ist da in den Gnadenmitteln der Kirche, die die tArigen sind,
weil der Herr Jesus Christus sie ihr zur Spendung anvertraut hat;
und es sind seine Gnadenmittel, weil Er immer ihr Herr bleibt, weil
Er der unmittelbare Spender und Geber der Gnade ist. — Die Taufe
auf den Namen des dreieinigen Gottes, der uns aus dem Reich der
Finsternis in das Reich des Lichtes hiniiberfiithrt, uns »u seinen Kin-
dern macht, zu Gliedern seiner Kirche und Erben seines ewigen Le-
bens. — Die Firmung, die durch den Heiligen Geist die Gnade unscrer
Taufe bestitigt und stirkt und den Glauben unserer Taufe zu unse-
rem personlichen Zeugnis macht. — Die heilige Eucharistie, in der der
Herr selber in den von Thm gesetzten Zeichen wahrhaft und wesent-
lich gegenwiirtig ist, sein rettendes Erlosungswerk seines Sterbens
und seiner Auferstehung in unserer Mitte und an uns verwirklicht
und uns dadurch, als unser einziger und ewiger Fiirsprecher beim
Vater, vor Gottes Angesicht stellt. — Die «reconciliatio», die Ver-
gebung der Siinden, dieses Herz der Frohbotschaft, die jedem ge-
fallenen, wahre Reue zeigenden Menschen die Gnade der Wiederher-
stellung anbietet und ihn auf den Weg des Lebens zuriickfithrt. — Die
Krankenolung, die uns in unserer Krankheit, in der wir uns der Be-
schriinktheit unseres Lebens bewusst werden, Gottes gniidige Be-
wahrung im Leben und Sterben zusichert. — Die Priesterweihe, die
unter Handauflegung zur Mitteilung des Heiligen Geistes erfolgt und
die Diener der Kirche beruft und zuriistet, damit sie das tun, was
der Herr zu tun befahl, durch Verkiindigung, Sakramentsspendung
und Fithrung der Herde Gottes. — Die Kinsegnung derjenigen, die die
Zweieinheit der Ehe eingehen, in der nach dem Apostelwort der un-
losliche Lebensbund zu einer Ehe «im Herrn» wird.

Es ist die ganze Liturgie der Kirche aller Jahrhunderte, mit dem
Reichtum tiefster Frommigkeit und Anbetung, in der sie durch den
Mund ihrer Kinder den dreieinigen Gott preist, anfleht und anbetet;
in der sie eins ist iiber den ganzen Krdkreis und eins ist mit der
triumphierenden Kirche da oben; in der ihre Glaubigen in der Liebe
fireinander beten, alle lieben Heiligen (iottes ehren und aller, die im
Zeichen des Glaubens vorangegangen sind, in betender Liebe ge-
denken und sie Gottes Barmherzigkeit empfehlen.

Noch einmal: — es ist die Kirche in ihrer ganzen Fiille, in ihrer
Einheit und Heiligkeit, ihrer Katholizitit und ihrer Apostolizitiit.



— 268 —

Es ist die Kirche in der untrennbaren Einheit ihrer Glaubigen und
ihrer Diener, die zusammen den Leib des Herrn bilden, des Herrn,
der das Haupt ist und der seinem Leib das ewige Leben schenkt. Sie
ist so wesentlich sein Leib, wie der Herr wesentlich ihr Haupt ist, so
wie der Gott-Vater ihr Vater, der Gott-Sohn ihr Erloser, der Gott-
Geist ihr Heiliger Geist ist.

Wir sind tiberzeugt, dass Menschenwort zu schwach ist, um Got-
tes grosse Taten, die Magnalia Dei, auszusprechen und zu umschrei-
ben. Wir sind davon iiberzeugt, dass wir nichtsdestoweniger die
Pflicht haben, in schwachen menschlichen Worten einander Rechen-
schaft zu geben von dem Glauben, den wir besitzen, damit wir in die-
sem Besitz einander als Kinder des Vaters, in dem Sohn und durch
den Heiligen Geist als Glieder des einen Leibes der heiligen Kirche
wiedererkennen und anerkennen, die nicht nur das Recht, sondern
auch die Pflicht haben, mit einer Stimme in ezner Versammlung Gott
den Vater anzubeten und zu verherrlichen.

Darum fiigen wir noch ausdriicklich hinzu, dass das heilige Erb-
gut, das Depositum, fortwihrend getragen und gehiitet wird durch
die ganze Kirche der durch Jesum Christum Erlosten. Er, der Herr,
der durch Kreuz und Auferstehung Siinde und Tod besiegte und das
Leben und die Unverginglichkeit ans Licht brachte, hat in und durch |
seine Kirche alle, die sein Wort annehmen, zu «einem auserwihlten
Geschlecht, einem koniglichen Priestertum, zu einem heiligen Volk,
einem zum Eigentum erkorenen Volk» gemacht, in dem der Kleinste
gross heissen darf im Reiche Gottes und der hochste Hirte der de-
miitigste Diener bleibt. Aber der Diener ist denn auch der von dem
Herrn gerufene und bestellte Diener. Das Amt der Kirche in seiner
apostolischen Gestalt des Bischofs, Priesters und Diakons, ist die
wesentliche Form, in der der Herr die Kirche leitet und weidet, und
dessen KEchtheit und Giiltigkeit darin liegt, dass die Kirche tut, was
einstmals die Apostel taten, und dass esihren Dienern das gibt und auf-
trigt, was einstmals der Herr durch seine Apostel zu tun geboten hat.

Dies ist unser Depositum, und mit dem Apostel Paulus wagen
wir zu sprechen: «Sei ich es nun, seien es jene, — so lautet unsere Pre-
digt, und so seid ihr zum Glauben gekommen.»— Dies ist unsere tiefste
Uberzeugung, auf die wir schwéren; und wir glauben, dass es dieses
Depositum ist, das Orthodox und Altkatholisch gleichermassen
bindet. '

IV. Was wollen wir dann ? — Darauf gibt es nur eine Antwort.
Wir wollen, dass wir diese Dinge beiderseitig und vor Gottes An-



— 260 —

gesicht aussprechen, daraus die Folgerungen ziehen und danach han-
deln vor den Augen Gottes und vor den Augen der Christenwelt, die
sich nach der uralten Einheit sehnt.

Wir schliessen dabei unsere Augen nicht vor der Realitit Vor
Gott ist die Menschheit zwar eins, dennoch hat ihr Geist sich auf den
verschiedenen Wegen menschlichen Denkens und irdischer Verschie-
denheit, je nach Land und Volk, Rasse und Sprache, entwickelt. Ost
ist Ost, und West ist West, und wenn sie sich auch einander néher-
kommen und bis zu einem gewissen Grade ergriinden kénnen, so wer-
den sie dennoch die Geistesziige ihrer Herkunft tragen und sind dazu
berufen, ihre gegenseitigen Merkmale zu ertragen, zu schiitzen und
daraus beiderseitig zu lernen.

Es gibt eine Welt des Wesentlichen, des Notigen, des Unentbehr-
lichen, in der Gott durch Christum das gebietende und entschei-
dende Wort spricht. Es gibt auch eine Welt des Freien, in der das
Denken und Wollen, das Bestreben und die Erfahrungen des Men-
schengeistes sich in einem mannigfachen Reichtum von Ausserungen
entfalten, iber den Gott sich nur freuen kann, der aber nicht jeden
Einzelnen unabénderlich und unentrinnbar verpflichtet. Lhr seid zur
Freiheit berufen, Briider, und wo der Geist des Herrn ist, da ist die
Freiheit. Die Kirche des Athanasius war die gleiche wie die des Chry-
sostomus und Basilius, die Kirche Cyprians und Augustins die gleiche
wie die des Irendus und Gregorius, aber sie sprachen alle ihre eigene
Sprache, gleich wie jetzt die Kirche von Konstantinopel und die von
Jerusalem, Alexandrien und Moskau, gleich wie jetzt die Kirche von
Canterbury und die Kirche von Utrecht, gleich wie jetzt die Kirche
des Ostens und die Kirche des Westens. Hier finden Weisheit und
Liebe, Gebet und Glaube, der wahrhafte Gehorsam gegeniiber dem
Herrn und der echte Begriff der Dienerschaft den Weg zur Einheit
im Herrn, der uns zu dieser Einheit ruft.

Wir sind keine Phantasten, sondern niichterne Reprisentanten
derirdischenund zeitlichen Wirklichkeit. Wir suchen keine Verschmel-
zung, die fiir einen Moment Grenzen verwischt, welche sich bald dar-
auf als unverwischbar erweisen. Wir sind uns auch dessen bewusst,
dass die Moglichkeiten einer Begegnung in sacris sich nicht auf ein-
mal vervielfialtigen werden; auch die festeste Freundschaft und Bru-
derschaft miissen wachsen. Aber wir wiinschen leidenschaftlich, dass
wir uns gegenseitig als Teilhaber und Trager der einen heiligen katho-
lischen und apostolischen Kirche betrachten und anerkennen, der
Kirche, in der wir in der Stimme der Apostel und der Viter die Stimme



— 270 —

unseres Herrn vernehmen. Wir wiinschen, dass wir Altkatholiken
nicht linger abseits zu stehen brauchen, wenn Ihr, Briidder vom Osten,
—und dass Thr nicht langer abseits zu stehen brauchet, wenn wir, Eure
Briider vom Westen, das heilige Mahl des Herrn feiern, in der heiligen
Eucharistie Thm begegnen, auch wenn dieses Abseitsstehen die Hal-
tung der Anbetung ist, weil wir gerade dort den Herrn und unseren
gemeinsamen tiefsten Glauben erkennen. Wir wollen an dem einen
Altar das eine Opfer feiern und am selben einen Mahl teilnehmen,
weil der Herr solches will und von uns erwartet. Wir wollen dies iiber-
dies nicht nur allein um seinetwillen, sondern auch wegen aller, die
Er zur Einheit ruft, die auf uns sehen und auf uns warten und die sich
tiber unser Zoégern wundern und vielleicht auch betriiben.

Es gibt eine heilige Scheu, wenn wir vor dem Herrn stehen, die
Scheu des Geschopfes dem Schopfer gegeniiber, eine Scheu, die immer
bleiben soll.

Es gibt auch eine menschliche Scheu, die geboren ist aus unserer
menschlichen Schwachheit, Unschliissigkeit und Angstlichkeit, die
aber weichen soll, wo der Herr sein « Fiirchtet euch nicht — Kommet
zu mir — Ich bin es» spricht.

Wir haben hier moglichst wenig in der Sprache der theologi-
schen Wissenschaft geredet, sondern vielmehr in der Festigkeit der
Uberzeugung und in der Bewegtheit des Glaubens, damit ein jeder
nicht nur den Gang unseres Denkens, sondern vor allem die Stimme
des Herzens verstehe.

Was wir wollen, erwarten und erflehen, Briider der heiligen
Orthodoxie, die Ihr unsere iltesten Viter seid ? Sehet, wir kommen
zu Kuch in der Ubereinstimmung unseres Denkens, mit der Liebe
unseres Herzens und mit der Bereitschaft unseres Willens. So strecken
wir Euch die Hinde entgegen. Wir wissen, dass Ihr die Eurigen bereit-
haltet. Wir wollen, dass unsere Héinde sich greifen.

Der Prisident dankt im Namen aller Anwesenden dem Erz-
bischof fiir das Referat.

Es folgte dann um 16.30 Uhr der Empfang im Rathaus durch
die Regierung der Stadt Haarlem. Ansprachen wurden gehalten vom
Oberbiirgermeister und vom Kongressprasidenten.

Um 18.00 Uhr fand in der Kathedralkirche ein anglikanischer
Evensong statt, und der Tag wurde beschlossen mit einem Besuch
des Frans-Hals-Museums.



— 271 —

Dritter Kongresstag, Samstag, 23. September

Um 9.00 Uhr zelebrierte Herr Bischof P.J.Jans in der Kathe-
dralkirche einen Gedéchtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Fiih-
rer der altkatholischen Kirchen.

Danach wurde um 10.30 Uhr vom Vorsitzenden die

4. Kongress-Sitzung

eroffnet. Zuerst begriisste Pfarrer B. MacDonald, Philadelphia (USA),
im Namen des prisidierenden Bischofs der bischoflichen Kirche von
Amerika, A.C. Lichtenberger, den Kongress. Auch der ortliche 6ku-
menische Rat von Haarlem lisst den Kongress griissen.

Dann wird die Wahl des stindigen Kongressausschusses eingelei-
tet. Einstimmig werden die jetzigen Mitglieder wiedergewihlt, so
dass der stindige Kongressausschuss jetzt die folgenden Mitglieder
zihlt:

Prisident: Dr. A.J. van de Ven (bisher),
Vizeprisident: Prof. Dr. W.Kiippers (bisher),
Sekretir: Pfarrer Hans Frei (bisher).

Weil noch keine Zusage vorliegt, ist es noch nicht moglich, das
ndchste Kongressland zu bestimmen. Die Bestimmung wird dem stéin-
digen Kongressausschuss iiberlassen.

In die Tagesordnung eingefiigt wird jetzt die Statulenrevision.
Der Ausschuss, bestehend aus den Herren Dr. A.J. van de Ven,
Utrecht; Pfarrer H.Frei, Rheinfelden; Generalvikar H.Hiitwohl,
Essen, und Dr. F.Speierl, Wien, schligt die folgende Fassung vor:

Kongress-Statuten

Art. 1. Jedes vierte Jahr soll ein internationaler Kongress der
katholischen, romfreien Kirchen (Internationaler Altkatholiken-
Kongress) stattfinden.

Art. 2. Die Vorbereitung der Internationalen Altkatholiken-
Kongresse obliegt dem Stiéndigen Kongressausschuss.

Art.3. Der Stindige Kongressausschuss besteht aus drei Mit-
gliedern und wihlt aus seiner Mitte einen Vorsitzenden, stellver-
tretenden Vorsitzenden und Sekretir.



— 272 —

Seine Amtsdauer endet mit der Schlullsitzung des folgenden
Kongresses.

Wiederwahl aller Mitglieder ist zulassig.

Scheidet ein Mitglied vor Ablauf der Amtsdauer aus, findet sei-
tens der verbleibenden Mitglieder im Einvernehmen mit der Kirchen-
leitung des betreffenden Landes eine Zuwahl statt.

Art.4. Die Leitung des Standigen Kongressausschusses hat der
Vorsitzende, im Fall seiner Verhinderung der stellvertretende Vor-
sitzende.

Der Sekretiar besorgt im Einvernehmen mit dem Vorsitzenden
und notigenfalls mit dessen Gegenzeichnung die laufenden Geschifte
und fiithrt die Kasse.

Beschliisse des Stindigen Kongressausschusses kommen zu-
stande, wenn alle drei Mitglieder befragt werden und zwei von ihnen
ihre Zustimmung geben.

Art.5. Jeder Kongress bestimmt das Land, in dessen Gebiet der
folgende Kongress stattfinden soll.

Der Ort des Kongresses wird auf Vorschlag der zustéindigen
Kirchenleitung und im Einvernehmen mit der in Aussicht genom-
menen Kirchgemeinde vom Stiandigen Kongressausschuss bestimmt.

Art.6. Dem Standigen Kongressausschuss werden zwei Vertre-
ter derjenigen Kirche, in deren Land der niachste Kongress stattfin-
det, als beratende Mitarbeiter beigegeben. Diese sind rechtzeitig vor
Beginn der organisatorischen Vorarbeiten von der betreffenden Kir-
chenleitung zu ernennen.

Art. 7. Der Stindige Kongressausschuss bestellt im Einverneh-
men mit der Kirchenleitung des Kongresslandes die Vortragenden
fiir die geschlossenen und offentlichen Versammlungen und geneh-
migt den Wortlaut der zu stellenden Antrage.

Art. 8. Die organisatorische Durchfiithrung des Kongresses, be-
sonders auch in finanzieller Hinsicht, ist Aufgabe der Ortsausschusses.

Der Ortsausschuss wird von der Kirchenleitung des Kongress-
landes bestellt und vom Stindigen Kongressausschuss mit der Durch-
fiihrung betraut. .

An die Unkosten leistet der Stiindige Kongressausschuss nach
Massgabe der ihm zur Verfiigung stehenden Mittel einen Zuschuss.

Art.9. Der Ortsausschuss bestimmt im Einvernehmen mit seiner
Kirchenleitung den Termin des Kongresses.



— 273 —

Dieser Termin und das Programm sind ein Jahr vor demselben
dem Stindigen Kongressausschuss bekanntzugeben. Die Einladung
erfolgt 9 Monate vor dem Kongresstermin in folgender Form:

a) personliche Kinladungen unter Beilage des vorlaufigen Pro-
gramms an die Spitzen der altkatholischen und befreundeten
Kirchen;

b) die allgemeine gedruckte Einladung an alle stindigen Kongress-
mitglieder und an weitere interessierte Personen in altkatho-
lischen und befreundeten Kirchen.

Die Einladungen werden unterzeichnet:

a) im Auftrag der Kirchenleitung des Kongresslandes von deren
Bischof und vom Ortsausschuss;

b) im Auftrag des Altkatholizismus von der Bischofskonferenz und
vom Stéindigen Kongressausschuss.

Art. 10. Der Stindige Kongressausschuss beschliesst eine Ge-
schiftsordnung fiir die Internationalen Altkatholiken-Kongresse,
welche withrend des Kongresses aufzuliegen hat.

Art.11. Der Stéindige Kongressausschuss berichtet auf jedem
Kongress-iiber die Durchfiithrung simtlicher auf fritheren Kongressen
gefassten Beschliisse, die in einem Beschlussbuch festzuhalten sind.

Diese Berichterstattung hort auf, wenn und insoweit ein Be-
schluss durch einen spiteren Kongress fiir erledigt erklért wird.

Art. 12. Die Kongresserfahrungen in organisatorischer wie all-
gemeiner Hinsicht — positiv und negativ - sind als « Wiinsche und
Anregungen» zu einem Dokument zusammengefasst, das in den Hén-
den des Stindigen Kongressausschusses sich befindet und von diesem
fortlaufend ergéinzt oder korrigiert werden soll.

Diese « Wiinsche und Anregungen» sollen als Richtlinien fiir die
Durchfiihrung der Kongresse gelten und sind vom betreffenden Orts-
ausschuss zu beriicksichtigen.

Art. 13. Die Einnahmen des Stindigen Kongressausschusses be-
stehen aus den jihrlichen Beitrigen der in der Utrechter Union ver-
einigten Kirchen sowie den Jahresbeitrigen der stéindigen einzelnen
und kollektiven Kongressmitglieder.

Art. 14. Der jiahrliche Beitrag der in der Utrechter Union ver-
einigten Kirchen betriigt je 100 Schweizer Franken und wird von der
zustindigen kirchlichen Oberbehorde alljahrlich erhoben.



— 274 —

Art. 15. Die stindigen Kongressmitglieder bezahlen:

@) als Einzelmitglieder 6 Schweizer Franken pro Jahr;

b) als Kollektivmitglieder (Kirchgemeinden, Vereine, Verbinde)
mindestens 10 Schweizer Franken pro Jahr.

Sie erhalten dafiir die Kongresskarte mit entsprechender Er-
méssigung und den Kongressbericht.

Der Stiandige Kongressausschuss vergiitet dem Ortsausschuss
sovielmal das Vierfache des jeweils festgesetzten Kongressbeitrages
fir Einzelmitglieder, als dieser Kongresskarten fiir stindige Kon-
gressmitglieder (einzelne und kollektive) ausgestellt hat.

Art. 16. Der Sekretir berichtet jedem Kongress tiber Einnahmen
und Ausgaben sowie iiber das Vermdgen des Stindigen Kongress-
ausschusses.

Art. 17. Offizielles Publikationsorgan des Stindigen Kongress-
ausschusses ist die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» in Bern.

In ihr erscheint jeweils der offizielle Kongressbericht, wobei der
Ortsausschuss der Verwaltung der «Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift» die entsprechende Anzahl Exemplare fiir die Kongress-
teilnehmer zum Selbstkostenpreis vergiitet.

Art. 18. Diese Statuten ersetzen diejenigen aus dem Jahre 1913.

Pfarrer H.Frei macht den Kongress darauf aufmerksam, dass
in den alten Statuten viel veraltet war und dass das festgelegt wurde,
was im Laufe der Zeit zur Gewohnheit geworden ist. Der Kongress
beschliesst, den stindigen Kongressausschuss zur Legitimierung zu
bevollméchtigen.

Nun ergreift der Bischof von Fulham, Rt. Rev. R.Coote, das
Wort und spricht eine Begriissung im Namen der anglikanischen Ge-
meinden seiner Jurisdiktion. Er erklarte, immer bei seinen Geist-
lichen die Zusammenarbeit mit den Altkatholiken nachdriicklich zu
betonen und hofft, dass Anglikaner und Altkatholiken in der Zukunft

sprechen werden von unserer Kirche.

Anschliessend folgt

die Zusammenfassung der Arbeit der Diskussionsgruppen.

I. Die Bibel in der Liturgie

Diskussionsleiter: Pfarrer E. W. Heese, Konstanz.

A. Schriftlesung in der Messe.
B. Schriftlesung im Stundengebet (Morgengebet und Vesper).



Ad A.

. Die Bibellesung in der Liturgie hat eine selbstindige Funktion.

Sie ist nicht notwendigerweise nur Vorbereitung auf die Predigt.
~ Deshalb kann die Predigt sehr wohl auf einem anderen Text

basieren als auf den Lesungen des betreffenden Tages.

Es kann niitzlich sein, an schwierigen Lesungen (z. B. aus
den Paulusbriefen) unmittelbar kurze und einfache Erklarungen
anzuschliessen, die den Text fir die Gemeinde verdeutlichen.
Diese Praxis findet sich schon hier und da in der anglikanischen
Kirche. Eine andere Moglichkeit bestiinde darin, in den Volks-
ausgaben des Gebetbuches, falls dieses die Lesungen gedruckt
enthilt, dem Text kurze Erklirungen beizufiigen.

. Es ist die Frage, ob es ratsam ist, in den altkatholischen Gebet-
biichern, wie es im hollindischen Messbuch und im anglika-
nischen Common Prayer Book der Fall ist, die Lesungen voll ab-
zudrucken. Andernfalls sollte man die Gemeindemitglieder er-
mutigen, ihre Bibel in den Gottesdienst mitzubringen, damit sie
auf diese Weise den Schriftlesungen besser zu folgen vermogen.
(Dies konnte vielleicht die Glaubigen veranlassen, auch zu
Hause wieder die Bibel zu lesen.)

. Eine Vermehrung der alttestamentlichen Schriftlesungen er-
scheint wiinschenswert. Diesem Wunsche tragen bereits die nie-
derlindische und die deutsche Kirche Rechnung (in Holland an
bestimmten Tagen drei Schriftlesungen, wovon die erste aus
dem Alten Testament genommen ist; in Deutschland ist das
Alte Testament besonders in der vierten Perikopenreihe beriick-
sichtigt.)

. Es ist wiinschenswert, den Psalmen in der Messe einen grisseren
Platz einzuriumen. Einen Schritt in diese Richtung tut das neue
deutsche Missale, aber es scheint angebracht, eher einen ganzen
Psalm oder doch einen grosseren Psalmabschnitt zu singen als
nur einzelne Verse.

Ad B.

. Die Schriftlesung im Stundengebet (Morgengebet und Vesper)
muss als gemeinschaftliche Vorbereitung auf die Messe und als
Akt gemeinsamer Danksagung stiirker hervorgehoben oder auch
wieder lebendig gemacht.werden (Vorbild der anglikanischen
Kirchen).



[

— 276 —

Es besteht andernfalls die Gefahr, dass die Gemeinde zu den
Lesungen und Psalmen der Messe keinen echten Zugang mehr
findet, wenn diese der einzige Gottesdienst sind.

. Eine verstindliche Ubersetzung der Psalmen und eine kritische

Auswahl ist im seelsorgerlichen Interesse anzustreben.

. Eine feste Leseordnung fiir das Stundengebet, die jeden Tag

des Kirchenjahres beriicksichtigt, wire auch eine grosse Hilfe
fiir die private Bibellesung der Glaubigen. In diesem Zusammen-
hang wére zu erwégen, ob nicht in der hollindischen Ordnung
der Vesper das jetzt gebriauchliche Kapitulum durch eine regu-
lare Schriftlesung zu ersetzen wére.

. Wiinschenswert wire, dass im Vesperbuch die Psalmen und

Lesungen kurze Erklarungen erhielten.

II. Der Diaspora-Gottesdienst

Diskussionsleiterin: Frau U. Frei-Heinz, Rheinfelden.

. Die Betreuung und Pflege der Diaspora sind fiir die Existenz

der Gesamtkirche von grosser Bedeutung.

. Die bestehenden Einrichtungen sind zu erhalten und auszu-

bauen.

. Neue Wege miissen gefunden und auf ihre Tauglichkeit gepriift

werden (Gebetsgemeinschaft, Bruderschaften).

. Ausbau und Vermehrung des Laiendienstes in Zusammenhang

mit dem Gemeindeseelsorger durch:
a) Laienkurse,

b) Retraiten,

c) Gemeinsame Ferienwochen,

d) Regelmissiges Feiern von Hausgottesdiensten (Morgengebet
und Abendgebet, Bibellesung) und

e) Besuchsgruppen aus den Gemeinden.

. Unterstﬁtzung der religiosen Erziehung der Kinder durch Ver-

mittlung des religiésen Erlebnisses durch:

a) Einladung von Diasporakindern zur Weihnachtsfeier und in
der Karwoche in die Gemeinden.

b) Messfeier und tiigliche Gebete in den Jugendlagern und

¢) Unterrichtsbriefe fiir die Kinder.



277 — '

IT1. Die neueren liturgischen Formen

Diskussionsleiter: Pfarrer (. A. van Kleef, Rotterdam.

Die Diskussion hatte sich hauptsichlich auf die Erneuerung der

liturgischen Form der Eucharistie beschrinkt. Die besprochenen
Punkte seien kurz zusammengefasst :

1.

5.

Die allgemeine Busspraxis.

Die allgemeine Meinung neigte zu der Ansicht, dass die
Busspraxis eine Verstirkung erfahren miisse. Keinesfalls diirfe
aber der Bussakt die eucharistische Feier iiberlagern. Die Laien
gaben vor allem dem Wunsch nach geistlicher Hilfe Ausdruck,
die in Form einer Anleitung (etwa in Form eines Beichtspiegels)
erfolgen konnte. Als wesentlich wurde die personliche Vorberei-
tung am Vorabend des Abendmahlsempfanges empfunden. Als
besonders wichtig wurde das Moment der Besinnungsstille an-

gesehen.

. Lesungen.

Es wiire wiinschenswert, dass die Lesung (Epistel) wihrend
der Eucharistiefeier von Laien (Miannern und Frauen) gehalten
wiirde.

Tlaubensbelenntnis.

Das Glaubensbekenntnis soll maglichst von der ganzen Ge-
meinde gesungen, zumindest aber mitgesprochen werden.

. Offertorivum.

Es wiire wiinschenswert, dass jeweils nur eine Geldsamm-
lung stattfinde, wobei in Bejahung des Opfergedankens und in
der Darbietung von Laien das Geld zum Altar gebracht wird,
damit der Gemeinde bewusst wird, dass das von ihr geopferte

teld Gott gehort. Uber den Vorschlag der Darbietung der
Abendmahlsgaben (Brot und Wein) durch die Laien und von
Fiirbittezetteln bestanden verschiedene Meinungen.

Der Friedensgruss.

Auch hier wurde eine stirkere Aktivitit der Gemeinde ge-
wiinscht. Es wurde vorgeschlagen, den Friedensgruss in irgend-
einer neuzeitlichen Form wieder einzufiihren, etwa durch
Hindedruck mit dem Nachbarn o.4.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1961, 18



— 278 —

6. Kommunion.

a) Das Abendmahl muss grundsétzlich in beiden Gestalten ge-
reicht werden. Einige waren der Meinung, dass aus prak-
tischen Griinden die Intinktionform gewihlt werden solle.

b) Es muss nicht nur prinzipiell, sondern auch praktisch méog-
lich sein, das Abendmahl bei jeder Eucharistiefeier zu emp-
fangen.

¢) Im Prinzip soll jeder Glaubige zum Abendmahl gehen. Um
die Gemeinde dazu zu erziehen, soll zwischen dem Wortdienst
und dem eigentlichen Abendmahlsdienst keine Trennung
gemacht werden.

7. Nichteucharistische Gottesdienste.

Allgemein wurde die Wiedereinfithrung der Vesper ge-
wiinscht, wihrend die Meinungen geteilt waren dariiber, ob
Morgen- und Abendgebet auch von Laien gehalten werden
koénnten,

IV. Das Verhiltnis von privatem
und gemeinschafilichem gottesdienstlichen Lebens

Diskussionsleiter: Pfarrer J. Visser, Arnhem.

1. Unser personliches Christenleben muss eine Quelle finden im
gemeinschaftlichen Gebet und in den Handlungen der Kirche.

2. Unseres Erachtens ist diese Quelle in der heutigen Gestalt der
Liturgie zu wenig erschlossen, und wir meinen, dass die Kirche
noch zu wenig Antwort gibt im Namen Christi auf die Forde-
rung: «Herr, lehre uns beten!» Wir glauben, dass das gemein-
schaftliche liturgische Gebet befruchtend wirken muss auf unser
personliches Gebet und das personliche Gebet sich in das Gebet
der Kirche einzufiigen habe.

3. In dieser gesuchten Wechselwirkung nimmt das Christusmyste-
rium der Kirche in uns Gestalt an, so dass wir fahig werden,
Christus immer mehr in uns zu tragen.

4. Wir meinen, dass diese drei Punkte auf folgende Art konkret
gemacht werden konnen:
@) In der Messe sei mehr Raum fiir das stille personliche Gebet
(z.B. vor dem gemeinschaftlichen Bussakt und vor dem
Smeekgebed [Kollekte]).



— 279 —

b) Es soll mehr Raum geschaffen werden fiir Gebetsintentionen
wihrend des Gottesdienstes (Wiederherstellung des Kirchen-
gebetes).

¢) Man iiberlege sich, den urspriinglichen Opfergang wieder her-
zustellen, so, dass jeder seine eigene Opfergabe selbst zum
Altar bringe.

d) Man unterrichte die Glaubigen, dass die Kommunion nicht
nur eine personliche Angelegenheit ist, sondern auch ein Ge-
meinschaftsakt. Es soll keine Messe ohne Kommunikanten
gefeiert werden.

. In der Familie sei man sich bewusst, dass man als Familie nicht

nur ein Teil, sondern auch ein Kern der Kirche ist. Fiir die Praxis

machen wir folgende Vorschlige:

a) Gemeinschaftliche laute Morgen-, Abend- und Tischgebete
sollen sich dem Gebet der Kirche annidhern, wobei regel-
missig aus der Heiligen Schrift gelesen werden soll.

b) Der Vater oder die Mutter amtiere als Liturg.

¢) Auch in diesen GGebeten seien Momente fiir das stille person-
liche Gebet eingefiigt.

d) Die vom Pfarrer fiir die Gemeinde angegebenen Gebets-
intentionen sollen in den Hausgebeten wie in den kirchlichen
Gottesdiensten eingefiigt werden. Fiir jeden Tag eine be-
stimmte Intention.

e) Das Gebetsleben in der Familie dient als Erziehung zum
liturgischen Leben der Kirche.

. Jedermann zeige durch seine Taten im personlichen Leben die

Verantwortung fiir die Gemeinschaft Christi.

a) Man versuche, wegbleibende Glieder durch persénliche Kon-
taktnahme zur Teilnahme am Gottesdienst zuriickzubringen.

b) Wir wissen genau, dass bei vielen eine grosse Scheu zur Kon-
taktnahme besteht, meinen aber gleichzeitig, dass uns die
Tiirbitte fiireinander liber diese Scheu hinwegsetzen kann.

¢) Zum personlichen Vorwirtskommen im Christenleben be-
niitze man auch die Einkehrtage oder Einkehrstunden in der
Kirche.

d) Wenn wir Scheu empfinden zum personalen Einsatz und die-
sen deshalb vernachlissigen, dann ist die Beichte da, um das

- richtige Verhéltnis zwischen uns und der Gemeinde Christi

wieder herzustellen.



— 280 —

Der Priisident dankt fiir die wichtige Arbeit, die in den Diskus-
sionsgruppen geleistet ist.

Pfarrer Max Willimann, Ziirich, spricht im Namen der Schwe-
stern aus der Schweiz und aus Deutschland und dankt herzlich fiir
die in Holland empfangene Gastfreundschaft.

Der folgende Punkt handelt iiber die Kongressarbeit in der Zu-
kunft.

Es wire in der Zukunft wiinschenswert, wenn die Kongressteil-
nehmer sich schon vor dem Kongresse beraten konnten iiber den
Kongrel3stoff. Bischof Dr. U.Kiiry hat am Kongress in Rheinfelden
den Wunsch gedussert nach anglikanischen und orthodoxen Refe-
renten auf der Kongresstagesordnung. Dies ist noch nicht verwirk-
licht, aber hoffentlich wird die Zukunft auch in dieser Hinsicht Még-
lichkeiten schaffen. Das System der Diskussionsgruppen hat ein Be-
diirfnis befriedigt, aber in der Zukunft soll die Vorbereitung auch der
Kongressteilnehmer mehr betont werden.

Nach diesen Ausfiihrungen ergriff der Prisident wieder das Wort
und teilte mit, dass die Regierung der Stadt Haarlem ihre Freude iiber
den Kongress in ihrer Stadt hat dussern wollen durch ein Geschenk
fiir diejenigen, die sich um den Kongress verdient gemacht haben.
Das Geschenk bestand aus Biichern iiber hollindische Orgeln.

Da die Bischofe auch wihrend des Vormittags eine Konferenz
abhielten, spricht in ihrem Auftrag Pfarrer Max Heinz, Ziirich,
um dem Priisidenten, Prof. Dr. P.J. Maan, besonders herzlich fiir die
Leitung des Kongresses zu danken.

Der Prisident beantwortet die Worte von Pfarrer Heinz und
schliesst den offiziellen Teil des Kongresses mit den Worten des
heiligen Chrysostomus: doxa theoi pantoon heneken.

Wiithrend des Nachmittags setzten die Bischéfe ihre Konferenz
fort. Die Frauen unternahmen einen Ausflug zur Paramentenausstel-
lung im Museum Lakenhal in Leiden, und es fanden Versammlungen
statt der Bruderschaft «Sint Willibrord», der Arbeitsgemeinschaft
fiir Internationale Angelegenheiten und des Studentenvereins « Ba-

tavia».

Sonntag, 24. September

Um 10.00 Uhr zelebrierte Erzbischof Dr. A. Rinkel in der Pfarr-
kirche des heiligen Engelmundus in Ijmuiden ein Pontifikalamt, in
welchem Pfarrer D.N. de Rijk, IEgmond aan Zee, predigte.



— 9281 —

Um 15.00 Uhr fand im Kongref3saal eine 6ffentliche Grosskund-
gebung statt. Das Thema war: Unsere Kirche heute. Es sprachen der
Kongressprisident, Prof. Dr. P.J.Maan, Utrecht; Bischof J. J. Dem-
mel, Bonn; Abbé A.H.Bekkens, Paris; Bischof Dr. T.F.Zielinski,
Buffalo; Pfarrer H. Frei, Rheinfelden ; Dr. D. de Pina Cabral, Oporto;
Bischof V.Huzjak, Zagreb, und Rt. Rev. R.N.Coote, Bischof von
Fulham, London. Es ist besonders bemerkenswert, dass diese Gross-
kundgebung am 24.September stattfand, denn am 24.September
1889 wurde die Bischofserklirung von Utrecht abgefasst, womit die
sogenannte Utrechter Union gegriindet worden ist.

Montag, 25. September

An diesem Tage wurde zum Abschluss des Kongresses ein Aus-
flug mit Reisebus gemacht durch die Provinz Nord-Holland.

Adressen

Adresse des Patriarchen von Moskau und ganz Russland

Die Adresse wurde verlesen von KErzbischof Johannes, Exarch fir
Mitteleuropa, oftizieller Vertreter des Patriarchen von Moskau.

Geliebto Briider in Christus!

Die russische orthodoxe Kirche griisst den XVIII. Internationalen
Altkatholischen Kongress und wiinscht seinen Mitgliedern Gottes Hilfe auf
dem Wege der Anniiherung mit den Vertretern aller Kirchen, die treu den
alten orthodoxen Glauben behalten, in der Hoffnung auf die geistliche An-
nitherung und Stiirkung unserer christlichen Einheit.

Die Verbindung der russisch-orthodoxen und der altkatholischen Kir-
chen hat schon ihre (leschichte. Die gottliche Vorsehung wird ihren weiteren
Weg bestimmen, und die Tiir der russischen orthodoxen Kirche ist immer fiir
diese Gemeinschaft offen.

Jott segne die guten Taten des Kongresses !

Mit Liebe zu Ihnen allen

Alexy,
Patriarch von Moskau und ganz Russland.

Adresse des Erzbischofs Johannes,
Exarch des Moskauer Patriarchates fiir Mitteleuropa

In den Tagen dieses bedeutungsvollen Altkatholiken-Kongresses ver-
sammeln sich die Vertreter der orthodoxen Kirchen auf der Insel Rhodos.
Der Cleist der Bruderschaft herrscht auf beiden Versammlungen, der mit den
Worten des Evangeliums ausgedriickt ist: « Kiner ist euer Meister, Christus;
ihr aber seid alle Briider»; es ist der Geist von ¢ Sobornost», d.h. Gemeinsam-
keit, Katholizitit, der seinen irdischen Ausdruck in den sichtbaren Taten
von Versammlungen findet, in dem Glauben, dass kein Mensch ein Haupt



— 282 —

der Kirche sein kann, denn das Haupt der Kirche ist Christus. Deshalb freue
ich mich, dass es mir erlaubt ist, an dieser Versammlung teilzunehmen und
in den Tagen, wo meine Briider in Rhodos sind, hier zu sein. Christus ist iiber
uns allen, liber jener Rhodos-Konferenz und iiber dieser unserer Versammlung.
Ich mdéchte noch mehr sagen: Christus ist nicht nur {iber uns, er ist mit uns.
Gesetzlich sind wir noch nicht eins, wir miissen noch einige Fragen unseres
Glaubens ein wenig mehr kliren, wir miissen uns wahrscheinlich noch mehr
aneinander gewdhnen mit gegenseitiger Hilfe. Unsere Gegenwart gibt uns
diese Moglichkeit: so viele Begegnungen, Besuche, Konferenzen, Kongresse
geschehen in dieser unserer Zeit.

Die Geschichte der gegenseitigen Beziehungen zwischen den orthodoxen
und den altkatholischen Kirchen ist charakterisiert durch eine merkbare
Anniiherung der altkatholischen und russisch-orthodoxen Kirche. Und jetzt
bemerken wir auch eine Anniiherung mit der griechischen Kirche. Wir stellen
fest, dass nun in unserer Zeit eine ganzheitliche Annéherung geschieht. Denn
die Frage einer formellen Vereinigung mit irgendwelcher christlichen Kon-
fession kann keine orthodoxe Kirche allein 16sen. Die russische Kirche kann
diese Frage ohne die griechische und andere orthodoxe Kirchen nicht l6sen,
wie die griechische sie auch ohne die russische und andere orthodoxe Kirchen
nicht lésen kann. Ich wiederhole, dass die grossen Konzilien unserer Gegen-
wart den Zwecken der Wiedervereinigung niitzlich sind.

Aber es gibt noch einen andern Weg zur Annéherung. Er hat eine grosse
Bedeutung und bereitet sogar einigermassen vor und bestimmt mit das Urteil
des Konzils. Es ist der Weg der praktischen Zusammenarbeit. Zur Erklarung
mdochte ich mit einigen Worten die praktischen Bemiihungen der russisch-
orthodoxen Kirche darlegen. Diese Bemiihungen haben hauptsichlich drei
Richtungen.

Die eine Richtung ist das innere Leben der Glaubigen. Die Kirche nihrt
sie mit Gebet, mit Gottes Wort, mit Predigt und Sakrament und strebt
danach, dass jeder Glaubige in unserer Gesellschaft ein hohes Beispie] christ-
licher Moral, Bruderliebe und Selbstlosigkeit sei und in gemeinsamer Arbeit,
mit andern Gliedern der Gesellschaft mit den hohen Idealen des Evangeliums
und der Gesellschaft {ibereinstimme.

Der zweite Weg der praktischen Bemiihungen der russisch-orthodoxen
Kirche ist die Okumene. Der hochwiirdige Bischof Jans hat zwei Beispiele
angefiihrt: die Arbeit des Okumenischen Rates und die Wiedervereinigung
und volle Interkommunion zwischen der altkatholischen und der anglikani-
schen Kirche. Dieses zweite Beispiel habe ich selbst in dem Gottesdienst mit-
erlebt, der am ersten Tag dieses Kongresses hier in Haarlem stattfand. Da
habe ich mit Freude gesehen, wie die altkatholischen und anglikanischen
Christen zusammen zu den heiligen Sakramenten kamen, und wie sie vor
dem Altar Gottes in dieser sakramentalen und heiligen Gemeinschaft mit
unserm Herrn zusammen waren. Das kann uns nur freuen. Und wenn wir auf
einer viel niedrigeren Ebene heute beim gewd&hnlichen Mittagessen schon
drei Konfessionen zusammen waren, Altkatholiken, Anglikaner und Ortho-
doxe, da war auch das eine Gestaltung der 6kumenischen Bewegung. Die
6kumenische Bewegung hat also viele Gestalten, viele Formen, die gerade
fur unsere Zeit charakteristisch sind.

Und wenn ich nun auf die Wiedervereinigung von Anglikanern und
Altkatholiken zuriickkomme, und meine Gedanken zu den Theologen und
Professoren an den geistlichen Akademien gehen, dann bekomme ich leider
eine kalte Dusche ! Frither néimlich hatten die Theologen zwei einfache Auf-
gaben, von denen jede relativ einfach zu l6sen war, d.h. eine Aufgabe, die den



— 283 —

Weg der Wiedervereinigung der Orthodoxie mit der Anglikanischen Kirche
vorbersiten sollte, und die andere Aufgabe, die denselben Weg zur Altkatho-
lischen Kirche bereiten sollte. Jetzt aber haben sie eine Aufgabe, aber viel
komplizierter: die Vorbereitung zur Wiedervereinigung und vollen Inter-
kommunion zwischen anglikanischer und altkatholischer Kirche zusammen
auf der einen Seite und der Orthodoxie auf der andern. Und ich fiirchte, dass
die armen Theologen hier neue Schwierigkeiten bekommen koénnen. Aber
gleichzeitig hoffe ich, dass doch Gottes Gnade und die Menschenliebe und
der allgemeine Glaube an den gekreuzigten und auferstandenen Herrn Jesus
Christus diese Schwierigkeiten iiberwinden mogen.

Nach dem Ende des zweiten Weltkrieges hat die russisch-orthodoxe
Kirche sehr kriftige Kontakte mit ihren orthodoxen Schwesterkirchen sowie
mehreren christlichen Konfessionen in Ost und West unterhalten. Diese
bestanden in zahlreichen Delegationen, personlichen Kontakten, theologi-
schen Gesprichen, Bekanntwerden mit theologischen Lehren. Wir wiinschen
herzlich, dass eine Herde und ein Hirt sei, und wir beten um die Wiederver-
einigung aller. So wollen wir auch in den Okumenischen Weltkirchenrat
eintreten.

Die dritte Richtung unserer praktischen Bemiihungen ist die Arbeit
fir die Erhaltung des Friedens. Diese Titigkeit bestimmt eine bedeutende
Epoche in der Geschichte der russisch-orthodoxen Kirche. Wir wirken hier
in Wort und Gebet und geben die Hoffnung nicht auf, dass Gott der Herr
unsere Tétigkeit wohl leitet, und dass die Menschen alles, was zum Kriege
fithrt, wegwerfen und zum Frieden kommen. Diese Bemithungen zur Er-
haltung des Friedens haben auch ihre 6kumenischen Konsequenzen und
zeigen sich uns als eine Begleiterscheinung in der Gestaltung der ékumeni-
schen Bewegung. '

Dies sind die Hauptrichtungen unserer praktischen Titigkeit, die wir
vielfach mit den anderen Konfessionen gemeinsam haben. Wir wiinschen
aufrichtig eine praktische Zusammenarbeit mit ihnen, in der Hoffnung, dass
sie fruchtbar sein wird und die Bedingungen zur einfachen und gleichen
Wiedervereinigung schafft.

Adresse des Metropoliten Nikolas,
Exarch des Moskauer Patriarchates fiir Westeuropa

Die Adresse wurde verlesen von Archimandrit Dionisios, Rotterdam.

Ich halte es fiir meine Pfiicht, mich mit dieser Begriissung zu wenden
an Eure Excellenzen und zu dieser ganzen hochgeachteten Versammlung der
altkatholischen Kirche.

Der XVIII. Internationale Altkatholiken-Kongress ist gerade in dem
Augenblick eroffnet, in dem die Bemithungen um Einheit und Bruderschaft
in Christus in der ganzen Welt sehr schlecht zu erfahren sind.

Diese Bemiihungen sind der russisch-orthodoxen Kirche sehr teuer. Sie
bemiiht sich seit alter Zeit, das Verhiltnis mit der tbrigen christlichen Welt
auf breiter Grundlage zu unterhalten.

In diesem Augenblick, in dem wir Sie, unsere Brider, jetzt in Haarlem
zusammengekommen, begriissen, denken wir an die Liebe und an die Sym-
pathie, die die russisch-orthodoxe Kirche fiir die altkatholische Kirche immer
empfunden hat.

Wir halten aber dafiir, dass es nicht geniigt, nur von der gegenseitigen
Liebe und von den eigenen Bemiihungen zu sprechen, sondern dass auf uns
allen die Pflicht ruht, diese Liebe zu verwirklichen und zu offenbaren. Wir



— 284 —

denken an die Paulusworte: und lasset nicht Spaltungen unter euch sein,
sondern haltet fest aneinander in einem Sinne und in einerlei Meinung (I.Kor.
1, 10).

Von ihnen bewogen, strecken wir unsere Liebe aus zu denjenigen unserer
Brider, die sich nach dieser Liebe sehnen und die sie brauchen, d.h. zu allen
Nachfolgern Christi.

Die russisch-orthodoxe Kirche, die jetzt im Begriff ist, in den Okumeni-
schen Weltkirchenrat einzutreten, richtet ihre Bemithungen nach Einheit und
Bruderschaft unter allen Christen, und deshalb streckt unsere Liebe sich in
erster Stelle aus zu der Kirche, mit der wir ein traditionelles, briderliches und
gutes Verhéltnis haben.

Davon gibt jetzt die Vertretung unserer Kirche auf dem XVTIII. Inter-
nationalen Altkatholiken-Kongress unter der Leitung des Erzbischofs Johan-
nes, Exarch des Moskauer Patriarchates fiir Mitteleuropa, Zeugnis.

Es scheint uns aber, dass dies bruderliche Zusammensein nicht alle
Moglichkeiten zur Verwirklichung unserer Bemiihungen erschopft. Wir
brauchen unseres Erachtens noch einen andichtigeren theologischen Ce-
danken, einen offenherzigen Meinungsaustausch tiber die tiefe Wirksamkeit
der Kirche. Wir bitten Gott, den Vater, um diese Verwirklichung,

Wir wiinschen diesemm Kongress Gottes Segen und einen guten Iirfolg
und sprechen die Hoffnung aus, dass die Vertretung der russisch-orthodoxen
Kirche beitragen moége zu diesem briiderlichen Kontakt zwischen unseren
Kirchen und dass uns der Weg gezeigt werden wird zur Erfullung des gott-
lichen Willens des Hohepriesters, unseres Herrn und Erlosers Jesus Christus,
der seinen himmlischen Vater gebeten hat : dass sie alle eins seien (Joh. 17, 21).
Das fortwihrende Sehnen unseres Herzens und unser leidenschaftliches
Gebet zu Gott haben die Absicht, die gottliche Vorsehung zu bewegen, un-
seren Verstand und unseren Willen in Liebe und Glaube in Christus Jesus
zur Einheit zu bringen. Abermals begriissen wir Sie, unsere geliebten Briider,
und Thnen unsere aufrichtige Liebe bezeigend, sprechen wir mit dem Apostel:
die Gnade des Herrn Jesu Christi sei mit euch! Meine Liebe sei mit euch allen
in Christo Jesu! Amen (I. Kor. 16, 23 und 24).

Adresse des H. H. Bischof R. P. Wilson
von Chichester als Erzbischofs von Canterbury

I bring to you the greetings of both the Archbishops of Canterbury and
York. The Archbishop of Canterbury, who recently shared in conference with
you, wished me especially to say how highly he values our friendship with
you and greatly desires that it should be deepened. I know that all those
present from the Church of England would echo that. It is a privilege to share
in your worship, your discussions and your fellowship, and so to experience
what fulness of communion which our churches enjoy together. We pray that
the relationship may grow yet stronger.

In thanking you for your welcome, we would express our hope that this
Congress, meeting in Haarlem 400 years after the foundation of the diocese,
will strengthen the bonds between members of your churches. The subjects
which you are considering — liturgical reform, and its relation to the Bible,
the religious life, and the personal witness of your members in the community —
these are subjects which concern us all. They are being discussed both in your
churches and in the churches of our Anglican Communion throughout the
world, and they are a bond between us and a reminder of our common vo-



— 285 —

cation. We are one in our duty to listen to God’s word for His Church in its
worship and its witness unto us.

Secondly, we are remembered, as the Bishop of Deventer said yesterday,
that 1961 is a year of oecumenical decisions. The Anglican Communion, both
in Great Britain, and those areas to which missionary enterprise has taken it,
holds a peculiar position of responsibility to the oecumenical field. In parti-
cular, it faces decisions over schemes for reunion in Ceylon, India and Pakistan.
In our discussions, we have profited from the counsel of the Archbishop of
Utrecht. and other Old-Catholic Bishops, and we ask for your prayers. For
our desire is that in furthering the cause of christian reunion we would keep
in mind that relationship of full communion within true Catholic faith and
order which is embodied in the Bonn agreement between you and us. Pray
for us therefor, that our way take counsel wisely.

After these few words of greeting, I would repeat our warm feelings of
friendship to you, our great thanks for your hospitality, and our prayers for
God’s blessing on all your endeavours,

Adresse des Rev. Dr. P, Minear
als Vertreter des Okumenischen Rates der Kirchen

I am happy to bring official greetings from the W.C.C. to this Congress,
and to express the gratitude of the Council that Old-Catholic Churches have
been members from the beginning. I also bring greetings from the Faith and
Order Commission of which the Bishop of Deventer is your able representative ;
I recall with pleasure the meeting with Archbishop Rinkel at the Lund Con-
ference, and express the hope, that you will have full representation at the
Fourth World Conference on Faith and Order in 1963. T come as a substitute
for the Rev. Raymond Maxwell who had planned to be here until last week
when it became clear that he must be in Rhodos at the pan-Orthodox meet-
ings. He sent his cordial greetings to you, with special affection for a large
number of friends, as did Dr. Willem Visser’t Hooft, who was born at Haarlem
on the 20th of September about 60 years ago. You have welcomed me most
generously and [ am grateful.

There is one point at which 1 have experienced a little disappointment
in this Congress: when mention is made of the World Council you have trailed
to speak in the third person — the Council, as if you could not truly say our
Council. The Council belongs to yow as much as to any other Church or group
of churches. You should therefor say we and our more frequently. I come as
a member of the staff, and as a member of the secretariat. I am your servant,
a worker in your household of faith. When you think of the Council or the
staff — don’t think it or the or they, think we, think our, and say we, and act on
the basis of this we. Last summer two commissions of Faith and Order were
meeting in Durham, England. We joined in the liturgy of the magnificent
cathedral, a liturgy which preserved the finest music and chants of the mediae-
val church. After one service, a friend of mine from America — a low-church-
man — was asked concerning his reactions. He replied ... «This is the way
they do it.» He should have felt: « This is the way we do it» . .. For if the living
Christ is present, forgiving and loving, governing and judging, calling and
sending his people, then he makes us his family of brothers and sisters and it
is an insult to him not to say we. If we are tn Christ, then we are one.

Christ is the center of our life, its source, its goal, its strength, its hope.
This is why I rejoiced at Bishop Kiiry’s sermon yesterday. All Faith and



— 286 —

Order work is being guided by the fact that all participants place christology
first and then try to think together about ecclesiology. Do we really believe
in the one holy catholic and apostolic church ? (Bishop Jans address). Then
we must allow Jesus Christ, true God and true man, to guide our thinking
about what each term means: oneness, holiness, catholicity, apostolicity —
and we need each other in learning. ‘

As we think about the unity which Christ gives to us, we must also
think about the unity toward which we move as the pilgrim people of God.
None of us can yet see the fullness of that unity. I rejoice that Bishop Jans
has supported the statement drawn up at St. Andrews on the nature of the
unity which is God’s demand and God’s gift. And I rejoice in the essay on
this statement by Prof. Kiippers in Okumenische Rundschau. Prof. Kiippers
suggests that unity is not simply something from which we come but also, and
more important, something toward which we go! It is an eschatological ful-
filment which we grasp not alone in memory and preserve by our traditions
but also in hope, and we realize it by working together in the power of that
hope. Our unity is «in the process of formation». We see it only dimly, but we
move toward it relying on God’s promise in Christ. In that movement the
churches have decided to come together, to stay together, to work together,
to pray together for light from the Light of the world.

We, and I now say we as the pronounce for all the churches, we are
finding amazing and exciting new possibilities for unity as we pray and work
together. 1961 is the year of ecumenical decisions — 1962 will be even more so —
and 1963 still move. The age-long boundaries among the churches are crum-
bling, and they will crumble still further, as we think together less of the
boundaries, the frontiers, the walls, the periphery and think more of the
center. The more we move toward Jesus Christ as the center, the more we
move toward one another. Qur unity becomes manifest as we seek his will
for our world.

Adresse von Prof. Dr. Dimitrij Dimitrijevié von der Theologischen Fakultiit
der serbisch-orthodoxen Kirche in Jugoslawien (Belgrad)

Ich bin sehr dankbar, dass Gott mir die Mdéglichkeit gegeben hat, den
18. Kongress der Altkatholischen Kirchen begrissen zu kénnen. Und ich
tue es mit dem herzlichen Wunsch, der darin besteht, dass die Tatigkeit
dieses Kongresses sich erfolgreich bewiihre in der Realisierung des Heiles,
das Gott fur die kleine, aber von Thm gesegnete und gefiihrte Gemeinschaft
der Altkatholischen Kirche bereitet hat.

Ich nehme mir die Freiheit, den Kongress zu begriissen nicht nur in
meinem Namen, sondern auch im Namen derjenigen Theologen der serbischen
orthodoxen Kirche, die an den theologischen Schulen der Altkatholischen
Kirche als ihre Stipendiaten studiert haben oder noch studieren, vor allem
an der Altkatholischen Fakultéit in Bern und seit einiger Zeit am Seminar in
Bonn. ‘

Das Studium der serbischen Theologen an den Altkatholischen Schulen,
besonders an der Altkatholischen Fakultét in Bern, das eine lange Tradition
hinter sich hat, hat erfolgreiche und niitzliche Folgen gehabt. Unter anderem
ist dadurch auch der Grund gelegt fiir das bessere Verstéindnis und die An-
niherung in Christo der Altkatholischen und serbischen Kirche wie auch fiir
die Forderung des 6kumenischen Gedankens, der immer mehr an Boden
gewinnt. Dieses Studium ist fiir das gegenseitige Verstindnis und die An-



— 287 —

nitherung dieser Kirchen um so bedeutender, weil es von den hohen Hierarchen
der beiden Kirchen unterstiitzt wird.

Die Verbindungen der Theologischen Fakultit der serbischen ortho-
doxen Kirche und der Altkatholischen Schulen in Bern und Bonn sind gerade
nach dem Kriege sehr freundlich und erfreulich geworden. So ist die christliche
Liebe in vielfacher Weise zum Ausdruck gekommen. Und die Theologische
Fakultit in Belgrad fiithlt sich den Altkatholischen Schulen gegeniiber sehr
verpflichtet.

Das ist der Grund, warum die Einladung zum 18. Kongress der Alt-
katholischen Kirche, die an meine Persénlichkeit ergangen ist, nicht nur von
mir, sondern auch von allen meinen Kollegen sehr freudig aufgenommen
wurde. Das ist der Grund auch dafiir, warum ich von meinen Kollegen die
Bevollméchtigung bekommen habe, den Kongress auch im Namen der
Theologischen Fakultiit der serbischen orthodoxen Kirche in Belgrad herzlich
zu begriissen.

Und ich tue es in diesem Augenblick vor dieser hochwiirdigen Versamm-
lung, indem ich die besten Wiinsche fiir die Altkatholische Kirche ausspreche.

Der gnidige Gott moge sich der Altkatholischen Kirche gnadenreich
erbarmen, sie vor allem Ubel in dieser bésen Welt beschiitzen, sie durch seine
allmiichtige Hand weiterfithren, und ohne Mangel, heilig und vollkommen
in Christo bewahren, damit, wie der Sohn im Vater und der Vater im Sohne
ist, so auch die altkatholischen und orthodoxen Glaubigen mit dem Drei-
einigen Gott eins werden!

Gliickwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

a) Aus der Anglikanischen Kirche:

Rt. Rev. Robert Stopford, Bischof von Peterborough (England),

Rt. Rev. D.D. Kenneth Riches, Lordbischof von Lincoln (England),

Rt. Rev. Roy W.F. Cowdry, Adjunktbischof von Cape Town (Siidafrika),

The Rev. J.R. Satterthwaite, General Secretary Council on Inter-Church
Relations, Church of England, London (England),

The Rev. D.D. C. Beaufort Moss, Winchester (England),

The Rev. A. G. Ensor, New Sudbury (England),

The Rev. W.O. Fitch, Westminster (England).

b) Aus den Orthodoxen Kirchen:

Patriarch Justinian von Ruménien (Bukarest),

Patriarch Kyrill von Bulgarien (Sofia),

Erzpriester Emilian Vasiloschi, Leiter der Ruménischen Orthodoxen Kirche
in Deutschland (Diisseldorf),

Prof. Sabbas Nanakos, Saloniki (Griechenland),

Prof. Dr. Johannes Kalogirou, Saloniki (Griechenland),

c) Andere:

Rt. Rev. Francis Bonczak, Bischof der Polnisch Nationalen Kirche in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika (Milwaukee),

Revmo. Santos M. Molina, Bischof der Iglesia Espaiiola Reformada Episcopal,
Madrid (Spanien),

Eric Segelberg, Dozent der Universitiit in Uppsala (Schweden),

Borge Barsoe, Virring (Diinemark),

Altkatholische Pfarrgemeinde Bonn (Deutschland),



— 288 —

Prof. Dr. W. Kiippers, Direktor des Altkatholischen Seminars, Bonn (Deutsch-

land),

Prof. Dr. B. Spuler, Universititsprofessor, Hamburg (Deutschland), .
B.W.Verhey, Sekretir Oud-Katholiek Ondersteuningsfonds, Hilversum

(Holland).

Teilnehmerliste

I. Die Niederlande

Alkmaar

Pfarrer A.R.Heyligers
Frau E.C. Heyligers-Klare

Amersfoort
Pfarrer M. J. Aarents
Frau A.M. Aarents-Hallebeek
Frau S.L. G. Blom-Boyen
Mgr. P. J. Jans, Bischof von Deventer
Frau A.Th. Jans-Hijzen

Amsterdam

Pfarrer C.Tol
Frau C.E.Tol-Nijenhuis

Arnhem
Pfarrer J. Visser

Culemborg
Pfarrer J.A.J.van Zanten

Delft
Frl. G.S. Gerbrands
Frl. J.F.M. Gerbrands
Pfarrer J.C.M. Keman
Frau E.M. Keman-Maan
Frau F.C. Panman-Cerbrands
Frl. A, Struyk
Frl. P.S. Struyk

Egmond aan Zee
Pfarrer D.N. de Rijk

Gouda
Pfarrer T, Horstman

’s-Gravenhage
L. A.van Baarsel
Prof. M. Kok
Frau Kok-Smits
Em. Pfarrer J. A.Roeseling
Mr. W.A. Struyk
Frau H.H. Struyk-de Hoogh

Haarlem
Diakon J. Bergers
N. Bergers
G. Bollebakker
A.J.J.van der Hoek

Frau E.van Houte-Maas

Pfarrer Mr. J. W.Key

Frau M.C. W.Key-Tepe

J. Luiting

H. Oderkerk

Mgr. J. van der Oord, Bischof von
Haarlem

Frau Rijperman

Heemstede
J. Colombijn
A. Ganzeman

Den Helder
Pfarrer E. Wijker

R.
A,

Hzilversum

Frl. J.M. Nieuwenhuyzen
Pfarrer G.A. Smit

Frau P. Smit-Klapmuts

B. W.Verhey

Frau H.M. E. Verhey-Copper
Frau M. van Vliet-Helfert

Krommenze
Pfarrer G.J. Blom

Leiden
Pfarrer A.J. Glazemaker

Iisse
J. Schoneveld

Rotterdam
Archimandriet Dyonisius
Pfarrer G.A.van Kleef
Frau S.8.J.van Kleef-Hillesum
Pfarrer H. D. Raymaekers
D. de Rooy
Frau A. de Rooy-van Os
H.J. W.Verhey
Frau H. H. Verhey-Nevens
J.F.Th. de Winter

Rejswijk
H.A.P. de Wilde

Schoonhoven
C.J. de Haart



Schiedam
Pfarrer C.P.van den Berg
W.J. Sechade van Westrum

Frau T. Schade van Westrum-
Szafflka
Utrecht
Pfarrer T. Bakker
Frau Bakker-de Jager
Frl. Mr. S.M. Holsteyn
Prof. Dr. P.J. Maan
Frau F. Maan-Federer
Drs. R. Mulder
Frau M. Mulder-Vis

Mgr. Dr. A. Rinkel, Erzbischof von

Utrecht
Schw. M. J.Y.W. Roosjen
F. Smit

289 —

Schw. H.J. Smits

Dr. A.J.van de Ven

Frau V. van de Ven-Gluysteen

Prof. M. A. Zwart

Frau C.C.J. Zwart-van den Bergh
Viaardingen

J. K. Wijker

Voorburg
Frl. S.Teune
Ijmuiden
Dekan C.F. Nieuwenhuyzen
Frl. H.C. Nieuwenhuyzen
Vikar A.J. Rinkel
Zaandam
Pfarrer A. Zwart

II. Deutschland

Augsburg
K. Kugler
Frau Kugler
Berlin
Dr. F. Buchta
Klapowsky
Dr. Schulte
Erzbischof Johannes Wendland
Biclefeld
L. Hehn
Bonn
Bischof J.J. Demmel
Frau T. Demmel
A. Eichhorn
Schw. H. Gorg
C.E. Jones
M. Lecic
G.P.A. Spink
Frau Dr. R. Schmidt-Wiegand

Fssen
(leneralvikar H. Hiitwohl
Frau L. Hiutwohl

Frankfurt

Pfarrer P. Pfister
Frau Pfister

Freiburg i. Br.
Frau R. Michelis

Hamburg
Dr. M. Wiegand

Karlsruhe

Pfarrer B. Schoke

Kommingen
Schw. L. Sauter

Konstanz
Pfarrer E. W. Heese

Mannheim
Pfarrer S. Kraft
Frau E. Kraft

Neckargemiind
Weihbischof Dr. O. Steinwachs
Frau K. Steinwachs

Osnabriick
H.J. Eichmeyer

Singen
Pfarrer K. Kuenz

II1. Schweiz

Albisbrunn
A.O. Konrad

Basel
Frl. E. Handschin

Bern

Prof. Dr. St. Gosevié
Bischof Dr. U. Kiiry
Frau E. Kiry-Vogt
Schw. Lanfrandari
Frl. A. Riette



—

Fr. Rietteo

Frau E. Riette

Prof. Dr. A.E. Riithy
Frau E. Wyler

Binningen
Frau A. Ehrensperger

Derendingen
Frau R. Kull-Klappner

St.Gallen

Frl. A. Blochlinger

Frau M. Bosch-Merz

Frau P. Léhle-Kuhins

Frl. A. Werder

Frau L. Zimmermann-Werg
Schw. Deltzer

Genf

Dr. P. Minear

Baronesse L. van Zuylen van Nyevelt
Grenchen

Frau R. Matter-Herzog

Heiligenschwendsi
Frl. Fr. Allemann

Kaziseraugst
E. Schmid

Mohlin
Schw. E. Schlub

Olten
Dr. A. Kamber

Frau Kamber

200 —

Frl. R. Schlecker
B. Sutter

Rheinfelden
Pfarrer H. Frei
Frau U. Frei-Heinz
Frau C. Schraner

Schonenwerd

Frl. L. Fissli
Pfarrer M. Heinz
Frau S. Heinz

Speicher

F. Muller
Frl. T. Miller

Ziirich
Pfarrer H. Gschwind
Frau Gschwind
Frau P. Gubler-Maier
E. Haupt
Frau Haupt
R. Heim
Pfarrer M. Heinz
Frau E. Heinz
Frau L. Iseli
Frau M. Mumprecht
Frau Rieb
Frl. A. Scherer

Archimandrit Serafim Radionoff

Schw. Siedler

Schw. Stock

Frl. K. Stockli

Frl. H. Teltscher
Frau I. S.Viscardi
Pfarrer M. Willimann

IV. Osterreich

Wien
J. Hoyer
Pfarrer Dr. E., Kreuzeder

Frau Dr. E. Kreuzeder
F. Seiberl
Dr. F. Speierl

Y. Polen

Warschau

Bischof Dr. M. Rode
Frau A. Rode

VYI. Jugoslawien

Belgrad
Prof. Dr. D. Dimitrijevié

Zagreb
Bischof V. Huzjak

Prof. Dr. St. Mohorovicié

Pfarrer V.Vucié



291

VII. Frankreich

Paris

Pfarrer A.H. Bekkens
Frau Bekkens

VIII. En

Bristol

C.W. Harvey
Frl. M.Young

Burnham
Dom R. Petitpierre

Chichester

Rt. Rev. R.P.Wilson, Bischof von
Chichester

GQuildford
A.G.F.Wickenden

London
Rt. Rev. Bischof J. Boys

Frau Latour
Frau Sanazin
Pfarrer Viguier

gland

Rev. M. Bruce

Rev. F. P. Coleman

Rt. Rev. R.N. Coote, Bischof von
Fulham

Rev. C.L. Gage Brown

Frau Gage Brown

Rev. M. A. Halliwell

Northampton
A. Bullivant

Southampton
Rev. P.J. Chandler

Warstoad
Rev. Chr. Reeves

IX. Portugal

Oporto

Rev. D. de Pina Cabral
Frau de Pina Cabral

X. Schweden

Byringe
Pfarrer Chr. Klasson

Osby
Pfr. Dr. G. Rosendal

XI. Die Vereinigten Staaten

Buffalo

Rt. Rev. Th. F. Zielinski, Bischof
von Buffalo

New York

Rev. H.K. Lutge

Philadelphia

Rev. R.B. Macdonald

XII. Kanada

Saskatoon

Prof. L.B.

Jaques

Frau Jaques

Fiir die Organisation des Kongresses waren vm Ortsausschuss verantwortlich :
Priisident: R.J. Colombijn; Sekretiar: G. Bollebakker; 2. Sekretir: Diakon

J. Bergers.



	Bericht über den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress

