
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 3

Artikel: Aegidius de Witte [Fortsetzung]

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 155 —

Aegidius de Witte
2. Fortsetzung

Der Tod Steyaerts schenkte nicht nur dem Verstorbenen Ruhe,
sondern wirkte auch auf de Witte wie eine seelische Befreiung. Von
nun an lenkt sein Leben in ruhigere Bahnen ein. Sein Interesse für
die kirchliche Entwicklung in Belgien lässt mehr und mehr nach und
persönliche Angriffe auf südniederländische Gegner werden seltener.
Nur wenn er sich mit allgemeinkirchlichen Kontroversen befasst,
werden die belgischen Verhältnisse mitberücksichtigt. Um so mehr
aber lebt er sich in die Geschehnisse in Holland ein und hier begegneten

ihm übergenug Gegner, an denen er seine Kampfbegierde vollauf
befriedigen konnte.

Vielleicht wäre er, mit Rücksicht auf die Zurückhaltung der
Holländer ihm gegenüber, nicht so bald aus seiner Verborgenheit
hervorgetreten, wenn nicht der Erzbischof Codde selber ihn daraus

hervorgerufen hätte. Es ging um eine Angelegenheit von nur geringer
Bedeutung, die aber im Zeitalter der Gegenreformation grosses
Aufsehen erregte und sogar in Rom zum Gesprächsstoff gehörte. Ein
gewisser Kapuzinerpater, Michael Loeffius, war zum Protestantismus
übergetreten und hatte diesen Schritt begründet mit der Behauptung,
dass die katholische Gnadenlehre ganz pelagianisch geworden sei,

denn Rom lehre, das ewige Heil des Menschen beruhe in den guten
Werken, und der menschliche Wille sei so frei, dass der Mensch nur
wenig Gnade bedürfe. Eine Antwort durfte nicht ausbleiben und so

ersuchte Codde ihn, «gegen den Kapuziner-Apostat zu schreiben».
Diese Aufgabe durfte de Witte nicht leicht geworden sein. Als

überzeugter Jansenist wusste er nur zu gut, wie es in der Romkirche
mit dieser Materie bestellt war. Hatte er ja selber der Bekämpfung
des Molinismus, in dem er einen neuerstandenen Semipelagianismus
erblickte, sein Leben gewidmet. Gerade in der Gnadenlehre müsste er
sich mit Loeffius weitgehend verwandt fühlen. Darum griff er die
Sache von einer anderen Seite an. Er betonte, dass die «offizielle»
Gnadenlehre der Kirche immer die augustinische gewesen sei und
dass Rom immer den Pelagianismus bekämpft habe. Aus dieser

apologetischen Einstellung heraus geht er dann so weit, dass er sogar die

Päpste Innocenz X. und Alexander VII., trotz allem, was sie gegen
den Jansenismus entschieden hatten, als Verteidiger des Augustinismus

vorführt und in Schutz nimmt. Die wirklichen Fälscher seien

die Jesuiten und Molinisten, aber das hätte für Loeffius kein Grund



— 156 —

sein dürfen, sich von der Kirche loszusagen. - Man kann sich
vorstellen, dass dieser richtige Jansenist sich dieser heiklen Aufgabe nur
halben Herzens entledigt hat1).

Diese Schrift bedeutete für de Witte zu gleicher Zeit den
Eintritt in die Reihen der Utrechter Klerisei und den Anfang einer

grossen Folge anderer Schriften, in denen die «Causa ultrajectina»
und die «Causa Coddaeana» naturgemäss den Hauptgegenstand
bilden. Weil diese Schriften aber nur von dort aus verständlich werden,

möge eine kurze Darstellung der Hintergründe vorangehen.
Gleich nach dem 1686 erfolgten Tod des Bischofs van Neercassel

erreichten die schon jahrzehntelang zwischen den Regulierten und
der Weltgeistlichkeit herrschenden Spannungen ihren Höhenpunkt.
Drei Jahre lang wurde über die Neubesetzung des Bischofsstuhles
erbittert gestritten. Die Ordensgeistlichkeit gab sich alle Mühe, eine

Zweiteilung der kirchlichen Verwaltung durchzuführen und
beantragte für die wichtigsten Provinzen - Holland, Zeeland, Utrecht und
Gelderland - die Ernennung des südniederländischen apostolischen
Vikars des Bistums 's-Hertogenbosch, Bassery. Für den übrigen Teil
der Niederlande empfahlen sie den hochbetagten Rektor der Beghi-
nenkirche in Amsterdam, David van der Mey. Weil Rom aber keine
Aufteilung des Kirchengebietes wünschte und den Bischofssitz nur
einem geborenen Holländer anvertrauen wollte, wies es beide Kandidaten

zurück. Darauf schlugen die Regulierten einen Mann vor, der
wohl als der heftigste Hetzer gegen die Landesgeistlichkeit gelten
darf, den Pfarrer der Ortschaft Kethel, bei Rotterdam, Adriaan van
Wijck. Von welchem Kaliber dieser Mann war, geht aus seiner Erklärung

hervor, dass er bereit sei, weiss schwarz zu nennen, wenn Papst
und Kardinäle dies verlangten2). Seine Kandidatur wurde aber von

*) Brief aen den zeer eerw. Heer J. V. G.Kanonick van de vermaerde
Collegiale Kercke van S. Servaes tot Maestricht, rakende de Verklaring van
Michel Loeffius, vroeger Capucyn, onder de naem van Cyprianus van Brüssel.
1697.

2) Gut römisch-katholische Historiker haben sich über die Unwürdig-
keit und Unzuverlässigkeit des Mannes unzweideutig ausgesprochen. Van
Bilsen nennt ihn «einen unsympathischen Ketzerjäger, Agitator und Eiferer,
Verfasser einiger Schmähschriften, der zu seiner nicht geringen Verwunderung

hat erleben müssen, dass seine eigenen gegen den Jansenismus
herausgegebenen Schriften auf den Index kamen; einen von sich selbst sehr
eingenommenen, ziemlich tölpelhaften Menschen, der sich zu der Behauptung
verstieg: „Nur ich allein habe die Gewalt des Hl. Stuhles verteidigt".»
Schisma von Utrecht S. 33. - Rogier nennt ihn: «einen taktlosen Bekämpfer
aller derjenigen, die er wegen Jansenismus in Verdacht hatte, scharf und



— 157 —

den Ordensgeistlichen so warm empfohlen, dass der Kardinal Colonna
nicht unterlassen konnte, schalkhaft zu bemerken, dass nicht
einmal von einem Ambrosius oder einem Augustinus soviel Gutes gesagt
werden konnte, wie über diesen van Wijck ausgesagt wurde.

Die einheimischen Geistlichen hatten zunächst Hugo Franciscus

van Heussen zum Nachfolger vorgeschlagen, aber weil dieser van
Neercassel bei der Verfassung seines «Amor poenitens» behilflich
gewesen war, in Löwen anti-molinistische Thesen verteidigt hatte,
als Anhänger der Gallikanischen Artikel bekannt war und sein

«Tractatus de Indulgentiis» missbilligt worden war, war er in Rom

persona minus grata. Zur Behebung der Hindernisse entschlossen
sich nun die Kapitel von Utrecht und Haarlem, einen Abgeordneten
nach Rom zu entsenden. Sie wählten dazu den in Rom ausgebildeten
Geistlichen, Theodorus de Cock, der seine Aufgabe verdienstvoll
erfüllte. Er wusste die gegen die Weltgeistlichen bezüglich des

Jansenismus und Gallikanismus eingereichten Bedenken zu entkräften
und die Kandidatur des von der Weltgeistlichkeit vorgetragenen
Petrus Codde annehmbar zu machen. Den Gegenkandidaten van
Wijck bezeichnete er als einen «Intriganten und Stänker, zanksüchtig
und aufrührerisch und für die Bischofswürde «ineptissimum». Darauf
wurde 1688) die Wahl Coddes vom Kardinalskollegium einstimmig
genehmigt.

Die schwer enttäuschten und erbitterten Ordensgeistlichen
haben die Wahl Coddes von Anfang an als einen heillosen Irrtum der
Kurie betrachtet, der darum unter allen Umständen rückgängig
gemacht werden sollte. Diese Absicht ist ihnen nach einem zwölfJahre
langen Wühlen endlich gelungen, und zwar mit einer Waffe, die Codde
selber ihnen unbewusst in die Hand gegeben hatte. Man kennt die
Geschichte. Am Vorabend seiner Konsekration in Mecheln legte der
Internuntius in Brüssel, Da Via, - wohl auf Anregung des österreichischen

Botschafters Cramprich - Codde plötzlich das Formular
Alexanders VII. zur Unterzeichnung vor. Gewiss ein willkürliches und

eigenmächtiges Verfahren, denn Da Via hatte dazu keinerlei Auftrag
von Rom bekommen, und die Unterzeichnung des Formulars war
weder in Belgien noch in Holland verpflichtend gemacht worden.
Codde gab das Dokument zurück mit der Erklärung: «Ohne mein
Gewissen zu vergewaltigen, kann ich dies nicht unterschreiben. Sollte
hier von Jansenismus die Rede sein, so will ich gerne die Zusicherung

aggressiv, einen aufgeblasenen Menschen mit vielen Zügen eines Quenglers
und Zankteufels». Gesch. IL S. 271 f.



— 158 —

geben, dass ich mich nie in diese Streitigkeiten eingelassen habe.

In Holland sind sie nur dem Namen nach bekannt1»). Dem
Internuntius blieb nichts anderes übrig als sich zu fügen, und am folgenden
Tag nahm der Erzbischof von Mecheln, Alphonse de Berghes, die
Konsekration ohne weitere Schwierigkeiten vor. Coddes Gegner aber
haben diesen Vorfall nicht vergessen. Es galt nur geduldig zuzuwarten
bis die Stimmung in Rom günstig geworden war, ihn aus dem Sattel
zu werfen. Je nachdem in Rom die Furcht vor dem Jansenismus, der
ihm in Frankreich so viel zu schaffen gab, zunahm, wurde die Lage
Coddes bedenklicher. Die Ablehnung der Unterzeichnung des Formulars

blieb wie ein Damoklesschwert über seinem Haupte schweben.
Unter den Feinden Coddes finden wir von nun an auch Theodorus

de Cock. Weil er in seiner Hoffnung auf Belohnung für seine

Bemühungen in Rom enttäuscht worden war - er war nicht einmal, wie

er gehofft hatte, zum Kanoniker gewählt worden - kehrte er den
früheren Freunden den Rücken und machte gemeinsame Sache mit
ihren Gegnern. Um ihn herum sammelte sich eine eifrige konspirierende

Gruppe, unter ihnen der schon genannte van Wijck, sodann
der österreichische Gesandte Cramprich, und besonders der schlaue,
tückische, zum Katholizismus bekehrte Jude, Mollo2), die nichts
unversucht gelassen haben, Codde zu beseitigen. Solange Innocenz XII.
den päpstlichen Stuhl inne hatte, und die Utrechter in den Kardinälen

Colonna und Casanate mutige Verteidiger fanden, blieben ihre
Versuche erfolglos. Unter Clemens XL aber schien ihnen die Zeit
gekommen, zum entscheidenden Streich auszuholen.

*) Noch auf seinem Sterbebett erklärte Codde: «Immer habe ich die
fünf berüchtigten Thesen verdammt, und ich verdamme sio noch in jedem
Sinn, in dem die Päpste und die ganze Kircho sie verdammt haben, ohne jede
Erläuterung, Unterscheidung oder Vertuschung, in jedem Buch, in dem sie

gefunden werden, auch wenn sie im Buch des Jansenius stehen.» In den
letzten Worten liegt die Kontroverse: stehen die Thesen im «Augustinus»
oder nicht Die Augustinianer verneinten diese Frage.

2) Vgl. das Urteil Rogiers: «ein Intrigant, mit allen Wassern gewaschen,
Ketzerjäger und Verdächtiger, der vor keinen halben oder ganzen Unwahrheiten

zurückschreckt. Immer intrigierend und konspirierend, berichtet er
leere Klatschereien oder bon mots als seriöses und wohlerwogenes
Beschwerdematerial. Er fragt seine Dienstboten aus über ihre Erfahrungen,im
Beichtstuhl. Was er den Geistlichen zur Last legt, ist so extravagant und so
erkünstelt, dass man sich fragt, wie man dies je hat ernst nehmen können.
Besonders was der fanatische Maraner über eine angeblich mit Codde
geführte Unterredung auftischt, trägt das Gepräge der Unwahrheit auf der
Stirn. Es müssen wohl vorwirrte Zeiten und entartete Verhältnisse gewesen
sein, die einem Mann vom Schlag Mollos oino solche Autorität in
katholischen Kreisen gaben.» Gesch. IL S. 289.



— 159 —

Anlässlich der Unterhandlungen, die zum Frieden von Rijswijk
1697) geführt haben, waren viele Gesandte im Haag anwesend, unter

ihnen der französische Botschafter, Graf de Crécy, der von seinem

Beichtvater, dem Jesuiten Doucin, begleitet war1). Doucin liess sich

von van Wijck und einigen Jesuiten allerhand zusammengestoppeltes
und unkontrolliertes Material verschaffen, das dann in einem Libel
unter dem Titel « Breve Memoriale2) » unter den Gesandten verbreitet
wurde. Es hiess darin, dass die Lehr- und Gebetbücher der Holländer
ketzerisch seien, weil darin das Lesen der Bibel empfohlen wurde.
Man habe eine Übersetzung des Neuen Testamentes herausgegeben
und ältere Katechismen durch neue ersetzt. In einem ABC-Büchlein
werde gelehrt, dass Maria «gesegnet sei unter, statt über den Frauen».
Die Geistlichkeit sei zu streng im Beichtstuhl ; man bediene sich der
Muttersprache bei der Spendung der Taufe, Krankenölung und
Eheeinsegnung, mache wenig Gebrauch von Ablässen und spreche nicht
mit der erforderlichen Ehrfurcht über Reliquien, Heiligenbilder,
Rosenkranz, Skapuliere und Prozessionen. Die in Löwen ausgebildeten

Geistlichen werden den von Köln und Rom Kommenden
vorgezogen. - Diese Schrift verfehlte in diesem international-politischen
Kreis ihre Wirkung nicht. Auf einmal war die Utrechter Kirche vor
aller Welt wegen Jansenismus in Verdacht gebracht. Unmittelbar
nachdem ihm ein Exemplar in die Hände gekommen war, schrieb de

Witte eine «Vorläufige Widerlegung»3), die er bald von einer ausführlicheren

Abhandlung") folgen liess, in der er die «Moliniani, Lessiani,
Vasquesiani, Suareziani, id est: Jesuitae et eorum asseclae» wegen
ihrer semi-pelagianischen Irrlehren mit seiner gewohnten Heftigkeit

') Doucin, befreundet mit dem Beichtvater Ludwigs XIV., le Tellior,
ist bekannt als ein Zankteufel und Tyrann bei seinen eigenen Ordensbrüdern,
bei denen er nicht weniger verhasst war als in der Öffentlichkeit. Er wurde
nach dem Tod Ludwigs XIV. ins Gefängnis überführt als Vergeltung für die
vielen, die auf sein Betreiben dorthin gebracht worden waron.

2) Das «Breve Memoriale extractum ex prolixiore de statu ac progressi!
Jansenismi in Hollandia» erschien zuerst französisch, dann lateinisch und
niederländisch. Dio Schrift ist nicht, wie man lange Zeit angenommen hat,
von Doucin, sondern von den holländischen Jesuiten Francisons Verbiest
und Norbertus Aerts, unter Mitwirkung van Wijcks verfasst. Vgl. Bijdragen
voor het Bisdom Haarlem VII, S. 428 ff., und F. van den Hoock SJ. Schets
van de geschiedenis der Jesuiten in Nederland. 1940 S. 265.

3) Refutatio prodroma Libelli famosi cui Titulus: Breve Memoriale etc.
adornata a Vincentio Palaeophilo. 1698. Vgl. Reusch, Index li. S. 714.

4) Gratia triumphans de novis Liberi Arbitrii decomptoribus, inflatori-
bus, deceptoribus, ac praesertim Scribillatoro Notarum Brovium in Refuta-
tionem prodromam Brevis Memorialis etc. per Vincentium Palaeophilum.
1699. Vgl. Reusch, Index II, S. 714.



— 160 —

zu Leibe ging. Mit greifbarem Wohlgefühl setzte er sich daran,
«diesen trügerischen Herausstreichern und Lobhudlern des freien
Willens» gehörig den Kopf zu waschen. Sie sollen wissen, dass sie die
Fundamente des Glaubens untergraben, die Erbsünde entkräften,
die Notwendigkeit der Erlösung verleugnen, das Kreuz entleeren,
den Glauben zerstören, Demut, Gebet und Hoffnung vernichten und
Gott die Ehre rauben. Demgegenüber singt er dann das Loblied der

«triumphierenden Gnade», die den Menschen aus den Fesseln der
Begierde erlöst, die Seele heilt und das Kranke gesund macht. «Nihil
ex ipso, aut propriis viribus volendo, conando, laborando, efficere,

potest homo, ut earn Dei beneficientiam in sese provocet». «Gott
schenkt Gnade um Gnade, und wenn er im Himmel unsere
Verdienstwerke krönt, krönt er nur seine eigenen Gaben». Darum sollten
seine Gegner einmal das Psalmwort zu Herzen nehmen : «Non nobis,
Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam». (Ps. 115/1).

Als die Schrift Doucins in Rom bekannt wurde, erweckte sie

regelrechtes Entsetzen. Vergebens sandte Codde eine «Responsio ad
Breve Memoriale» ein. Durch den von Doucin entdeckten
«Fortschritt des Jansenismus in Holland» alarmiert, wurde in einer
Versammlung der Kardinäle vom 25. September 1699 unter strengster
Geheimhaltung beschlossen, Codde zu suspendieren und Theodorus
de Cock zu seinem Nachfolger zu ernennen1). Um diese Massnahme

möglichst geräuschlos durchführen zu können, schreckte man vor
keinem Mittel zurück. In derselben Sitzung beschloss man, den
Erzbischof zur Teilnahme am Jubeljahr nach Rom einzuladen. Die
Absicht ist klar. Man wollte Codde von seiner Kirche weglocken, um die
Übernahme der kirchlichen Verwaltung durch de Cock widerstandslos

durchführen zu können. Ende des Jahres 1699 schrieben die
Kardinäle dem Erzbischof, «dass man gerne seine Ansichten und
Ratschläge in wichtigen Angelegenheiten erfahren möchte. Seine
Anwesenheit in Rom sei dazu eine günstige Gelegenheit ; sie könne reiche
Früchte tragen und einige Schwierigkeiten leicht beheben». In einem
Briefvom 10. Januar 1700 wurde die Einladung wiederholt und durch
die Kurie erklärt, «dass Codde nach einigen Monaten wieder nach
seiner Kirche zurückkehren und seine bischöfliche Arbeit wieder
aufnehmen könne». So schreibt Rom, obwohl schon seit vier Monaten

') Das Suspensionsdekret vom 25. September 1699 wurde erst 15 Jahre
später publiziert durch Theodorus de Cock in seiner Schrift: «De Petro
Coddaeo». Rom 1715, S. 113. Vgl. auch: Petrus Buys, Nodige Bijlagen
S. 34 ff. und Proeve van antwoord op de prijsvraag der R.K.Maatschappy.
1832. S. 70.



— 161 —

seine Suspendierung beschlossen worden war! Es bleibe dem Leser
überlassen, diese Handlungsweise als «diplomatische Klugheit» oder
als « Hinterlist» zu werten. Noch einmal - am 30. Januar - wurde ihm
die Zusicherung gegeben, dass «die Kardinäle ihn herzlich zu begrüs-
sen und ihm ihre wohlwollende Gesinnung zu bezeigen wünschen».

Ohne sich durch diese kurialistische Schmeichelei blenden zu
lassen, reiste Codde in Begleitung von vier Geistlichen nach Rom,
nicht vermutend, dass er erst nach drei Jahren zurückkehren würde.
Als er auf der Durchreise auch dem Internuntius in Brüssel einen
Besuch abstattete, suchte dieser ihn zu bewegen, Theodorus de Cock

zum Provikar zu ernennen. Mit dem Suspensionsdekret im Hintergrund,

kommt dieser Vorschlag ins rechte Licht zu stehen. Codde

ging aber nicht auf den Leim. Vor seiner Abreise hatte er vier
Provikare - van Heussen und Cats für das Erzbistum Utrecht, und
Groenhout und de Swaen für das Bistum Haarlem - mit der
kirchlichen Verwaltung betraut.

Als Codde am 11. Dezember 1700 in Rom eintraf, hatte sich manches

geändert. Seit drei Wochen hatte der Günstling und Gönner der
Jesuiten, Clemens XL, den päpstlichen Stuhl bestiegen. An
Schmeicheleien hat es aber auch dann nicht gefehlt. Der Papst, der schon vor
seiner Wahl an dem gegen Utrecht geschmiedeten Komplott
mitbeteiligt gewesen war, empfing Codde als «einen alten Freund und
geliebten Bruder». Man führte ihn in einer Galakutsche des Kardinals
Barberini in Rom herum ; in feierlichen Prozessionen wurde ihm ein
Ehrenplatz eingeräumt. Die Untersuchung gegen ihn wurde aber
immer wieder hinausgeschoben, denn es war der Kurie alles daran
gelegen, Zeit zu gewinnen. Während einer Audienz beim Papst verlangte
Codde nun von dem strengsten Gerichtshof, der Inquisition, ins Verhör

genommen zu werden. Statt dessen wurde eine aus drei Kardinälen

- Marescotti, Tanara und Ferrari - bestehende Untersuchungskommission

eingesetzt. Als diese aber nach sechs Monaten noch keinen

Schritt weiter gekommen war, drängte Codde abermals auf
Beschleunigung und bestand darauf, nun endlich einmal seine Angeber
und die gegen ihn erhobenen Beschwerden erfahren zu dürfen. Dann
wurde er mit einem Auszug aus dem schon zwei Jahre früher von ihm
beantworteten «Breve Memoriale» abgespeist.

Der Wahrheit eingedenk, dass der stete Tropfen den Stein höhlt,
setzten Coddes Gegner in Holland alle Hebel in Bewegung, seine Position

zu untergraben, und suchten durch eine Flut von Klagen, in
denen die Verwirrung in Holland in den schwärzesten Farben dar-



— 162 —

gestellt wurde, einen Druck auf die Kurie auszuüben. Über den Inhalt
dieser Klagen liess man wiederum Codde in vollkommener Unkenntnis.

Darum stellte er schliesslich seine «Responsio» und «Declaratio»
auf, die er bei der apostolischen Kammer in Druck erscheinen liess,
und legte eine Adhäsionsbezeugung von über 300 Geistlichen zu seiner

Verteidigung bei. Der Kardinal Fabroni war aber der Ansicht, dass

zehn Jesuiten wohl dreihundert Holländer aufwogen, und ernannte
einen aus zehn Kardinälen zusammengesetzten Ausschuss, der die
«Causa Coddaeana» entscheiden sollte. Fünf von ihnen erklärten
dann die gegen Codde erhobenen Beschwerden als ungenügend. Der
Papst schloss sich diesem Urteil an, und so wurde am 18. Dezember
1701 beschlossen, das Suspensionsdekret vom 25. September 1699 zu
annullieren und Codde wieder seiner Kirche zurückzugeben Die
Minderheit wusste aber Geheimhaltung zu erreichen und suchte in den

nun folgenden Monaten den Papst für sich zu gewinnen. So erliess
dann Clemens XL am 13. Mai 1702 ein Breve, in dem Codde suspendiert

und de Cock ernannt wurde. Unter Androhung der
Exkommunikation wurde allen Beteiligten Stillschweigen auferlegt. - Auf
diese Weise hat man den Erzbischof einer uralten Kirche, unter
Schändung aller rechtlichen Normen, ohne ihn ins Verhör zu nehmen,
ohne ihm seine Ankläger zu nennen, ohne jeden Beweis von Schuld,
seines Amtes enthoben. Man machte es sich leicht und begnügte sich
mit der Erklärung, die Suspension Coddes sei «justis de causis et ad
nostrum et ejusdem Sedis placitum» geschehen. Hätte man nach dem
kanonischen Recht urteilen wollen, so hätte Codde von einem aus
zwölf Nachbarbischöfen zusammengesetzten Gerichtshof gerichtet
werden müssen1).

Die Suspension Coddes und die Ernennung de Cocks wurde am
5. Juni 1702 vom Nuntius den beteiligten Kreisen bekanntgegeben.
Die Codde Treugebliebenen, unter Führung der Kapitel von Haarlem
und Utrecht, weigerten sich, de Cock anzuerkennen, protestierten bei
den Nuntiaturen in Brüssel und Köln und suchten Hilfe bei der
Regierung. Damit war der Konflikt geboren, der zum späteren Schisma
führen sollte. Nun griff auch die Staatsbehörde ein. Keine Ein-

x) Vgl. das vernichtende Urteil des Fiskalanwaltes von Campidoglio und
Prokurators des Hl. Offiziums, Hyacinthe de Archangelis, über die
rechtswidrigen Beschlüsse der Kurie und die Nichtigkeit des ganzen kirchlichen
Verfahrens in: Recueil de divers témoignages I, S. 125, und dos Löwener
Theologen Renardi: «Illud decretum erit aeternum opprobrium Sanctae
Sedis» in: Chronicon Oratorii Belgici S. 115.



— 163 —

mischung in die holländischen Verhältnisse seitens der Kurie dulden
wollend, verboten die Staaten von Holland am 17. August die
Anerkennung de Cocks mit der Begründung, «dass er nicht auf der in
diesen Landen üblichen Weise gewählt worden war». Das heisst : dass

de Cock ohne Mitwissen und ohne Mitwirkung der einheimischen
Geistlichkeit von der Kurie ernannt worden war. Damit geriet die
Romkirche nun auch in Konflikt mit dem Staat. Die Absichten der
Kurie waren von Anfang an deutlich gewesen. Rom wollte der Utrechter

Kirche ihre alten, episkopalen Rechte nehmen, ihre Selbständigkeit

brechen, eigenmächtig über den Bischofssitz verfügen und diesen

seinen Kreaturen vorbehalten. Die Regierung hingegen bestand darauf,

dass die Landesgeistlichkeit bei der Besetzung des Bischofsstuhles
Mitspracherecht haben sollte, wie das seit der Reformation immer
üblich gewesen war. Der Staatsbeschluss vom 17. August 1702 blieb
in den folgenden 25 Jahren für das Verhalten der Regierung
massgebend. Auf Grund dessen wurde den von Rom ernannten Provikaren1)

die Anerkennung jeweils verweigert, die Amtsausübung untersagt

und dem Volke verboten, ihnen zu gehorchen2). Erst im Jahre
1727 kam es für die Rom-Katholiken zu einer Neuregelung, die von
der Regierung zwar nicht genehmigt, aber doch toleriert wurde. Die
Römisch-Gesinnten kamen unter die Jurisdiktion der Nuntii in Brüssel,

die dann die tägliche Verwaltung von einem in Holland wohnenden

Erzpriester ausüben liessen. Dieser Zustand blieb bis zum Jahre
1853 fortbestehen, als dann fünf neue Bistümer errichtet wurden.
Die Geistlichkeit der «altbischöflichen Klerisei» hatte inzwischen
eine andere Lösung gefunden. Sie wählte am 23. April 1723 Cornelis
Steenoven zum Erzbischof3).

Die seitens der Landesgeistlichkeit gegen die Ernennung de

Cocks erhobenen Einsprüche mochten vielleicht der Kurie nicht
unüberwindlich erscheinen, viel schwerer war die Enttäuschung über

1) Theodorus de Cock, ernannt 13.Mai 1702; ausgewiesen S.August
1703; Adam Damen, ernannt S.Januar 1707; ausgewiesen 26.April 1709;
Johannes Bijlevelt, ernannt 2. Oktober 1717; ausgewiesen 3. Mai 1718; Joan
van der Steen, ernannt 12.Dezembor 1723; in 1727 zum Erzpriester von
Holland und Zeeland ernannt und als solcher von der Regierung toleriert.

2) Für die Unruhen während dieser Periode siehe: van der Vorst, Holland

en de troebelen in de Hollandse Zending (1702-1727). Nijmegen 1960.
3) Für die weitere Geschichte der Utrechter Kirche, siehe: B.A. van

Kleef, Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland 1953.



— 164 —

das energische Eingreifen der Regierung. Der Staatsbeschluss vom
17. August bedeutete für die Kurie nicht weniger als einen radikalen
Strich durch die Rechnung. Darum ist es nicht verwunderlich, dass

Rom monatelang unschlüssig blieb darüber, welchen Weg man
beschreiten sollte. Sollte man de Cock wieder fallen lassen und
versuchen, mit der Clerisei und der Regierung zum Frieden zu kommen
Oder sollte man sich zur Stange halten, aufder Anerkennung de Cocks

bestehen, den Widerstand der Refractarii brechen und dabei die
Ungnade der Staatsbehörden mit in Kauf nehmen Erst im Dezember
1702 wurde der letztgenannte Weg beschritten. Diese monatelange
Unentschiedenheit der Kurie hat in steigendem Masse zur Vermehrung

der Wirren und zur Vertiefung der Gegensätze beigetragen. Die
Codde treugebliebenen Geistlichen wurden von den Kanzeln als

«Ruhestörer, Betrüger, Volksverführer, Räuber und Mörder der
Herde, Scheinheilige, Gleisner, reissende Wölfe und Bekämpfer des

Hl. Stuhles» heruntergemacht. Über Codde wurden die wildesten
Gerüchte in Umlauf gesetzt. Er sei in Rom als Ketzer verurteilt, mit
dem Bann belegt, ja sogar zum Scheiterhaufen verurteilt worden!
Es flogen die Libellen und Schmähschriften hin und her, und
selbstverständlich finden wir dabei de Witte in den vordersten Reihen.

Zunächst wollte er auch das holländische Kirchenvolk von den

grossen Wahrheiten der Gnadenlehre überzeugen, wie er das früher
seinen südniederiändischen Glaubensgenossen gegenüber getan hatte.
In drei Schriften entwickelte er den Augustinismus, den Molinismus
und deren fundamentalen Unterschied. An Hand des Werkes des

Hl. Augustin «de peccato originali» legt er die biblische Lehre über
den Urständ, Sündenfall, Gnade und Erlösung dar1) und betont:
Adam ist erschaffen im Zustand der Gerechtigkeit, Unschuld, Heiligkeit

und vollkommener Freiheit. Durch die Sünde ist er in tiefste
Trostlosigkeit, Ohnmacht, Unruhe und Elend geraten. So werden
alle Menschen geboren und sind «Kinder des Zornes» (Ef. 2/3). Aus
der massa perditionis wählt Gott sich « Gefässe der Barmherzigkeit»
(Röm. 9/2), ruft sie zum Glauben (2. Tim. 1/9), erwählt sie in Christo
(Eph. 1/4), macht sie tüchtig zum Guten, damit sie heilig und
unbefleckt leben sollen (Hebr. 13/21). Gott tut dies so, dass Er, ohne die
natürliche Willensfreiheit des Menschen aufzuheben, unsern Willen
vom Joch und vom Gesetz der Sünde erlöst. Alles ist Gabe der gött-

x) Kort Begrijp der leeringe van de voorstaenders des H. Augustinus,
dewelcke men heden met den naem van Jansenisten bekladden wilt. 16.
August 1702.



— 165 —

liehen Barmherzigkeit, darum: Gnade. Sie ist zu jedem guten Werk
notwendig und kommt allen unseren Verdienstwerken zuvor. Gott
erwählt den Menschen nicht auf Grund seiner von Ihm vorher-
gewussten Verdienstwerke (ante praevisa merita), sondern
ausschliesslich aus seiner Barmherzigkeit heraus. Diese Gnade wartet
nicht auf, sondern wirkt in uns die Zustimmung unseres freien
Willens. Die molinistische Lehre, dass Gott einem jeden Menschen
genügende Gnade gegeben habe, die er nach eigenem Belieben wirksam
oder unwirksam machen könne, steht im Widerspruch zum Bibelwort:

«Kein Mensch kann etwas empfangen, wenn es ihm nicht vom
Himmel gegeben wäre» (Joh. 3/27) und: «Alle unsere Tüchtigkeit ist
aus Gott» (2. Kor. 3/5).

Dann lässt er eine Darstellung des Molinismus1) folgen, in der
er zunächst an die wichtigsten Momente aus der Gnadenkontroverse
seit dem Trienter Konzil erinnert. Die Jesuiten haben bis zum Tod
ihres Stifters immer denThomismus gelehrt. Lainez war der erste, der

Abweichungen lehrte. Die von ihm auf dem Trienter Konzil
verteidigte These, dass Gott wohl den Verstand, nicht aber den Willen
bewege, wurde von den Konzilsvätern als pelagianisch verworfen.
«Foras, Pelagiani. » Der von Molina unternommene Versuch, zwischen

Augustinismus, Pelagianismus und Semipalegianismus zu vermitteln,

wurde von seinen eigenen Ordensbrüdern, Perrerius, Henriquez
und Bellarminus, bekämpft, bis sie von ihrem Ordensgeneral die

Weisung empfingen, das Buch Molinas zu verteidigen. Wegen der
allgemeinen Opposition gegen Molinas «Concordia» haben die Jesuiten

selber es bei der Inquisition denunziert mit der Entschuldigung,
es kämen darin Neuerungen vor, die sie anfänglich nicht beobachtet
hätten. Nachdem die «Congregationes de auxiliis gratiae» sich fast
zehn Jahre lang in über hundert Sitzungen mit der Frage befasst

hatten, hat Paulus V. 42 Irrtümer Molinas verurteilt. Die Bulle wurde
aber nicht publiziert, weil der Papst nicht gegen die Jesuiten
entscheiden wollte2). Seitdem ist die Frage unentschieden geblieben.

') Kort Begrijp van hot gevoelen van Pater Ludovicus Molina. hetwelck
tegenwoordigh bij de P. P. Jesuiten goedtgekeurt en geleert wordt, en die
om deze reden Molinisten genoemt worden. 1702.

2) Die Republik Venedig hatte 1605 verboten, Immobilien an Geistliche
zu verkaufen oder testamentarisch zu vermachen. Rom sprach dann Bann
und Interdikt über Venedig aus. Die Republik verlangte nun von der
Geistlichkeil, das Interdikt zu negieren. Die Jesuiten weigerten sich und zogen
(10. Mai 1606) nach Ferrara. Kardinal Perrone riet dem Papst, die Jesuiton,
die sich in dem Konflikt mit Venedig so treu und gehorsam benommen hat-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 3, 1861. II



— 166 —

Molina lehrt, dass nach der Sünde Adams die natürlichen Kräfte
unseres Verstandes und unseres Willens unversehrt geblieben seien

und dass Gott immer genügende Gnade (gratia sufficiens) gebe, die
wir durch unsern freien Willen unwirksam oder wirksam machen
können. Die Konsequenz dieser Lehre ist, dass die gratia sufficiens

zu jeder Zeit zu unserer Verfügung steht und es von unserm freien
Willen abhängt, diese anzunehmen oder abzuweisen. Das steht aber
in direktem Widerspruch zur Hl. Schrift und zum Tridentinum. Wenn
Molina recht hätte, hätte Gott nicht mehr die Macht, einen Menschen

zu bekehren, denn dann müsste Gott zuerst die Willensfreiheit
vernichten. Dann aber wäre Christus umsonst gestorben, weil der
Mensch die Gnade Christi durch seinen freien Willen wirksam oder
unwirksam machen könne. Der Mensch hätte dann seine Bekehrung
in seiner eigenen Hand.

Der grosse Unterschied zwischen Augustinismus und Molinismus

- so führt de Witte in seiner dritten Schrift aus1) - zeigt sich
besonders auf dem Gebiet der christlichen Ethik. Grundlage aller
christlichen Tugenden ist die Demut, die nicht sich selber, sondern
Gott die Ehre gibt. «Wenn jemand sich dünken lässt, etwas zu sein,
während er doch nichts ist, so betrügt er sich selbst» (Gal. 6/3). Dieses
Bewusstsein macht uns bereit, durch die Kraft Christi gestärkt zu
werden, denn «wenn ich schwach bin, dann bin ich stark» (2. Kor.
12/10). Der Molinismus leugnet diese Wahrheit, denn er lehrt, dass

nach dem Sündenfall die natürlichen Kräfte unversehrt geblieben
sind. Demütigung ist dort nicht nötig, denn man ist nicht schwach,
und Kraft braucht man nicht, denn man hat sie schon. Für die Bitte :

« Gott, sei mir Sünder gnädig» ist kein Raum mehr da, denn Gott
antwortet : « Sei dir selber gnädig ; du hast meine Gnade schon ; du
verfügst über deinen Willen und über deine natürlichen Kräfte ; wähle
also selber deine Rechtfertigung, und gehe hin.» So verhält es sich
auch mit dem Gottvertrauen. Nach biblischer Lehre ist der Mensch

arm und hilflos. Dieser Gedanke führt uns zu Gott hin, der uns Kraft
schenkt. Im Molinismus aber ist der Mensch ganz auf sich selbst an-

ten, nicht durch eine gegen sie gerichtete Bulle vor den Kopf zu stossen.
Das Gesuch wurde von Heinrich IV. von Frankreich unterstützt, und die
päpstliche Entscheidung wurde nicht publiziert. Beiden Parteien wurde
Stillschweigen auferlegt. Die Gnadenfrage gehörte von da an zum «verbotenen
Stoff».

*) Merckelijck Onderscheydt tusschen de Leeringen van den H.
Augustinus en van syne voorstaenders en tusschen de Opinion van Ludovicus
Molina en van syne discipelen. 9. September 1702.



— 167 —

gewiesen. Er soll sein Vertrauen auf den guten Gebrauch seines Willens

setzen und von ihm jede Tugend erwarten. Der Löwener Jesuit
Lessius lehrte: «Gott hat unser Heil in unsern freien Willen gelegt,
so dass wir selig werden, wenn es uns beliebt, und verloren gehen,
wenn es uns beliebt. » So wird denn der freie Wille an Gottes Stelle

gesetzt. Nicht anders verhält es sich mit dem Gebet. Nach der
Hl. Schrift sollen wir «ohne Unterlass beten und nicht müde werden»

(Luk. 18/1). Das Gebet ist das Geständnis unserer Armut, und je
mehr man sich dessen bewusst ist, um so inbrünstiger wird unser
Gebot sein. Im molinistischen System ist das wiederum nicht nötig,
denn was ist törichter als zu beten um das, was man schon besitzt
Liegt doch bei Molina alles in unserm eigenen Willen. So ist es auch
mit der Dankbarkeit. Die Hl. Schrift ermahnt uns «Danket Gott in
allem» (Kol. 3/17) und «seid dankbar in allem» (l.Thess. 5/18). Bei
Molina gibt es nur eine Dankbarkeit: die Dankbarkeit für die uns
durch die gratia sufficiens geschenkte Macht. Deren Gebrauch aber liegt
in unserm Willen, und so wird die Bekehrung nicht mehr Gott,
sondern dem freien Willen zugeschrieben.

Den Schluss dieser ausgezeichneten Abhandlung bilden einige
Einwendungen, die gegen den Augustinismus erhoben werden können.

Den Einwand : « Wenn Gott uns zum ewigen Heil prädestiniert
hat, was macht es dann aus, wie ich lebe » beantwortet er dahin, dass,

«wenn Gott uns zum Heil prädestiniert hat, so prädestiniert Er auch,
dass wir uns anstrengen sollen, das Böse zu meiden und das Gute zu
tun». «Wer aus Gottes Barmherzigkeit heraus prädestiniert wird,
wird auch prädestiniert zu einem wahrhaft christlichen Leben.»
«Glaube und Hoffnung sind keine Tugenden, die räsonnieren,
disputieren oder schikanieren, sondern sie gehen einfach an ihre Pflicht
heran, tun, was Gott gebietet und hoffen auf das, was Er verspricht. »

Es wird immer dabei bleiben : «Verflucht ist der Mensch, der auf den
Menschen baut ; gesegnet ist der, der auf den Herrn vertraut ; der
Herr wird seine Stärke sein» (Jerem. 17/5-7).

Gewiss hat de Witte mit diesen Ausführungen nützliche Arbeit
geleistet. Er fühlte sich dazu um so mehr genötigt, als im «Breve
Memoriale» von dem «Fortschritt des Jansenismus in Holland» die
Rede gewesen war. Dennoch muss gesagt werden, dass diese Schriften
in bezug auf die Streitigkeiten in Holland nur von nebensächlicher

Bedeutung gewesen sind. Lag doch in Holland die Kontroverse auf
einer ganz anderen Ebene als in seiner belgischen Heimat. In Holland
handelte es sich nicht um eine dogmatische, sondern um eine kirchen-



— 168 —

rechtliche Frage. Hier ging es nicht um das Formular Alexanders VII.
oder die fünf Thesen, sondern um die Verteidigung der alten,
hierarchischen Rechte und die Wahrung der kirchlichen Selbständigkeit.
Der Gegensatz in Holland war nicht in erster Linie: Jansenismus
contra Molinismus, sondern Episkopalismus contra Papalismus. Es
hat Zeit gebraucht, bis de Witte sich dieses Unterschieds bewusst

geworden ist. Dann aber hat er sich unentwegt den Reihen der
Holländer angeschlossen und im Kampf gegen die Papalisten seinen
Mann gestellt.

Zuerst aber wollte er noch dem Utrechter Jesuitenpater Ver-

bruggen, der es zu bunt getrieben hatte, den Standpunkt klarmachen.
Das eine Mal hatte dieser gegen de Wittes Neues Testament getobt,
ein anderes Mal die «Goldgrube» des Mechelnschen Paters Marcus
a S.Francisco überschwenglich gelobt und dann wieder auf die
Jansenisten drauflos geschimpft. In seiner «Ersten Warnung»1) verteidigt

de Witte dann besonders den Angriff des Paters auf die
Übersetzung der Petrusstelle, wo de Witte liest: «Du führst den Namen
eines Felsen, und auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen»,
und erklärt, dass nur so das Wortspiel Petrus-petra beibehalten werden

könne. Die Panegyriken des Paters auf die «Goldgrube» gaben
ihm wieder Gelegenheit, seinem alten Groll gegen den Laxismus Luft
zu machen2), während er in einer dritten Schrift3) sich mit der
verschiedenen Bedeutung befasst, die die Bezeichnung «Jansenist»
haben kann. Man könne darunter einen Mann verstehen, der die fünf
Thesen lehrt, anpreist und verteidigt. Es könne darunter auch ein
Mann verstanden werden, der die fünf Thesen an und für sich
verurteilt und trotzdem von der Unschuld Jansenius' überzeugt ist und
ihn selber als orthodox betrachtet. Zu der ersten Gruppe will de Witte
nicht gehören, und wrenn man ihn bei der zweiten einteilen will, so

wisse man nicht, was Ketzerei ist. Man habe mit dem Buch Jansenius'
ein falsches Spiel getrieben und in Jansenius den «Lehrer der Gnade»,
den Hl. Augustin, treffen wollen. Das Buch Jansenius' wollten die

Jesuiten aus der Welt schaffen, damit ihre molinistischen Fälschungen

bezüglich der Gnadenlehre verborgen blieben. Die Behauptung

1) Waerschouwingh aan Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit en Mis-
sionaris tot Utrecht. 14. Juli 1702.

2) Bemerckinge over een Sermoen gepreekt tot Utrecht door d'Eer-
waarde Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit en Missionari«. 29. August 1702.

3) Tweede Waerschouwingh aan Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit
en Missionaris tot Utrecht. 31. Juli 1702.



— 169 —

des Jesuiten Cornet, dass die Thesen «totidem verbis apud Jansenium
contentae» seien, habe sich als Lüge erwiesen, und der Papst sei darauf

hereingefallen. «Warum dürfen die Jesuiten wohl Molina, der von
zwei Päpsten verurteilt wrorden ist, und wohl Papst Honorius, der

von einem allgemeinen Konzil mit dem Anathem belegt worden ist,
verteidigen Warum soll es uns nicht gestattet sein, die Unschuld
Jansenius' zu verteidigen »

Zur selben Zeit wagte sich nun auch ein Laie, namens ('ornelis
Boon, in die Arena mit einer Schrift, deren Titel allein schon genügt,
den Inhalt zu erraten, nämlich: «Die scheinheiligen Kirchenrebellen
nackt zur Schau gestellt.» Mit grimmiger Wut warf sich de Witte auf
diesen kecken Großsprecher. Mit vollen Registern spielt er die
Klaviatur des derben Volksgeschmackes und bezeichnet die Schrift
Boons als «ein schmutziges Pamphlet, einen mit Ungereimtheiten
und greifbaren Fabeleien vollgepfropften Wisch, die zügellose Tollheit

eines Laien oder verbummelten Studenten, und eine Miss-

geburt»; der Verfasser sei «ein Kritzler und armer Hanswurst».
«Leute seines Schlages sollten an den Spicss gesteckt werden, ohne
Anteil am Braten zu bekommen. » Und « diesen Augiasstall zu reinigen,
wäre eine Arbeit, unter der die Kraft eines Hercules zusammenbrechen

würde». Gemäss dem damals allgemein beliebten Brauch
kann de Witte es selbstredend nicht unterlassen, mit dem Namen des

Verfassers seinen Spass zu treiben. Darum gibt er seiner Erwiderung
den Titel «Bohne im Braukessel»l), damit andeutend, dass das

Unterfangen Boons geradeso lächerlich und vergeblich sei, als wenn man
eine einzelne Bohne in eine Braupfanne werfen würde, in der blöden

Meinung, diese damit füllen zu können. Zu der Frage kommend,
warum die Jansenisten sich nicht blindlings den päpstlichen
Entscheidungen unterwerfen wollen, beantwortet er diese dahin, dass die
Geschichte der fünf Thesen eine grossartige Fälschung darstellt. Es

ist dort «ein Vogel mit fremden Federn aus dem Käfig geflogen». In
beziig auf die Frage, ob die Thesen sich bei Jansenius finden, glauben
die Jansenisten ihren Augen mehr als dem Papst. Päpstliche
Entscheidungen seien keine Orakel, und blinder Gehorsam sei blinde
Torheit. Einen derartigen Gehorsam solle man den alten Wüsten-

*) Boon in den Brouw-ketel oft ydelheyt van seker Lasterschrift met
dezen Tytel: Do schynheilige Korckrebellen naeckt ten toon gesteh» - ofte
een bowijs, dat het boeckjo genaemd enz, is een oerrovend Pasquil, valsch
en logenachtigh, oproerigh on strydigh tegen den Stoel van Rome on d'Enig-
heyt der Kereke. 4. Dezember 1702.



— 170 —

einsiedlern überlassen, die auf Befehl ihrer Oberen in einem Sieb
Wasser schöpfen, Frösche in Schlachtordnung aufstellen und Bäume
mit den Wipfeln in die Erde pflanzen mussten. Codde sei ungerechterweise

verfolgt wrorden und das Opfer von Menschen, «die nach ihrer
Theologie die Kunst verstehen, wider die Wahrheit zu reden, ohne

zu lügen, fälschlich zu beschuldigen ohne zu lästern, ja die sogar das
Vorrecht der Verleumdung besitzen, ohne die Freundschaft Gottes
zu verlieren». Diese «Bohne im Braukessel» soll darum wissen, dass

er «vielleicht beim Volke eitlen Wind hat fangen wollen, sich aber
einen stinkenden Makel freiwillig aufgebürdet hat».

Natürlich wusste de Witte sehr wohl, dass der Laie Boon nicht
aus eigener Bewegung sein Pamphlet zusammengestellt hatte,
sondern dass die Jesuiten dahinter steckten. Darum glaubte er ihnen
eine «Heilsame Unterweisung und notwendige Verwarnung» erteilen
zu müssen, sich von Verunglimpfungen, Einschüchterungen und
leichtfertigem Urteilen zu enthaltenx), denn «diese unruhestiftenden
Müssiggänger und Pflastertreter, die mehr Zeit auf der Strasse und
beim Fass als in den Büchern verbringen, sollen endlich einmal
aufhören, durch den Bullenbeisser von Bannflüchen dem einfachen Volk
Furcht einzujagen». Auch de Cock, der sich in einem «Manifest» an
das Kirchenvolk gewandt und es zum Gehorsam aufgefordert hatte,
zu gleicher Zeit aber sich abfällige Bemerkungen über Codde erlaubt
hatte, müsste sich eine scharfe Rüge gefallen lassen2). Dann und

wann, wenn auch nach seinem Empfinden die Wellen zu hoch gingen,
konnte er auch ganz andere Töne anschlagen, wie in seiner« Ansprache
der erschütterten und in Verwirrung gebrachten Kirche der
Niederlande»3), in der er, unter Zugrundelegung des Wortes: «renatis fonte
Baptismatis una sit fides mentium et pietas actionum»4), zur
Beilegung der Streitigkeiten und Wiederherstellung des Friedens
aufmunterte.

Weil die Drohung mit dem Kirchenbann auf viele Gläubigen
grossen Eindruck machte, so dass sie die Reihen der Utrechter ver-
liessen, wollte de Witte dem Volk über diese kirchliche Strafe Auf-

1) Heylsame Lesse en Hoognoodige Vermaninge voor de Jesuiten en
hunnen aanhang wegons het qualyck spreken en lichtvaerdig oordeelen. 1702.

2) Hoognodige Retorsie ofte Afweering tegen zeker Manifest etc.
3) Aenspraek van de ontroerde en verwarde katholieke Kerk der Ver-

eenigde Nederlanden aen d'Eer waerdige Paters Jesuiten en die hunnen
handel goedkeuren. 1703.

4) Das Motto ist der Collecta Missae Feriae 5. infra Octavam Paschae
entnommen.



— 171 —

klärung geben1). Der Bann - so de Witte - ist die strengste Kirchenstrafe,

denn «anathema est aeternae mortis damnatio». Darum ist
sie nur im Falle schwerster Sünden erlaubt, sonst ist er null und
nichtig und fällt auf den, der ihn verhängt, zurück. Der Bann ist oft
missbraucht worden, weil die Kirche von Menschen regiert wird und
auch die Päpste irren können. Mit dieser Strafe werden nun auch die

Anhänger Coddes bedroht, weil sie an seiner Unschuld festhalten,
solange er nicht auf kanonische Weise von einem kompetenten
Gericht abgeurteilt worden ist. Seine Suspension ist aber unrechtmässig
ausgesprochen worden, darum ist sie null und nichtig. Man behaupte
nicht, dass der Papst über alle Gesetze erhaben sei, denn das ist
neumodische Fuchsschwänzerei. Die früheren Päpste, wie Coelestinus,
Agapetus, Martinus u.a., lebten nach dem Grundsatz: «Dominentur
nobis Regulae, non Regulis dominemur. Subjecti sumus canonibus,
qui canonum praecepta servamus. » Wenn man einwendet, es sei besser,

sich einem ungerechten Urteil zu unterwerfen, als eine
Exkommunikation zu riskieren, soll man wissen, dass ein Christ nach seinem
Glauben leben und sich nie durch Furcht leiten lassen solle. Lieber
eine Exkommunikation erleiden, als seine Überzeugung verleugnen.
Wenn unsere Gegner uns entgegenhalten, dass Codde nur «apostolischer

Vikar» war und der Papst ihn darum «ad nutum» einsetzen
oder absetzen könne, vergisst man, dass Codde «Erzbischof» ist und
die Bezeichnung « apostolischer Vikar » nur ein hinzugekommener und
seinem Archiepiskopat angehefteter Titel ist. Und selbst wenn er nur
apostolischer Vikar gewesen wäre, hätte Rom ihn nicht unter Schändung

aller Rechtsnormen, und ohne die Gründe zu erwähnen,
entlassen dürfen. - Obwohl die Schrift an das Kirchenvolk gerichtet ist,
sind deutliche Aufmunterungen darin enthalten, dass Provikare
standhaft bleiben und in ihrem Widerstand beharren sollen.

Ähnliche Gedanken kehren in einer weiteren Schrift - nun über
den dem Papst schuldigen Gehorsam - zurück. Der Papst ist der

rechtmässige Nachfolger Petri, höchster Prälat in der Kirche und
kann für die ganze Kirche Gesetze promulgieren. Aber der ihm
gebührende Gehorsam ist begrenzt durch die Gesetze des Evangeliums
und der Kirche. Der Papst ist kein Monarch oder ein Gott auf Erden,
und seine Macht ist nicht unbeschränkt, arbiträr, despotisch oder
absolut. Jede päpstliche Entscheidung soll auf ihren Nutzen und

1) Kort en bondig Onderwys rakende do Excommunicatie of kercke-
lijken ban, ter oorsaek van het loopende gerügt, dat men de voorstaenders
van Sebastenus in den Ban sal slaan. 3.März 1703.



— 172 —

ihre Rechtmässigkeit geprüft werden. «Pro vitando scandalo cesset

rigor disciplinae. » Ein ungerechtes Urteil ist Missbrauch der päpstlichen

Macht und muss zurückgewiesen werden. Codde, seine
Provikare und Erzpriester, Kapitel und Klerisei sollen sich unentwegt
durch diese Grundsätze leiten lassen und gegen die päpstliche Willkür
Einspruch erheben1).

Nachdem die Kurie sich - Ende 1702 - zum energischeren
Vorgehen gegen die Refractarii entschlossen hatte, wurden die Folgen
dieser Kursveränderung bald bemerkbar. Am 3. Februar 1703

erklärte Clemens XL die von Coddes Provikaren geführte Verwaltung
für ungültig. Sofort antwortete die Regierung mit einer Gegenmassregel.

Sie erklärte, dass das Dekret vom 17. August unvermindert in
Kraft bleibe und de Cock nie auf Zulassung zu rechnen hätte. Alle
von ihm nach diesem Tag ernannten Regulierten seien binnen acht
Tagen aus ihren Stellen zu entfernen, und de Cock erhielt den
förmlichen Befehl, in Rom dahin zu wirken, dass der noch immer in Rom
hingehaltene Codde innerhalb dreier Monate nach Holland zurückkehren

könnte. Am 3.März 1703 folgte dann die Suspension des

Utrechter Provikars Jacobus Cats. Darauf verboten die Staaten von
Utrecht, künftighin Briefe von Rom in die Stadt zu bringen, und
de Cock wurde auch im Utrecht'schen Gebiet Aufenthalt und
Amtsausübung untersagt.

Die Suspension Cats' hat de Witte uns in seiner «Apologie»2) bis
in Einzelheiten beschrieben. Er war dazu um so eher imstande, als er
neben dem Hause des Suspendierten wohnte und seine Informationen
aus erster Hand hatte. - Aus seinem Briefwechsel mit Codde hatte
Cats erfahren, dass der Staatssekretär, Paulucci, sich bei Codde
darüber beklagt hatte, dass Cats fortfahre, sich Jurisdiktionsgewalt an-
zumassen und sogar die Frechheit gehabt hätte, Pfarrerernennungen

1) Grondigo Onderrigting van de gehoorsaamhoid welke de Roomseh-
Katholyken aan den Paus van Romen schuldig zijn, getrokken uyt ver-
scheyde uytstekende Godsgeleerden, en uytgegevcn om do Hoilandsche
Clergie van alle blaem van ongohoorsaemheyd in de zaak van don Aerts-
bisschop van Sebaslen, volkomen to suyveren. 1703.

2) Apologoticus pro D. Jacobo Catto, adversus censuram quemdam
invitis Ecclesiae Sanctionibus, Theologicis Dogmatibus, atque Belgarum
juribus attentatam, et per D. Joannem Bapt. Bussium intornuntium Ponti-
ficum, magno perperam accusati praejudicio, vulgari coeptam. lO.Aprilis
1703. Niederländische Ausgabe: Verdedigschrift voor Hr. Jacob van Cats,
over seker strafvonnis, tegens de wetten van de kerk, tegens do leeringen der
Godgeleerden, en tegens de Rechten der Nederlanders ondernomon, en door
Hr. Joannes Bapt. Bussius, pauselijken Internuntius, tot nadeol van den
ongerechtiglyck aengoklaegden gemeen gemaakt. 1703.



— 173 —

vorzunehmen1). Darauf berichtete Cats dem Internuntius in Brüssel,
Bussi, dass er tatsächlich einen Geistlichen nach Muiden (in der Nähe

von Amsterdam) geschickt habe, aber nur deshalb, weil der Schult-
heiss den von de Cock ernannten Priester nicht hatte zulassen wollen.
Er habe das aber nicht als Provikar getan, sondern als Erzpriester,
in Übereinstimmung mit einem alten, dem «Collegium Pastorum»
zustellenden Recht. Zudem habe er keinen ordentlichen Pfarrer,
sondern einen provisorischen Deservitor gesandt. Übrigens wollte er den
Internuntius nicht über seinen Standpunkt im Ungewissen lassen,
und erklärte darum, dass der Erzbischof seine Jurisdiktionsgewalt
nicht verloren habe und somit auch seine Provikare diese per pote-
statem dclegatam ausüben können.

Darauf sandte Bussi am 18. März 1703 einen öffentlichen Brief
«an alle, die dies lesen wrerden», in dem er erklärte, in dem Brief Cats'
«vermessene und extravagante Ausdrücke» gefunden zu haben,
weshalb er infolge von Rom erhaltener Anweisung, Cats vom «Amt,
Benefiz und kirchlicher Bedienung» unter Bedrohung mit
Exkommunikation latae sententiae suspendiere. Weiter erklärte Bussi, von
Rom den Auftrag bekommen zu haben, «mit Umgehung aller
Rechtsnormen und Ausserachtlassung des gewöhnlichen Rechtsgangs»
gegen Cats vorzugehen. Die einfache Bekanntmachung der Suspension
genüge und sei ebenso bindend, als ob alle Rechtsformalitäten
beobachtet worden wären, wreil der Papst diese aus seiner Machtfülle für
diesen Fall abgeschafft habe». Weil man dem guten RufCats' schonen

wollte, wurde das Suspensionsdekret nicht veröffentlicht, «es sei

denn, dass seine Hartnäckigkeit zur Anwendung anderer Mittel
zwingen würde». - Es versteht sich, dass dieser Brief Bussis für
de Witte ein willkommener Anlass war, den Sachverhalt einer scharfen

Analyse zu unterziehen und das gegen Cats und Codde verübte
Unrecht eingehend darzutun 2).

Aus dieser Zeit stammen noch einige äusserst heftige Schriften,
in denen de Witte die Jesuiten wegen ihrer unaufhörlichen Lügen und

Verleumdungen an den Pranger stellte. Der Titel der ersten Schrift :

« Die Valerianische Folterbank»3) erheischt eine nähere Erläuterung.

Cats hatte September 1702 erst C.Breugel. und dann W. Sehut nach
Muiden gesandt.

2) Die Schrift wurde erst 1708 in Druck gegeben, nachdem Bussi,
inzwischen Nuntius in Köln geworden, bekanntgemacht hatte, dass er die
Suspension verhängt hatte.

3) Valeriaansche Pijnbank, ofte Kort en kragtig middel om alle heden-
daegsche Lasteraers en byzonderlyk de P. P. Jesuiten die den Aortsbisschop



— 174 —

Er geht zurück auf einen Kapuzinerpater, namens Valerius (geboren
1587), der das Unglück hatte, kein Jesuitenfreund zu sein und sich
die Ungnade des Ordens zugezogen hatte, weil er den Landgrafen von
Hessen-Reinsfeld zum Katholizismus bekehrt hatte, eine Ehre, die
die Patres ihm missgönnten. In einem 1655 erschienenen Buch hatte
Valerius sich gefragt, was er gegen seine Gegner, die nicht aufhörten,
ihn zu verlästern, anfangen sollte, und war dabei zum Schluss
gekommen : «Ich werde sie auf die Folterbank legen, damit sie aus ihrer
Verborgenheit hervortreten und mit ihren unterirdischen Wühlereien
aufhören. » Diesem Beispiel folgend, führt de Witte dann eine ganze
Reihe von Gegnern auf, wie Rosmeulen, Zumkley, Verbruggen, van
Susteren, de Cock, Glabbais, Fox, Boon und «die ganze Jesuitensippe

», mit denen er sich schon öfters auseinandergesetzt hatte, weil
sie, sei es sein Neues Testament, sei es Jansenius und die Gnadenlehre

oder auch Codde und die Klerisei angegriffen hatten, aber die
Antwort schuldig geblieben waren und sich somit als Lügner und
Lästerer erwiesen haben. Kaum hatte er diese Schrift zur Presse

gegeben, da fiel ihm ein, dass er noch einen «Mann der schwarzen
Gesellschaft», nämlich den Jesuitenpater von Emmerich, Reidecker,

vergessen hatte. Eigens gegen ihn schrieb er dann eine Schrift1), in
der er den Pater als einen «grandis detractor» oder «tollen
Ehrenräuber» schilderte.

Eine neue Verschärfung erfuhren die Streitigkeiten durch ein

päpstliches Breve vom 7. April 1703. Es wurde darin die früher
beschlossene Suspension Coddes promulgiert. Rom bestand unverrückbar

auf der Zulassung und Anerkennung de Cocks. Es verbot den

Kapiteln, Provikaren und Erzpriestern jede Jurisdiktion, machte die

Hoffnung auf Wiedereinsetzung Coddes zunichte und rief das
Kirchenvolk auf, die Gemeinschaft mit den Refractarii endgültig zu
lösen. Dieser aufsehenerregende Erlass brachte die Anhänger Coddes

in nicht geringe Verlegenheit. Ungeachtet der zwischen Utrecht und
Rom bestehenden Kontroversen war ihnen alles daran gelegen, die
Einheit mit dem päpstlichen Stuhl zu bewahren. Wie alle
Jansenisten, gab auch de Witte sich gerne der Fiktion hin, dass der Papst
an allem, was gegen sie unternommen wurde, ganz unbeteiligt war

van Sebasten en zijne welmenende Clergie niet ophouden te lästeren, den
mond te stoppen. 1703. Motto, zugleich Chronicon: soCII MenDaCis reperti.

1) Uytspoorige Jesuit op de Valeriaansche pynbank gelegt, ter oorsaeke
van sijn schandaleuse predikatie, gedaan binnen Emmerik op den Feestdag
van S. Ignatius. 1703 tegen de gepretendeerde Jansenisten en Rigoristen.
25. August 1703.



— 175 —

und über den wirklichen Tatbestand im Ungewissen gelassen wurde.
Darum beriefen sie sich gerne auf «einen besser informierten Papst»,
von dem sie Schutz und Hilfe erhofften. Diesen Standpunkt nahm
auch de Witte in seiner Bekämpfung des Breve ein. Dieser Erlass sei « so

ungerecht, extravagant, seditiös und aufrührerisch und enthalte so
viele Unwahrheiten und Ungerechtigkeiten, dass er nicht der Weisheit,

Güte und Gerechtigkeit Clemens' XI. zugeschrieben werden
dürfe». Er sei vielmehr ein «jesuitischer Todeskrampf»1), denn diese
«schwärzen Männer» haben es auf Schisma, Zwiespalt und Unruhe
abgesehen, in der Hoffnung, die Regierung auf ihre Seite zu bringen.
Wie immer und überall haben sie die Kurie missbraucht und den

Papst irregeführt. Die souveränen Staaten dürfen dabei nicht gleichgültig

zusehen und die vielen Verstösse wider das Gesetz nicht dulden.
Codde sei durch einen inkompetenten ausländischen Gerichtshof
verurteilt worden, die Landesgeistlichen werden ihrer Rechte beraubt,
die Landesgesetze täglich übertreten und päpstliche Dekrete im
Lande promulgiert, und dabei treten die Jesuiten als Inquisitoren
des Papstes auf. Die Regierung soll auch dahin wirken, dass Codde
endlich zu seiner Kirche zurückkehren könne. -Diese beherzte Schrift
fand bei der Regierung willige Ohren. Sie liess die Exemplare des

Breve polizeilich einfordern und de Cock wissen, dass seine Rolle in
Holland ausgespielt sei und er niemals auf Zulassung und Anerkennung

zu rechnen hätte.
Inzwischen hatte Codde von der Kurie Erlaubnis bekommen,

nach Holland zurückzukehren. Als er am 27. Juni 1703 nach einer
fast drei Jahre langen Abwesenheit wieder den heimatlichen Boden
betrat, fand er das Feld frei, denn die Lage de Cocks war immer
bedenklicher geworden und wurde bald unhaltbar. Aus einem an die
Kurie gesandten unterschlagenen Brief war der Regierung bekannt
geworden, dass de Cock das Staatenmitglied Jacob van Wassenaar,
Freiherrn von Duvenvoorde, bezichtigt hatte, dieser habe sich, zur
Erreichung des Dekrets vom 17. August 1702, von der Klerisei
bestechen lassen. Nun war es um ihn geschehen. Er konnte sich durch
eine sensationelle Flucht einer Verfolgung entziehen, ging dann erst
nach Emmerich und dann nach Rom, wo er bis zu seinem Tod (1720)
die Utrechter Kirche bekämpfte. Die Hoffnungen der Landesgeist-

J) Jesuitsche Doodstuipen in 't Bekuipen, Opstellen en Uitstroien van
zekere Bulle op den naem van Clemens XI, paus, aen allo Rooms-Katholyke
Ingozetonon van Holland en van d'Aengrensende Provincion, uitgegeven te
Romen 7 April 1703.



— 176 —

lichkeit, dass Codde nunmehr sein Amt wieder aufnehmen würde,
gingen aber nicht in Erfüllung. Zur Wiederaufnahme seines Hirtenstabes

war er nicht zu bewegen. Er zog sich in die Stille zurück und
beschränkte sich auf schriftliche Proteste. Die Klerisei hatte von nun
an ohne ihn den Kampf weiterzuführen.

Nach der Rückkehr Coddes kam de Witte in Besitz eines Exemplars

der «Responsiones», die Codde während seines Verbleibens in
Rom zu seiner Verteidigung bei der Kurie eingereicht hatte. Wie
oben bemerkt, Waren die gegen Codde erhobenen Klagen dem «Breve
Memoriale» des Jesuitenpaters Doucin entnommen. Es wrurde darin
dem Erzbischof zur Last gelegt, dass er neue Katechismen in Holland
eingeführt und andere verboten habe. Sodann, dass es in Holland
Parteiungen - Rigoristen und Laxisten - gebe. Ferner habe er den
Druck vieler Rom unwillkommener Bücher, wie die Werke des Löwener

Theologen Baius, zugelassen, Beziehungen mit Arnauld gepflegt
und das Lesen der Hl. Schrift als verpflichtend erklärt. Schliesslich
wünschte die Kurie seine Ansichten zu kennen über die Allgenügsamkeit

des Opfertodes Christi, die unüberwindliche Unwissenheit und
das Verrichten unserer Werke zur Ehre Gottes. In seinen «Responsiones»

hatte Codde erklärt, niemals neue Katechismen eingeführt
zu haben und immer bestrebt gewesen zu sein, Laxisten und
Rigoristen zu versöhnen. Gegen die in Holland bestehende Pressefreiheit
habe er unter einer protestantischen Regierung nichts ausrichten
können, und vor der Ausgabe der «Opera Bau» habe er ausdrücklich
gewarnt. Arnauld habe er nur höflichkeitshalber besucht, «nicht aber,
um bei ihm in die Schule zu gehen und fremde Lehren einzusaugen».
Das Bibellesen sei von altersher in Holland üblich gewesen ; es werden

nur approbierte Ausgaben benutzt, und einige Geistliche legen ihren
Pönitenten das Lesen einiger Kapitel als Bussübung auf. In bezug
auf die Bussdisziplin halten die Holländer sich an Carolus Borro-
mäus. Die Worte : «Christus ist für alle Menschen gestorben, und Gott
will, dass alle gerettet werden» nehme er im Sinne des Augustins und
des Aquinaten. Er glaube, dass Christi Opfertod für alle Menschen

genüge und dass es Christi Wille sei, dass alle daran teilhaben sollen.
Aber es sei falsch, anzunehmen, dass der Tod Christi alle Menschen
tatsächlich gerettet habe, denn viele wissen von Christus überhaupt
nichts, wie z. B. die ungetauften Kinder. Falsch sei auch die Annahme,
dass Christus einem jeden Menschen genügende Gnade gegeben habe,
die er durch seinen eigenen Willen wirksam oder unwirksam machen
könne. In bezug auf die von den Jesuiten propagierte unüberwind-



— 177 —

liehe Unwissenheit erklärte Codde, dass Lügen, Stehlen, Mord usw.
in sich selber böse seien. Es gebe keinen mit Vernunft begabten
Menschen, der sich auf diesem Gebiet «unüberwindlich unwissend» nennen

könne. Sie begehen darum Sünde. Über das paulinische Wort:
«Mögt ihr also essen oder trinken oder sonst etwas tun: tut alles zur
Ehre Gottes» 1. Kor. 10/31 sagte er aus, dass diese Worte nicht nur
einen guten Rat, sondern ein Gebot enthalten. Man soll unterscheiden
zwischen dem Werk und der Intention. Wenn das Werk und die
Intention gut sind, so sei alles gut. Ist das Werk gut, aber die Intention
fehlt, so sei zwar das Werk gut, aber nicht der Täter des Werkes.
Heiden tun auch gute Werke, aber sie sind darum nicht frei von
Schuld, denn ihre Intention sei nicht auf Gott gerichtet.

Dieser Stoffbildet den Inhalt von de Wittes «Grosser Apologie»1).
Er führt darin die Fragen der Kurie einzeln auf und lässt auf diese

Coddes Antworten folgen. Nach Ansicht des heissblütigen de Witte
war Codde aber viel zu gemässigt und zu wenig energisch gewesen.
Darum will er einmal etwas deutlicher sprechen und das Tüpfelchen
auf das i setzen. So liefert er dann einen ungemein scharfen
Kommentar, in dem er die vollen Schalen seines Zorns über seine Gegner
ausschüttet. Mit vielen Beispielen weist er ihre Fälschungen im
Katechismus nach, greift ihren Laxismus und Probabilismus an, nimmt
Arnauld in Schutz und verteidigt den Augustinismus in der Weise,
wie wir dies aus seinen früheren Schriften kennen. Kräftig verteidigt
er die Unschuld Coddes und ruft zur Verwerfung de Cocks auf.
«Verstummen müssen die Lügenlippen, die da Freches reden wider den
Gerechten in Hochmut und Verachtung» (Psalm 31/19). - Obwohl
Codde die mutige Treue dieses Knappen zu würdigen wusste, konnte
er dafür kein Verständnis aufbringen. De Witte war in seinen Augen
zu ungestüm und zu draufgängerisch und konnte die Kluft nur
erweitern.

Obwohl die Kurie sich immer davor gehütet hatte, die

«ungesunde Lehre» Coddes mit Namen zu nennen - auch de Cock müsste

eingestehen, dass Codde « nicht wegen irgendeines Verfehlens » suspendiert

worden sei -, hörten seine Gegner nicht auf, die Lüge zu
verbreiten, dass er des «Jansenismus» überführt worden war. Auch hier

*) Croote Apologie ofte Verdedig-Schrift van den Hoogw. Heer Petrus
Codde, aertsbisschop van Sebasten, behelsende de Opwerpingen hem te
Roomen voorgedragen, to samen mot syne Antwoordden ; en eenige voordere
verdedingen van deselfde. Emmerik 1703.



— 178 —

trat er für den Erzbischof in die Bresche1 wies die falschen
Beschuldigungen zurück und nahm Codde gegen seine Feinde in Schutz.

Desgleichen tat er, als die Jesuiten von einem Brief des Kardinals
Paulucci an den Grossherzog von Toskane viel Aufhebens machten.
Dieser Grossherzog hatte in Rom einen Versuch unternommen, Codde
wieder in sein Amt einzusetzen. Kardinal Paulucci hatte ihm darauf
geantwortet, er solle Menschen einer «üblen und ungesunden Lehre»
kein Gehör schenken. Der Wille des Papstes sei aus seinen Breven
und Briefen deutlich zu erkennen. Natürlich schwenkten die Jesuiten
mit diesem Brief wie mit einer Fahne herum, und so entschloss de

Witte sich zu einer Schrift : «Blase mit Bohnen oder leeres Getöse der
Jesuiten»2). Mit seiner gewohnten Kampflust forderte er die Gegner
auf, endlich einmal die angeblich «ungesunde Lehre» des Erzbischofs
konkret und mit klaren Worten zu nennen. Solange sie das nicht tun,
sei ihr boshaftes Gezeter nichts anderes als eine mit Bohnen gefüllte
Blase. Man brauche sie nur mit einer Stecknadel zu durchstechen,
und dann stelle sich heraus, dass nur Wind darin sei. Die Anklage
wegen «üblen Lehre» sei ein in Finsternis umherirrendes Gespenst
und könne mit mehr Recht auf die Jesuiten angewandt werden.
Haben sie nicht den in London wegen Mordes gehängten Garnet in
ihr Martyrologium aufgenommen Und Heiligenbildchen von ihm
gemacht und verkauft mit der Aufschrift : «Beatus Joannes Garnetus
Londini pro fide catholica suspensus et sectus» Haben sie nicht für
den in Paris hingerichteten Guinard in Lüttich und Lille Altäre
errichtet mit der Aufschrift: «Beatus Petrus Guinardus ab haereticis
in Galliis pro fide catholica suspensus» Haben sie nicht das Parlament

von Paris für ketzerisch erklärt, weil es die molinistische Lehre
über den Mord verworfen hatte Haben sie nicht den Hl. Augustinus
aus der Reihe der vier grossen Kirchenlehrer gestrichen und S.Nico¬
laus an seine Stelle gesetzt Ì « So fruchtbar sind die Jesuiten im
Anrichten von Narrheiten, und so billig kann man bei ihnen selig
werden. »

') a) Brief aan den Eerw. Heer Petrus Rosmeulen, pastoor van St. Al-
degundus tot Emmerik, over de zo-genaemde Jansenisterye en de gepreten-
deerde quade Leere van den Aertsbisschop van Sebasten. 17. September 1703.

b) Kristelijke Zend, briev aen de Hr Willem Harmenszoon Fox, om
hem tot herroepen aan te manen van laster en herstellen van eerroov door
hem begaan tegen den Hoogw. en Doorl. Heer Aertz-Bisschop van Sebaste.
1704.

2) Blaas met Boonen of ydel geschal der Jesuiten wegens een Brief
geschreven aan den Groothertog van Toskanen. 1704.



— 179 —

Eine neue Phase wurde eingeleitet durch das päpstliche Breve
vom 3. April 1704. Es wurden darin die «Declaratio» und «Respon-
siones» des Erzbischofs verurteilt und er selber seines Amtes verlustig
erklärt. Auch diesmal machte die Kurie es sich in der Begründung
dieses willkürlichen Vorgehens leicht. Die Absetzung sei «wregen
verdächtigen und singulären Lehren» erfolgt. Einen Hinweis auf Coddes

angeblichen « Jansenismus» sucht man wiederum vergebensx). Sofort
eilte de Witte herbei, «den grundehrlichen und zu Unrecht verurteilten

Bischof zu verteidigen»2). Seine «Responsiones» und «Declaratio»

seien konform der Hl. Schrift, der Tradition und der gesunden
Lehre und von vielen Theologen gepriesen. Das Breve enthalte nur
«schwülstige Worte », die nicht die geringste Bedeutung haben. Codde
sei drei Jahre in Rom gewesen. Wenn man seine Lehre als
«verdächtig» betrachtet, warum hat man ihn dann nicht wegen seiner
Ansichten befragt Und was heisst «singular» Dass man sich den

singulären Lügen der Jesuiten widersetzt Dass man nicht durch
Geldgaben die hierarchische Leiter zu besteigen versucht Man sagt,
dass die Schriften Coddes die Gläubigen infizieren können, aber gegen
diesen Vorwurf ist kein einziger Kirchenvater gefeit. Es gebe bei
ihnen zahllose Stellen, die einer wohlwollenden Auslegung bedürfen.
Darum soll man diese Peitsche nicht nur auf Codde, sondern auf alle
Bischöfe der Kirche anwenden», denn es gebe keinen einzigen
Kirchenvater, auf den das über Codde verhängte Urteil nicht zutreffend
wäre. Alles was gegen ihn verhängt worden ist, stehe im Widerspruch
zum göttlichen, menschlichen und natürlichen Recht. Die Gründe
der Verurteilung seien «sandig und unfest»; darum sei das ganze
darauf gegründete Gebäude nichtig, kraftlos und gesetzwidrig. Der
Erzbischof besitze noch die ganze, ihm von Innocenz XL erteilte

1) Über dieses Breve urteilt van der Vorst, Holland on de troebelon in
de hollandse zending, 1960, S. 40 f. «Dies impliziert, dass das Hl. Officium
den überzeugenden Nachweis der Heterodoxio Coddes für nicht erbracht
hielt.» Um so merkwürdiger aber ist seine Bemerkung: «Wer abor aus diesem
Grunde das Urteil für gesetzwidrig hält, soll bedenken, dass Rom von einem
Apostolischen Vikar mehr vorlangen dürfe; nämlich, nicht nur dass seine
Hétérodoxie nicht nachgewiesen sei, sondern, dass seine Orthodoxie sonnenklar

ersichtlich sei. » - Wir fragen nur : Hat nicht Thomas von Aquino gelehrt,
dass ein auf Argwohn aufgebautes Urteil ungorecht, darum Todsünde ist

2) Defensio Petri Coddaei archiepiscopi Sebasteni adversus Decretum
Inquisitionis Romae emanatum Feria V die 3.Aprilis 1704.

Niederländische Edition: Verdediging van den Hoogw. Heer Aerts-
bisschop van Sebaste tegens het Decreet of Raedsbesluit der Roomsche
Inquisitie genomen in de Donderdagsche Rechtbank den 3. April 1704. Vgl.
Reusch, Index II, S. 715.



— 180 —

Gewalt. Darum soll Codde erwägen, was das Heil des Volkes, die

Wahrheit und das Evangelium von ihm verlangen. Entweder sich

freiwillig aus Rücksicht auf die päpstliche Würde einem ungerechten
Urteil unterwerfen oder mit Aufopferung seiner persönlichen Ruhe
für die Aufrechterhaltung der wahren und gesunden Lehre, für die
Rechte der Klerisei und das Heil der Kirche herzhaft den Kampf
aufzunehmen. - Codde wählte, wie oben angedeutet, den ersten Weg.
Er wies die Ratschläge der führenden Männer, wie Quesnel, van
Espen, van Erkel und van Heussen, zurück, weigerte sich, sein Amt
wieder aufzunehmen und beschränkte sich auf einen Hirtenbrief, in
dem er das Kirchenvolk über den Verlauf seiner Verhandlungen in
Rom unterrichtete. Besonders de Witte sah der weiteren Entwicklung

mit tiefer Bekümmernis zu. Umgekehrt konnte Codde die «De-
fensio» nicht billigen. In einem Brief1) an seinen Agenten, Maille, in
Rom beeilte er sich zu erklären, dass er daran gar nicht beteiligt
gewesen sei und beklagte sich über «le zèle indiscret et trop bouillant
de quelques gens». Das konnte aber de Witte nicht dazu bringen,
sich in seiner Kampfweise zu massigen. Schon längst war er zu der

Überzeugung gekommen, dass er es mit seiner derben, volkstümlichen,

flämischen Schreibart dem vornehmen, patrizischen Codde

nicht recht machen konnte. Aber so war ihm nun einmal der Schnabel

gewachsen, und es stünden die höchsten Wahrheiten auf dem Spiel.
Darum dürfe er nicht schweigen.

Schon lange verdross es ihn, dass die Gegner den Mund voll hatten

über die Oberhoheit des Papstes und die Unfehlbarkeit seiner

Entscheidungen. Darum machte er sich daran, ein «Bild der päpstlichen

Würde und der damit verbundenen Prärogativen» zu
entwerfen 2). Ingrimmig stellt er darin fest, wie man den Menschen
weiszumachen versuche, class der Papst alles tun könne, was ihm einfällt.
Demgegenüber sei zu sagen, dass der Papst zwar die erste Person in
der Kirche sei, aber alle Bischöfe seien seine Brüder und Mitarbeiter.

*) Codde an Maille. Brief vom 26. Juni 1704. A.O.B.C. 186. Bei van
der Vorst. o.e. S. 42.

2) Imago Pontifìciao Dignitatis penicillo sacrarum Scripturarum ac Tra-
ditionis native delineata: ubi quid Pontifici Romano competat, vel non
competati coUectis ex Ecclesiastica Supollectili documontis, luculenter, ac
compendio demonstratur. Autore Desiderio Paloophilo. 1704. Vgl. Reusch,
Index II, S. 716.

Niederländische Edition: Afbeelding van de pauselyke waerdigheyd,
alwaer Hetgcne den Paus van regtswegen toekomt of niet toe en komt,
volgens de H. Schriftuur, en de Kerkelijke Overlevering, met bondigo
getuygenissen bewesen word; door Desiderius Paleophilus 1704.



— 181 —

Die Kirche sei keine Monarchie, und die Bischöfe seien nicht seine
Vasallen. Sie sei eine geistige Republik mit dem Adel am Ruder. Die
Schlüsselgewalt sei der ganzen Kirche, somit den Bischöfen gegeben.
Man solle sich vor dem Titel «Statthalter Christi» hüten, denn es sei

besser, wie die früheren Päpste es taten, von dem «Statthalter Petri
oder des Hl. Stuhles» zu reden. Er habe zwar eine gewisse Aufsicht
in der Kirche und könne ein Konzil zusammenrufen, aber er sei in
allem von dei Zustimmung der ganzen Kirche abhängig, und seine

Gesetze werden erst durch die Zustimmung der Bischöfe rechtskräftig.
Der Papst sei nicht unfehlbar, wie es die Kirchengeschichte unwiderleglich

dartut. Auch habe er keine Gewalt über Königreiche oder
weltliche Gewalten.

Es bedarf wohl keiner Erwähnung, dass de Witte den grössten
Hetzer gegen Utrecht und den Anstifter aller Unruhen - Theodorus
de Cock - nicht aus dem Auge verlor, sondern seine schärfsten Pfeile
für ihn reservierte. Dafür zeugt eine Schrift, deren Titel die Heftigkeit

illustriert, mit der er auf ihn loszog. Er nennt sie - nach 3. Joh.
9/10 - «Diotrephes»x) und führt darin eine so lange Reihe schwerer

Anklagen und Beschwerden gegen ihn auf, dass es verständlich wird,
weshalb de Cock als eine «zweifelhafte Figur» in die Geschichte der
Utrechter Kirche eingegangen ist. Sie beziehen sich auf seinen Ehrgeiz,

seine Verschwörung gegen Codde und die Klerisei, seine

Verleumdungen gegen Kirche und Staat, sein willkürliches und unwürdiges

Benehmen. De Cock habe schon seit 1694 wider Codde gehetzt,
sich an die Spitze der Gegner gestellt, Material gegen Codde gesammelt

und dies fremden Bischöfen und römischen Freunden der Kurie
in die Hände gespielt. Auf Grund dessen sei Codde schliesslich nach
Rom gelockt worden. De Cock habe sich wie ein Eindringling
benommen, die Klerisei und die Staaten verachtet und diese
«diffamierender, ehrenräuberischer und enormer Delikte» beschuldigt ;

unwürdige Priester angestellt, unter denen den berüchtigten van Wijck,
den er früher als einen «unruhigen, rebellischen, zanksüchtigen,
ungehorsamen, vagabundierenden, lockeren und unwissenden Mann

*) Diotrephes, sive Spiritus et opera Theodori Cockii accurate descripta
et justificando Clero, eum in Vicarium Apostolicum non recipienti, in lucem
data ab Eugenio Clario Theologo. 1704. Vgl. Reusch, Index H, S. 717.

Niederländische Edition: Diotrephes, dat is de Geest en Daaden van
Theodorus de Kock, nauwkeuriglijk beschreven en tot verweeringo der
Priesters, die hem tot mi toe voor hunnen wettigen Oversten niet erkennen,
in 'tligt gegeven door Eugenius de Klaer, godsgeleerde. Nu onlangs uyt het
Latijn in 't Nederduyts ten selven eynde vertaeld en vermeerderd. 1705.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1061. 12



— 182 —

und als den Abschaum der Mission» dargestellt hatte. Den Freiherrn
von Duivenvoorde habe er der Korruption beschuldigt, weshalb er
des Landes verwiesen wurde und die Regierung einen Preis von
3000 Carolusgulden ausgesetzt hatte, wenn man ihn der
Justizbehörde auslieferte. Mit vollem Recht weigern sich Utrecht und die
Staaten, einen solchen Mann zuzulassen1).

Adriaan van Wijck liess es bei dem im «Diotrephes» auf ihn
gemachten persönlichen Angriffnicht bewenden und publizierte einen
lateinischen Brief, in dem er behauptete, de Witte habe die Worte
de Cocks ersonnen und sich somit vor aller Welt als Lügner erwiesen.
Es fiel de Witte nicht schwer, seine Worte zu belegen2), denn er
konnte sich auf die «Relatio ablegationis»3) berufen, in der de Cock
dem Kapitel über seine Romreise (1688) Bericht erstattet hatte4). -
Van Wijck gehöre tatsächlich zum «Abschaum der Mission», denn
es fehle ihm an Vernunft, Urteilskraft, Kenntnis, Gottesfurcht,
Tugend und guten Sitten. Er gehöre zu den Menschen, die dumme
Fehler machen, unanständige Gespräche führen, in Herbergen und
Weinhäusern verkehren, vagabundieren und Karten spielen, und
überhaupt einen lockeren Lebenswandel führen. Er sei ein Aufwiegler
und Wirrkopf, der sogar die Wochenmärkte in Rotterdam und Delft
ablief, die Bauern über ihre Geistlichen auszuhorchen, und sei

schliesslich des Landes verwiesen worden.
Aus der in diesem Abschnitt behandelten Periode stammen noch

einige Schriften, mit denen wir diesen Beitrag beschliessen wollen.

') In bezug auf de Cocks Ehrgeiz bemerkt de Witte: «Siegreiche
Soldaten hätten keine grössere Freude bei der Verteilung der Beute zeigen können,

als do Cock zeigte, als er hörte, dass er Bischof sein würde » Der Generalvikar

von 's-Hertogenbosch, Govaerts, erzählte gehört zu haben, «dass kein
Kind in Amsterdam so grosse Freude haben könne, wenn es einen süssen
Kuchen empfängt, als de Cock, als er seine Ernennung aus Brüssel empfing».
Als er van Heussen nicht zu Hause traf, um diesem seine Ernennung
bekanntzumachen, habe de Cock das alberne Schauspiel aufgeführt, den lateinischen
Ernennungsbrief den Dienstboten van Heussens vorzulesen, in Anwesenheit
des Jesuiten Bouquet

2) Duyts Antwoord op sekeren Latijnschen Brief van Adriaen van
Wijck, pastoor in Ketel, rector van Ste Caecilien Klooster binnen Kaikar
aen den Autheur van het Schrift, met naeme Diotrephes etc. 1705.

3) «Relatio ablegationis ad aulam Romanam facta a Clero Archidioecesis
Ultrajectinae in eausa postulandi Vicarium Apostolicum Anno 1688 ab
eodem Ablegato Theodoro de Cock conscripta. »

4) Als 1688 die Wahl auf Codde gefallen war, sagte ein römischer Prälat
scherzend zu de Cock, dass van Wijck ernannt worden war. De Cock fasste
den Scherz für Ernst auf und sagte: «Fiorine potest (ajebam compunetus),
ut faex missionis ponatur supra capita nostra.»



— 183 —

Es sind zunächst drei kleinere Schriften, in denen de Witte sich mit
den Jesuiten befasst. In der ersten l) beschreibt er die Wühlereien der
Donatisten und zieht dann eine Parallele mit den von den Jesuiten
in Holland verursachten Unruhen und kommt dabei zum Ergebnis,
«man brauche nur den Namen Donatisten durch Jesuiten zu
ersetzen, und man werde sehen, dass sie sich wie ein Ei dem anderen

gleichen. Beide lieben Kinder haben denselben Vater». Tn der zweiten

2) erörtert er die Frage, ob die Jesuiten lehren, dass Liebe zu Gott
nicht nötig sei. Er beruft sich dafür auf Tamburini, der lehrte: «Die
Pflicht, («Ott zu lieben, besteht nur dann, wenn einem gottlosen
Menschen, der keine Möglichkeit zum Beichten hat, kein anderes Mittel
zur Verfügung steht, gerechtfertigt zu werden3).» Auch Aquaviva
und Sirmondus lehren im gleichen Sinn. Diese Auffassung sei aber

geradeso lächerlich, als wenn man ein Kind fragen würde, wann es

seinen Vater lieben solle. Morgens Mittags Abends Dreimal
wöchentlich Viermal monatlich % Fünfmal jährlich 1 Das Evangelium

lehre Gott zu lieben von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und

ganzer Kraft. Dies sei zwar sehr schwer, aber die Forderung bleibe
aufrecht. Sodann wandte er sich der Frage zu, ob die Unruhen
bezüglich des Jansenismus auf Gott oder auf den Teufel zurückzuführen
seien4). Die fünf Thesen seien von Rom verurteilt worden. Alle
Katholiken, und auch wir, verwarfen die Irrtümer. Das sollte
genügen. Nur durch das Betreiben der Jesuiten sei der Kampf
entbrannt, und «wenn das Feld frei ist, laufen die Schweine ins Korn».
Sie kommen immer wieder mit dem dem Papst schuldigen Gehorsam.
«Es ist ein Leichtes, Bauern und unwissende Menschen aufzuhetzen.
Man brauche nur zu schreien, dass die sogenannten Jansenisten
ungehorsam sind, und man sie darum wie Luther und Calvin meiden
solle, denn das einfache Volk weiss gar nicht, wie weit die päpstliche
Gewalt, nach den Grundsätzen des Evangeliums und den kirchlichen
Gesetzen, reicht. Die Jesuitische Lehre des blinden Gehorsams ist

') Den Handel der Donatisten verbeeld, door den Handel der Josuiten
omtrent de Hollandscho Cleregie. 1704.

2) Brief aen den zeer eerw. Heer Pastoor N.N. tot wederlegginge van
de Beantwoorde Vraeg of de Jesuiten leeren, dat men noyt sijn leven en
moet Godt beminnen Uytgegeven onder den naem van Jonas Barcepha. 1705.

3) Tamburini, Liber 2 In Decalogum cap 3, Par 1 und 2: «solum igitur
obligare quando impius quia Sacramentum poonitentiae non est in promptu,
non habet aliam viam qua se justifieat nisi eliciat actum contritionis. »

4) Rechtsinnig onderzoek of d'opschuddingen die de Jesuiten in Gods
Korke veroorsaken, zijn het werk des Heere of het werk van zijn vijand.



— 184 —

Pharisäismus des neuen Gesetzes. Sie spekulieren auf die Dummheit
des Volkes, und dumme Leute urteilen über Sachen, für die sie nicht
das geringste Verständnis haben. Wenn es sich um Aktien handelte
oder Obligationen oder wo der beste Wein verkauft wird, würde ihre
Meinung von Bedeutung sein. Für das Übrige sind sie dumm.»

Nachdem Codde durch das Breve vom 3. April 1704 seines Amtes
enthoben worden war, richtete er einen zwar früher datierten, aber
erst im Januar 1705 veröffentlichten Hirtenbrief an seine Kirche, in
dem er sich gegen den Vorwurf, er sei «wegen ungesunder Lehre»

abgesetzt worden, verwahrte und seine treue Anhänglichkeit an die
Orthodoxie wiederholte. Von der gegnerischen Seite erschien dann
eine Schrift unter dem Titel : «Der Betrüger des Volkes», in der Codde

entgegengehalten wurde, dass er die fünf Thesen nicht, wie das
Formular Alexanders VII. verlangte, «im Sinne des Jansenius» habe
verurteilen wollen. Nun antwortete de Witte mit seiner «Apologie»*),
indem er dieses Thema einer gründlichen Analyse unterwirft. Es
heisst darin, dass «der Sinn Jansenius'» entweder mit dem des

Augustin identisch ist oder davon abweicht. Wenn er identisch ist, so

gebe es keinen Grund, ihn zu verwerfen, denn der Augustinismus sei

über tausend Jahre die Kirchenlehre gewesen. Wenn Jansenius von
Augustin abweichen sollte, so solle Rom die Abweichung nachweisen,
und alle Jansenisten werden sich dann an Augustin halten. - Der
Sinn Jansenius' könne dunkel sein oder nicht. Falls er dunkel ist,
solle man sich des Wortes Augustins erinnern: «Wie kann man so

sehr von dem Sinn eines Verstorbenen überzeugt sein, dass man diesen

eidlich bekräftigen will » Ist der Sinn nicht dunkel, dann zeige

man ihn. Die Jansenisten sind dann bereit, den falschen Sinn zu
verwerfen, und die Kirche könne wieder zur Ruhe kommen. Es gebe
noch eine dritte Möglichkeit : die Kurie kennt den Sinn, oder sie kennt
ihn nicht. Wenn sie ihn kennt, warum zeigt man diesen dann nicht
Man wartet ja schon mehr als fünfzig Jahre darauf. Wenn auch Rom
aber den Sinn nicht kennt, wie kann es dann Verurteilung fordern
eines Sinnes, den sie erklärt nicht zu kennen Die Gegner sagen zwar,
dass der Sinn der Thesen sich beim Lesen von selber aufdrängt. Das
sei aber ein neues Labyrinth, denn die Antijansenisten haben öfters
erklärt, die Thesen können einen drei-, vier- oder fünffachen Sinn
haben. Dann aber ist er subjektiv. Man verlange von uns, dass wir -

*) Apologie der tweede brief van sijn Hoogw. van Sebasten, tegen den
Bedrieger des Volks, valschelijk voorwendende het Mcervoudig bedrog
begrepen in den selven brief. 1705.



— 185 —

ohne Untersuchung oder Erläuterung - die fünf Thesen verurteilen
sollen. Das sei eine Torheit, denn «ich behaupte, dass meiner Ansicht
nach die Lehre Jansenius' sich mit dem augustinischen und paulini-
schen deckt». Wer die Thesen nach dem Wortlaut des Formulars
verdammt, ist ein Lügner, Lästerer und Meineidiger : Ein Lügner, weil
er erklärt, dass die Thesen einem Buch entnommen sind, dem sie

nicht entnommen sind, denn sie stehen nicht darin. Ein Lästerer, weil
er behauptet, dass ein vortrefflicher und gelehrter Bischof ketzerische

und gotteslästerliche Lehren gelehrt habe. Meineidiger, weil er
Gott zum Zeugen anruft für eine infame Unwahrheit, mit der einem
berühmten, in Heiligkeit gestorbenen Mann eine tiefe Schmach
zugefügt wird. - Wenn Codde die Thesen nicht im Sinne Jansenius'
verdammen will, könne er dafür mehrere Gründe haben. Zum Beispiel,
dass der Papst in bezug auf eine Tatsache nicht unfehlbar ist; oder
dass er den Sinn Jansenius' nicht kennt, oder dass man in einer
zweifelhaften Sache keinen Eid leisten darf. Darum sei alles, was der
Gegner wider Codde vorgebracht hat, Lüge und Verleumdung. Wenn
man diese aus dem Pamphlet wegstreicht, dann «hat die Eule alle ihre
Federn verloren». Auf die Feinde Coddes soll darum das Schriftwort
Anwendung finden : « Wenn du auch den Narren im Mörser unter der
Grütze mit dem Stössel zerstiessest, so würde doch seine Narrheit
nicht von ihm weichen» (Sprüche 27/22).

Die bei den Jansenisten beliebte These, dass der Papst in
Tatsachen irregeführt werden und irren könne, riefauf gegnerischer Seite
wiederum eine Schrift hervor unter dem Titel : «Der Mundstopfer der
Jansenisten. »Es wurde darin zwar die theoretische Möglichkeit des

Irrenkönnens zugegeben, aber es dürfe daraus nicht geschlossen werden,

dass der Papst nun auch in der «Causa Coddaeana» geirrt habe.

Als Gegengabe bietet de Witte dem Verfasser eine «Mundschraube»

anx). Diese volkstümlichen Titel lassen den derben Schreibstil, in dem
sie geschrieben sind, leicht erraten. Es flogen auch hier wieder die

Schmähungen, Grobheiten und Schimpfworte hin und her, und de

Witte blieb dabei nicht hinter seinem Opponenten zurück. Er
bezeichnet ihn als einen «Aufschneider, Windbeutel und Papierkleckser,
der nichts anderes als alberne Lappalien vorzubringen wisse». Erst
dann ist für de Witte das Feld frei, um das Codde angetane Unrecht
darzutun und mit manchen Beispielen aus der Geschichte nachzu-

l) Mondschroef om den mond te openen aen den Mondstopper der
Jansenisten, sig onbeschaemdelijk, om niet te soggen heyligschendelijk
noemendo Sacerdos justitiae, dat is Priester der regtvaerdigkeit. » 1705.



— 186 —

weisen, wie oft die Päpste das Opfer falscher Informationen gewesen
sind.

In seiner zur selben Zeit erschienenen «Zweiten Apologie»1)
zugunsten Coddes bringt er eine gründliche Untersuchung über die

Gnadenfrage seit Augustin und weist mit vielen Belegstellen aus den
Werken Molinas, Suarez, Valentias und Lessius' ihren Semipela-
gianismus nach. Dem schliesst sich ein Überblick über Jansenius und
seinen «Augustinus» an. Jansenius habe «die Gnadenlehre des

Kirchenvaters von Hippo ausgezeichnet dargetan, sonnenklar vorgetragen,

unerschütterlich zusammengefügt und unüberwindlich
gemacht». Sein «Augustinus» sei als ein «goldenes, ein serafisches, ein

göttliches Buch von den Theologen von Paris und Löwen gepriesen
und von Oratorianern, Benediktinern, Dominikanern, Franciskanern
Kapuzinern, Karmelitern und Karthäusern mit den Lorbeeren der

Theologie bekränzt worden». Nur die Jesuiten bilden eine Ausnahme,
weil sie sich widerlegt sehen. Was heisst es dann Jansenist zu sein

«Wahrlich Jansenist sein ist nichts anderes, als in seinem Herzen
davon überzeugt sein, dass Gott alles ist und wir Menschen nichts
sind; dass Gott durch seine allmächtige Gnade alles Gute in uns
wirkt ; dass wir auf seine unverdiente Gnade kein Anrecht haben ;

dass er diese aus lauter Güte uns schenkt; dass auch ein
gerechtfertigter Mensch alle Augenblicke seines Lebens von dieser Gnade
abhängig ist; dass er erliegen und durch Versuchungen überwunden
wird, wenn ihm die Gnade fehlt ; dass auch ein gerechter Mensch sich
als krankes, schwaches und hilfloses Geschöpf fühlen muss ; dass Gott
unsern freien Willen, ohne diesen zu zwingen oder zu verletzen, neigt,
beugt, bewegt, leitet und dorthin zieht, wohin es ihm beliebt; dass

Gott nach dem Falle Adams nicht verpflichtet war, seinen Sohn zur
Erlösung der gefallenen Welt zu senden; dass Gott darum die
Verdienste Christi, nach seiner Barmherzigkeit, einem jeden schenken
oder vorbehalten kann, wie es ihm beliebt; dass er darüber keinem
Menschen Rechenschaft schuldig ist ; dass darum unser Heil in seinen

Händen liegt und dass wir dieses nicht von unserm freien Willen,
sondern ausschliesslich von seiner unendlichen Barmherzigkeit
demütig und fest erwarten müssen». So lehre die Hl. Schrift, Paulus,
Augustinus und Jansenius.

') Tweede Apologie voor syn Hoogw. van Sebasten tegens de «Aen-
spraek over syne twee Brieven aan de Katholyken van 't Vereenigd Neder-
land» - alwaor onder andere vertoond word, waerin eigentlijk de Jan-
senisterye, die sooveel gerügte maekt, gelegen is. 1705.



— 187 —

Gewissermassen zur Abrundung dieses Themas stellte er dann
noch einmal die wirkliche Lehre Jansenius' den fünf im Formular
Alexanders VII. verurteilten Thesen gegenüber1). Bezüglich der
ersten These2) führt er aus dem «Augustinus» Belegstellen an, aus
denen ersichtlich wird, dass Jansenius die Erfüllung der göttlichen
Gebote für möglich erklärt und dass der Mensch einen freien Willen
habe, so dass er entweder dem lockenden Fleisch oder der göttlichen
Erleuchtung folgen könne. Hier liege, nach de Witte, die Kontroverse
in der Zweideutigkeit der Worte «possibilia und impossibilia». Zur
zweiten These3) weist er nach, dass auch nach Jansenius viele
Menschen durch Gott im Geiste erleuchtet und durch die Bewegungen der

göttlichen Gnade berührt werden, die aber ihrer inneren Neigung
widersprechen (dissentitint). Hier liege die Kontroverse in dem
Begriff «resistere». Im Gegensatz zur dritten These4) lehrt Jansenius,
dass die menschliche Freiheit nicht nur frei ist von Zwang, sondern
auch von einer unveränderlichen Notwendigkeit. Hier liege der Streitpunkt

in der wesentlichen und der menschlichen Freiheit. In der vierten

These5) liege die Kontroverse mit Molina. Jansenius verwirft
zwar die molinistische «aequiliber libertas», nicht aber die Möglichkeit

des Willens nach zwrei Seiten. Hier auch distanziere sich
Jansenius von Calvin. Letzterer leugne, dass die Wahl zwischen Gut und
Böse beim Menschen liege. Jansenius aber habe diese Wahl immer
als dem Willen eigen erklärt. Sodann nehme Calvin an, dass die Gnade
den Menschen so bewegt und treibt, dass der Mensch nicht frei ist, der
Gnade zu widerstehen. Nach Augustin und Jansenius aber bewegt
Gott den Willen so, dass er, obwohl er sich unfehlbar bekehrt und das

Gute tut, dennoch der Bewegung Gottes widerstehen oder gehorchen
kann. Zur fünften These6) lehre Jansenius, dass das Opfer Christi
omnino sufficiens gewesen ist. - «Pro omnibus omnino sufficienter

1) Propositionos V Cornelii Jansenii Episcopi Ipronsis famosis quinque
Propositionibus damnatis eontrariae, exhibitao per Joannom Aurelium. 1705.

2) Aliquapraoceptahominibusjustisvolentibusetconantibussecundum
praesentes quas habont vires sunt impossibilia. Deest quoque ill is gratia qua
possibilia fiant.

3) Interiori gratiae in statu naturae lapsae nunquam resistitili'.
4) Ad merendum et demerendum in statu naturae lapsae non requiritiir

libertas a necessitato sed sufficit libertas a coactione.
5) Semipolagiani admittebant praevenientis gratiae interioris necessitateli!

ad singulos actus, etiam ad initium fidei, sod in hoc erant haerotici,
quod vellent, earn gratiam talem esse, cui posset humana voluntas resistere
vel obtemperare.

6) Semipelagianum est (licere Christum pro omnibus omnino hominibus
mortuum esse aut sanguinem fudisse.



— 188 —

quia sufficiens pretium obtulit.» Aber es ist nicht für alle «efßciens»
denn «non omnibus applicatur ista redemptio». Sehr zutreffend
schliesst de Witte diese vortreffliche Abhandlung mit einem Worte
des Jesuiten Ripalda1) : «Wir verehren in Jansenius seine heilige und
bischöfliche Würde, und wir verehren ihn so sehr, dass wir absolut
nicht glauben, dass die Ansichten der Bajanisten bei ihm gefunden
werden. Ja, selbst wenn sie in seinen Schriften anwesend zu sein

scheinen, lasset uns dann lieber glauben, dass sie ihm nach seinem
Tode angedichtet sind, als dass er sie während seines Lebens gelehrt
hat. »

Hilversum. B.A. van Kleef

') Tom 3, Lib 2. Disp 24, Sect 2. Nr 19.
Veneramur in Jansenio sacram et Pontificiam dignitatem, ipsumque

adeo colimus ut nulla ratione credamus de mente ipsius fuisse praefatam
Bajanorum sententiam. Imo si ea in scriptis ejus continori videatur potius
credemus Jansenio jam defuncto fuisse affictam, quam ab eo vivente traditam.


	Aegidius de Witte [Fortsetzung]

