Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 3

Artikel: Aegidius de Witte [Fortsetzung]
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 156 —

Aegidius de Witte

2. Fortsetzung

Der Tod Steyaerts schenkte nicht nur dem Verstorbenen Ruhe,
sondern wirkte auch auf de Witte wie eine seelische Befreiung. Von
nun an lenkt sein Leben in ruhigere Bahnen ein. Sein Interesse fiir
die kirchliche Entwicklung in Belgien lisst mehr und mehr nach und
personliche Angriffe auf siidniederlindische Gegner werden seltener.
Nur wenn er sich mit allgemeinkirchlichen Kontroversen befasst,
werden die belgischen Verhiltnisse mitberiicksichtigt. Um so mehr
aber lebt er sich in die Geschehnisse in Holland ein und hier begegne-
ten ihm iibergenug Gegner, an denen er seine Kampfbegierde vollauf
befriedigen konnte.

Vielleicht wire er, mit Riicksicht auf die Zuriickhaltung der
Hollinder ihm gegeniiber, nicht so bald aus seiner Verborgenheit
hervorgetreten, wenn nicht der Erzbischof Codde selber ihn daraus
hervorgerufen hiitte. Es ging um eine Angelegenheit von nur geringer
Bedeutung, die aber im Zeitalter der Gegenreformation grosses Auf-
sehen erregte und sogar in Rom zum Gesprichsstoff gehorte. Ein ge-
wisser Kapuzinerpater, Michael Loeffius, war zum Protestantismus
ibergetreten und hatte diesen Schritt begriindet mit der Behauptung,
dass die katholische Gnadenlehre ganz pelagianisch geworden sei,
denn Rom lehre, das ewige Heil des Menschen beruhe in den guten
Werken, und der menschliche Wille sei so frei, dass der Mensch nur
wenig Gnade bediirfe. Eine Antwort durfte nicht ausbleiben und so
ersuchte Codde ihn, «gegen den Kapuziner-Apostat zu schreiben».

Diese Aufgabe durfte de Witte nicht leicht geworden sein. Als
iiberzeugter Jansenist wusste er nur zu gut, wie esin der Romkirche
mit dieser Materie bestellt war. Hatte er ja selber der Bekdmpfung
des Molinismus, in dem er einen neuerstandenen Semipelagianismus
erblickte, sein Leben gewidmet. Gerade in der Gnadenlehre musste er
sich mit Loeffius weitgehend verwandt fithlen. Darum griff er die
Sache von einer anderen Seite an. Er betonte, dass die «offizielle»
Gnadenlehre der Kirche immer die augustinische gewesen sei und
dass Rom immer den Pelagianismus bekimpft habe. Aus dieser apo-
logetischen Einstellung heraus geht er dann so weit, dass er sogar die
Pipste Innocenz X. und Alexander VII., trotz allem, was sie gegen
den Jansenismus entschieden hatten, als Verteidiger des Augustinis-
mus vorfithrt und in Schutz nimmt. Die wirklichen Filscher seien
die Jesuiten und Molinisten, aber das hitte fiir Loeffius kein Grund



— 156 —

sein diirfen, sich von der Kirche loszusagen. — Man kann sich vor-
stellen, dass dieser richtige Jansenist sich dieser heiklen Aufgabe nur
halben Herzens entledigt hat?).

Diese Schrift bedeutete fiir de Witte zu gleicher Zeit den Ein-
tritt in die Reihen der Utrechter Klerisei und den Anfang einer
grossen Folge anderer Schriften, in denen die «Causa ultrajectina»
und die «Causa Coddaeana» naturgemiss den Hauptgegenstand
bilden. Weil diese Schriften aber nur von dort aus verstindlich wer-
den, moge eine kurze Darstellung der Hintergriinde vorangehen.

Gleich nach dem 1686 erfolgten Tod des Bischofs van Neercassel
erreichten die schon jahrzehntelang zwischen den Regulierten und
der Weltgeistlichkeit herrschenden Spannungen ihren Héhenpunkt.
Drei Jahre lang wurde iiber die Neubesetzung des Bischofsstuhles
erbittert gestritten. Die Ordensgeistlichkeit gab sich alle Miihe, eine
Zweiteilung der kirchlichen Verwaltung durchzufiihren und bean-
tragte fiir die wichtigsten Provinzen — Holland, Zeeland, Utrecht und
Gelderland — die Ernennung des siidniederldndischen apostolischen
Vikars des Bistums ’s-Hertogenbosch, Bassery. Fiir den iibrigen Teil
der Niederlande empfahlen sie den hochbetagten Rektor der Beghi-
nenkirche in Amsterdam, David van der Mey. Weil Rom aber keine
Aufteilung des Kirchengebietes wiinschte und den Bischofssitz nur
einem geborenen Holldnder anvertrauen wollte, wies es beide Kandi-
daten zuriick. Darauf schlugen die Regulierten einen Mann vor, der
wohl als der heftigste Hetzer gegen die Landesgeistlichkeit gelten
darf, den Pfarrer der Ortschaft Kethel, bei Rotterdam, Adriaan van
Wijck. Von welchem Kaliber dieser Mann war, geht aus seiner Erkli-
rung hervor, dass er bereit sei, weiss schwarz zu nennen, wenn Papst
und Kardinile dies verlangten?). Seine Kandidatur wurde aber von

1) Brief aen den zeer eerw. Heer J.V.G.Kanonick van de vermaerde
Collegiale Kercke van 8.Servaes tot Maestricht, rakende de Verklaring van
Michel Loeffius, vroeger Capucyn, onder de naem van Cyprianus van Brussel,
1697.

?) Gut rémisch-katholische Historiker haben sich {iber die Unwiirdig-
keit und Unzuverliassigkeit des Mannes unzweideutig ausgesprochen. Van
Bilsen nennt ihn «einen unsympathischen Ketzerjéager, Agitator und Eiferer,
Verfasser einiger Schmihschriften, der zu seiner nicht geringen Verwunde-
rung hat erleben miissen, dass seine eigenen gegen den Jansenismus heraus-
gegebenen Schriften auf den Index kamen; einen von sich selbst sehr ein-
genommenen, ziemlich télpelhaften Menschen, der sich zu der Behauptung
verstieg: ,,Nur ich allein habe die Gewalt des HI. Stuhles verteidigt”.»
Schisma von Utrecht S. 33. — Rogier nennt ihn: «einen taktlosen Bekiimpfer
aller derjenigen, die er wegen Jansenismus in Verdacht hatte, scharf und



— 167 —

den Ordensgeistlichen so warm empfohlen, dass der Kardinal Colonna
nicht unterlassen konnte, schalkhaft zu bemerken, dass nicht ein-
mal von einem Ambrosius oder einem Augustinus soviel Gutes gesagt
werden konnte, wie iiber diesen van Wijck ausgesagt wurde.

Die einheimischen Geistlichen hatten zunichst Hugo Franciscus
van Heussen zum Nachfolger vorgeschlagen, aber weil dieser van
Neercassel bei der Verfassung seines «Amor poenitens» behilflich
gewesen war, in Lowen anti-molinistische Thesen verteidigt hatte,
als Anhinger der Gallikanischen Artikel bekannt war und sein
«Tractatus de Indulgentiis» missbilligt worden war, war er in Rom
persona minus grata. Zur Behebung der Hindernisse entschlossen
sich nun die Kapitel von Utrecht und Haarlem, einen Abgeordneten
nach Rom zu entsenden. Sie wihlten dazu den in Rom ausgebildeten
Geistlichen, Theodorus de Cock, der seine Aufgabe verdienstvoll
erfiillte. Er wusste die gegen die Weltgeistlichen beziiglich des Jan-
senismus und Gallikanismus eingereichten Bedenken zu entkréiften
und die Kandidatur des von der Weltgeistlichkeit vorgetragenen
Petrus Codde annehmbar zu machen. Den Gegenkandidaten van
Wijck bezeichnete er als einen «Intriganten und Sténker, zanksiichtig
und aufrithrerisch und fiir die Bischofswiirde «ineptissimum». Darauf
wurde (1688) die Wahl Coddes vom Kardinalskollegium einstimmig
genehmigt.

Die schwer enttiuschten und erbitterten Ordensgeistlichen
haben die Wahl Coddes von Anfang an als einen heillosen Irrtum der
Kurie betrachtet, der darum unter allen Umstéinden riickgingig
gemacht werden sollte. Diese Absicht ist ihnen nach einem zwolf Jahre
langen Wiihlen endlich gelungen, und zwar mit einer Waffe, die Codde
selber ihnen unbewusst in die Hand gegeben hatte. Man kennt die
Geschichte. Am Vorabend seiner Konsekration in Mecheln legte der
Internuntius in Briissel, Da Via, — wohl auf Anregung des dsterreichi-
schen Botschafters Cramprich — Codde plitzlich das Formular Ale-
xanders VII. zur Unterzeichnung vor. Gewiss ein willkiirliches und
eigenmiichtiges Verfahren, denn Da Via hatte dazu keinerlei Auftrag
von Rom bekommen, und die Unterzeichnung des Formulars war
weder in Belgien noch in Holland verpflichtend gemacht worden.
Codde gab das Dokument zuriick mit der Erklirung: «Ohne mein
Gewissen zu vergewaltigen, kann ich dies nicht unterschreiben. Sollte
hier von Jansenismus die Rede sein, so will ich gerne die Zusicherung

aggressiv, einen aufgeblasenen Menschen mit vielen Ziigen eines Quenglers
und Zankteufels». Gesch. II. S. 271 f.



— 158 —

geben, dass ich mich nie in diese Streitigkeiten eingelassen habe.
In Holland sind sie nur dem Namen nach bekannt!»). Dem Inter-
nuntius blieb nichts anderes iibrig als sich zu fiigen, und am folgenden
Tag nahm der Erzbischof von Mecheln, Alphonse de Berghes, die
Konsekration ohne weitere Schwierigkeiten vor. Coddes Gegner aber
haben diesen Vorfall nicht vergessen. Es galt nur geduldig zuzuwarten
bis die Stimmung in Rom giinstig geworden war, ihn aus dem Sattel
zu werfen. Je nachdem in Rom die Furcht vor dem Jansenismus, der
ihm in Frankreich so viel zu schaffen gab, zunahm, wurde die Lage
Coddes bedenklicher. Die Ablehnung der Unterzeichnung des Formu-
lars blieb wie ein Damoklesschwert iiber seinem Haupte schweben.

Unter den Feinden Coddes finden wir von nun an auch Theodorus
de Cock. Weil er in seiner Hoffnung auf Belohnung fiir seine Bemii-
hungen in Rom enttiuscht worden war — er war nicht einmal, wie
er gehofft hatte, zum Kanoniker gewihlt worden — kehrte er den
fritheren Freunden den Riicken und machte gemeinsame Sache mit
ihren Gegnern. Um ihn herum sammelte sich eine eifrige konspirie-
rende Gruppe, unter ihnen der schon genannte van Wijck, sodann
der osterreichische Gesandte Cramprich, und besonders der schlaue,
tiickische, zum Katholizismus bekehrte Jude, Mollo2), die nichts un-
versucht gelassen haben, Codde zu beseitigen. Solange Innocenz XII.
den pipstlichen Stuhl inne hatte, und die Utrechter in den Kardi-
nilen Colonna und Casanate mutige Verteidiger fanden, blieben ihre
Versuche erfolglos. Unter Clemens XI. aber schien ihnen die Zeit
gekommen, zum entscheidenden Streich auszuholen.

1} Noch auf seinem Sterbebett erklirte Codde: «Immer habe ich die
funt beriichtigten Thesen verdammt, und ich verdamme sie noch in jedem
Sinn, in dem die Pépste und die ganze Kirche sie verdammt haben, ohne jede
Erlduterung, Unterscheidung oder Vertuschung, in jedem Buch, in dem sie
gefunden werden, auch wenn sie im Buch des Jansenius stehen.» In den
letzten Worten liegt die Kontroverse: stehen die Thesen im «Augustinus»
oder nicht ? Die Augustinianer verneinten diese Frage.

2) Vgl. das Urteil Rogiers: «ein Intrigant, mit allen Wassern gewaschen,
Ketzerjiger und Verdédchtiger, der vor keinen halben oder ganzen Unwahr-
heiten zuriickschreckt. Immer intrigierend und konspirierend, berichtet er
leere Klatschereien oder bon mots als seridses und wohlerwogenes Be-
schwerdematerial. Er fragt seine Dienstboten aus {iber ihre Erfahrungen im
Beichtstuhl. Was er den Geistlichen zur Last legt, ist so extravagant und so
erkiinstelt, dass man sich fragt, wie man dies je hat ernst nehmen kénnen.
Besonders was der fanatische Maraner iiber eine angeblich mit Codde ge-
fiithrte Unterredung auftischt, trigt das Geprdge der Unwahrheit auf der
Stirn. Es miissen wohl verwirrte Zeiten und entartete Verhiltnisse gewesen
sein, die einem Mann vom Schlag Mollos eine solche Autoritit in katho-
lischen Kreisen gaben.» Gesch. 1I. S. 289.



— 159 —

Anlésslich der Unterhandlungen, die zum Frieden von Rijswijk
(1697) gefilhrt haben, waren viele Gesandte im Haag anwesend, unter
ihnen der franzogsische Botschafter, Graf de Crécy, der von seinem
Beichtvater, dem Jesuiten Doucin, begleitet war!). Doucin liess sich
von van Wijck und einigen Jesuiten allerhand zusammengestoppeltes
und unkontrolliertes Material verschaffen, das dann in einem Libel
unter dem Titel « Breve Memoriale?)» unter den Gesandten verbreitet
wurde. Es hiess darin, dass die Lehr- und Gebetbiicher der Hollander
ketzerisch seien, weil darin das Lesen der Bibel empfohlen wurde.
Man habe eine Ubersetzung des Neuen Testamentes herausgegeben
und éltere Katechismen durch neue ersetzt. In einem ABC-Biichlein
werde gelehrt, dass Maria «gesegnet sei unter, statt itber den Fraueny.
Die Geistlichkeit sei zu streng im Beichtstuhl; man bediene sich der
Muttersprache bei der Spendung der Taufe, Kranken6lung und Ehe-
einsegnung, mache wenig Gebrauch von Ablissen und spreche nicht
mit der erforderlichen Ehrfurcht iiber Reliquien, Heiligenbilder,
Rosenkranz, Skapuliere und Prozessionen. Die in Lowen ausgebilde-
ten Geistlichen werden den von Ko6ln und Rom Kommenden vor-
gezogen. — Diese Schrift verfehlte in diesem international-politischen
Kreis ihre Wirkung nicht. Auf einmal war die Utrechter Kirche vor
aller Welt wegen Jansenismus in Verdacht gebracht. Unmittelbar
nachdem ihm ein Exemplar in die Hinde gekommen war, schrieb de
Witte eine «Vorlaufige Widerlegung»®), die er bald von einer ausfiihr-
licheren Abhandlung?) folgen liess, in der er die « Moliniani, Lessiani,
Vasquesiani, Suareziani, id est: Jesuitae et eorum asseclae» wegen
ihrer semi-pelagianischen Irrlehren mit seiner gewohnten Heftigkeit

1) Doucin, befreundet mit dem Beichtvater Ludwigs X1V., le Tellier,
ist bekannt als ein Zankteufel und Tyrann bei seinen eigenen Ordensbriidern,
bei denen er nicht weniger verhasst war als in der Offentlichkeit. ir wurde
nach dem Tod Ludwigs XIV. ins Gefiingnis Giberfiihrt als Vergeltung fiir die
vielen, die auf sein Betreiben dorthin gebracht worden waren.

%) Das « Breve Memoriale extractum ex prolixiore de statu ac progressu
Jansenismi in Hollandia» erschien zuerst franzésisch, dann lateinisch und
niederlindisch. Die Schrift ist nicht, wie man lange Zeit angenommen hat,
von Doucin, sondern von den hollindischen Jesuiten Franciscus Verbiest
und Norbertus Aerts, unter Mitwirkung van Wijcks verfasst. Vgl. Bijdragen
voor het Bisdom Haarlem VII, S. 428 ff., und F. van den Hoeck SJ. Schets
van de geschiedenis der Jesuiten in Nederland. 1940 S. 265.

3) Refutatio prodroma Libelli famosi cui Titulus: Breve Memoriale ete.
adornata a Vincentio Palaeophilo. 1698. Vgl. Reusch, Index I1. S. 714.

1) Gratia triumphans de novis Liberi Arbitrii decomptoribus, inflatori-
bus, deceptoribus, ac praesertim Scribillatore Notarum Brevium in Refuta-
tionem prodromam Brevis Memorialis ete. per Vincentium Palaeophilum.
1699. Vgl. Reusch, Index II, S. 714.



— 160 —

zu Leibe ging. Mit greifbarem Wohlgefiihl setzte er sich daran,
«diesen triigerischen Herausstreichern und Lobhudlern des freien
Willens» gehorig den Kopf zu waschen. Sie sollen wissen, dass sie die
Fundamente des Glaubens untergraben, die Erbsiinde entkriften,
die Notwendigkeit der Erlésung verleugnen, das Kreuz entleeren,
den Glauben zerstoren, Demut, Gebet und Hoffnung vernichten und
Gott die Ehre rauben. Demgegeniiber singt er dann das Loblied der
«triumphierenden Gnade», die den Menschen aus den Fesseln der Be-
gierde erlost, die Seele heilt und das Kranke gesund macht. «Nihil
ex ipso, aut propriis viribus volendo, conando, laborando, efficere,
potest homo, ut eam Dei beneficientiam in sese provocet». « Gott
schenkt Gnade um Gnade, und wenn er im Himmel unsere Ver-
dienstwerke kront, kront er nur seine eigenen Gaben». Darum sollten
seine Gegner einmal das Psalmwort zu Herzen nehmen: « Non nobis,
Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam». (Ps. 115/1).

Als die Schrift Doucins in Rom bekannt wurde, erweckte sie
regelrechtes Entsetzen. Vergebens sandte Codde eine «Responsio ad
Breve Memoriale» ein. Durch den von Doucin entdeckten «Fort-
schritt des Jansenismus in Holland» alarmiert, wurde in einer Ver-
sammlung der Kardinile vom 25. September 1699 unter strengster
Gieheimhaltung beschlossen, Codde zu suspendieren und Theodorus
de Cock zu seinem Nachfolger zu ernennen!). Um diese Massnahme
moglichst gerduschlos durchfithren zu kénnen, schreckte man vor
keinem Mittel zuriick. In derselben Sitzung beschloss man, den Erz-
bischof zur Teilnahme am Jubeljahr nach Rom einzuladen. Die Ab-
sicht ist klar. Man wollte Codde von seiner Kirche weglocken, um die
Ubernahme der kirchlichen Verwaltung durch de Cock widerstands-
los durchfiihren zu kénnen. Ende des Jahres 1699 schrieben die Kar-
dinéle dem Erzbischof, «dass man gerne seine Ansichten und Rat-
schlige in wichtigen Angelegenheiten erfahren méchte. Seine An-
wesenheit in Rom sei dazu eine giinstige Gelegenheit ; sie kénne reiche
Friichte tragen und einige Schwierigkeiten leicht beheben». In einem
Brief vom 10. Januar 1700 wurde die Einladung wiederholt und durch
die Kurie erklart, «dass Codde nach einigen Monaten wieder nach
seiner Kirche zuriickkehren und seine bischéfliche Arbeit wieder auf-
nehmen konne». So schreibt Rom, obwohl schon seit vier Monaten

1) Das Suspensionsdekret vom 25. September 1699 wurde erst 15 Jahre
spiter publiziert durch Theodorus de Cock in seiner Schrift: «De Petro
Coddaeo». Rom 1715, S.113. Vgl. auch: Petrus Buys, Nodige Bijlagen
S. 34 ff. und Proeve van antwoord op de prijsvraag der R.K.Maatschappy.
1832. 8. 70. '



— 161 —

seine Suspendierung beschlossen worden war! Es bleibe dem Leser
iiberlassen, diese Handlungsweise als «diplomatische Klugheit» oder
als « Hinterlist» zu werten. Noch einmal — am 30. Januar — wurde ihm
die Zusicherung gegeben, dass «die Kardinile ihn herzlich zu begriis-
sen und ihm ihre wohlwollende Gesinnung zu bezeigen wiinscheny.

Ohne sich durch diese kurialistische Schmeichelei blenden zu
lassen, reiste Codde in Begleitung von vier Geistlichen nach Rom,
nicht vermutend, dass er erst nach drei Jahren zuriickkehren wiirde.
Als er auf der Durchreise auch dem Internuntius in Briissel einen
Besuch abstattete, suchte dieser ihn zu bewegen, Theodorus de Cock
zum Provikar zu ernennen. Mit dem Suspensionsdekret im Hinter-
grund, kommt dieser Vorschlag ins rechte Licht zu stehen. Codde
ging aber nicht auf den Leim. Vor seiner Abreise hatte er vier Pro-
vikare — van Heussen und Cats fiir das Erzbistum Utrecht, und
Groenhout und de Swaen fiir das Bistum Haarlem — mit der kirch-
lichen Verwaltung betraut.

Als Codde am 11. Dezember 1700 in Rom eintraf, hatte sich man-
ches geiindert. Seit drei Wochen hatte der Giinstling und Génner der
Jesuiten, Clemens XI., den papstlichen Stuhl bestiegen. An Schmei-
cheleien hat es aber auch dann nicht gefehlt. Der Papst, der schon vor
seiner Wahl an dem gegen Utrecht geschmiedeten Komplott mit-
beteiligt gewesen war, empfing Codde als «einen alten Freund und
geliebten Bruder». Man fiihrte ihn in einer Galakutsche des Kardinals
Barberini in Rom herum  in feierlichen Prozessionen wurde ihm ein
Ehrenplatz eingerdumt. Die Untersuchung gegen ihn wurde aber im-
mer wieder hinausgeschoben, denn es war der Kurie alles daran ge-
legen, Zeit zu gewinnen. Wihrend einer Audienz beim Papst verlangte
Codde nun von dem strengsten Gerichtshof, der Inquisition, ins Ver-
hor genommen zu werden. Statt dessen wurde eine aus drei Kardi-
nilen — Marescotti, Tanara und Ferrari — bestehende Untersuchungs-
kommission eingesetzt. Als diese aber nach sechs Monaten noch kei-
nen Schritt weiter gekommen war, driingte Codde abermals auf Be-
schleunigung und bestand darauf, nun endlich einmal seine Angeber
und die gegen ihn erhobenen Beschwerden erfahren zu diirfen. Dann
wurde er mit einem Auszug aus dem schon zwei Jahre frither von ihm
beantworteten « Breve Memoriale» abgespeist.

Der Wahrheit eingedenk, dass der stete Tropfen den Stein hohlt,
setzten Coddes Gegner in Holland alle Hebel in Bewegung, seine Posi-
tion zu untergraben, und suchten durch eine Flut von Klagen, in
denen die Verwirrung in Holland in den schwirzesten Farben dar-



— 162 —

gestellt wurde, einen Druck auf die Kurie auszuiiben. Uber den Tnhalt
dieser Klagen liess man wiederum Codde in vollkommener Unkennt-
nis. Darum stellte er schliesslich seine « Responsio» und «Declaratio»
auf, die er bei der apostolischen Kammer in Druck erscheinen liess,
und legte eine Adhésionsbezeugung von tiber 300 Geistlichen zu seiner
Verteidigung bei. Der Kardinal Fabroni war aber der Ansicht, dass
zehn Jesuiten wohl dreihundert Hollinder aufwogen, und ernannte
einen aus zehn Kardinidlen zusammengesetzten Ausschuss, der die
«Causa Coddaeana» entscheiden sollte. Fiinf von ihnen erklirten
dann die gegen Codde erhobenen Beschwerden als ungeniigend. Der
Papst schloss sich diesem Urteil an, und so wurde am 18. Dezember
1701 beschlossen, das Suspensionsdekret vom 25. September 1699 zu
annullieren und Codde wieder seiner Kirche zuriickzugeben ! Die Min-
derheit wusste aber Geheimhaltung zu erreichen und suchte in den
nun folgenden Monaten den Papst fiir sich zu gewinnen. So erliess
dann Clemens XI. am 13.Mai 1702 ein Breve, in dem Codde suspen-
diert und de Cock ernannt wurde. Unter Androhung der Exkom-
munikation wurde allen Beteiligten Stillschweigen auferlegt. — Auf
diese Weise hat man den Erzbischof einer uralten Kirche, unter
Schindung aller rechtlichen Normen, ohne ihn ins Verhor zu nehmen,
ohne ihm seine Anklédger zu nennen, ohne jeden Beweis von Schuld,
seines Amtes enthoben. Man machte es sich leicht und begniigte sich
mit der Erklarung, die Suspension Coddes sei «justis de causis et ad
nostrum et ejusdem Sedis placitum» geschehen. Hatte man nach dem
kanonischen Recht urteilen wollen, so hitte Codde von einem aus
zwolf Nachbarbischofen zusammengesetzten Gerichtshof gerichtet
werden miissen !).

Die Suspension Coddes und die Ernennung de Cocks wurde am
5.Juni 1702 vom Nuntius den beteiligten Kreisen bekanntgegeben.
Die Codde Treugebliebenen, unter Fiithrung der Kapitel von Haarlem
und Utrecht, weigerten sich, de Cock anzuerkennen, protestierten bei
den Nuntiaturen in Briissel und Kéln und suchten Hilfe bei der Re-
gierung. Damit war der Konflikt geboren, der zum spéteren Schisma
fiithren sollte. Nun griff auch die Staatsbehorde ein. Keine Ein-

1) Vgl. das vernichtende Urteil des Fiskalanwaltes von Campidoglio und
Prokurators des HI. Offiziums, Hyacinthe de Archangelis, Giber die rechts-
widrigen Beschliisse der Kurie und die Nichtigkeit des ganzen kirchlichen
Verfahrens in: Recueil de divers témoignages I, S. 125, und des Lowener
Theologen Renardi: «Illud decretum erit aeternum opprobrium Sanctae
Sedis» in: Chronicon Oratorii Belgici S. 115.



— 163 —

mischung in die hollindischen Verhiltnisse seitens der Kurie dulden
wollend, verboten die Staaten von Holland am 17. August die An-
erkennung de Cocks mit der Begriindung, «dass er nicht auf der in
diesen Landen iiblichen Weise gewithlt worden war». Das heisst: dass
de Cock ohne Mitwissen und ohne Mitwirkung der einheimischen
Geistlichkeit von der Kurie ernannt worden war. Damit geriet die
Romkirche nun auch in Konflikt mit dem Staat. Die Absichten der
Kurie waren von Anfang an deutlich gewesen. Rom wollte der Utrech-
ter Kirche ihre alten, episkopalen Rechte nehmen, ihre Selbstindig-
keit brechen, eigenmiichtig iiber den Bischotssitz verfiigen und diesen
seinen Kreaturen vorbehalten. Die Regierung hingegen bestand dar-
auf, dassdie Landesgeistlichkeit beider Besetzung des Bischofsstuhles
Mitspracherecht haben sollte, wie das seit der Reformation immer
iiblich gewesen war. Der Staatsbeschluss vom 17. August 1702 blieb
in den folgenden 25 Jahren fiir das Verhalten der Regierung mass-
gebend. Auf Grund dessen wurde den von Rom ernannten Provika-
ren') die Anerkennung jeweils verweigert, die Amtsausiibung unter-
sagt und dem Volke verboten, ihnen zu gehorchen 2). Erst im Jahre
1727 kam es fiir die Rom-Katholiken zu einer Neuregelung, die von
der Regierung zwar nicht genehmigt, aber doch toleriert wurde. Die
Roémisch-Gesinnten kamen unter die Jurisdiktion der Nuntii in Briis-
sel, die dann die tigliche Verwaltung von einem in Holland wohnen-
den Erzpriester ausiiben liessen. Dieser Zustand blieb bis zum Jahre
1853 fortbestehen, als dann fiinf neue Bistiimer errichtet wurden.
Die Geistlichkeit der «altbischiflichen Klerisei» hatte inzwischen
eine andere Losung gefunden. Sie wihlte am 23. April 1723 Cornelis
Steenoven zum Erzbischof3).

* *k
*

Die seitens der Landesgeistlichkeit gegen die Ernennung de
Cocks erhobenen Einspriiche mochten vielleicht der Kurie nicht un-
iiberwindlich erscheinen, viel schwerer war die Enttiuschung iiber

1) Theodorus de Cock, ernannt 13.Mai 1702; ausgewiesen 8.August
1703; Adam Damen, ernannt 8.Januar 1707; ausgewiesen 26.April 1709;
Johannes Bijlevelt, ernannt 2. Oktober 1717 ; ausgewiesen 3.Mai 1718; Joan
van der Steen, ernannt 12.Dezember 1723; in 1727 zum Erzpriester von
Holland und Zeeland ernannt und als solcher von der Regierung toleriert.

2) Fur die Unruhen withrend dieser Periode siehe: van der Vorst, Hol-
land en de troebelen in de Hollandse Zending (1702-1727). Nijmegen 1960.

3) Fir die weitere Geschichte der Utrechter Kirche, siehe: B.A. van
Kleef, Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland 1953.



— 164 —

das energische Eingreifen der Regierung. Der Staatsbeschluss vom
17. August bedeutete fiir die Kurie nicht weniger als einen radikalen
Strich durch die Rechnung. Darum ist es nicht verwunderlich, dass
Rom monatelang unschliissig blieb dariiber, welchen Weg man be-
schreiten sollte. Sollte man de Cock wieder fallen lassen und ver-
suchen, mit der Clerisei und der Regierung zum Frieden zu kommen ?
Oder sollte man sich zur Stange halten, auf der Anerkennung de Cocks
bestehen, den Widerstand der Refractarii brechen und dabei die Un-
gnade der Staatsbehérden mit in Kauf nehmen ? Erst im Dezember
1702 wurde der letztgenannte Weg beschritten. Diese monatelange
Unentschiedenheit der Kurie hat in steigendem Masse zur Vermeh-
rung der Wirren und zur Vertiefung der Gegensitze beigetragen. Die
Codde treugebliebenen Geistlichen wurden von den Kanzeln als
«Ruhestorer, Betriiger, Volksverfithrer, Riuber und Morder der
Herde, Scheinheilige, Gleisner, reissende Wolfe und Bekimpfer des
HI. Stuhles» heruntergemacht. Uber Codde wurden die wildesten
Gertichte in Umlauf gesetzt. Er sei in Rom als Ketzer verurteilt, mit
dem Bann belegt, ja sogar zum Scheiterhaufen verurteilt worden!
Es flogen die Libellen und Schméahschriften hin und her, und selbst-
verstindlich finden wir dabei de Witte in den vordersten Reihen.
Zunichst wollte er auch das hollindische Kirchenvolk von den
grossen Wahrheiten der Gnadenlehre iiberzeugen, wie er das friither
seinen siidniederlindischen Glaubensgenossen gegeniiber getan hatte.
In drei Schriften entwickelte er den Augustinismus, den Molinismus
und deren fundamentalen Unterschied. An Hand des Werkes des
HI. Augustin «de peccato originali» legt er die biblische Lehre tiber
den Urstand, Siindenfall, Gnade und Erlosung dar!) und betont:
Adam ist erschaffen im Zustand der Gerechtigkeit, Unschuld, Heilig-
keit und vollkommener Freiheit. Durch die Siinde ist er in tiefste
Trostlosigkeit, Ohnmacht, Unruhe und Elend geraten. So werden
alle Menschen geboren und sind «Kinder des Zornes» (Ef. 2/3). Aus
der massa perditionis wiahlt Gott sich « Geféisse der Barmherzigkeit»
(Rom. 9/2), ruft sie zum Glauben (2. Tim. 1/9), erwihlt sie in Christo
(Eph. 1/4), macht sie tiichtig zum Guten, damit sie heilig und un-
befleckt leben sollen (Hebr. 13/21). Gott tut dies so, dass Er, ohne die
natiirliche Willensfreiheit des Menschen aufzuheben, unsern Willen
vom Joch und vom Gesetz der Siinde erlost. Alles ist Gabe der gott-

1) Kort Begrijp der leeringe van de voorstaenders des H. Augustinus,

dewelcke men heden met den naem van Jansenisten bekladden wilt. 16. Au-
gust 1702.




— 165 —

lichen Barmherzigkeit, darum: GGnade. Sie ist zu jedem guten Werk
notwendig und kommt allen unseren Verdienstwerken zuvor. Gott
erwihlt den Menschen nicht auf Grund seiner von lhm vorher-
gewussten Verdienstwerke (ante praevisa merita), sondern aus-
schliesslich aus seiner Barmherzigkeit heraus. Diese Gnade wartet
nicht auf, sondern wirkt in uns die Zustimmung unseres freien Wil-
lens. Die molinistische Lehre, dass Gott einem jeden Menschen ge-
niigende Ginade gegeben habe, die er nach eigenem Belieben wirksam
oder unwirksam machen konne, steht im Widerspruch zum Bibel-
wort: « Kein Mensch kann etwas empfangen, wenn es ihm nicht vom
Himmel gegeben wiire» (Joh. 3/27) und: «Alle unsere Tiichtigkeit ist
aus Gottr» (2. Kor. 3/5).

Dann lasst er eine Darstellung des Molinismus!) folgen, in der
er zunichst an die wichtigsten Momente aus der (inadenkontroverse
seit dem Trienter Konzil erinnert. Die Jesuiten haben bis zum Tod
ihres Stifters immer den Thomismus gelehrt. Lainez war der erste, der
Abweichungen lehrte. Die von ihm auf dem Trienter Konzil ver-
teidigte These, dass Gott wohl den Verstand, nicht aber den Willen
bewege, wurde von den Konzilsviitern als pelagianisch verworfen.
«Foras, Pelagiani.» Der von Molina unternommene Versuch, zwischen
Augustinismus, Pelagianismus und Semipalegianismus zu vermit-
teln, wurde von seinen eigenen Ordensbriidern, Perrerius, Henriquez
und Bellarminus, bekiampft, bis sie von ihrem Ordensgeneral die
Weisung empfingen, das Buch Molinas zu verteidigen. Wegen der
allgemeinen Opposition gegen Molinas «Concordia» haben die Jesui-
ten selber es bei der Inquisition denunziert mit der Entschuldigung,
es kiitmen darin Neuerungen vor, die sie anféinglich nicht beobachtet
hitten. Nachdem die «Congregationes de auxiliis gratiae» sich fast
zehn Jahre lang in iiber hundert Sitzungen mit der Frage befasst
hatten, hat Paulus V. 42 [rrtiitmer Molinas verurteilt. Die Bulle wurde
aber nicht publiziert, weil der Papst nicht gegen die Jesuiten ent-
scheiden wollte 2). Seitdem ist die I'rage unentschieden geblieben.

1) Kort Begrijp van het gevoelen van Pater Ludovieus Molina, hetwelek
tegenwoordigh bij de P. P. Jesuiten goedtgekeurt en geleert wordt, en die
om deze reden Molinisten genoemt worden. 1702,

2) Die Republik Venedig hatte 1605 verboten, Immobilien an Geistliche
zu verkaufen oder testamentarisch zu vermachen. Rom sprach dann Bann
und Interdikt iiber Venedig aus. Die Republik verlangte nun von der Geist-
lichkeit, das Interdikt zu negieren. Die Jesuiten weigerten sich und zogen
(10.Mai 1606) nach Ferrara. Kardinal Perrone riet dem Papst, die Jesuiten,
die sich in dem Konflikt mit Venedig so treu und gehorsam benommen hat-

Internat. Kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1961. 11



— 166 —

Molina lehrt, dass nach der Siinde Adams die natiirlichen Kriifte
unseres Verstandes und unseres Willens unversehrt geblieben seien
und dass Gott immer geniigende Gnade (gratia sufficiens) gebe, die
wir durch unsern freien Willen unwirksam oder wirksam machen
konnen. Die Konsequenz dieser Lehre ist, dass die gratia sufficiens
zu jeder Zeit zu unserer Verfiigung steht und es von unserm freien
Willen abhingt, diese anzunehmen oder abzuweisen. Das steht aber
in direktem Widerspruch zur Hl. Schrift und zum Tridentinum. Wenn
Molina recht hitte, hitte Gott nicht mehr die Macht, einen Menschen
zu bekehren, denn dann miisste Gott zuerst die Willensfreiheit ver-
nichten. Dann aber wire Christus umsonst gestorben, weil der
Mensch die Gnade Christi durch seinen freien Willen wirksam oder
unwirksam machen kénne. Der Mensch hitte dann seine Bekehrung
in seiner eigenen Hand.

Der grosse Unterschied zwischen Augustinismus und Molinis-
mus — so fithrt de Witte in seiner dritten Schrift aus?!) — zeigt sich
besonders auf dem Gebiet der christlichen Ethik. Grundlage aller
christlichen Tugenden ist die Demut, die nicht sich selber, sondern
Gott die Ehre gibt. « Wenn jemand sich diinken lisst, etwas zu sein,
withrend er doch nichts ist, so betriigt er sich selbst» (Gal. 6/3). Dieses
Bewusstsein macht uns bereit, durch die Kraft Christi gestirkt zu
werden, denn «wenn ich schwach bin, dann bin ich stark» (2.Kor.
12/10). Der Molinismus leugnet diese Wahrheit, denn er lehrt, dass
nach dem Siindenfall die natiirlichen Krifte unversehrt geblieben
sind. Demiitigung ist dort nicht nétig, denn man ist nicht schwach,
und Kraft braucht man nicht, denn man hat sie schon. Fiir die Bitte:
«Gott, sei mir Siinder gnidig» ist kein Raum mehr da, denn Gott ant-
wortet: «Sei dir selber gnidig; du hast meine Gnade schon; du ver-
fiigst iiber deinen Willen und iiber deine natiirlichen Krifte; wihle
also selber deine Rechtfertigung, und gehe hin.» So verhilt es sich
auch mit dem Gottvertrauen. Nach biblischer Lehre ist der Mensch
arm und hilflos. Dieser Gedanke fiihrt uns zu Gott hin, der uns Kraft
schenkt. Im Molinismus aber ist der Mensch ganz auf sich selbst an-

ten, nicht durch eine gegen sie gerichtete Bulle vor den Kopf zu stossen.
Das Gesuch wurde von Heinrich IV. von Frankreich unterstiitzt, und die
piipstliche Entscheidung wurde nicht publiziert. Beiden Parteien wurde Still-
schweigen auferlegt. Die Gnadenfrage gehorte von da an zum «verbotenen
Stoff».

1) Merckelijek Onderscheydt tusschen de Leeringen van den H. Au-
gustinus en van syne voorstaenders en tusschen de Opinien van Ludovicus
Molina en van syne discipelen. 9. September 1702.



— 167 —

gewiesen. Er soll sein Vertrauen auf den guten Gebrauch seines Wil-
lens setzen und von ihm jede Tugend erwarten. Der Lowener Jesuit
Lessius lehrte: « Gott hat unser Heil in unsern freien Willen gelegt,
so dass wir selig werden, wenn es uns beliebt, und verloren gehen,
wenn es uns beliebt.» So wird denn der freie Wille an Gottes Stelle
gesetzt. Nicht anders verhéilt es sich mit dem Gebet. Nach der
HLI. Schrift sollen wir «ohne Unterlass beten und nicht miide werden»
(Luk. 18/1). Das Gebet ist das Gestindnis unserer Armut, und je
mehr man sich dessen bewusst ist, um so inbriinstiger wird unser
Gebet sein. Im molinistischen System ist das wiederum nicht notig,
denn was ist torichter als zu beten um das, was man schon besitzt ?
Liegt doch bei Molina alles in unserm eigenen Willen. So ist es auch
mit der Dankbarkeit. Die HIl. Schrift ermahnt uns « Danket Gott in
allem» (Kol. 3/17) und «seid dankbar in allem» (1.Thess. 5/18). Bei
Molina gibt es nur eine Dankbarkeit: die Dankbarkeit fiir die uns
durch diegratiasufficiensgeschenkte Macht. Deren Gebrauch aberliegt
in unserm Willen, und so wird die Bekehrung nicht mehr Gott, son-
dern dem freien Willen zugeschrieben.

Den Schluss dieser ausgezeichneten Abhandlung bilden einige
Einwendungen, die gegen den Augustinismus erhoben werden kon-
nen. Den Einwand: « Wenn Gott uns zum ewigen Heil pridestiniert
hat, was macht es dann aus, wie ich lebe ?» beantwortet er dahin, dass,
«wenn Gott uns zum Heil priadestiniert hat, so pridestiniert Er auch,
dass wir uns anstrengen sollen, das Bése zu meiden und das Gute zu
tun». «Wer aus Gottes Barmherzigkeit heraus pradestiniert wird,
wird auch pridestiniert zu einem wahrhaft christlichen Leben.»
«Glaube und Hoffnung sind keine Tugenden, die risonnieren, dis-
putieren oder schikanieren, sondern sie gehen einfach an ihre Pflicht
heran, tun, was Gott gebietet und hoffen auf das, was Er verspricht.»
Es wird immer dabei bleiben: « Verflucht ist der Mensch, der auf den
Menschen baut; gesegnet ist der, der auf den Herrn vertraut; der
Herr wird seine Stéirke sein» (Jerem. 17/5-7).

Gewiss hat de Witte mit diesen Ausfithrungen niitzliche Arbeit
geleistet. Er fiihlte sich dazu um so mehr genétigt, als im «Breve
Memoriale» von dem «Fortschritt des Jansenismus in Holland» die
Rede gewesen war. Dennoch muss gesagt werden, dass diese Schriften
in bezug auf die Streitigkeiten in Holland nur von nebensichlicher
Bedeutung gewesen sind. Lag doch in Holland die Kontroverse auf
einer ganz anderen Ebene als in seiner belgischen Heimat. In Holland
handelte es sich nicht um eine dogmatische, sondern um eine kirchen-



— 168 —

rechtliche Frage. Hier ging es nicht um das Formular Alexanders VII.
oder die fiinf Thesen, sondern um die Verteidigung der alten, hier-
archischen Rechte und die Wahrung der kirchlichen Selbsténdigkeit.
Der Gegensatz in Holland war nicht in erster Linie: Jansenismus
contra Molinismus, sondern Episkopalismus contra Papalismus. s
hat Zeit gebraucht, bis de Witte sich dieses Unterschieds bewusst
geworden ist. Dann aber hat er sich unentwegt den Reihen der Hol-
lander angeschlossen und im Kampf gegen die Papalisten seinen
Mann gestellt.

Zuerst aber wollte er noch dem Utrechter Jesuitenpater Ver-
bruggen, der es zu bunt getrieben hatte, den Standpunkt klarmachen.
Das eine Mal hatte dieser gegen de Wittes Neues Testament getobt,
ein anderes Mal die « Goldgrube» des Mechelnschen Paters Marcus
a S.Francisco iiberschwenglich gelobt und dann wieder auf die Jan-
senisten drauflos geschimpft. In seiner « Ersten Warnung»?!) vertei-
digt de Witte dann besonders den Angriff des Paters auf die Uber-
setzung der Petrusstelle, wo de Witte liest: «Du fiihrst den Namen
eines Felsen, und auf diesen Felsen werde ich meine Kirche baueny,
und erklirt, dass nur so das Wortspiel Petrus-petra beibehalten wer-
den konne. Die Panegyriken des Paters auf die « Goldgrube» gaben
ihm wieder Gelegenheit, seinem alten Groll gegen den Laxismus Luft
zu machen 2), wihrend er in einer dritten Schrift ) sich mit der ver-
schiedenen Bedeutung befasst, die die Bezeichnung «Jansenist»
haben kann. Man konne darunter einen Mann verstehen, der die fitnf
Thesen lehrt, anpreist und verteidigt. Es kénne darunter auch ein
Mann verstanden werden, der die fiinf Thesen an und fiir sich ver-
urteilt und trotzdem von der Unschuld Jansenius’ iiberzeugt ist und
ihn selber als orthodox betrachtet. Zu der ersten Gruppe will de Witte
nicht gehoren, und wenn man ihn bei der zweiten einteilen will, so
wisse man nicht, was Ketzerei ist. Man habe mit dem Buch Jansenius’
ein falsches Spiel getrieben und in Jansenius den « Lehrer der Gnade»,
den HI. Augustin, treffen wollen. Das Buch Jansenius’ wollten die
Jesuiten aus der Welt schaffen, damit ihre molinistischen Falschun-
gen beziiglich der Gnadenlehre verborgen blieben. Die Behauptung

1) Waerschouwingh aan Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit en Mis-
sionaris tot Utrecht. 14.Juli 1702.

2) Bemerckinge over een Sermoen gepreekt tot Utrecht door d’Eer-
waarde Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit en Missionaris. 29. August 1702.

3} Tweede Waerschouwingh aan Pater Hubertus Verbruggen, Jesuit
en Missionaris tot Utrecht. 31.Juli 1702,



— 169 —

des Jesuiten Cornet, dass die Thesen «totidem verbis apud Jansenium
contentae» seien, habe sich als Liige erwiesen, und der Papst sei dar-
auf hereingefallen. « Warum diirfen die Jesuiten wohl Molina, der von
zwel Pipsten verurteilt worden ist, und wohl Papst Honorius, der
von einem allgemeinen Konzil mit dem Anathem belegt worden ist,
verteidigen ? Warum soll es uns nicht gestattet sein, die Unschuld
Jansenius’ zu verteidigen ?»

Zur selben Zeit wagte sich nun auch ein Laie, namens Cornelis
Boon, in die Arena mit einer Schrift, deren Titel allein schon geniigt,
den Inhalt zu erraten, nimlich: « Die scheinheiligen Kirchenrebellen
nackt zur Schau gestellt.» Mit grimmiger Wut warf sich de Witte auf
diesen kecken Grofisprecher. Mit vollen Registern spielt er die Kla-
viatur des derben Volksgeschmackes und bezeichnet die Schrift
Boons als «ein schmutziges Pamphlet, einen mit Ungereimtheiten
und greif baren Fabeleien vollgepfropften Wisch, die ziigellose Toll-
heit eines Laien oder verbummelten Studenten, und eine Miss-
geburt»; der Verfasser sei «ein Kritzler und armer Hanswurst».
« Leute seines Schlages sollten an den Spiess gesteckt werden, ohne
Anteil am Braten zu bekommen.» Und «diesen Augiasstall zureinigen,
wiire eine Arbeit, unter der die Kraft eines Hercules zusammen-
brechen wiirde». Gemiss dem damals allgemein beliebten Brauch
kann de Witte es selbstredend nicht unterlassen, mit dem Namen des
Verfassers seinen Spass zu treiben. Darum gibt er seiner Erwiderung
den Titel « Bohne im Braukessel» '), damit andeutend, dass das Unter-
fangen Boons geradeso licherlich und vergeblich sei, als wenn man
eine einzelne Bohne in eine Braupfanne werfen wiirde, in der bloden
Meinung, diese damit fiillen zu kénnen. Zu der Frage kommend,
warum die Jansenisten sich nicht blindlings den pépstlichen Ent-
scheidungen unterwerfen wollen, beantwortet er diese dahin, dass die
Geschichte der fiinf Thesen eine grossartige Filschung darstellt. Es
ist dort «ein Vogel mit fremden Federn aus dem Kafig geflogen». In
bezug auf die Frage, ob die Thesen sich bei Jansenius finden, glauben
die Jansenisten ihren Augen mehr als dem Papst. Pipstliche Knt-
scheidungen seien keine Orakel, und blinder Gehorsam sei blinde
Torheit. Einen derartigen Gehorsam solle man den alten Wiisten-

1) Boon in den Brouw-ketel oft ydelheyt van seker Lasterschrift met
dezen Tytel: Do schynheilige Kerckrebellen naeckt ten toon gestelt» — ofte
een bewijs, dat het boeckje genaemd enz, is een eerrovend Pasquil, valsch
en logenachtigh, oproerigh en strydigh tegen den Stoel van Rome en d’Enig-
heyt der Kercke. 4. Dezember 1702,



— 170 —

einsiedlern iiberlassen, die auf Befehl ihrer Oberen in einem Sieb
Wasser schopfen, Frosche in Schlachtordnung aufstellen und Biume
mit den Wipfeln in die Erde pflanzen mussten. Codde sei ungerechter-
weise verfolgt worden und das Opfer von Menschen, «die nach ihrer
Theologie die Kunst verstehen, wider die Wahrheit zu reden, ohne
zu liigen, féalschlich zu beschuldigen ohne zu liastern, ja die sogar das
Vorrecht der Verleumdung besitzen, ohne die Freundschaft Gottes
zu verlieren». Diese « Bohne im Braukessel» soll darum wissen, dass
er «vielleicht beim Volke eitlen Wind hat fangen wollen, sich aber
einen stinkenden Makel freiwillig aufgebiirdet hat».

Natiirlich wusste de Witte sehr wohl, dass der Laie Boon nicht
aus eigener Bewegung sein Pamphlet zusammengestellt hatte, son-
dern dass die Jesuiten dahinter steckten. Darum glaubte er ihnen
eine « Heilsame Unterweisung und notwendige Verwarnung» erteilen
zu miissen, sich von Verunglimpfungen, Einschiichterungen und
leichtfertigem Urteilen zu enthalten !), denn «diese unruhestiftenden
Miissigganger und Pflastertreter, die mehr Zeit auf der Strasse und
beim Fass als in den Biichern verbringen, sollen endlich einmal auf-
horen, durch den Bullenbeisser von Bannfliichen dem einfachen Volk
Furcht einzujagen». Auch de Cock, der sich in einem «Manifest» an
das Kirchenvolk gewandt und es zum Gehorsam aufgefordert hatte,
zu gleicher Zeit aber sich abfillige Bemerkungen iiber Codde erlaubt
hatte, musste sich eine scharfe Riige gefallen lassen?). Dann und
wann, wenn auch nach seinem Empfinden die Wellen zu hoch gingen,
konnte er auch ganz andere Téne anschlagen, wie in seiner« Ansprache
der erschiitterten und in Verwirrung gebrachten Kirche der Nieder-
lande» 3), in der er, unter Zugrundelegung des Wortes: «renatis fonte
Baptismatis una sit fides mentium et pietas actionum»?), zur Bei-
legung der Streitigkeiten und Wiederherstellung des Friedens auf-
munterte.

Weil die Drohung mit dem Kirchenbann auf viele Glaubigen
grossen Eindruck machte, so dass sie die Reihen der Utrechter ver-
liessen, wollte de Witte dem Volk iiber diese kirchliche Strafe Auf-

1) Heylsame Lesse en Hoognoodige Vermaninge voor de Jesuiten en
hunnen aanhang wegens het qualyck spreken en lichtvaerdig oordeelen. 1702.
%) Hoognodige Retorsie ofte Afweering tegen zeker Manifest etc.

%) Aenspraek van de ontroerde en verwarde katholieke Kerk der Ver-
eenigde Nederlanden aen d’Eer waerdige Paters Jesuiten en die hunnen
handel goedkeuren. 1703.

1) Das Motto ist der Collecta Missae Feriae 5. infra Octavam Paschae
entnommen.



— 171 —

klarung geben!). Der Bann — so de Witte — ist die strengste Kirchen-
strafe, denn «anathema est aeternae mortis damnatio». Darum ist
sie nur im Falle schwerster Siinden erlaubt, sonst ist er null und
nichtig und féllt auf den, der ihn verhéingt, zuriick. Der Bann ist oft
missbraucht worden, weil die Kirche von Menschen regiert wird und
auch die Péipste irren konnen. Mit dieser Strafe werden nun auch die
Anhénger Coddes bedroht, weil sie an seiner Unschuld festhalten,
solange er nicht auf kanonische Weise von einem kompetenten Ge-
richt abgeurteilt worden ist. Seine Suspension ist aber unrechtméssig
ausgesprochen worden, darum ist sie null und nichtig. Man behaupte
nicht, dass der Papst iiber alle Gesetze erhaben sei, denn das ist neu-
modische Fuchsschwiinzerei. Die fritheren Pipste, wie Coelestinus,
Agapetus, Martinus u.a., lebten nach dem Grundsatz: « Dominentur
nobis Regulae, non Regulis dominemur. Subjecti sumus canonibus,
qui canonum praecepta servamus.» Wenn man einwendet, es sei bes-
ser, sich einem ungerechten Urteil zu unterwerfen, als eine Exkom-
munikation zu riskieren, soll man wissen, dass ein Christ nach seinem
Glauben leben und sich nie durch Furcht leiten lassen solle. Lieber
eine Exkommunikation erleiden, als seine Uberzeugung verleugnen.
Wenn unsere Gegner uns entgegenhalten, dass Codde nur «aposto-
lischer Vikar» war und der Papst ihn darum «ad nutum» einsetzen
oder absetzen konne, vergisst man, dass Codde « Erzbischof» ist und
die Bezeichnung «apostolischer Vikar» nur ein hinzugekommener und
seinem Archiepiskopat angehefteter Titel ist. Und selbst wenn er nur
apostolischer Vikar gewesen wiire, hitte Rom ihn nicht unter Schéin-
dung aller Rechtsnormen, und ohne die Griinde zu erwihnen, ent-
lassen diirfen. — Obwohl die Schrift an das Kirchenvolk gerichtet ist,
sind deutliche Aufmunterungen darin enthalten, dass Provikare
standhaft bleiben und in ihrem Widerstand beharren sollen.
Ahnliche Gedanken kehren in einer weiteren Schrift — nun iiber
den dem Papst schuldigen Gehorsam — zuriick. Der Papst ist der
rechtmiissige Nachfolger Petri, hiochster Prilat in der Kirche und
kann fiir die ganze Kirche Gesetze promulgieren. Aber der ihm ge-
bithrende Gehorsam ist begrenzt durch die Gesetze des Evangeliums
und der Kirche. Der Papst ist kein Monarch oder ein Gott auf Erden,
und seine Macht ist nicht unbeschriinkt, arbitrir, despotisch oder
absolut. Jede pipstliche Entscheidung soll auf ihren Nutzen und

1) Kort en bondig Onderwys rakende de Excommunicatie of kercke-
lijken ban, ter oorsack van het loopende gerugt, dat men de voorstaenders
van Sebastenus in den Ban sal slaan. 3.Mirz 1703.



— 172 —

ihre Rechtmissigkeit gepriift werden. « Pro vitando scandalo cesset
rigor disciplinae.» Ein ungerechtes Urteil ist Missbrauch der papst-
lichen Macht und muss zuriickgewiesen werden. Codde, seine Pro-
vikare und Erzpriester, Kapitel und Klerisei sollen sich unentwegt
durch diese (Girundsitze leiten lassen und gegen die pipstliche Willkiir
Einspruch erheben!).

Nachdem die Kurie sich — Ende 1702 — zum energischeren Vor-
gehen gegen die Refractarii entschlossen hatte, wurden die Folgen
dieser Kursverinderung bald bemerkbar. Am 3.Februar 1703 er-
klarte Clemens XI. die von Coddes Provikaren gefiihrte Verwaltung
fiir ungiiltig. Sofort antwortete die Regierung mit einer GGegenmass-
regel. Sie erklirte, dass das Dekret vom 17. August unvermindert in
Kraft bleibe und de Cock nie auf Zulassung zu rechnen hitte. Alle
von ihm nach diesem Tag ernannten Regulierten seien binnen acht
Tagen aus ihren Stellen zu entfernen, und de Cock erhielt den form-
lichen Befehl, in Rom dahin zu wirken, dass der noch immer in Rom
hingehaltene Codde innerhalb dreier Monate nach Holland zuriick-
kehren konnte. Am 3.Mirz 1703 folgte dann die Suspension des
Utrechter Provikars Jacobus Cats. Darauf verboten die Staaten von
Utrecht, kiinftigchin Briefe von Rom in die Stadt zu bringen, und
de Cock wurde auch im Utrecht’schen Gebiet Aufenthalt und Amts-
ausiibung untersagt.

Die Suspension Cats’ hat de Witte uns in seiner ¢« Apologie»?) bis
in Einzelheiten beschrieben. Er war dazu um so eher imstande, als er
neben dem Hause des Suspendierten wohnte und seine Informationen
aus erster Hand hatte. — Aus seinem Briefwechsel mit Codde hatte
Cats erfahren, dass der Staatssekretir, Pauluceci, sich bei Codde dar-
iber beklagt hatte, dass Cats fortfahre, sich Jurisdiktionsgewalt an-
zumassen und sogar die Frechheit gehabt hétte, Pfarrerernennungen

1) Grondige Onderrigting van de gehoorsaamheid welke de Roomsch-
Katholyken aan den Paus van Romen schuldig zijn, getrokken uyt ver-
scheyde uytstekende Codsgeleerden, en uytgegeven om de Hollandsche
Clergie van alle blaem van ongehoorsaemheyd in de zaak van den Aerts-
bisschop van Sebasten, volkomen te suyveren. 1703.

2) Apologeticus pro D.Jacobo Catto, adversus censuram quemdam
invitis Ecclesiae Sanctionibus, Theologicis Dogmatibus, atque Belgarum
juribus attentatam, et per D.Joannem Bapt. Bussium internuntium Ponti-
ficum, magno perperam accusati praejudicio, vulgari coeptam. 10.Aprilis
1703. Niederlandische Ausgabe: Verdedigschrift voor Hr. Jacob van Cats,
over seker strafvonnis, tegens de wetten van de kerk, tegens de leeringen der
Godgeleerden, en tegens de Rechten der Nederlanders ondernomen, en door
Hr. Joannes Bapt. Bussius, pauselijken Internuntius, tot nadeel van den
ongerechtiglyck aengeklaegden gemeen gemaakt. 1703.



— 173 —

vorzunehmen ). Darauf berichtete Cats dem Internuntius in Brissel,
Bussi, dass er tatsichlich einen Geistlichen nach Muiden (in der Nihe
von Amsterdam) geschickt habe, aber nur deshalb, weil der Schult-
heiss den von de Cock ernannten Priester nicht hatte zulassen wollen.
Er habe das aber nicht als Provikar getan, sondern als Erzpriester,
in Ubereinstimmung mit einem alten, dem «Collegium Pastorum»
zustehenden Recht. Zudem habe er keinen ordentlichen Pfarrer, son-
dern einen provisorischen Deservitor gesandt. Ubrigens wollte er den
Internuntius nicht iiber seinen Standpunkt im Ungewissen lassen,
und erklirte darum, dass der Erzbischof seine Jurisdiktionsgewalt
nicht verloren habe und somit auch seine Provikare diese per pote-
statem delegatam ausiiben konnen.

Darauf sandte Bussi am 18. Mérz 1703 einen offentlichen Brief
«an alle, die dies lesen werden», in dem er erklirte, in dem Brief Cats’
«vermessene und extravagante Ausdriicke» gefunden zu haben, wes-
halb er infolge von Rom erhaltener Anweisung, Cats vom «Amt,
Benefiz und kirchlicher Bedienung» unter Bedrohung mit Exkom-
munikation latae sententiae suspendiere. Weiter erklirte Bussi, von
Rom den Auftrag bekommen zu haben, ¢mit Umgehung aller Rechts-
normen und Ausserachtlassung des gewohnlichen Rechtsgangs» ge-
gen Cats vorzugehen. Die einfache Bekanntmachung der Suspension
geniige und sei ebenso bindend, als ob alle Rechtsformalitiaten beob-
achtet worden wiren, weil der Papst diese aus seiner Machtfiille fiir
diesen Fall abgeschafft habe». Weil man dem guten Ruf Cats’ schonen
wollte, wurde das Suspensionsdekret nicht veroffentlicht, «es sei
denn, dass seine Hartnickigkeit zur Anwendung anderer Mittel
zwingen wiirde». — Es versteht sich, dass dieser Brief Bussis fiir
de Witte ein willkommener Anlass war, den Sachverhalt einer schar-
fen Analyse zu unterziehen und das gegen Cats und Codde veriibte
Unrecht eingehend darzutun 2).

Aus dieser Zeit stammen noch einige dusserst heftige Schriften,
in denen de Witte die Jesuiten wegen ihrer unaufhorlichen Liigen und
Verleumdungen an den Pranger stellte. Der Titel der ersten Schrift:
« Die Valerianische Folterbank»3) erheischt eine nihere Erlauterung.

1) ("ats hatte September 1702 erst C. Breugel, und dann W. Schut nach
Muiden gesandt.

2) Die Schrift wurde erst 1708 in Druck gegeben, nachdem Bussi, in-
zwischen Nuntius in Koln geworden, bekanntgemacht hatte, dass er die
Suspension verhiingt hatte.

3) Valeriaansche Pijnbank, ofte Kort en kragtig middel om alle heden-
daegsche Lasteraers en byzonderlyk de P. P. Jesuiten die den Aertsbisschop



— 174 —

Er geht zuriick auf einen Kapuzinerpater, namens Valerius (geboren
1587), der das Ungliick hatte, kein Jesuitenfreund zu sein und sich
die Ungnade des Ordens zugezogen hatte, weil er den Landgrafen von
Hessen-Reinsfeld zum Katholizismus bekehrt hatte, eine Ehre, die
die Patres ihm missgénnten. In einem 1655 erschienenen Buch hatte
Valerius sich gefragt, was er gegen seine Gegner, die nicht aufhérten,
ihn zu verldstern, anfangen sollte, und war dabei zum Schluss ge-
kommen : «Ich werde sie auf die Folterbank legen, damit sie aus ihrer
Verborgenheit hervortreten und mit ihren unterirdischen Wiihlereien
aufhoren.» Diesem Beispiel folgend, fithrt de Witte dann eine ganze
Reihe von Gegnern auf, wie Rosmeulen, Zumkley, Verbruggen, van
Susteren, de Cock, Glabbais, Fox, Boon und «die ganze Jesuiten-
sippe», mit denen er sich schon 6fters auseinandergesetzt hatte, weil
sie, sei es sein Neues Testament, sei es Jansenius und die Gnaden-
lehre oder auch Codde und die Klerisei angegriffen hatten, aber die
Antwort schuldig geblieben waren und sich somit als Liigner und
Liasterer erwiesen haben. Kaum hatte er diese Schrift zur Presse
gegeben, da fiel ihm ein, dass er noch einen «Mann der schwarzen Ge-
sellschaft», nimlich den Jesuitenpater von Emmerich, Reidecker,
vergessen hatte. Eigens gegen ihn schrieb er dann eine Schrift!), in
der er den Pater als einen «grandis detractor» oder «tollen Ehren-
rduber» schilderte.

Eine neue Verschirfung erfuhren die Streitigkeiten durch ein
papstliches Breve vom 7. April 1703. Es wurde darin die friiher be-
schlossene Suspension Coddes promulgiert. Rom bestand unverriick-
bar auf der Zulassung und Anerkennung de Cocks. Es verbot den
Kapiteln, Provikaren und Erzpriestern jede Jurisdiktion, machte die
Hoffnung auf Wiedereinsetzung Coddes zunichte und rief das Kir-
chenvolk auf, die Gemeinschaft mit den Refractarii endgiiltig zu
l6sen. Dieser aufsehenerregende Erlass brachte die Anhéinger Coddes
in nicht geringe Verlegenheit. Ungeachtet der zwischen Utrecht und
Rom bestehenden Kontroversen war ihnen alles daran gelegen, die
Einheit mit dem pédpstlichen Stuhl zu bewahren. Wie alle Janse-
nisten, gab auch de Witte sich gerne der Fiktion hin, dass der Papst
an allem, was gegen sie unternommen wurde, ganz unbeteiligt war

van Sebasten en zijne welmenende Clergie niet ophouden te lasteren, den
mond te stoppen. 1703. Motto, zugleich Chronicon: soCII MenDaCis repertl.

1) Uytspoorige Jesuit op de Valeriaansche pynbank gelegt, ter oorsaeke
van sijn schandaleuse predikatie, gedaan binnen Emmerik op den Feestdag
van S.Ignatius. 1703 tegen de gepretendeerde Jansenisten en Rigoristen.
25. August 1703.



— 175 —

und iiber den wirklichen Tatbestand im Ungewissen gelassen wurde.
Darum beriefen sie sich gerne auf «einen besser informierten Papst»,
von dem sie Schutz und Hilfe erhofften. Diesen Standpunkt nahm
auch de Witte in seiner Bekimpfung des Breve ein. Dieser Erlasssei «so
ungerecht, extravagant, seditios und aufriihrerisch und enthalte so
viele Unwahrheiten und Ungerechtigkeiten, dass er nicht der Weis-
heit, Giite und Gerechtigkeit Clemens’ XI. zugeschrieben werden
diirfe». Er sei vielmehr ein «jesuitischer Todeskrampf» 1), denn diese
«schwarzen Méanner» haben es auf Schisma, Zwiespalt und Unruhe
abgesehen, in der Hoffnung, die Regierung auf ihre Seite zu bringen.
Wie immer und iiberall haben sie die Kurie missbraucht und den
Papst irregefiihrt. Die souveriinen Staaten diirfen dabei nicht gleich-
giiltig zusehen und die vielen Verstosse wider das Gesetz nicht dulden.
Codde sei durch einen inkompetenten auslindischen Gerichtshof ver-
urteilt worden, die Landesgeistlichen werden ihrer Rechte beraubt,
die Landesgesetze téglich iibertreten und péipstliche Dekrete im
Lande promulgiert, und dabei treten die Jesuiten als Inquisitoren
des Papstes auf. Die Regierung soll auch dahin wirken, dass Codde
endlich zu seiner Kirche zuriickkehren konne. — Diese beherzte Schrift
fand bei der Regierung willige Ohren. Sie liess die Exemplare des
Breve polizeilich einfordern und de Cock wissen, dass seine Rolle in
Holland ausgespielt sei und er niemals auf Zulassung und Anerken-
nung zu rechnen hétte.

Inzwischen hatte Codde von der Kurie Erlaubnis bekommen,
nach Holland zuriickzukehren. Als er am 27.Juni 1703 nach einer
fast drei Jahre langen Abwesenheit wieder den heimatlichen Boden
betrat, fand er das Feld frei, denn die Lage de Cocks war immer
bedenklicher geworden und wurde bald unhaltbar. Aus einem an die
Kurie gesandten unterschlagenen Brief war der Regierung bekannt
geworden, dass de Cock das Staatenmitglied Jacob van Wassenaar,
Freiherrn von Duvenvoorde, bezichtigt hatte, dieser habe sich, zur
Erreichung des Dekrets vom 17. August 1702, von der Klerisei be-
stechen lassen. Nun war es um ihn geschehen. Er konnte sich durch
eine sensationelle Flucht einer Verfolgung entziehen, ging dann erst
nach Emmerich und dann nach Rom, wo er bis zu seinem Tod (1720)
die Utrechter Kirche bekimpfte. Die Hoffnungen der Landesgeist-

1) Jesuitsche Doodstuipen in ’t Bekuipen, Opstellen en Uitstroien van
zekere Bulle op den naem van Clemens XI, paus, aen alle Rooms-Katholyke
Ingezetenen van Holland en van d’Aengrensende Provincien, uitgegeven te

Romen 7 April 1703.



— 176 —

lichkeit, dass Codde nunmehr sein Amt wieder aufnehmen wiirde,
gingen aber nicht in Erfillung. Zur Wiederaufnahme seines Hirten-
stabes war er nicht zu bewegen. Er zog sich in die Stille zuriick und
beschriankte sich auf schriftliche Proteste. Die Klerisei hatte von nun
an ohne ihn den Kampt weiterzufiihren.

Nach der Riickkehr Coddes kam de Witte in Besitz eines Exem-
plars der « Responsiones», die Codde wéihrend seines Verbleibens in
Rom zu seiner Verteidigung bei der Kurie eingereicht hatte. Wie
oben bemerkt, waren die gegen Codde erhobenen Klagen dem «Breve
Memoriale» des Jesuitenpaters Doucin entnommen. Es wurde darin
dem Erzbischof zur Last gelegt, dass er neue Katechismen in Holland
eingefiihrt und andere verboten habe. Sodann, dass es in Holland
Parteiungen — Rigoristen und Laxisten — gebe. Ferner habe er den
Druck vieler Rom unwillkommener Biicher, wie die Werke des Lowe-
ner Theologen Baius, zugelassen, Beziehungen mit Arnauld gepflegt
und das Lesen der HI. Schrift als verpflichtend erklart. Schliesslich
wiinschte die Kurie seine Ansichten zu kennen iiber die Allgeniigsam-
keit des Opfertodes Christi, die uniiberwindliche Unwissenheit und
das Verrichten unserer Werke zur Ehre Gottes. In seinen « Respon-
siones» hatte Codde erklirt, niemals neue Katechismen eingefiihrt
zu haben und immer bestrebt gewesen zu sein, Laxisten und Rigo-
risten zu verséhnen. Gegen die in Holland bestehende Pressefreiheit
habe er unter einer protestantischen Regierung nichts ausrichten
kénnen, und vor der Ausgabe der « Opera Baii» habe er ausdriicklich
gewarnt. Arnauld habe er nur hoflichkeitshalber besucht, «nicht aber,
um bei ihm in die Schule zu gehen und fremde Lehren einzusaugen».
Das Bibellesen sei von altersher in Holland iiblich gewesen ; es werden
nur approbierte Ausgaben benutzt, und einige Geistliche legen ihren
Ponitenten das Lesen einiger Kapitel als Bussiibung auf. In bezug
auf die Bussdisziplin halten die Hollinder sich an Carolus Borro-
méus. Die Worte : « Christus ist fiir alle Menschen gestorben, und Gott
will, dass alle gerettet werden» nehme er im Sinne des Augustins und
des Aquinaten. Er glaube, dass Christi Opfertod fiir alle Menschen
geniige und dass es Christi Wille sei, dass alle daran teilhaben sollen.
Aber es sei falsch, anzunehmen, dass der Tod Christi alle Menschen
tatsichlich gerettet habe, denn viele wissen von Christus iiberhaupt
nichts, wie z. B. die ungetauften Kinder. Falsch sei auch die Annahme,
dass Christus einem jeden Menschen geniigende Ginade gegeben habe,
die er durch seinen eigenen Willen wirksam oder unwirksam machen
konne. In bezug auf die von den Jesuiten propagierte uniiberwind-



-— 177 —

liche Unwissenheit erklirte Codde, dass Liigen, Stehlen, Mord usw.
in sich selber bose seien. Es gebe keinen mit Vernunft begabten Men-
schen, der sich auf diesem Gebiet «uniiberwindlich unwissend» nen-
nen konne. Sie begehen darum Siinde. Uber das paulinische Wort:
«Mogt ihr also essen oder trinken oder sonst etwas tun: tut alles zur
Ehre Gottes» (1. Kor. 10/31) sagte er aus, dass diese Worte nicht nur
einen guten Rat, sondern ein Gebot enthalten. Man soll unterscheiden
zwischen dem Werk und der Intention. Wenn das Werk und die In-
tention gut sind, so sei alles gut. st das Werk gut, aber die Intention
fehlt, so sei zwar das Werk gut, aber nicht der Tater des Werkes.
Heiden tun auch gute Werke, aber sie sind darum nicht frei von
Schuld, denn ihre Intention sei nicht auf Gott gerichtet.

Dieser Stoff bildet den Inhalt von de Wittes « Grosser Apologie» ).
Er fiihrt darin die Fragen der Kurie einzeln auf und lisst auf diese
Coddes Antworten folgen. Nach Ansicht des heissbliitigen de Witte
war Codde aber viel zu gemiissigt und zu wenig energisch gewesen.
Darum will er einmal etwas deutlicher sprechen und das Tiipfelchen
auf das i setzen. So liefert er dann einen ungemein scharfen Kom-
mentar, in dem er die vollen Schalen seines Zorns iiber seine Gegner
ausschiittet. Mit vielen Beispielen weist er ihre I"dlschungen im Kate-
chismus nach, greift ihren Laxismus und Probabilismus an, nimmt
Arnauld in Schutz und verteidigt den Augustinismus in der Weise,
wie wir dies aus seinen friitheren Schriften kennen. Kriftig verteidigt
er die Unschuld Coddes und ruft zur Verwerfung de Cocks auf. « Ver-
stummen miissen die Liigenlippen, die da Freches reden wider den
Gerechten in Hochmut und Verachtung» (Psalm 31/19). — Obwohl
Codde die mutige Treue dieses Knappen zu wiirdigen wusste, konnte
er dafiir kein Verstindnis aufbringen. De Witte war in seinen Augen
zu ungestiim und zu draufgingerisch und konnte die Kluft nur er-
weitern.

Obwohl die Kurie sich immer davor gehiitet hatte, die «un-
gesunde Lehre» Coddes mit Namen zu nennen — auch de Cock musste
eingestehen, dass Codde ¢«nicht wegen irgendeines Verfehlens» suspen-
diert worden sei —, horten seine Gegner nicht auf, die Liige zu ver-
breiten, dass er des «Jansenismus» iiberfithrt worden war. Auch hier

1) Groote Apologie ofte Verdedig-Schrift van den Hoogw. Heer Petrus
C'odde, aertsbisschop van Sebasten, behelsende de Opwerpingen hem te
Roomen voorgedragen, te samen met syne Antwoordden; en eenige voordere
verdedingen van deselfde. Emmerik 1703.



— 178 —

trat er fiir den Erzbischof in die Bresche!), wies die falschen Beschul-
digungen zuriick und nahm Codde gegen seine Feinde in Schutz.
Desgleichen tat er, als die Jesuiten von einem Brief des Kardinals
Paulucci an den Grossherzog von Toskane viel Authebens machten.
Dieser Grossherzog hatte in Rom einen Versuch unternommen, Codde
wieder in sein Amt einzusetzen. Kardinal Paulucci hatte ihm darauf
geantwortet, er solle Menschen einer «iiblen und ungesunden Lehre»
kein Gehor schenken. Der Wille des Papstes sei aus seinen Breven
und Briefen deutlich zu erkennen. Natiirlich schwenkten die Jesuiten
mit diesem Brief wie mit einer Fahne herum, und so entschloss de
Witte sich zu einer Schrift: « Blase mit Bohnen oder leeres Getise der
Jesuiten» 2). Mit seiner gewohnten Kampflust forderte er die Gegner
auf, endlich einmal die angeblich «ungesunde Lehre» des Erzbischofs
konkret und mit klaren Worten zu nennen. Solange sie das nicht tun,
sei ihr boshaftes Gezeter nichts anderes als eine mit Bohnen gefiillte
Blase. Man brauche sie nur mit einer Stecknadel zu durchstechen,
und dann stelle sich heraus, dass nur Wind darin sei. Die Anklage
wegen «iiblen Lehre» sei ein in Finsternis umherirrendes Gespenst
und konne mit mehr Recht auf die Jesuiten angewandt werden.
Haben sie nicht den in London wegen Mordes gehingten Garnet in
ihr Martyrologium aufgenommen ? Und Heiligenbildchen von ihm
gemacht und verkauft mit der Aufschrift : « Beatus Joannes Garnetus
Londini pro fide catholica suspensus et sectus» ? Haben sie nicht fiir
den in Paris hingerichteten Guinard in Liittich und Lille Altéire er-
richtet mit der Aufschrift: « Beatus Petrus Guinardus ab haereticis
in Galliis pro fide catholica suspensus» ! Haben sie nicht das Parla-
ment von Paris fiir ketzerisch erklirt, weil es die molinistische Lehre
iiber den Mord verworfen hatte ? Haben sie nicht den HI. Augustinus
aus der Reihe der vier grossen Kirchenlehrer gestrichen und S. Nico-
laus an seine Stelle gesetzt ? «So fruchtbar sind die Jesuiten im An-
richten von Narrheiten, und so billig kann man bei ihnen selig
werden. »

1) a) Brief aan den Eerw. Heer Petrus Rosmeulen, pastoor van St.Al-
degundus tot Emmerik, over de zo-genaemde Jansenisterye en de gepreten-
deerde quade Leere van den Aertsbisschop van Sebasten. 17. September 1703.

b) Kristelijke Zend. briev aen de Hr Willem Harmenszoon Fox, om
hem tot herroepen aan te manen van laster en herstellen van eerroov door
hem begaan tegen den Hoogw. en Doorl. Heer Aertz-Bisschop van Sebaste.
1704.

’) Blaas met Boonen of ydel geschal der Jesuiten wegens een Brief
geschreven aan den Groothertog van Toskanen. 1704.



— 179 —

Eine neue Phase wurde eingeleitet durch das péapstliche Breve
-vom 3.April 1704. Es wurden darin die « Declaratio» und «Respon-
siones» des Erzbischofs verurteilt und er selber seines Amtes verlustig
erklirt. Auch diesmal machte die Kurie es sich in der Begriindung
dieses willkiirlichen Vorgehens leicht. Die Absetzung sei «wegen ver-
déachtigen und singuldren Lehren» erfolgt. Einen Hinweis auf Coddes
angeblichen «Jansenismus» sucht man wiederum vergebens!). Sofort
eilte de Witte herbei, «den grundehrlichen und zu Unrecht verurteil-
ten Bischof zu verteidigen» 2). Seine « Responsiones» und «Declara-
tio» seien konform der HI. Schrift, der Tradition und der gesunden
Lehre und von vielen Theologen gepriesen. Das Breve enthalte nur
«schwiilstige Worte», die nicht die geringste Bedeutung haben. Codde
sei drei Jahre in Rom gewesen. Wenn man seine Lehre als «ver-
dachtig» betrachtet, warum hat man ihn dann nicht wegen seiner
Ansichten befragt ? Und was heisst «singuldars ? Dass man sich den
singuliren Liigen der Jesuiten widersetzt ? Dass man nicht durch
Geldgaben die hierarchische Leiter zu besteigen versucht ? Man sagt,
dass die Schriften Coddes die Glaubigen infizieren konnen, aber gegen
diesen Vorwurf ist kein einziger Kirchenvater gefeit. Es gebe bei
ihnen zahllose Stellen, die einer wohlwollenden Auslegung bediirfen.
Darum soll man diese Peitsche nicht nur auf Codde, sondern auf alle
Bischofe der Kirche anwenden», denn es gebe keinen einzigen Kir-
chenvater, auf den das iiber Codde verhéingte Urteil nicht zutreffend
wire. Alles was gegen ihn verhingt worden ist, stehe im Widerspruch
zum gottlichen, menschlichen und natiirlichen Recht. Die Griinde
der Verurteilung seien «sandig und unfest»; darum sei das ganze
darauf gegriindete Gebéude nichtig, kraftlos und gesetzwidrig. Der
Erzbischof besitze noch die ganze, ihm von Innocenz XI. erteilte

1) Uber dieses Breve urteilt van der Vorst, Holland en de troebelen in
de hollandse zending, 1960, S. 40 f. «Dies impliziert, dass das HIl. Officium
den {iberzeugenden Nachweis der Heterodoxie Coddes fiir nicht erbracht
hielt.» Um so merkwiirdiger aber ist seine Bemerkung: « Wer aber aus diesem
Grunde das Urteil fiir gesetzwidrig hilt, soll bedenken, dass Rom von einem
Apostolischen Vikar mehr verlangen diirfe; nimlich, nicht nur dass seine
Heterodoxie nicht nachgewiesen sei, sondern, dass seine Orthodoxie sonnen-
klar ersichtlich sei.» — Wir fragen nur: Hat nicht Thomas von Aquino gelehrt,
dass ein auf Argwohn aufgebautes Urteil ungerecht, darum Todsiinde ist ?

%) Defensio Petri Coddaei archiepiscopi Sebasteni adversus Decretum
Inquisitionis Romae emanatum Feria V die 3.Aprilis 1704.

Niederldndische Edition: Verdediging van den Hoogw. Heer Aerts-
bisschop van Sebaste tegens het Decreet of Raedsbesluit der Roomsche
Inquisitie genomen in de Donderdagsche Rechtbank den 3.April 1704. Vgl.
Reusch, Index II, S. 715.



— 180 —

Gewalt. Darum soll Codde erwigen, was das Heil des Volkes, die
Wahrheit und das Evangelium von ihm verlangen. Entweder sich
freiwillig aus Riicksicht auf die papstliche Wiirde einem ungerechten
Urteil unterwerfen oder mit Aufopferung seiner personlichen Ruhe
fiir die Aufrechterhaltung der wahren und gesunden Lehre, fiir die
Rechte der Klerisei und das Heil der Kirche herzhaft den Kampf
aufzunehmen. — Codde wihlte, wie oben angedeutet, den ersten Weg.
Er wies die Ratschlige der fithrenden Méinner, wie Quesnel, van
Espen, van Erkel und van Heussen, zuriick, weigerte sich, sein Amt
wieder aufzunehmen und beschrinkte sich auf einen Hirtenbrief, in
dem er das Kirchenvolk iiber den Verlauf seiner Verhandlungen in
Rom unterrichtete. Besonders de Witte sah der weiteren Entwick-
lung mit tiefer Bekiimmernis zu. Umgekehrt konnte Codde die «De-
fensio» nicht billigen. In einem Brief!) an seinen Agenten, Maille, in
Rom beeilte er sich zu erkliren, dass er daran gar nicht beteiligt
gewesen sei und beklagte sich iiber «le zéle indiscret et trop bouillant
de quelques gens». Das konnte aber de Witte nicht dazu bringen,
sich in seiner Kampfweise zu missigen. Schon langst war er zu der
Uberzeugung gekommen, dass er es mit seiner derben, volkstiim-
lichen, flimischen Schreibart dem vornehmen, patrizischen Codde
nicht recht machen konnte. Aber so war ihm nun einmal der Schnabel
gewachsen, und es stiinden die h6chsten Wahrheiten auf dem Spiel.
Darum diirfe er nicht schweigen.

Schon lange verdross es ihn, dass die Gegner den Mund voll hat-
ten iiber die Oberhoheit des Papstes und die Unfehlbarkeit seiner
Entscheidungen. Darum machte er sich daran, ein «Bild der papst-
lichen Wiirde und der damit verbundenen Prirogativen» zu ent-
werfen 2). Ingrimmig stellt er darin fest, wie man den Menschen weis-
zumachen versuche, dass der Papst alles tun konne, was ihm einfallt.
Demgegeniiber sei zu sagen, dass der Papst zwar die erste Person in
der Kirche sei, aber alle Bischife seien seine Briider und Mitarbeiter.

1) Codde an Maille. Brief vom 26.Juni 1704. A.0.B.C. 186. Bei van
der Vorst. o.c. S. 42.

%) Imago Pontificiae Dignitatis penicillo sacrarum Scripturarum ac Tra-
ditionis native delineata: ubi quid Pontifici Romano competat, vel non com-
petat: collectis ex Ecclesiastica Supellectili documentis, luculenter, ac com-
pendio demonstratur. Autore Desiderio Paleophilo. 1704. Vgl. Reusch,
Index II, S. 716.

Niederlindische Ldition: Afbeelding van de pauselyke waerdigheyd,
alwaer Hetgene den Paus van regtswegen toekomt of niet toe en komt,
volgens de H. Schriftuur, en de Kerkelijke Owverlevering, met bondige
getuygenissen bewesen word; door Desiderius Paleophilus 1704.



— 181 —

Die Kirche sei keine Monarchie, und die Bischéfe seien nicht seine
Vasallen. Sie sei eine geistige Republik mit dem Adel am Ruder. Die
Schliisselgewalt sei der ganzen Kirche, somit den Bischifen gegeben.
Man solle sich vor dem Titel « Statthalter Christi» hiiten, denn es sei
besser, wie die fritheren Pipste es taten, von dem «Statthalter Petri
oder des HI. Stuhles» zu reden. Er habe zwar eine gewisse Aufsicht
in der Kirche und konne ein Konzil zusammenrufen, aber er sei in
allem von der Zustimmung der ganzen Kirche abhingig, und seine
Gesetze werden erst durch die Zustimmung der Bischofe rechtskriftig.
Der Papst sei nicht unfehlbar, wie es die Kirchengeschichte unwider-
leglich dartut. Auch habe er keine Gewalt tiber Konigreiche oder
weltliche Gewalten.

Es bedarf wohl keiner Erwihnung, dass de Witte den grossten
Hetzer gegen Utrecht und den Anstifter aller Unruhen — Theodorus
de Cock — nicht aus dem Auge verlor, sondern seine schirfsten Pfeile
fiir ihn reservierte. Dafiir zeugt eine Schrift, deren Titel die Heftig-
keit illustriert, mit der er auf ihn loszog. Er nennt sie — nach 3. Joh.
9/10 — «Diotrephes»!) und fiihrt darin eine so lange Reihe schwerer
Anklagen und Beschwerden gegen ihn auf, dass es verstindlich wird,
weshalb de Cock als eine «zweifelhafte IFigur» in die Geschichte der
Utrechter Kirche eingegangen ist. Sie beziehen sich auf seinen Ehr-
geiz, seine Verschworung gegen Codde und die Klerisei, seine Ver-
leumdungen gegen Kirche und Staat, sein willkiirliches und unwiir-
diges Benehmen. De Cock habe schon seit 1694 wider Codde gehetzt,
sich an die Spitze der Gegner gestellt, Material gegen Codde gesam-
melt und dies fremden Bischofen und romischen Freunden der Kurie
in die Hinde gespielt. Auf Grund dessen sei Codde schliesslich nach
Rom gelockt worden. De Cock habe sich wie ein Eindringling be-
nommen, die Klerisei und die Staaten verachtet und diese «diffa-
mierender, ehrenrduberischer und enormer Delikte» beschuldigt ; un-
wiirdige Priester angestellt, unter denen den beriichtigten van Wijck,
den er friither als einen «unruhigen, rebellischen, zanksiichtigen, un-
gehorsamen, vagabondierenden, lockeren und unwissenden Mann

1) Diotrephes, sive Spiritus et opera Theodori Cockii accurate descripta
et justificando Clero, eum in Vicarium Apostolicum non recipienti, in lucem
data ab Eugenio Clario Theologo. 1704. Vgl. Reusch, Index 1I, S. 717.

Niederlindische Edition: Diotrephes, dat is de Geest en Daaden van
Theodorus de Kock, nauwkeuriglijk beschreven en tot verweeringe der
Priesters, die hem tot nu toe voor hunnen wettigen Oversten niet erkennen,
in 'tligt gegeven door Eugenius de Klaer, godsgeleerde. Nu onlangs uyt het
Latijn in 't Nederduyts ten selven eynde vertaeld en vermeerderd. 1705.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1061. 12



— 182 —

und als den Abschaum der Mission» dargestellt hatte. Den Freiherrn
von Duivenvoorde habe er der Korruption beschuldigt, weshalb er
des Landes verwiesen wurde und die Regierung einen Preis von
3000 Carolusgulden ausgesetzt hatte, wenn man ihn der Justiz-
behorde auslieferte. Mit vollem Recht weigern sich Utrecht und die
Staaten, einen solchen Mann zuzulassen?!).

Adriaan van Wijck liess es bei dem im «Diotrephes» auf ihn
gemachten personlichen Angriff nicht bewenden und publizierte einen
lateinischen Brief, in dem er behauptete, de Witte habe die Worte
de Cocks ersonnen und sich somit vor aller Welt als Liigner erwiesen.
Es fiel de Witte nicht schwer, seine Worte zu belegen 2), denn er
konnte sich auf die «Relatio ablegationis»?) berufen, in der de Cock
dem Kapitel iiber seine Romreise (1688) Bericht erstattet hatte?). —
Van Wijck gehore tatsdchlich zum «Abschaum der Mission», denn
es fehle ihm an Vernunft, Urteilskraft, Kenntnis, Gottesfurcht,
Tugend und guten Sitten. Er gehore zu den Menschen, die dumme
Fehler machen, unanstindige Gespriche fiihren, in Herbergen und
Weinhidusern verkehren, vagabundieren und Karten spielen, und
iiberhaupt einen lockeren Lebenswandel fiithren. Er sei ein Aufwiegler
und Wirrkopf, der sogar die Wochenmérkte in Rotterdam und Delft
ablief, die Bauern iiber ihre Geistlichen auszuhorchen, und sei
schliesslich des Landes verwiesen worden.

Aus der in diesem Abschnitt behandelten Periode stammen noch
einige Schriften, mit denen wir diesen Beitrag beschliessen wollen.

1) In bezug auf de Cocks Ehrgeiz bemerkt de Witte: «Siegreiche Sol-
daten héitten keine grossere Freude bei der Verteilung der Beute zeigen kén-
nen, als de Cock zeigte, als er horte, dass er Bischof sein wiirde.» Der General-
vikar von ’s-Hertogenbosch, Govaerts, erzihlte gehort zu haben, «dass kein
Kind in Amsterdam so grosse Freude haben kénne, wenn es einen siissen
Kuchen empfingt, als de Cock, als er seine Ernennung aus Briissel empfing».
Als er van Heussen nicht zu Hause traf, um diesem seine lirnennung bekannt-
zumachen, habe de Cock das alberne Schauspiel aufgefiihrt, den lateinischen
Ernennungsbrief den Dienstboten van Heussens vorzulesen, in Anwesenheit
des Jesuiten Bouquet!

%) Duyts Antwoord op sekeren Latijnschen Brief van Adriaen van
Wijck, pastoor in Ketel, rector van Ste Caecilien Klooster binnen Kalkar
aen den Autheur van het Schrift, met naeme Diotrephes etc. 1705.

%) «Relatio ablegationis ad aulam Romanam facta a Clero Archidioecesis
Ultrajectinae in causa postulandi Viearium Apostolicum Anno 1688 ab
eodem Ablegato Theodoro de Cock conscripta.»

1) Als 1688 die Wahl auf Codde gefallen war, sagte ein romischer Prélat
scherzend zu de Cock, dass van Wijck ernannt worden war. De Cock fasste
den Scherz fiir Ernst auf und sagte: «Fierine potest (ajebam compunctus),
ut faex missionis ponatur supra capita nostra.»



— 183 —

Iis sind zuniichst drei kleinere Schriften, in denen de Witte sich mit
den Jesuiten befasst. In der ersten ') beschreibt er die Wiihlereien der
Donatisten und zieht dann eine Parallele mit den von den Jesuiten
in Holland verursachten Unruhen und kommt dabei zum Ergebnis,
«man brauche nur den Namen Donatisten durch Jesuiten zu er-
setzen, und man werde sehen, dass sie sich wie ein Ei dem anderen
gleichen. Beide lieben Kinder haben denselben Vater». In der zwei-
ten 2) erértert er die Frage, ob die Jesuiten lehren, dass Liebe zu Gott
nicht notig sei. Kr beruft sich dafiir auf Tamburini, der lehrte: « Die
Pflicht, Gott zu lieben, besteht nur dann, wenn einem gottlosen Men-
schen, der keine Moglichkeit zum Beichten hat, kein anderes Mittel
zur Verfiigung steht, gerechtfertigt zu werden3).» Auch Aquaviva
und Sirmondus lehren im gleichen Sinn. Diese Auffassung sei aber
geradeso licherlich, als wenn man ein Kind fragen wiirde, wann es
seinen Vater lieben solle. Morgens? Mittags? Abends? Dreimal
wochentlich ¢ Viermal monatlich ? Fiinfmal jahrlich ? Das Evange-
lium lehre Gott zu lieben von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und
ganzer Kraft. Dies sei zwar sehr schwer, aber die Forderung bleibe
aufrecht. Sodann wandte er sich der Frage zu, ob die Unruhen be-
ziiglich des Jansenismus auf Gott oder auf den Teufel zuriickzufiihren
seien?)., Die fiinf Thesen seien von Rom verurteilt worden. Alle
Katholiken, und auch wir, verwerfen die Irrtiimer. Das sollte ge-
niigen. Nur durch das Betreiben der Jesuiten sei der Kampf ent-
brannt, und «wenn das Feld frei ist, laufen die Schweine ins Korny.
Sie kommen immer wieder mit dem dem Papst schuldigen Gehorsam.
«Es ist ein Leichtes, Bauern und unwissende Menschen aufzuhetzen.
Man brauche nur zu schreien, dass die sogenannten Jansenisten un-
gehorsam sind, und man sie darum wie Luther und Calvin meiden
solle, denn das einfache Volk weiss gar nicht, wie weit die péipstliche
Gewalt, nach den Grundsitzen des Evangeliums und den kirchlichen
Gesetzen, reicht. Die Jesuitische Lehre des blinden Gehorsams ist

1) Den Handel der Donatisten verbeeld, door den Handel der Jesuiten
omtrent de Hollandsche Cleregie. 1704.

2) Brief aen den zeer ecrw. Heer Pastoor N.N. tot wederlegginge van
de Beantwoorde Vraeg of de Jesuiten leeren, dat men noyt sijn leven en
moet, Godt beminnen Uytgegeven onder den naem van Jonas Barcepha. 1705.

3) Tamburini, Liber 2 In Decalogum cap 3, Par 1 und 2: «solum igitur
obligare quando impius quia Sacramentum poenitentiae non est in promptu,
non habet aliam viam qua se justificat nisi eliciat actum contritionis.»

1) Rechtsinnig onderzoek of d’opschuddingen die de Jesuiten in Gods
Kerke veroorsaken, zijn het werk des Heere of het werk van zijn vijand.



— 184 —

Pharisdismus des neuen Gesetzes. Sie spekulieren auf die Dummheit
des Volkes, und dumme Leute urteilen iiber Sachen, fiir die sie nicht
das geringste Verstindnis haben. Wenn es sich um Aktien handelte
oder Obligationen oder wo der beste Wein verkauft wird, wiirde ihre
Meinung von Bedeutung sein. Fiir das Ubrige sind sie dumm.»
Nachdem Codde durch das Breve vom 3. April 1704 seines Amtes
enthoben worden war, richtete er einen zwar frither datierten, aber
erst im Januar 1705 veroffentlichten Hirtenbrief an seine Kirche, in
dem er sich gegen den Vorwurf, er sei «wegen ungesunder Lehre»
abgesetzt worden, verwahrte und seine treue Anhénglichkeit an die
Orthodoxie wiederholte. Von der gegnerischen Seite erschien dann
eine Schrift unter dem Titel : « Der Betriiger des Volkes», in der Codde
entgegengehalten wurde, dass er die fiinf Thesen nicht, wie das For-
mular Alexanders VII. verlangte, «im Sinne des Jansenius» habe
verurteilen wollen. Nun antwortete de Witte mit seiner ¢« Apologie» ),
indem er dieses Thema einer griindlichen Analyse unterwirft. Es
heisst darin, dass «der Sinn Jansenius’» entweder mit dem des Au-
gustin identisch ist oder davon abweicht. Wenn er identisch ist, so
gebe es keinen Grund, ihn zu verwerfen, denn der Augustinismus sei
iiber tausend Jahre die Kirchenlehre gewesen. Wenn Jansenius von
Augustin abweichen sollte, so solle Rom die Abweichung nachweisen,
und alle Jansenisten werden sich dann an Augustin halten. — Der
Sinn Jansenius’ konne dunkel sein oder nicht. Falls er dunkel ist,
solle man sich des Wortes Augustins erinnern: ¢« Wie kann man so
sehr von dem Sinn eines Verstorbenen iiberzeugt sein, dass man die-
sen eidlich bekréaftigen will ?» Ist der Sinn nicht dunkel, dann zeige
man ihn. Die Jansenisten sind dann bereit, den falschen Sinn zu ver-
werfen, und die Kirche kénne wieder zur Ruhe kommen. Es gebe
noch eine dritte Moglichkeit : die Kurie kennt den Sinn, oder sie kennt
ihn nicht. Wenn sie ihn kennt, warum zeigt man diesen dann nicht ?
Man wartet ja schon mehr als fiinfzig Jahre darauf. Wenn auch Rom
aber den Sinn nicht kennt, wie kann es dann Verurteilung fordern
eines Sinnes, den sie erklirt nicht zu kennen ? Die Gegner sagen zwar,
dass der Sinn der Thesen sich beim Lesen von selber aufdringt. Das
sei aber ein neues Labyrinth, denn die Antijansenisten haben 6fters
erkliart, die Thesen konnen einen drei-, vier- oder fiinffachen Sinn
haben. Dann aber ist er subjektiv. Man verlange von uns, dass wir —

1) Apologie der tweede brief van sijn Hoogw. van Sebasten, tegen den
Bedrieger des Volks, valschelijk voorwendende het Meervoudig bedrog
begrepen in den selven brief. 1705.



— 185 —

ohne Untersuchung oder Erlauterung — die fiinf Thesen verurteilen
sollen. Das sei eine Torheit, denn «ich behaupte, dass meiner Ansicht
nach die Lehre Jansenius’ sich mit dem augustinischen und paulini-
schen deckt». Wer die Thesen nach dem Wortlaut des Formulars ver-
dammt, ist ein Liigner, Léasterer und Meineidiger: Ein Liigner, weil
er erklirt, dass die Thesen einem Buch entnommen sind, dem sie
nicht entnommen sind, denn sie stehen nicht darin. Ein Listerer, weil
er behauptet, dass ein vortrefflicher und gelehrter Bischof ketze-
rische und gotteslisterliche Lehren gelehrt habe. Meineidiger, weil er
Gott zum Zeugen anruft fiir eine infame Unwahrheit, mit der einem
berithmten, in Heiligkeit gestorbenen Mann eine tiefe Schmach zu-
gefiigt wird. - Wenn Codde die Thesen nicht im Sinne Jansenius’ ver-
dammen will, kénne er dafiir mehrere Griinde haben. Zum Beispiel,
dass der Papst in bezug auf eine Tatsache nicht unfehlbar ist; oder
dass er den Sinn Jansenius’ nicht kennt, oder dass man in einer
zweifelhaften Sache keinen Eid leisten darf. Darum sei alles, was der
Gegner wider Codde vorgebracht hat, Liige und Verleumdung. Wenn
man diese aus dem Pamphlet wegstreicht, dann «hat die Eule alle ihre
Federn verloren». Auf die Feinde Coddes soll darum das Schriftwort
Anwendung finden: « Wenn du auch den Narren im Morser unter der
Griitze mit dem Stossel zerstiessest, so wiirde doch seine Narrheit
nicht von ihm weichen» (Spriiche 27/22).

Die bei den Jansenisten beliebte These, dass der Papst in Tat-
sachen irregefiihrt werden und irren kénne, rief auf gegnerischer Seite
wiederum eine Schrift hervor unter dem Titel : « Der Mundstopfer der
Jansenisten.» s wurde darin zwar die theoretische Mdoglichkeit des
Irrenkonnens zugegeben, aber es diirfe daraus nicht geschlossen wer-
den, dass der Papst nun auch in der «Causa Coddaeana» geirrt habe.
Als Gegengabe bietet de Witte dem Verfasser eine « Mundschraube»
anl). Diese volkstiimlichen Titel lassen den derben Schreibstil, in dem
sie geschrieben sind, leicht erraten. Es flogen auch hier wieder die
Schmihungen, Grobheiten und Schimpfworte hin und her, und de
Witte blieb dabei nicht hinter seinem Opponenten zuriick. Er be-
zeichnet ihn als einen « Aufschneider, Windbeutel und Papierkleckser,
der nichts anderes als alberne Lappalien vorzubringen wisse». Erst
dann ist fiir de Witte das Feld frei, um das Codde angetane Unrecht
darzutun und mit manchen Beispielen aus der Geschichte nachzu-

1) Mondschroef om den mond te openen aen den Mondstopper der
Jansenisten, sig onbeschaemdelijk, om niet te seggen heyligschendelijk
noemende Sacerdos justitiae, dat is Priester der regtvaerdigkeit.» 1705.



— 186 —

weisen, wie oft die Pépste das Opfer falscher Informationen gewesen
sind.

In seiner zur selben Zeit erschienenen «Zweiten Apologie»!) zu-
gunsten Coddes bringt er eine griindliche Untersuchung iiber die
Gnadenfrage seit Augustin und weist mit vielen Belegstellen aus den
Werken Molinas, Suarez, Valentias und Lessius’ ihren Semipela-
gianismus nach. Dem schliesst sich ein Uberblick tiber Jansenius und
seinen «Augustinus» an. Jansenius habe «die Gnadenlehre des Kir-
chenvaters von Hippo ausgezeichnet dargetan, sonnenklar vorgetra-
gen, unerschiitterlich zusammengefiigt und uniiberwindlich ge-
macht». Sein «Augustinus» sei als ein «goldenes, ein serafisches, ein
gottliches Buch von den Theologen von Paris und Lowen gepriesen
und von Oratorianern, Benediktinern, Dominikanern, Franciskanern
Kapuzinern, Karmelitern und Karthiusern mit den Lorbeeren der
Theologie bekrinzt worden». Nur die Jesuiten bilden eine Ausnahme,
weil sie sich widerlegt sehen. Was heisst es dann Jansenist zu sein ?
«Wahrlich Jansenist sein ist nichts anderes, als in seinem Herzen
davon iiberzeugt sein, dass Gott alles ist und wir Menschen nichts
sind; dass Gott durch seine allmichtige Gnade alles Gute in uns
wirkt; dass wir auf seine unverdiente Gnade kein Anrecht haben;
dass er diese aus lauter Giite uns schenkt; dass auch ein gerecht-
fertigter Mensch alle Augenblicke seines Lebens von dieser Gnade ab-
héngig ist; dass er erliegen und durch Versuchungen iiberwunden
wird, wenn ihm die Gnade fehlt; dass auch ein gerechter Mensch sich
als krankes, schwaches und hilfloses Geschopf fithlen muss; dass Gott
unsern freien Willen, ohne diesen zu zwingen oder zu verletzen, neigt,
beugt, bewegt, leitet und dorthin zieht, wohin es ihm beliebt; dass
Gott nach dem Falle Adams nicht verpflichtet war, seinen Sohn zur
Erlosung der gefallenen Welt zu senden; dass Gott darum die Ver-
dienste Christi, nach seiner Barmherzigkeit, einem jeden schenken
oder vorbehalten kann, wie es ihm beliebt; dass er dariiber keinem
Menschen Rechenschaft schuldig ist ; dass darum unser Heil in seinen
Hénden liegt und dass wir dieses nicht von unserm freien Willen,
sondern ausschliesslich von seiner unendlichen Barmherzigkeit de-
miitig und fest erwarten miissen». So lehre die HI. Schrift, Paulus,
Augustinus und Jansenius.

1) Tweede Apologie voor syn Hoogw. van Sebasten tegens de «Aen-
spraek over syne twee Brieven aan de Katholyken van 't Vereenigd Neder-
land» — alwaer onder andere vertoond word, waerin eigentlijk de Jan-
senisterye, die sooveel gerugte maekt, gelegen is. 1705.



— 187 —

Gewissermassen zur Abrundung dieses Themas stellte er dann
noch einmal die wirkliche Lehre Jansenius’ den fiinf im Formular
Alexanders VII. verurteilten Thesen gegeniiber!). Beziiglich der
ersten These 2) fiihrt er aus dem «Augustinus» Belegstellen an, aus
denen ersichtlich wird, dass Jansenius die Erfiillung der géttlichen

sebote fiir moglich erklart und dass der Mensch einen freien Willen
habe, so dass er entweder dem lockenden Fleisch oder der gittlichen
Erleuchtung folgen konne. Hier liege, nach de Witte, die Kontroverse
in der Zweideutigkeit der Worte «possibilia und impossibilia». Zur
zweiten These ®) weist er nach, dass auch nach Jansenius viele Men-
schen durch Gott im Geiste erleuchtet und durch die Bewegungen der
gittlichen Gnade beriihrt werden, die aber ihrer inneren Neigung
widersprechen (dissentiunt). Hier liege die Kontroverse in dem Be-
griff «resistere». Im Gegensatz zur dritten These*) lehrt Jansenius,
dass die menschliche Freiheit nicht nur frei ist von Zwang, sondern
auch voneiner unverinderlichen Notwendigkeit. Hier liege der Streit-
punkt in der wesentlichen und der menschlichen Freiheit. In der vier-
ten These?®) liege die Kontroverse mit Molina. Jansenius verwirft
zwar die molinistische «aequiliber libertas», nicht aber die Moglich-
keit des Willens nach zwei Seiten. Hier auch distanziere sich Jan-
senius von Calvin. Letzterer leugne, dass die Wahl zwischen GGut und
Bose beim Menschen liege. Jansenius aber habe diese Wahl immer
als dem Willen eigen erklirt. Sodann nehme Calvin an, dass die Gnade
den Menschen so bewegt und treibt, dass der Mensch nicht frei ist, der
Gnade zu widerstehen. Nach Augustin und Jansenius aber bewegt
Gott den Willen so, dass er, obwohl er sich unfehlbar bekehrt und das

rute tut, dennoch der Bewegung Gottes widerstehen oder gehorchen
kann. Zur fiinften These®) lehre Jansenius, dass das Opfer Christi
omnino sufficiens gewesen ist. — «Pro omnibus omnino sufficienter

1) Propositiones V Cornelii Jansenii Episcopi Iprensis famosis quinque
Propositionibus damnatis contrariae, exhibitae per Joannem Aurelium. 1705.

%) Aliqua praecepta hominibus justis volentibus et conantibus secundum
pracsentes quas habent vires sunt impossibilia. Deest quoque illis gratia qua
possibilia fiant.

3) Interiori gratiae in statu naturae lapsae nunquam resistitur.

1) Ad mercendum et demerendum in statu naturae lapsae non requiritur
libertas a necessitate sed sufficit libertas a coactione.

5) Semipelagiani admittebant praevenientis gratiae interioris necessi-
tatem ad singulos actus, etiam ad initium fidei, sed in hoc erant haeretici,
quod vellent, eam gratiam talem esse, cui posset humana voluntas resistere
vel obtemperare.

%) Semipelagianum est dicere Christum pro omnibus omnino hominibus
mortuum esse aut sanguinem fudisse.



— 188 —

quia sufficiens pretium obtulit.» Aber es ist nicht fiir alle «efficiens»
denn «non omnibus applicatur ista redemptio». Sehr zutreffend
schliesst de Witte diese vortreffliche Abhandlung mit einem Worte
des Jesuiten Ripalda!): « Wir verehren in Jansenius seine heilige und
bischofliche Wiirde, und wir verehren ihn so sehr, dass wir absolut
nicht glauben, dass die Ansichten der Bajanisten bei ihm gefunden
werden. Ja, selbst wenn sie in seinen Schriften anwesend zu sein
scheinen, lasset uns dann lieber glauben, dass sie ihm nach seinem
Tode angedichtet sind, als dass er sie wihrend seines Lebens gelehrt

hat.»
Hilversum. B.A. van Kleef

1) Tom 3, Lib 2. Disp 24, Sect 2. Nr 19.

Veneramur in Jansenio sacram et Pontificiam dignitatem, ipsumque
adeo colimus ut nulla ratione credamus de mente ipsius fuisse praefatam
Bajanorum sententiam. Imo si ea in scriptis ejus contineri videatur potius
credemus Jansenio jam defuncto fuisse affictam, quam ab eo vivente traditam.



	Aegidius de Witte [Fortsetzung]

