Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 2

Artikel: Aegidius de Witte [Fortsetzung]
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aegidius de Witte

(1. Fortsetzung)

Mit Humbert Guillaume Comte de Precipiano de Soye, der im
September 1690 den erzbischoflichen Stuhl von Mecheln bestieg,
kam ein Mann ans Ruder, der in allem das (Gegenteil seines milden
und friedliebenden Vorgiangers, Alphonse de Berghes, war. Ganz
dem Jesuitismus ergeben, hat er sich von Anfang an zur wichtigsten
Aufgabe gestellt, die Lowener Traditionen mit Stumpf und Stiel aus-
zurotten, und er schreckte dabei vor keinem Mittel zuriick. Von
seiner ultramontanen Gesinnung hatte er schon wihrend seines Epi-
skopates in Briigge (1682-1690) manche Beweise gegeben 1).

Er stammte aus einem genuesischen Adelsgeschlecht und wurde
1626 in Besangon geboren. In seiner Jugend verhielt er sich in kirch-
lichen Dingen véllig gleichgiiltig, wurde jedoch 1661 zum Domdekan
von Besangon gewéhlt. Das Besetzungsrecht dieser Stelle war zwar
ausdriicklich dem Papst vorbehalten, aber dessen ungeachtet liess
er sich durch eine Gruppe Kanoniker wihlen. Rom erklirte dann die
Wahl fiir ungiiltig, aber mit Hilfe von 13 Kanonikern wusste er sich
zu behaupten. Am 30.Dezember 1661 wurde er als «Rédelsfiihrer
einer hartnickigen Rebellen- und Verfiihrergruppe» von allen Funk-
tionen suspendiert und exkommuniziert. Die weltliche Macht wurde
beauftragt, ihn zu entfernen. Precipiano suchte dann Hilfe beim
Konig. Zwanzig Jahre lang blieb er exkommuniziert, und erst nach-
dem er 1682 zum Bischof von Briigge ernannt worden war, liess er
sich absolvieren 2. Arnauld nannte ihn «un misérable sujet».

1) Rogier sagt von ihm, dass er «ein entschlossener und mitleidloser Feind
des Jansenismus und ein zielbewusster Gegner alles dessen war, was mit Port-
Royal und seiner Umgebung verbunden war. Sein kriiftiges Auftreten erweckte
in Rom gewisse Besorgtheit. Er ,siduberte die Lowener Fakultit, was
Opstraet seinen Lehrstuhl kostete, und wollte die Verurteilung der Galli-
kanischen Artikel. Das Formular Alexanders VIL. gab dem voreiligen Erz-
bischof ein nicht unbedenkliches Mittel in die Hand zu einer Art Ketzerjagd
unter dem Klerus, um so mehr, weil er eigenmiichtig dem Formular einige
Zusiitze hinzufiigte». (Gesch.v.h. Kath.II. S.252, 285 f.)

%) Vgl. Dorival: Synopsis rerum gestarum circa Decanatum majorem
Ecclesiae Metropolitanae Bisuntiae, ab anno 1661 usque ad praesentem
annum 1667 — bei: Quesnel: Declaratie en Protest tegen het Placaet tegens
hem ( Quesnel) aengeplackt tot Brussel den 15. Februari 1704, nevens d’Afbeel-
dinge van den Handel van M.H.d’ Aertsbisschop van Mechelen en van den
Aerd en Handel van Hr. Hendrik van Susteren, vicaris-generaal.



— 96 —

Es versteht sich, dass de Witte von diesem Mann nichts Gutes
zu erwarten hatte. Sechs Monate nach dem Amtsantritt Precipianos
wird er sich darum entschliessen, von seiner Pfarrstelle zuriickzu-
treten und Mecheln zu verlassen. Gerade in diesen letzten Monaten
erreichte der Konflikt naturgemiss seinen Hohepunkt. Der erste
Zusammenstoss entstand wegen der drgerniserregenden, wihrend der
Adventszeit 1690 in der Kathedrale von Mecheln gehaltenen Pre-
digten des Jesuitenpaters Huygens. Die Geistlichkeit der Stadt
reichte dagegen eine von de Witte aufgestellte Beschwerdeschrift 1)
beim Erzbischof ein mit dem Ersuchen, diesen den Glauben und die
Moral verderbenden Schindlichkeiten ein Ende zu machen. Preci-
piano aber wies den Protest kurzerhand zuriick, nannte die Kliger
boswillig und gab den Laxisten freie Bahn. Der Jesuit hatte dann
sogar die Kiihnheit, in einem «Motivum Juris» seine Gegner wegen
«Verschworung, fluchwiirdiger Boshaftigkeit, Unverschimtheit,
Bestechung falscher Zeugen, Liige und Betrug» zu denunzieren. In
hochster Wut warf nun de Witte eine Antwort aufs Papier, die wohl
als die heftigste seines ganzen Schrifttums gelten darf?). Schon die
Form, in der er sie kleidete, konnte kaum sarkastischer sein. Er ent-
bietet nimlich dem Jesuiten einen «Neujahrswunsch», den er aber
von einem Neujahrsgeschenk begleiten lisst. Was soll de Witte aber
diesem Pater schenken ? In materieller Hinsicht benétige er ja nichts;
in geistiger Hinsicht aber fehle ihm aber alles, nimlich das Evange-
lium, Geist und Licht und Unterwerfung unter die gottliche Gnade.
Dieser Molinist habe gegen die Geistlichkeit von Mecheln «alles er-
brochen, was ein verschmutzter Jesuit in sich hat». Dann fihrt er
grimmig fort: «Dein Orden ist eine heillose Gesellschaft, der seinen
Schatz und seine Sparbiichse in Lésslichkeiten und grisslichen Leh-
ren findet. Es gibt heutzutage kein schwereres Kreuz als die Jesuiten,
die sich hinter dem Bollwerk der ihnen gewogenen Bischéfe verschan-
zen und gegen die anderen Front machen. Wir haben gegen deine
Predigten folgende Bedenken: Du predigst, dass die Gnade Gottes
allen Siindern nachliuft, sie schmeichelt und reizt wie ein Bursche

1) Libellus supplex exhibitus illustrissimo ac Rev. Archiepiscopo Mech-
liniensi a Reverendis Dominis Plebano (Baerts) et Pastoribus (de Witte,
Cloevaerts und le Paige) ejusdem Civitatis 12.decembris 1690 contra errores
et haereses disseminatos ex cathedra ecclesiae metropolitanae per Patrem
Huygens, Societatis Jesu, Presbiterum et Concionatorem Adventus.

?) Nieuw-jaerschrift aen den Eerweerdighen P. Huygens van de Societeyt,
en predicant tot Mechelen. 1. Januar 1791.



seine Geliebte. Du nennst alle Leidenschaften gut; sie sollen nicht
geziigelt, sondern gendhrt und verhitschelt werden und ihnen der
volle Schwung gelassen werden, denn dies sei Gott am liebsten. Du
lehrst, dass auch die obszonsten Siinden mit derselben Leichtigkeit
abgewaschen werden, wie man die Hénde reinigt vom Staub, und
dass man nicht siindigt ohne Kenntnis derSiinde. Ichwill den grossten
Dreck aus deinen Predigten nicht erwihnen, denn einen solchen Stall
zu reinigen, auch wenn es nur mit einem groben Besen geschihe,
wiirde eine grossere Anstrengung erheischen als ein Opus Justae
Molis (gegen Steyaert!). Deine Lehre, dass man seinen Leidenschaften
den vollen Schwung lassen soll, ist schlimmer als heidnisch. So tief
sind nicht einmal die Barbaren gesunken! Wenn die Jesuiten solche
Greulichkeiten predigen, kann es nicht wundernehmen, dass die
Japaner das Christentum hassen und, wie es heute geschieht, alljihr-
lich dariiber eine feierliche Verfluchung aussprechen. Was sind die
Folgen dieser scheusslichen Lehre ? Eine Frau wird ihren Liisten
fronen mit Tanzen und Springen, mit Kiissen und Lechzen, freilich
«mit guter Intention», und zwar um einen Mann zu bekommen. Der
Jesuit und seine Beate haben nicht gesiindigt als sie ihrer Leiden-
schaft den vollen Schwung liessen und sich verheirateten, denn sie
taten es «in guter Intention», nimlich um eine angeblich gottliche
Inspiration zu erfiillen, die sagte, dass sie heiraten sollten. Der Jesuit
Salas lehrt, dass ein Monch nach Ablegung seiner Geliibde heiraten
diirfe, wenn er glaube, auf Grund einer vermutlichen gottlichen Offen-
barung von seinen (elitbden entbunden zu sein. Ein anderer Jesuit
hat seinen Leidenschaften so sehr den vollen Schwung gelassen, dass
er eine ganze Abtei denunzierte, und er soll wiederum nicht gesiindigt
haben, weil er die gute Intention hatte, sie den Jesuiten in die Héinde
zu spielen.» Die Schrift schliesst mit der sarkastischen Bemerkung,
die Jesuiten sollten besonders gegen die Jansenisten ihren Leiden-
schaften fronen, denn das sei Gott besonders angenehm! — Diese
Zornergiisse, wie berechtigt sie auch waren, wurden auch von seinen
Freunden «ob excessivam mordacitatem» missbilligt und abgelehnt.

Auch dem Bischof blieben die Sticheleien de Wittes nicht er-
spart. Mit Riicksicht auf diesen unwiirdigen Prilaten klagt er!):
«Ich weiss nicht, welche merkwiirdigen Dinge dieses Jahrhundert

1) Dissertatio prodroma adversus Motivatorem praeposterum P. Huygens,
Societatis Presbiterum, Temeratorem publicum Verbi Dei in Civitate Mech-
liniensi. 1691,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1961. 7



— 98 —

noch gebiren wird. Recht, Gesetze, Richterspriiche werden iiber den
Haufen geworfen, rechtmiissige Beschwerdefithrer verlenmdet und
die Richter heissen das gut.» Auf einen Mann, der solches in Schutz
nimmt, soll das Wort Anwendung finden: « Dat veniam corvis, vexat
censura columbas.»

Bald musste Precipiano zu der Uberzeugung kommen, dass der
zithe Widerstand der Lowener Richtung nur mit aussergewthnlichen
Mitteln gebrochen werden konnte. Darum wandte er sich durch Ver-
mittlung des Marquis de Castanaga an den Konig und erbat sich per-
sonliche Vollmacht, um kiinftighin gegen die Widerspenstigen nach
eigenem Belieben vorgehen zu konnen, mit Ausschliessung jeder
Berufungsmoglichkeit oder Intervention einer juristischen Instanz.
Dieser Schritt Precipianos veranlasst de Witte zu einem scharfen
Brief1), in dem er den Bischof auffordert, die «vielen Missbriuche»
iiber die er sich beim Konig beklagt hatte, niher zu umschreiben,
denn — so heisst es — «Sie haben das Geschlecht de Berghes in seinem
verstorbenen Bischof beleidigt, ihn als den Urheber und Forderer
allen kirchlichen Elends hingestellt, und wir, Vikare, Offiziale,
Kapitel, General-Vikare, die an seiner Seite standen, fithlen uns durch
Thre Vorwiirfe und Verleumdungen ebenfalls beleidigt. Darum er-
heben wir Protest gegen Ihre procedures aussi injustes et outra-
geantes, que violentes».

De Witte brauchte nicht lange auf eine Antwort zu warten. Am
9.Januar 1691 veroffentlichte Precipiano, wie er schon 1685 in Briigge
getan hatte, ein Dekret, in dem er das Bibellesen als die Hauptursache
der grossen Verwirrung bezeichnete und das Lesen der Bibel mit
sofortiger Wirkung verbot?). Hier begegnet uns die eigentliche
Kontroverse, um derentwillen de Witte schliesslich auf seine Pfarr-
stelle verzichtet und Mecheln verlassen hat. Natiirlich haben seine
Gegner nicht unterlassen, das Gerilicht zu verbreiten, dass er von
seinem Amte abgesetzt worden sei. Demgegeniiber soll festgestellt
werden, dass de Witte von keinem dazu gezwungen, sondern ganz
freiwillig seinen Riicktritt vollzogen hat, einzig und allein, weil das
Bibelleseverbot wider sein Gewissen war. Es diirfte darum niitzlich

1) Lettre & Mgr. 'archevéque de Malines sur ce qu’il a remontré & son
Iixcellence le Marquis de Castanaga au mois de ... 1690.

?) In seiner « Epistola pastoralis super praecipuis ecclesiarum belgicarum
turbis» vom 31. Oktober 1691 wurde das Verbot erneuert, die strikte Befolgung
der IV.Regel des Tridentinums verlangt, und verdidchtigte Ubersetzungen,
besonders die « von Mons» verurteilt.



sein, auf die Hintergriinde dieser Kontroverse etwas naher einzu-
gehen.

Ubersetzungen des Neuen Testamentes in der Volkssprache hatte
es in den siidlichen Niederlanden schon friihe gegeben. Bis zum Jahre
1528 war ausschliesslich die von dem Humanisten Erasmus verfasste
in Gebrauch. Von da an wurde sie infolge der Bemiihungen der
Lowener Fakultit mehr und mehr durch die Vulgata verdringt!).
Nach der einschligigen Entscheidung des Trienter Konzils %) stellte
die Fakultit einen vorliufigen Index zusammen, in dem mehrere
wallonische und deutsche Ubersetzungen verboten wurden, mit der
Begriindung, dass der Sinn durch falsche Ubersetzungen, Hinzu-
fiigungen und Auslassungen korrumpiert worden sei. 1570 wurde der
Verkauf von biblischen Biichern ohne kirchliche Erlaubnis verboten ;
die Buchhindler wurden eidlich verpflichtet, dem Beschluss zu ge-
horchen?®). Nur die sogenannte «Antwerpsche Bibel» wurde zu-
gelassen. Die erste Edition datiert vom Jahre 1530 und wurde von
dem Buchhindler Jan Moerentorf herausgegeben. 1550 folgte eine
von den Lowener Theologen revidierte und mit koniglichem Privileg
versehene Neuauflage, die in dem zum niederlindischen Sprach-
gebiet gehorenden Teil Belgiens allgemeine Verbreitung fand.

Als aber Precipiano wihrend seines Episkopats in Briigge auf
einmal das Bibellesen strengstens verbot (1685), wurde dieser Be-
schluss als eine eigenmiichtige Verletzung eines alten Privilegs emp-
funden und in breiten Kreisen mit Widerwillen entgegengenommen.
Der Jesuit Cornelis Hazart verteidigte die bischofliche Entscheidung
in einer Schrift, in der er das Bibellesen als direkt schéadlich und ge-
fihrlich bekimpfte *). Von dem Bischof von Utrecht, Johannes van
Neercassel, erschien nun, wohl auf Anregung Arnaulds, eine Gegen-

1) Die Lowener Fakultiit hatte sich von jeher um die Ubersetzung und
Verbreitung der HI. Schrift bemiiht. Die bekanntesten Herausgeber in Ant-
werpen, Vorsterman und Liesveldt, liessen ihre Ausgaben gerne von den

E :
Loéwenern korrigieren. So wurde z. B. die Doxologie hinter dem Vaterunser
ausgelassen mit Hinweis auf den griechischen Text.

2) Sessio IV vom 18. April 1546: Decernit et statuit (sacrosancta Synodus)
ut posthac sacra scriptura... quam emendatissime imprimatur; nullique
liceat imprimere vel imprimi facere... libros de rebus sacris sine nomine
autoris, neque illos in futurum vendere aut apud se retinere, nisi primum
examinati probatique fuerunt ab Ordinario.

3) Vgl. Reusch: Indices librorum prohibitorum. S. 302 f.

4) Suivius (Deckname fiir Hazart) : « Het schadelijk lezen der HIL. Schrifte
1685.



— 100 —

schrift1), in der das Lesen der Bibel wirmstens empfohlen wurde,
weil es ein ausgezeichnetes Mittel sei, sich im Glauben zu stéirken und
sich vor Glaubensabfall zu schiitzen. Zudem koénnte die Riickkehr
der Protestanten zur Mutterkirche erleichtert werden, wenn man sie
die Bibel beibehalten liess. Die vierte Regel von Trient sei nicht (mehr)
verbindlich 2).

Auch de Witte war iiberzeugt vom Nutzen des Bibellesens, aber
er wusste auch, dass die alte Moerentorfsche Edition schon lingst
sprachlich und stilistisch veraltet war und durch eine neue revidierte
Ausgabe ersetzt werden sollte. An diese Arbeit machte er sich dann
wihrend des Episkopats de Berghes’ heran. Er iibersetzte aber nicht
direkt aus der Vulgata, sondern beniitzte als Unterlage das franzosi-
sche Nouveau Testament «von Mons». Woher diese Benennung ?

Der zum Kreis von Port-Royal gehorende Le Maitre de Sacy,
Neffe Arnaulds, hatte sich wihrend seiner Gefangenschaft in der
Bastille, wohin er 13.Mai 1666 gebracht worden war, mit der Uber-
setzung der Vulgata unter Heranziehung des griechischen Textes be-
fasst 2).

Die Druckerlaubnis wurde aber vom Kanzler, Séguier, ver-
weigert, zunichst weil er kurz vorher seinem Giinstling, dem Ora-
torianer Amelotte, die Genehmigung zur Herausgabe der von diesem
verfassten Ubersetzung gegeben hatte, und sodann weil alles, was
von der Seite Port-Royals kam, ihm verdachtig erschien. Der Drucker
der Port-Royalisten, de Savreux, konnte diesmal nicht den Mut auf-
bringen, die Arbeit zu {ibernehmen, weil er die rezente Veroffent-
lichung der « Lettres Provinciales» Pascals mit Gefédngnisstrafe in der
Bastille hatte biissen miissen. De Savreux verwies nun auf seinen
fritheren Lehrling, den Buchhéndler Migeot in Mons (im belgischen
Hennegau), der dann die Herausgabe ibernahm. Unter dem Namen
«das Neue Testament von Mons», hat das Buch seinen Gang in die

1) van Neercassel: «Gods Woord verdedigd tegen het geschrift van
Suivius» 1685. — Schon 1677 hatte van Neercassel seinen «Tractatus de lectione
scripturarum, in quo Protestantium eas legendi praxis refellitur, catholi-
corum autem stabilitur» herausgegeben.

%) Die vierte Regel : «Si Biblia sacra vulgari lingua passim sine diserimine
permittantur, plus... detrimenti quam utilitatis oriri... in parte judicio
episcopi aut inquisitoris stetur... ut lectionem in vulgari lingua concedere
possint. .. Quiautem absque tali facultate ea legere seu habere praesumpserit. ..
absolutionem percipere non possit.»

3) Nach Racine, Histoire ecclés. haben auch Arnauld, Antoine Le Maitre,
Nicole und der Duc de Luynes mitgearbeitet.



— 101 —

Geschichte angetreten. Es wurde bei der berithmten Druckerei
Elzevier in Amsterdam zur Presse gegeben, erschien April 16671),
und fand in Frankreich eine tiberraschend schnelle Verbreitung. Es
gehorte bald zum «bon ton», ein Exemplar zu besitzen 2). Sofort nach
Erscheinen wurde es aber durch den Erzbischof von Paris, Hardouin
de Péréfixe, auf Grund friitherer Synodebeschliisse verboten. Auch
die Jesuiten fingen an, gegen das Buch zu hetzen und wussten auf
Betreiben des koniglichen Beichtvaters, Annat, ein Staatsdekret zu
erreichen, das sich der Verurteiling Hardouins anschloss (22. No-
vember 1668). Nun loderte der Kampf erst recht auf?). Wiederum
verurteilte Pérefixe das Buch, diesmal mit der Begriindung, dassesda
und dort von der Vulgata abweiche und an einigen Stellen den
Jansenismus begiinstige. Die Indexkongregation verurteilte dann
(1679) eine in Briissel 1675 erschienene Ausgabe?). Diese Verbote
konnten aber der raschen Verbreitung des Buches keinen Einhalt
tun. Schon 1684 — 17 Jahre nach der ersten Edition — wurde bereits
die 25. Auflage zur Presse gegeben. Esist dieses vielumstrittene Buch,
das de Witte fiir seine niederlindische Ubersetzung benutzt hat.
Daraus ist auch die heftige Bekimpfung zu erkliren, der sie spiter
ausgesetzt sein wird.

Das Bibelleseverbot Precipianos rief die Geistlichen von Mecheln
zur Gegenwehr auf. Inihrem Namen stellte de Witte eine Bittschrift?)
an den Hof von Mecheln zusammen, in der sie ersuchen, das bischof-
liche Mandement als ungiiltig zu erkldren. Sie erinnern daran, dass
das Neue Testament von Mons die Genehmigung des Erzbischofs

1) Nouveau Testament de Nostre Seigneur J.Chr. traduit en francais
selon 'édition vulgate, avec les différences du Grec. A Mons, chez Gaspard
Migeot, en la Rue de la Chaussée, & I'enseigne des trois vertus. Avec privilege
et approbation 2.vol. Auf dem Titelblatt eine Vignette mit dem Spruch:
ardet amans spe nixa fides.

Nicht alle Auflagen sind bei Elzevier gedruckt worden ; wohl aber tragen
alle den Namen Migeots. Vgl. A. Willems, Les Elzeviers, Histoire et annales
typographiques. 1880.

?) Sainte Beuve, Port-Royal: « Sur la table et dans la ruelle ce N. T\, élé-
gamment traduit, élégamment imprimé, était en 1667 le genre spirituel.»

3) Arnauld : Abus et nullité de I'ordonnance supreptrice de Mgr. I'arche-
véque de Paris par laquelle il a défendu de lire et de débiter la traduction du
N.T. & Mons. und: La lecture de I’écriture sainte contre les paradoxes impies
de Mallet.

1) Der Verurteilung der Briisseler Edition wurde hinzugefiigt: «vel
ubique locorum et quocunque idiomate impressus vel imprimendus. »

5) Requeste gepresenteert aan het Hof door de KW Heeren Pastoors van
20. Januari 1691.



— 102 —

von Cambray und des Bischofs von Namen trage und auch der konig-
lich patentierte censor librorum sein «nihil obstat» erteilt habe. So-
dann werden die schon von Neercassel angefiihrten Griinde zu-
gunsten des Bibellesens hervorgehoben. Der Hof von Mecheln wies
die Klage zuriick und auch ein zweiter, diesmal beim kéniglichen
Hof in Briissel eingereichter Protest blieb erfolglos. Die meisten
Geistlichen gaben nun ihren Widerstand auf und unterwarfen sich.

Anders aber de Witte. In zwei volkstiimlichen Schriften?!) be-
tonte er, dass das Neue Testament in der Volkssprache geschrieben
worden ist und zur Lesung durch das Volk bestimmt ist. Der Index
sei nur gegen Haretiker aufgestellt worden. Man solle nicht behaupten,
dass durch das Bibellesen Missbriauche entstehen konnen, denn «abu-
sus non tollit usum» und auch bei der Hl. Kommunion hétten sich
viele Missbriuche eingeschlichen, aber keiner denke daran, sie des-
wegen zu verbieten. Sodann forderte er den bischoflichen Ratgeber,
den Dominikaner Harney schriftlich auf?), mit ihm vor einem vom
Erzbischof zu ernennenden Forum eine 6ffentliche Diskussion iiber
folgende Thesen zu fithren: @) Das Neue Testament ist fiir die da-
maligen Volker in ihrer Muttersprache geschrieben worden. b) Das
Neue Testament ist von den Aposteln weitergegeben in der Sprache
derer, denen der Glaube verkiindet wurde. ¢) Die HI. Viiter haben
das Bibellesen empfohlen. d) Die Griinde, die die Viter damals fiir
das Bibellesen angefiihrt haben, gelten auch noch fiir die Gegenwart.
Harney liess die Herausforderung unbeantwortet. Statt dessen rief
Precipiano am 31. Januar 1691 die Bischdofe von Antwerpen, Briigge
und Roermond zu einer Konferenz, bei der auch Harney und Steyaert
anwesend waren, nach Briissel zusammen. Es wurde dort ein Pro-
gramm aufgestellt, um den Kampf gegen die Jansenisten wirksamer
zu fiihren. Es wurde beschlossen: @ ) nach Rom und Madrid zu schrei-
ben iiber die Einfiihrung des Formulars Alexanders VII., b) den
- Statthalter zu ersuchen, die Druckerlaubnis theologischer Biicher
ausschliesslich den Bischofen zu reservieren, mit Ausschaltung
anderer Instanzen (Lowener Fakultit), ¢) die Beschliisse beziiglich
des Druckes und der Verbreitung von Biichern dem Volke von neuem

) @) Korte Bemerckinge op het tegenwoordigh Boeck-verbieden, door
eenen Liefhebber van de Waerheyt. 1691.

b) Samenspraak tusscheneenen Parochiant vanOnze Lieve Vrouwe Kerck
tot Mechelen ende eenen Theologant, aengegaen den 20. Maert 1691.

%) Provocatio ad eximium P.Martinum Harney pro Lectione S.Scrip-
turae in linguis vulgaribus facta ab Alethophilo Onitrama, theologo. 1691.



— 103 —

einzuschirfen, d ) Harney und Steyaert ein Verzeichnis von Biichern
aufstellen zu lassen, die verboten werden sollen?!), ¢) das Lesen der
Bibel, namentlich des Neuen Testaments von Mons formell zu ver-
bieten, f ) sich bei der Propaganda iiber die Ausbreitung des Jansenis-
mus zu beklagen.

Als diese Beschliisse bekannt wurden, erklirte de Witte in
einem Brief?) an Precipiano, nicht gewillt zu sein, das Bibellese-
verbot von der Kanzel bekanntzugeben, weil er dagegen uniiber-
windliche Bedenken habe. Dann fahrt er fort: «Das Dekret hat in
meiner Gemeinde nicht die geringste Bedeutung, denn hichstens ein
paar Dutzend Gliaubige haben die Erlaubnis, die Bibel zu lesen. Ich
brauche nur mit den Augen zu zwinkern und sie unterlassen es sofort.
Die Lust am Bibellesen ist unter dem Volk so gering, dass man viel-
mehr kriftig dazu anspornen sollte. Das wiire besser als das kleine
bisschen Glaube, das man jetzt noch besitzt, absterben zu lassen.»
Dieser Brief ist fiir einen so aufbrausenden und leidenschaftlichen
Mann, wie de Witte es war, massvoll und in ruhigem Ton geschrieben.
Leider aber wurde der gute Eindruck wieder durch eine dusserst
gehiissige Bemerkung verdorben. Am Schlusse des Briefes heisst es:
«Ich habe diesen Brief franzosisch geschrieben, weil dieser Erz-
bischof kein Niederlindisch versteht — fiirwahr ein sehr grosser
Mangel fiir einen brabantinischen Bischof! — und weil er sich in der
franzosischen Sprache besser zurechtfindet als in der lateinischen.» —
Wer einen solchen (iegner an seiner schwachen Seite angreift, ist ein
verlorener Mann!

Abermals verlangte Precipiano kategorischdie Bekanntmachung
des Leseverbots von der Kanzel herab, und wiederum antwortete de
Witte brieflich ®). Er beklagt sich iiber die Wiihlereien, unter denen
er von Anfang an zu leiden gehabt habe, so dass die Vermutung nahe
liege, man wolle ihn sich vom Halse schaffen und ihm den Laufpass
geben. Kr selber wolle nichts lieber als sich in die Stille zuriickziehen
und nach dem Grundsatz eines alten Propheten leben, der sagte:
«in nidulo meo morior.» Er habe die Stelle in Mecheln nur auf die

1) Dies wird dann spiiter der sogenannte « Index von Precipiano».

%) Lettre escrite & Seigneurie Illustrissime I’Archevéque de Malines par
le pasteur et doyen de Nostre Dame de la mesme ville, sur le sujet de son décret
du 9 janvier 1691. (Der Brief ist datiert 6. Februar 1691.)

3) Seconde Lettre escrite par le Pasteur et Doyen de Notre Dame &
Malines & I’Archevéque de la mesme ville, sur le sujet de son décret du 9 janvier
1691. (Der Brief trigt das Datum 5. Mirz 1691.)



— 104 —

dringendsten Bitten de Berghes’ angetreten, dort nur Verdruss und
Arger geernet, fast ausschliesslich von seinem viterlichen Erbteil
leben miissen und dabei sein Vermégen zum Teil eingebiisst. « Wenn
ich weiss, dass mein Nachfolger ein Mann sein wird, der nicht die
korrupte Moral, sondern das Evangelium predigt, will ich mich gerne
zuriickziehen.» ‘

In diesem Brief macht de Witte eine Anspielung auf die mate-
riellen Verhéltnisse, unter denen er in Mecheln lebte. Wie unbefrie-
digend diese gewesen sind, hat er in drei Schriften!) dargetan. Er
rechnet darin dem Kapitel vor, dass seine Einnahmen sich jéahrlich
auf nicht mehr als vierhundert Gulden beliefen, nimlich aus Stol-
gebiihren durchschnittlich nicht ganz dreihundert Gulden; aus
Traueramtern fiinfzig Gulden, und aus den Kapitelgiitern noch ein-
mal jéahrlich vierundsechzig Gulden. Dagegen forderte das Kapitel
die Einnahmen aus der «cera funeralis» — Trauerkerzen — fiir sich.
Diesen Einnahmen stehen an «onera pastoratus» achtzehnhundert
Gulden gegeniiber, namlich fiir seinen Haushalt mit zwei Haus-
dienern und einem Vizepastor, sodann fiir Armenausgaben, Repara-
tionen am Pfarrhaus (qui tectibus abundat), Steuer, Mensa et Re-
fugium fiir durchreisende Geistliche, Vergiitungen fiir Gastprediger,
Reisekosten mit Pferd und Wagen (ut brumelibus et tempestuosis
diebus decenter administratio peragi fuisset). Darum verlangte er
eine «portio congrua» aus den Kapitelgiitern, die sich auf jihrlich
viertausend Gulden berechnen liessen. Das Kapitel wusste ihn aber
meisterhaft hinzuhalten und eine Entscheidung zu verschieben.
Sechs Jahre lang hat de Witte sich um seinen «entsprechenden An-
teil» bemiiht, ohne aber etwas zu erreichen. Mit Recht konnte er
seufzen : « Arduum est cum diis pugnare.»

Weil de Witte in seiner Weigerung, das Leseverbot offiziell von
der Kanzel bekanntzumachen, beharrlich blieb, konnte er sich an
den Fingern abzihlen, dass frither oder spéter eine kirchenrechtliche

1) @) Motivum juris rev. adm. Domini Aegidii de Witte, pastoris et
decani ecclesiae Mariae trans Diliam in Civitate Mechliniensi supplicantis,
adversus R.R. adm. atque Amplissimos D.D. Capituli metropolici ejusdem
Civitatis, rescribentes. 1686.

b) Anacephalaeosis emolumentorum et onerum pastoratus B.M. trans
Diliam summatim resultans ex declarationibus decursu litis exhibitis. 1686.

¢) Motivum juris alterum rev. adm. Aegidii de Witte, pastoris et decani
ecclesiae B. Mariae trans Diliam in Civitate Mechliniensi supplicantis, adversus
RR adm. atque amplissimos D.D.Capituli metropolitani Civitatis ejusdem,
rescribentes. 1689.



— 106 —

Prozedur folgen wiirde. Um dieser zuvorzukommen, entschloss er
sich zuguterletzt, sich der Jurisdiktion des Erzbischofs zu entziehen
und von seinem Amte zuriickzutreten. In einem Schreiben!) vom
24, Mirz 1691 teilte er Precipiano mit: «je vous remets done, Mon-
seigneur, entre les mains mon église sans aucune réserve, vous con-
jurant seulement de la pourvoir d'un homme nourri, non dans les
relachements et les chicanes de la nouvelle théologie, mais dans la
vénérable antiquité de I'écriture sainte, des régles de 1'église et de la
doctrine uniforme des Péres de notre religion.» Sodann will er dem
Erzbischof noch einmal erklidren, wie es seiner Ansicht nach um den
angeblichen « Jansenismus» bestellt ist, und schreibt: « Qu’entend on
de plus ordinaire parmi le monde que cette exprobation: «cet homme
est d'une vie exemplaire, c’est un savant ecclésiastique, c’est un
pasteur laborieux pour son troupeau, mais (le malheur!) c¢’est un
Janséniste.» On loue donc les bonnes mceurs et la science de ceux a
qui on donne ce nom, et on condamne dans les Mémes ce que personne
n'y voit. On géite ce qu’ils ont de bon par un mal qu’on ignore. On
flétrit leurs qualités excellentes qu’on ne saurait désavouer, par un
mot en I'air, qui n’a aucune idée fixe... Car quel est effectivement le
reproche qu’on veut faire & ceux qu’on nomme Jansénistes ? C’est
véritablement en général le reproche d’hérésie, d’erreur, et de foi
suspecte. Il n’est néanmoins trés certain, qu’il ne peut y avoir
aucune erreur ou hérésie sans un dogme précis, dans lequel elle con-
siste. Or quel est ce dogme précis qui fait le Janséniste de nos jours?
Car on en débite de toutes sortes, et on n’en saurait prouver aucun.
Les uns le mettent dans quelques Doctrines erronées touchant la
grice de Dieu et le libre arbitre, d’autres dans des sentiments con-
traires au S.Siege, quelques-uns dans la répugnance au culte de la
Vierge, les autres dans 'administration du sacrement de pénitence.

On s’est justifié mille fois de toutes ces accusations vagues par
des Remontrances qui sont demeurées sans replique, et entre autres
on a dit que pour la grace on n’a pas d’autres sentiments que ceux de la
grice efficace par elle méme, et que ce qu’en éerit S. Augustin dans sa
lettre & Vital; qu’on veut de bon cceur donner au S. Siége toutes les
prérogatives qui lui appartiennent, laissant a part celles, qu'on
dispute dans les écoles et que Bellarmin méme reconnait d’étre

1) Troisiéme Lettre escrite par le Pasteur et Doyen de nostre Dame a
Malines & ’'archevéque de la mesme ville sur le sujet de son Décret du 9. janvier
1691. (Der Brief ist datiert 24. Mérz 1691.)



— 106 —

disputées entre les catholiques; qu’on estime le culte de la Mére de
Dieu comme un moyen trés utile au salut, et qu’on ne condamne que
les abus; qu’on a nulle intention de faire revivre les anciennes péni-
tences, mais qu’on croit seulement que la conversion du pécheur a
communément besoin de temps et de travail, et qu’on n’est pas quitte
de 'enfer pour dire quelques petites priéres ou faire quelques légeres
pénitences, qui n’ont nulle proportion avec les péchés. Ce n’est done
vraiment aujourd’hui qu’une hérésie en l'air et un crime sans nom,
comme disait alors Tertullien, , solius nominis crimen est*, que celui
de Janséniste. Et si on veut donner place & la justesse d’esprit, on
trouvera & moins de rien, que celui qu’on décrie ordinairement par ce
nom odieux, n’est qu'un homme savant et pieux, qui n’aime pas les
opinions favorables & la nature corrompue. Il ne faut que précher la
voie étroite, que faire peu d’état des Casuistes et des Théologiens
commodes, que de se plaindre des désordres qu’on remarque partout,
pour avoir la renommée de Janséniste, lorsqu’on n’aurait jamais vu
le livre de Jansénius. »

Der sensationelle Schritt einer so allgemein bekannten Person-
lichkeit wie de Witte es war, rief begreiflicherweise allseits grosse
Aufregung hervor. Von mehreren Seiten wurde versucht, ihn zu be-
wegen, auf seinen Beschluss zuriickzukommen. Deputationen und
Bittschriften liefen bei Precipiano ein mit dem Ersuchen, ihn in
seinem Amte zu belassen. Sie wurden aber ohne weiteres abgewiesen.
Als dann das Kapitel einige Monate lang siumig blieb, einen Nach-
folger zu wihlen, forderte Precipiano die Kanoniker auf, innerhalb
zwei Tagen zur Wahl zu schreiten. Nun reichte die Kirchgemeinde
einen schriftlichen Protest ein') und beklagte sich dariiber, dass
Precipiano ihre Abgeordneten nicht habe empfangen und ihre Bitt-
schriften nicht habe lesen wollen. Die Gemeinde habe immer das
Recht gehabt, einen Nachfolger empfehlen zu diirfen. Durch sein
eigenmiichtiges Vorgehen habe der Erzbischof ihre Rechte verkannt
und entgegen dem Tridentinum gehandelt. (Sessio 24, cap.18.) Auch
dieser Schritt war umsonst getan.

Dennoch konnte de Witte Mecheln nicht sofort verlassen. Weil
der Amtsantritt seines Nachfolgers sich verzigerte, blieb er bis
Ende 1691 als Deservitor titig, und fand auch dann reichlich Ge-

1) Klachschrift voor de parochianten van onse lieve Vrouwe Parochie
binnen Mechelen aen syne Hoogweerde den Artsbisschop, over den onwettigen
Keus van eenen pastoor voor deselve parochie. 1691.



— 107 —

legenheit, gegen seine Gegner in die Schranken zu treten. Als Steyaert
an der Fakultit einige Thesen iiber die «gratia Thomistice sufficiens»
verteidigte, gab er eine Widerlegung !) heraus, in der er die Auffassung
des Aquinaten verwarf, weil sie ebenso pelagianisch sei als die der
Jesuiten. GGegen solche Hiresien gebe es nur ein Heilmittel, nimlich
alle scholastischen Spekulationen zu vermeiden und sich ganz der
HI. Schrift zu konformieren. Dann riefen ihn die Thesen des Franzis-
kaner Paters Bonaventura van den Dycke auf den Plan. Dieser Mino-
rit verstieg sich zu der Lehre, dass der Papst «Deus in spiritualibus
et temporalibus» sei. Fiir diese Auffassung glaubte er sich auf
Capistrano, den Beschreiber des Basler Konzils, berufen zu kinnen.
In zwei Schriften 2) erbrachte de Witte aus der Kirchengeschichte den
Erweis, dass der Papst keine souverine Gewalt in der Kirche besitze.
Alle seine Entscheidungen und Erlasse seien dem Urteil der Universal-
kirche unterworfen, und die Lehre der Unfehlbarkeit sei falsch,
licherlich, irrtiimlich, stehe im Widerspruch zur HI. Schrift, be-
glinstige Schisma, zerstore den offentlichen Frieden und laufe auf
die Vernichtung von Staaten und Konigreichen hinaus.

Die letzte in Mecheln verfasste Schrift ist ganz anderer Art als
sein sonstiges Schrifttum ®). Es ist ein merkwiirdiger Dialog, in dem
ein Casuist, als Vertreter aller Laxisten und Verderber der gesunden
Moral die Hauptrolle spielt und ein Zwiegespriich fiihrt mit der
Hiresie. Casuistik und Héresie kommen sehr gut miteinander aus,
denn sie sind wie Bruder und Schwester! Thema des Gespriichs ist
«der vielkopfige Drache», die Personifikation der jesuitischen Moral-
theologie mit ihrer Probabilititslehre, reservatio mentalis, ignorantia
inculpabilis und allen sonstigen sittenverderbenden Spitzfindig-
keiten.

Ende 1691 konnte de Witte dann Mecheln verlassen. Er ging
nach Audeghem, in der Nahe von Oudenaarde, siidlich von Gent, wo

1) Disquisitio de gratia sufficiente (quam Thomistae dicunt) et de morte
seu fusione Sanguinis Christi pro omnibus. Adversus Martinum Steyaert,
Theologum Lovaniensem. Per Joannem Aurelium Palladii Defensorem.
11. Novembris 1691.

%) @) Antidotum ad Articulos binos Thesium historico-theologicarum
F.Bonaventurae van den Dycke, praetense erutarum e doctrina S. Joannis de
Capistrano, praeparatum per Joannem Cantorem, Presbiterum. 1691.

b) De potestate ecclesiae, papae etc.

%) Prisci Censorini photistici Hydra Mystica, sive de corrupta morali
doctrina Dialogus.



— 108 —

er beim dortigen Pfarrer und Kanoniker von Sankt Bavo Unterkunft
fand.

Precipiano tat indessen in der Verfolgung der Jansenisten einen
weiteren Schritt. Er beschloss, nunmehr das Formular Alexan-
ders VII. auch in Belgien einzufiithren. Er war in dieser Sache «plus
papiste que le pape», denn er fiigte eigenmiichtig den Satz hinzu:
«Ich beschwore nicht nur die Wahrheit dessen, was sich in diesen
Bullen auf das Recht, sondern auch dessen, was sich auf die von
Alexander VII. definierte Tatsache bezieht, d.h. dass ich die 5 Sitze
verdamme, nicht nur im allgemeinen in jedem ketzerischen Sinn, den
sie haben, sondern auch speziell als aus dem Augustinus des Jansenius
exzerpiert, und in dem von Jansenius intendierten oder in seinem
Buch ausgedriickten Sinn.» Diese Entscheidung verfehlte ihre Wir-
kung nicht; sie gab der Kontroverse iiber die Gnadenlehre neue Nah-
rung !). Die Lowener Fakultit entsandte den Augustiner Bernard Dé-
sirant und Joannes Liberius Hennebel nach Rom, wo sie vom Ende
1692 bis 1694 Besprechungen fiihrten. Die Frage beziiglich der 5
Thesen war auf einmal wieder brennend geworden, und de Witte
blieb dabei nicht beiseite stehen. Er betonte nachdriicklich 2), dass
es nicht erlaubt sei, das Formular zu unterschreiben, schon deswegen
nicht, weil vier von den fiinf Thesen sich nicht bei Jansenius finden.
Mit plastischer Deutlichkeit spricht er sein scharfes Urteil iiber das
Formular aus mit den Worten: «Das Formular Alexanders VII. ist
mit so vielen krummen Falten plissiert, wie die Haube einer Beghinen-
schwester. Es ist eine Erfindung schwarzer Geister.» Dann stellt er
den verurteilten aus dem «Augustinus» eine Anzahl Stellen gegen-
iiber, aus denen die Orthodoxie des Jansenius iiberzeugend hervor-
geht. Die Thesen seien bewusst zweideutig redigiert; sie konnen auf
verschiedene Weise ausgelegt werden. Jansenius’ Thesen haben einen
durchaus katholischen Sinn. — Das gleiche Thema erértert er in einer
weiteren Schrift3) in der er zunidchst wiederum Jansenius in Schutz
nimmt. Dieser sei ein grosser und vortrefflicher Bischof gewesen, dem
die hohe Auszeichnung zuteil geworden ist, mit den hollindischen
Protestanten zu diskutieren, weil man keinen der Sache besser ge-

1) Uber die damit zusammenhiingenden Streitigkeiten siehe Reusch.
Index II. S.646 f.

%) Propositiones V Cornelii Jansenii Episcopi Iprensis Famosis Propo-
sitionibus damnatis contrariae exhibitae per Joannem Aurelium. 1692.

3) Samenspraek tusschen Recht-hert en Waermondt, jonghe theolo-
ganten, over het Formulier teghen Jansenius.



— 109 —

wachsenen Mann habe finden konnen. Gegen den grossen Prote-
stanten Voetius in Utrecht habe er sein «Spongia notarum» ge-
schrieben. Die Thesen konnen verschieden erklart werden. Zum Bei-
spiel die erste These: « Einige Gebote Gottes sind unmoglich» soll im
. Zusammenhang mit dem ganzen Buch beurteilt werden. Man kénne
auf verschiedene Weise etwas unmoglich nennen. Wir sagen oft,
etwas sei unmoglich und nachher stellt sich heraus, dass es doch auf
irgendeine Weise maoglich war. So sagt Christus, dass ein Reicher
unmoglich in das Himmelreich eingehen konne, und Hebr.6/4 er-
klirt, dass Menschen, die vom Glauben abgefallen sind, unmaglich
durch Busse erneuert werden koénnen. Dennoch ist es irgendwie
moglich. So verhalte es sich auch mit der ersten These. An anderen
Stellen lehre Jansenius, dass die Gebote Gottes wohl moglich sind.
Er habe sagen wollen: es ist «par maniére de dire» unmoglich. So
stehe es auch mit der letzten These, dass Christus «nicht fiir alle Men-
schen gestorben sei». Man halte doch Jansenius nicht fiir so dumm,
dass er solches behauptet. Er lehre, dass Christus fiir alle Menschen
gestorben sei, dass sein Tod ein geniigendes Losegeld fiir die Siinden
aller Menschen gewesen sei, aber er sei besonders gestorben fiir die
Auserwihlten. Der Anstifter dieser neuen Ketzerjagd sei Steyaert,
der selber zugegeben habe, dass die Thesen sich nicht bei Jansenius
finden. «Nun liegt die Gerechtigkeit unter dem Sarg.»

Die Verhandlungen der Léwener Fakultdt in Rom boten den
Anti-Jansenisten neuen Anlass, ihre Angriffe zu verdoppeln. In der
Hoffnung, dadurch eine fiir sie giinstige Entscheidung zu erreichen,
gaben sie eine Schmihschrift heraus, die an Niedertracht alle andere
weit hinter sich lasst ). Dreissig Jansenisten, darunter Pavillon von
Aleth, Saint Cyran, Nicole, Arnauld u.a. werden auf infame Weise
durchgehechelt und auch die beriichtigte Fabel von Bourgfontaine
(angebliches jansenistisches Komplott gegen den Staat) fehlt darin
nicht. Die Schrift wurde von Precipiano begiinstigt und auch die
Hand Steyaerts ist darin unverkennbar beteiligt. Die Jansenisten
werden darin angeschwirzt als satanische Verfiihrer, die die Re-

1) Jansenismus evertens omnem religionem extinguens omnem pium
affectum erga Deum... omnem in ecclesia judicem infallibilem eliminans...
venerationem imaginum et sanctorum etiam Deiparae cultum convellens,
vilipendens indulgentias et a sacramento poenitentiae et eucharistiae evertens,
proculcans regulam 4. Indicis Trid. sive permittens omnibus sine discrimine
lectionem sacrae scripturae in lingua vulgari et lectionem librorum prohibi-
torum.



— 110 —

ligion von zuunterst zuoberst kehren, die Liebe zu Gott ausléschen,
einen unfehlbaren Richter verwerfen, Bilder- und Heiligenverehrung
geringschétzen, die Menschen von der Busse und der HI. Eucharistie
fernhalten, die 4. Regel des Tridentinums iibertreten und die Lesung
der HI. Schrift allen ohne Unterschied gestatten. Diese ehren-
schéinderische Fibel ging nun doch auch der Kurie zu weit, und sie
wurde am 7.Dezember 1694 auf den Index gesetzt. Sie hatte aber
ihre vergiftende Wirkung schon getan. Arnauld schrieb eine Gegen-
schrift ) und auch de Witte blieb die Antwort 2) nicht schuldig. In
tiefster Entrisstung schlug er diesen «Molinistischen Wahnsinn»
nieder, nahm Jansenius und seine Schiiler in Schutz und rief die
Staatsorgane energisch auf, gegen solche Niedertrichtigkeiten Front
zu machen.

DeWittewohnte noch nicht lange in Audeghem, da erschien eines
Tages der Gouverneur der Stadt Oudenaarde mit einer 40 Mann
zahlenden bewaffneten Eskorte an seiner Tiir, um eine Haussuchung
vorzunehmen. Seine Biicher und Briefschaften wurden beschlag-
nahmt und von dem Rektor der Jesuiten in Anwesenheit zweier
Schreiber untersucht. Natiirlich verbreitete sich sofort das Geriicht
einer Verschworung — «ruse banale des policiers». De Witte wurde
zwar unbehelligt gelassen, aber unter diesen Umstédnden war er um so
eher bereit, dem Rat seines Freundes Andreas van der Schuur, des
Pfarrers in Vianen, nach Holland zu kommen, Gehor zu schenken.
Ende 1693 verliess de Witte sein Vaterland und liess sich in Utrecht
nieder, wo er in der unmittelbaren Nihe der alten Gertrudiskirche, am
Marienplatz, eine Wohnung fand. Da er von keinem Menschen ab-
hiingig sein wollte, fiihrte er dort, mit Hilfe eines Hausdieners,
seinen eigenen Haushalt und lebte «in nidulo suo» das Leben eines
Stubengelehrten. In seiner Wohnung liess er eine Hauskapelle ein-
richten, wo er privatim die Messe las.

Obwohl die Einladung an de Witte, nach Holland zu kommen,
von dem zum Utrechter Kreis gehtrenden van der Schuur ausge-
gangen ist, will das noch nicht heissen, dass er hier willkommen war.
Viele seiner hollindischen Zeitgenossen, soweit sie in Lowen ihre

1) Proces de calomnie intenté devant le Pape et les Evéques, les Princes
et les Magistrats par les nommés dans le placard intitulé: ¢Jansenismus
omnem destruens religionem» contre les Autours, les Approbateurs et les Fau-
teurs de ce Placard.

2) Phrenesis Molinistica se exerens in Scripto famoso cui titulus: Jansenis-
mus omnem destruens religionem. Demonstrante Joanne Aurelio. 1693.



— 111 —

Ausbildung empfangen hatten, waren wéihrend ihrer Studentenzeit
ofters mit ihm in Berithrung gekommen, aber falls dabei Freund-
schaftsbande gekniipft worden waren, sind diese durch das gerausch-
volle Auftreten de Wittes in Mecheln und seine spektakuliren Schrif-
ten spiter wieder zerbrochen oder wenigstens gelockert worden.
Nach der Ansicht vieler Utrechter musste de Wittes Anwesenheit
verhiingnisvoll wirken. Besonders dem Erzbischot Codde war alles
daran gelegen, eine respektvolle Distanz zu ihm zu bewahren. Beide
Ménner standen sich in Charakter und Veranlagung sowie in der Be-
urteilung der kirchlichen Lage diametral gegeniiber. De Witte konnte
fiir die schwankende, unschliissige Haltung Coddes kein Verstindnis
aufbringen. Codde sollte sich nicht einschiichtern oder abschrecken
lassen, sondern trotz Drohungen mit Bannfliichen und péapstlichen
Bullen sein bischofliches Werk unentwegt fortsetzen, denn Rom
handle gegen Utrecht ungerecht und wolle seine Vernichtung.
Schwachheit sei darum gleichbedeutend mit Verrat. Fiir den immer
zum Kompromiss und Frieden geneigten Codde, der fiir die Anwesen-
heit de Wittes verantwortlich gemacht wurde, war de Witte zu un-
gestiim, und zu intolerant, darum direkt gefihrlich. Ein Bruch mit
Rom sollte unter allen Umstinden vermieden werden, selbst wenn
es Coddes eigenen Kopf kosten sollte. '

Daraus erklirt sich, dass die kirchlichen Archive auffallend
wenig liber de Witte enthalten. Bei seinem Tode hinterliess er seine
Briefschaften seinem jiingeren Kompatrioten und spiteren Professor
am Seminar in Amersfoort, Philippus Laurentius Verhulst. Utrecht
hatte dafiir kein Interesse. Nur der Briefwechsel Coddes mit seinem
Agenten in Rom wirft auf das Verhiltnis zu dem belgischen Refugié
ein spirliches Licht. Daraus geht hervor, dass Codde schon im Jahre
1691, als de Witte noch in Mecheln tiatig war und voriibergehend
Amsterdam besuchte, sich weigerte, ihn zu empfangen mit der Be-
grindung: «Ich will mich nicht vor meinen Feinden bloB3stellen!).»
Nachdem de Witte dann in Utrecht seinen Wohnsitzgenommenhatte,
mehren sich die Klagen Coddes iiber die gegen ihn vorgebrachten
Beschuldigungen «wegen seines Umganges mit de Witte». Es heisst
dann: «De Witte lebt hier, ohne dass ich irgendwelchen Umgang mit
ihm habe. Ich habe ihn schon mehr als zwanzig Jahre nicht mehr
gesehen, und nie einen Briefwechsel mit ihm gefiihrt. Er ist aber
weder Ketzer noch Exkommunizierter und man hat mir nie verboten,

1) Codde an Waloni ( = Du Vaucel) Brief vom 6. September 1691. AOBC.



— 112 —

d’avoir connaissance avec lui !).» Schon eine Woche spéter versichert
Codde seinem Agenten: « De Witte ist ,,sua sponte‘ hierher gekom-
men. Er mischt sich nirgends hinein und lebt in Frommigkeits-
iibungen «et dans une grande retraite»?). Es waren vor allem die
Streitschriften de Wittes, die dem Erzbischof Sorgen bereiteten. Von
de Wittes spiter noch zu besprechenden «flimischen Brief» heisst es:
«elle fera sans doute du bruit», denn diese Schrift konne wiederum
gegen die Klerisei ausgespielt werden. Aber «ich weiss von nichts und
habe keinen Anteil daran»?). So klagt Codde, als de Wittes «Pane-
gyris» (dariiber weiter unten) erschien, wiederum: «Jedermann be-
hauptet, dass ich dahinter stecke, und dass ich unvorsichtig bin,
weil ich mit ihm befreundet bin. Aber de Witte griisst mich selten,
und es ist auch nicht wahr, dass er mit mir ,,familiar® ist *).» Trotz-
dem gibt Codde ihm das ehrende Zeugnis: «De Witte n’est pas
homme & se servir de restriction mentale?).» — Andererseits geht aber
aus Coddes Briefen deutlich hervor, dass die Utrechter — auch Codde
selber! — de Witte sehr gut zu finden wussten, wenn seine Mitarbeit
irgendwie niitzlich sein konnte. So teilt Codde seinem Agenten gele-
gentlich mit, dass er versuchen will, de Witte «zu bewegen gegen den
,,Nodus* zu schreiben»¢). Ein anderes Mal stellt er mit Befriedigung
fest, dass de Witte auch den «Kapuziner-Apostat»?) und «le Cham-
pion»#) bekémpfen wird. So haben die Utrechter einerseits die Fihig-
keiten de Wittes vollauf zu wiirdigen gewusst, und gerne von seinem
grossen Wissen und von seiner gewandten Feder Gebrauch gemacht.
Andererseits aber habe er der «causa ultrajectina» durch seine mass-
losen Angriffe auf die Ordensgeistlichen und Casuisten geschadet
und die Position Coddes gefiahrdet.

In den ersten Jahren seiner Utrechter Lebensperiode gab de
Witte den Hollandern keinen Anlass zu Klagen. Nicht als ob er an
Streitbarkeit eingebiisst hatte, sondern weil ihm nun endlich die

1) Codde an Waloni. Brief vom 29. April 1694. AOBC.

2) Idem 6. Mai 1694.

%) Idem 5. und 12. November 1697.

1) Idem 18.Februar 1699.

§) Idem 18. Februar 1699.

%) Gemeint ist das molinistische Werk des Kardinals Sfondrati: Nodus
praedestinationis dissolutus. Brief vom 28. Januar 1697.

) Michael Loeffius, ein zum Protestantismus iibergetretener Kapuziner-
monch. Brief vom 28. Januar 1697.

8) Le Champion ist Deckname fiir Martinus Steyaert.



— 113 —

Musse vergonnt war, eine lange gehegte Absicht zu verwirklichen. Es
ist die Herausgabe einer hollindischen Ubersetzung des Neuen Testa-
mentes!). Das Buch erschien 1696 in dem damals kirchlich zum Erz-
bistum Utrecht gehérenden Grenzort Emmerich. Es fand rasche Ver-
breitung 2), wurde aber auch mancherseits angefochten. Schon der
herausfordernde Zusatz auf dem Titelblatt «nach der Vulgata von
Mons» musste den (egnern wie ein Trompetenstoss in die Ohren
klingen. Steyaert an der Spitze, in seinem Kielwasser der Minorit
Bukentop, sodann der Pfarrer von Emmerich, Rosmeulen und der
beriichtigste Hetzer gegen die Utrechter Kirche, der Pfarrer von
Kethel, Adriaan van Wyck - «faex missionis» — riisteten sich zum
Kampf. Inihrer Kritik aber bringen sie wenig Neues hervor. Meistens
beschrinken sie sich auf eine Wiederholung alles dessen, was schon
zwanzig Jahre friiher gegen die franzésische Ubersetzung Sacys an-
gefithrt worden war. Auch jetzt hiess es: das Buch sei anonym er-
schienen, weiche von der Vulgata ab, begiinstige den Jansenismus
und verstosse gegen die einschligigen Bestimmungen des Triden-
tinums. Was man sonst noch einzuwenden hatte, waren nur lappische
Winzigkeiten, die man heute nicht mehr ernst nehmen kann, die aber
symptomatisch sind fiir die verhaltene Wut, mit der Jansenisten und
Antijansenisten sich das Leben verbitterten.

Steyaert — seit 1691 Generalvikar des Bistums ’'s-Hertogen-
bosch — verurteilte das Buch mit der Begriindung, dass es nichts
anderes sei als eine Ubersetzung — und dazu noch eine schlechte — des
franzisischen Originals®), und sodann, weil es anonym erschienen
sei. Spuren ciner jansenistischen Gesinnung glaubte er gefunden zu
haben in der Ubersetzung der Stelle 1.Tim.4/10, wo die Vulgata
liest : « Deus, qui est salvator omnium hominum.» De Witte hatte
diese Stelle tibersetzt mit: « Gott, der der Behiiter aller Menschen

1) «t Nieuwe Testament, na de Vulgata van Mons. Met korte Verklaaringen
op de duystere plaetsen, een Chronyk, Landkaertjes etc. Emmerik by Floren-
tius Abbema. 1696.

Nach Blommaerts: Nederduitsche Schrijvers van Gent, Gent 1861,
8.319-323 soll de Witte schon 1690 von Precipiano Druckerlaubnis erbeten
haben. Die Antwort des Erzbischofs war dann das Bibelleseverbot vom
9. Januar 1691.

%) Schon 1697 erschien wiederum in Emmerich eine neue Auflage. In
1702 folgten Neuauflagen in Briissel und Antwerpen.

3) «merum pseudo-evangelium cum non sit aliud quam Montense in
Flandria translatum, et alteratum et de novo revisum ac deterioratum.»



— 114 —

ist.» Nach Steyaert hitte er salvator mit «Heiland iibersetzen sollen,
aber, so fiigt er hinzu: «Es gibt Leute, quibus aegre est, si Deus vel
Christus ejus dicatur Salvator omnium hominum.» Diese Uber-
setzung erinnere deutlich an die 5. jansenistische These: « Semipela-
gianum est dicere Christum pro omnibus omnino mortuum esse aut
sanguinem fudisse.» De Witte stellte nun eine Erwiderung zusammen,
deren Titel allein schon den Widerwillen verrit, mit dem er seinem
Feindentgegengeht. Er glaubte, esnach der Lektiireder Steyaertschen
Zensur mit einem toll gewordenen Stier oder einem vor Wut schéiu-
menden Hund zu tun zu haben. Gegen solches Getier gebe es nur ein
Mittel : man soll ihnen ein « Capistrum» — eine Halfter oder einen Maul-
korb — anlegen!?) «Ich habe — so de Witte — eine Ubersetzung des
Neuen Testamentes veroffentlicht, die dem modernen Sprach-
gebrauch angepasst und mit einigen erlauternden Bemerkungen ver-
sehen ist 2). Dafiir hat man in der Gegenwart nur Schimpfworte und
wildwiitiges Fauchen iibrig. Man findet hiochstens sechs oder sieben
Worte, die an und fiir sich von geringer Bedeutung sind, und macht
dariiber Krach und Lirm. Es handelt sich aber bei einer Ubersetzung
um den Sinn, nicht um den Buchstaben. Man soll so wortlich wie
moglich die Gedanken des Autors wiedergeben, und wo das nicht
moglich ist, sollen die Gedanken beibehalten und die Worte einiger-
massen anders geordnet werden. Hie und da kénne es nétig sein, die
Weitschweifigkeit eines Autors zu kiirzen, und eventuell zweideutige
Formulierungen préziser zu umschreiben 2). Die Kritik Steyaerts auf
die Ubersetzung der Stelle 1.Tim. 4/10 beantwortet er mit der Be-
merkung, es handle sich da nicht um das Heil in Christo, sondern es
sei so gemeint «ut Deus omnium salvator dicatur, quia dat omnibus
aliquam salutem, per vitam temporalem, et multa ejus bona quae
omnibus communia sunt». So werde auch Joseph «salvator mundi»
genannt. Sollte Steyaert in seiner Ubersetzung Jansenismus wittern,
so wisse er: «credimus, Christum pro omnibus semet ipsum redemp-
tionem dedisse. Sanguis Christi redemptio totius mundi.» Sodann

1) Capistrum ab Embricenci Interprete dono missum M. St(eyvaert)
V(ic) A(post) Declamatori in Versionem Belgicam novissimam Novi Testa-
menti.

%) «locutione ad modernum usum propius accedente et brevibus sparsim
scholiis illustratum.»

3) Omnis interpres saepe compellatur latitudinem Autographi coarctare,
ac versione sua sensum, qui in originali aequivocus erat, magis particularem
ac definitum reddere.



— 115 —

hatte Steyaert Kritik geiibt an der Ubersetzung von Matth.5/3. wo
de Witte iibersetzte: « Selig, die mit dem Herzen arm sind.» Steyaert
wollte den Sinn der Worte wiedergeben mit: «selig, die arm im Geiste
sind». De Witte wies diese Ixritik zuriick, denn daraus konnte man
lesen: «Selig die stumpfsinnig sind, denn sie werden Esel vor Gott
heissen»(!) und verweist dann auf «un pauvre esprit». Der-Vorwurf
Steyaerts, de Witte habe nur eine Ubersetzung des Neuen Testa-
mentes von Mons herausgebracht, wird zurtickgewiesen mit der beis-
senden Bemerkung, dass derselbe Steyaert, als er noch der gesunden
Lehre anhing und noch nicht dem Laxismus verfallen war, diese
Monser Edition mit unermesslichen Lobpreisungen iiberschiittet
habe!). Die Beriihmtheit Steyaerts bestehe ausschliesslich in seinen
vielen Niederlagen und Irrgingen. «Si minus errasset, minus notus
esset, Ulysses.» Ubrigens sei es nicht wahr, dass scine Ubersetzung
sich vollig mit dem franzosischen Original decke 2). Dann folgt das
eindrucksvolle Lebewohl: Nulla enim - ut video — tecum et cum tuis
speranda pax. Benedictus Dominus, qui docet manus meas ad
praelium et digitos meos ad bellum (Psalm 144/1).

Nachdem de Witte auf diese Weise seinem Gegner den Stand-
punkt klargemacht hatte, schrieb er dem Minoriten Bukentop einen
« Brief» %) unter dem Motto: « Dum alienos errores emendare nit-
untur, ostendunt suos.» (Hieron. Epist. 28.) Dieser Franziskaner be-
hauptete, allein schon im ersten Kapitel des Matthiusevangeliums
mehr als sechzig Fehler entdeckt zu haben, betrachtete die Vulgata
als den einzigén authentischen Bibeltext, der nur buchstiblich iiber-
setzt werden diirfe. In seinem Brief bringt de Witte zuniichst eine
interessante Abhandlung iiber das hebriische Sprachidiom und seine
verschiedenen Stilfiguren, aus denen ersichtlich wird, dass er nicht
nur ein tiichtiger Theologe, sondern auch ein guter Philologe gewesen
ist. Die Forderung einer buchstiiblichen Ubersetzung mache den
Sinn manchmal undeutlich und sei schon von Hieronymus ein «verus
cacozelus» genannt worden. Mit Hieronymus folgt er der Regel:

) quam ipsemet Steyaert cum olim sanius saperet, nec adhue addictus
esset laxiora sectantibus, immensis solebat encomiis depraedicare.

2) Versio nostro plus quam sexcentis locis a Montensi dissidet. 1st enim
ac praesertim in Paulinis epistolis multo strictior, quantumvis et alicubi
fortasse, sed raro, fusior.

%) Epistola apologetica ad amicum Lovanicnsem adversus xamen
translationis Flandricae Novi Testamenti Embricae nuper impressae, auctore
F.Henrico Bukentop ete. 1698.



— 116 —

«hanc esse regulam boni interpretis, ut idioma alterius linguae, suae
linguae exprimat proprietate, denn sonst «perdet euphoniam et dum
interpretationis kakozélian sequimur, omnem decorem translationis
amittimus.» Wenn Bukentop eine buchstibliche Ubersetzung
wiinscht, wie soll man dann Matth. 1/18 «inventa est in utero habens»
libersetzen ? «Saepe voces aut phrases uae in una lingua eleganter
ac casti sonant, prorsus barbare et obscoene in altera». Sein Gegner
irre, wenn er meint, der Vulgatatext sei der authentische und unfehl-
bare. Er sei nur authentisch fiir den offiziellen Gebrauch. Denn:
«aliud est affirmare versionem aliquam esse authenticam ... aliud vero
affirmare eidem inesse omnem claritatem, omnem vim» (Palla-
vicini). Und «Synodus (Tridentina) non approbavit menda, quae
linguarum periti, et in sacris litteris mediocriter periti in ea de-
prehendunt. Nec eam e coelo lapsam adorari noluit» (Vega, Theologe
von Salamanca). Gegen die angeblich von Bukentop im ersten Ka-
pitel des Matthiusevangeliums gefundenen falschen Ubersetzungen
wehrt er sich mit der Bemerkung, dass er im genannten Kapitel in
allen Versen das «autem» ([saak autem genuit Jacob) ausgelassen
habe. Auf diese Weise kommt man schon bald aufdieZahl von sechzig,
denn dieses «autem» komme in diesem Kapitel schon 39mal vor.
«Ich habe aus dem griechischen Text alle ,,gar*, ,,de‘ und ,,an*‘ aus-
gelassen, weil diese Wortchen ,,expletiv,, gemeint sind.» Als aber
Bukentop auch noch Kritik daran iibte, dass de Witte Matth.1/20
die Worte «ecce angelus Domini apparuit in somnis ei» mit: ihm er-
schien ein Engel des Herrn iibersetzte, statt mit «der Engel», und
Vers 21 «vocabis nomen ejus Jesum» mit « Dusollst ihn Jesus nenneny»,
statt wie Bukentop wollte «Du sollst seinen Namen Jesus nennenv,
ging ihm die Geduld aus, so dass er sich mit solchen « Buchstaben-
menschen» nicht linger aufhalten wollte. Denn das sei «Kinder-
gefasel» und «Altweibergeschwitz!»1).

Aus demselben Grunde hatte er auch fiir den grossten Unruhe-
stifter in Holland, den Pfarrer Adriaan van Wyck, der nur den
anderen nachplauderte, kein gutes Wort iibrig. Ihn fertigte er ab mit
seinem «Echo der Kesseltrommel» 2). Und als der Pfarrer Rosmeulen
in Emmerich von seiner Kanzel wiederholt gegen das Buch wetterte,
widmete er diesem Fanatiker, der die Lektiire unter Todsiinde ver-

1) «captatores syllabarum, et meri tricarum vel puerilium vel anilium
nugivendi.»
?) Echo ofte Wedergalm van de Ketheltrommel. 1699,



— 117 —

bot, drei weitere Schriften!). Damit nicht zufrieden, stellte er ein
«Casus positio» auf an die Fakultit der Universitit Koln, mit dem
Gesuch, uiber die gegen sein Buch erhobenen Klagen zu urteilen. Die
Fakultét verurteilte die Predigten Rosmeulens als «ungerecht, gesetz-
widrig und falsch»2). Nebenbei setzte de Witte seine Ubersetzungs-
arbeit unverdrossen fort. So erschien 1697 eine Ubersetzung der
Psalmen?). Wiederum fiel Bukentop iiber diese Ausgabe her, und
kehrte sich besonders gegen die Stelle Psalm 15/10 «quoniam non
derelinques animam meam in inferno», die in der Ubersetzung de
Wittes lautete: «Du wirst mich nicht im Grabe lassen.» Bukentop
glaubte aus diesen Worten dartun zu konnen, de Witte verwerfe die
Lehre vom Herabgestiegensein zur Holle. Es war fiir de Witte ein
Leichtes unter Hinweis auf «Sheool, Hades, inferi» den Gegner
zuriickzuweisen 4). Als dann Bukentop noch einmal duplizierte, gab
er dem Minoriten den Rat «Medice, cura te ipsum», wirft ihm vollige
Unwissenheit vor, und zeigt ihm den Platz, wo er hingehort: in die
Stille seiner Klosterzelle. Diese Schrift ®) ist wiederum ein grimmiger
Angriff auf die Monchsorden mit ihren prachtvoll ausgestatteten
Klostern und prunkhaften Kirchen, die im grellen Gegensatz stehen
zum schlichten Leben des Hl. Franciscus, der den Monchen verbot,
sich in Dispute einzumischen und den Grossen der Welt alles an den
Augen abzusehen. — Vollstindigkeitshalber sei hier noch de Wittes

1) @) t'Onweder gestilt, ofte volkomen beantwoordingh aen de oproerige
Predikatien gedaen tot Emmerik tegen het lezen van de H.Schrifture en
tegen het Nieuw Testament aldaer uytgegeven in 't jaar 1696, gedruckt in
’t jaer 1701.

b) Sendbrief aan zekeren Vriend over het geen onlangs tot Emmerik ge-
preekt is rakende het lezen van de H. Schrift, uit Emmerik den 11. Augustus
1701. :

¢) Tweede Sendbriet aan zekeren Vriend etc. over het antwoord van
P.Rosmeulen 22. Oktober 1701.

2) Qordeel van vijf doctooren der vermaerde Hoogeschool van Keulen over
het verbod tot Emmerik gedaen tegen het N. Testament aldaar verkocht bij
Florentius Abbema. 1701.

3) Davids Harpsangen of het boek der Psalmen, Met korte Verklaringen
op de duystere plaatsen. Tot Emmerik bij Florentius Abbema.

1) Diatriba critica ad F.Henricum Bukentopium Franciscani Ordinis
religiosum, per C.D.C.Theologum Eutopianum. 1699.

5) Dispunctio tumultuaria Refutationis criticae directa ad. F. Henricum
Bukentopium per C.D.C.Theologum Eutopianum. 1700.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1961. 8



— 118 —

um diese Zeit erschienene Ubersetzung der «Imitatio Christi» er-
wihnt1).

Wir sind bei der Besprechung der mit der Herausgabe des Neuen
Testamentes zusammenhiingenden Schriften de Wittes den Begeben-
heiten einigermassen vorausgeeilt. Chronologisch hitten einige
andere vorangehen miissen. In erster Linie der famose «flimische
Brief» 2), von dem Codde fiirchtete, dass er viel Staub aufwirbeln und
gegen Utrecht ausgespielt werden konnte. Aus Mecheln waren de
Witte Klagen zu Ohren gekommen iiber die exzessiven Beschimp-
fungen, die der Jesuit Huygens (den de Witte 1691 mit seinem «Neu-
jahrsbrief» beschenkt hatte) gegen die Jansenisten Sonntag fiir Sonn-
tag auszuspeien pflegte. Jansenius, St.Cyran, Arnauld und auch de
Witte wurden von der Kanzel als Ketzer, Wolfe und hollisches Ge-
schmeiss, heruntergemacht, weil sie lehren, dass GGott den Menschen

rebote gegeben habe, die keiner erfiillen kann. Damit haben sie Gott
zum Tyrannen, Henker und Narren gemacht. Sodann leugnen sie den
freien Willen, behaupten, dass Christus nicht fiir alle Menschen ge-
storben sei und bringen durch solche Lehren die Menschen zur Ver-
zweiflung. Diesen Exzessen verdanken wir die zwei flimischen Briefe,
De Witte zog darin wieder einmal das Banner des Augustinismus
hoch und stellte die augustinische Lehre der jesuitischen gegeniiber,
Die Briefe gehiren zum Besten seines ganzen Schrifttums. Alle
polemische Schirfe oder personliche Rankiine fehlt. Ruhig, fast
viterlich, warm und besorgt, stellt er die grossen, evangelischen
Wahrheiten der gottlichen Gnade ins Licht, und behandelt dann die
drei damals brennenden Fragen: ¢ ) Konnen wir die Gebote Gottes
erfiillen ? b ) Haben wir einen freien Willen ? ¢ ) Ist Christus fiir alle
Menschen gestorben? De Wittes Darlegungen verdienen in ver-
kiirzter Form hier wiedergegeben zu werden, um so mehr, als sie von
einem Manne stammen, der von Reusch «ein Jansenist in der ver-
wegensten Bedeutung des Wortes» genannt worden ist. Hier haben
wir darum den Jansenismus «pur sang». Lassen wir de Witte selber

zu Worte kommen.

') De Navolging van Christus. 1700. In 1706 erschien eine neue Auflage;
in 1723 eine dritte, in 1731 eine fiinfte. Die erste Ausgabe trigt die Appro-
bation des Hugo Gael, censor librorum ecclesiae ultrajectinae.

%) Brief van den Eerw. Heer Egidius de Witte, voor dezen pastoor en
koor-deken der parochiale en collegiale Kercke van onse I..Vrouwe tot
Mechelen aen de geloovige gemeynte, der selve Stadt, rakende de leeringe van
de voorstaenders van den H. Augustinus (de welcke men Jansenisten noemt)
en die van de P. P. Jesuwieten. 1697.



— 119 —

l1.Konnen wir die Gebote Gottes erfiillen? Wir glauben,
dass der Mensch Gottes Gebote erfiillen kann. Sie sind nicht unmaog-
lich. Es fragt sich nur: aus welcher Kraft konnen wir sie erfiillen ?
Die Kraft liegt nicht ausschliesslich in unserm freien Willen. Denn
dann wiirde man gerecht leben kénnen kraft unserer eigenen Natur
und ohne Gnade. Dann wiire Christus umsonst gestorben.

Diese Kraft besteht auch nicht ausschliesslich in der Gnade,
«die unsern Willen wie einen Stein vorwirtstreibt». Denn dann wiire
die Tugend keine freiwillige "Tat und deshalb wiire sie ohne Verdienst.
Diese Kraft besteht auch nicht in dem freien Willen und der Gnade
zusammen, wobel dann der Wille dominiert. Denn dann wiirde der
grosste Teil des guten Werkes in unserm Willen, nicht in der Gnade,
liegen. Sie besteht auch nicht in dem freien Willen und der Gnade
zusammen, in diesem Sinne, dass ein Teil des guten Werkes durch die
Gnade allein vollbracht wird, und ein anderer Teil durch den freien
Willen allein. Denn dann wiirde der durch die Gnade vollbrachte Teil
nicht freiwillig sein und der durch den freien Willen vollbrachte Teil
ausschliesslich aus unserer Natur kommen. Sie besteht in der Gnade
und dem freien Willen zusammen in dem Sinne, dass die Gnade den
freien Willen erweckt, ihm gute Gedanken schenkt, um das Gute zu
tun, und vor Straucheln und Fallen bewahrt. Was zuerst von der
Gnade angefangen worden ist, wird durch beide vollbracht. Alles
findet seinen Ursprung in der Gnade und wird im Willen ausgewirkt.
Die Gnade geht voran, leitet, neigt und bewegt den Willen zum Guten.
Der freie Wille nimmt das an und bewirkt das Gute.

Das Gute kommt also nicht aus der Natur, sondern aus der
Gnade. Die Gnade vollbringt das Gute aber nicht ohne Zutun des
Menschen. Das gute Werk ist freiwillig und verdienstlich, insofern es
in und durch unsern freien Willen vollbracht wird.

2. Haben wir einen freien Willen ? Hieraus wird verstind-
lich, worin unser freier Wille zum Guten besteht. Dieser freie Wille
oder dessen Gebrauch zum Guten, haben wir nicht aus uns selbst.
Unser Wille ist infolge der Siinde Adams verwundet, krank und von
Gott abgekehrt, dem Geschopfe zugekehrt und zur Sinnlichkeit und
Begierde geneigt. Er hat den Geschmack, die Geneigtheit an den
gottlichen, himmlischen und ewigen Dingen verloren. Der Mensch
kann sich diese Dinge nicht selber zuriickgeben. Gott muss diese
Geneigtheit in unsere Herzen geben durch seinen heiligen Geist, und
uns also die wahre Freiheit geben, das Gute zu tun, laut Joh. 8/36:
«So euch der Sohn freimacht, so seid ihr wahrlich frei.»



— 120 —

3. Ist Christus fiir alle Menschen gestorben ? Wir
glauben, dass Christus sich selber zum Losegeld fiir alle hingegeben
hat. Es fragt sich nur, wie wir das verstehen miissen, und welche
Konsequenzen dies hat. Christi Tod ist ein geniigendes Losegeld ge-
wesen zur Seligkeit aller Menschen. Dies steht fest. Wir glauben auch,
dass Christi Versohnungstod alle Menschen zur Seligkeit bringen
will. Aber wir glauben nicht, dass Christus allen Menschen geniigende
Gnade gegeben hat, die sie kraft ihres eigenen Willens kraftvoll oder
kraftlos machen konnen ). Auch glauben wir nicht, dass Christus eine
unerschiitterliche Absicht gehabt hat, alle Menschen durch seinen
Tod in den Himmel zu bringen. Denn wenn Gott alle Menschen er-
losen will, folgert daraus, dass das, was der allmichtige Gott will,
auch tatsichlich geschieht. Es ist aber deutlich, dass nicht alle
Menschen selig werden. Dann aber kann es auch Gottes Wille nicht
sein, dass sie es werden. Dann aber hat auch Christus nicht die un-
erschiitterliche Absicht gehabt, durch seinen Tod alle Menschen in
den Himmel zu bringen. Sonst wiirden sie ohne Zweifel in den Himmel
gekommen sein. Das Opfer Christi ist also wohl geniigend gewesen
fiir alle Menschen, aber Gott hat es nicht zur Seligkeit aller Menschen
angenommen. Wohl glauben wir, dass Christus eine gewisse Neigung
oder Wunsch gehabt hat, alle Menschen durch seinen Tod selig zu
machen, nicht aber, dass er dies mit einer unerschiitterlichen Ab-
sicht gewollt hat. Denn Christi unerschiitterlicher und vollkommener
Wille muss geschehen. Die Erfahrung aber lehrt, dass nicht alle
Menschen selig werden. Darum haben Gott und Christus es nicht
vollkommen gewollt. Wir glauben, dass Christus auch gestorben ist
fiir die Verworfenen, die in ihm Glauben und andere Gnade gefunden
haben, aber dass er besonders gestorben ist fiir seine Auserkorenen,
denn ihre Seligkeit hat er durch seinen Tod ausdriicklich bezweckt,

erbeten und vom Vater erlangt.

Was lehren nun aber die Jesuiten? 1. dass die natiir-
lichen Krifte unseres Verstandes und unseres Willens auch nach der
Siinde Adams unversehrt geblieben sind, denn die Siinde hat uns
nicht geschadet in unserer Natur, sondern nur in der Ubernatur 2);

1) Tridentinum Sess VI cap. 3: «Etsi ille pro mnibus mortuus est, non om-
nes tamen mortis ejus beneficium recipiunt, sed ii dumtaxat, quibus meritum
passionis ejus communicatur.»

%) Molina, Concordia cap. 14: ¢« Peccatum namque primi parentis sola in
gratuitis nobis nocuit, et ob id naturalia in nobis post peccatum integra re-
manserunt. »



— 121 —

2. dass Gott dem Menschen eine geniigende Gnade (auxilium gratiae
sufficiens) gegeben hat, so dass der Mensch, wenn er aus seinen natiir-
lichen Kriften heraus ein Werk zur Rechtfertigung tun will, der
Mensch dies auch tatsichlich tut; 3. dass es von dem freien Willen
abhingt, die Gnade kraftvoll oder kraftlos zu machen. Wenn von
zwei Personen, die beide durch die Gnade angetrieben werden, der
eine zustimmt und der andere nicht — so geht das allein hervor aus
dem eigenen eingeborenen freien Willen, der den Guten und Bésen,
Verworfenen und Auserkorenen gemeinsam ist!); dass, wenn Gott
keine geniigende Gnade schenkte, daraus folgern wiirde, dass er Un-
mogliches befiehlt. Ubertretung eines solchen Gebotes kann darum
nicht als Schuld angerechnet werden; 5. dass Christus der Erloser
aller Menschen ist, und dass alle zum ewigen Leben kommen konnen,
wenn sie selber nicht siumig werden.

Diese jesuitische Lehre — so sagt de Witte weiter — stosst die
Grundlagen des Glaubens um und vernichtet die Lehre der Erb-
siinde, nach der der Mensch «vulneratus in naturalibus, spoliatus in
gratuitis» ist. Sodann entleert sie die Notwendigkeit und die Kraft
des Sithneopfers Christi, denn wenn Gott immer geniligend Gnade
schenkt und der Mensch andernfalls keine Schuld habe, kann Gott
dies auch nicht mehr als Schuld und Siinde anrechnen. Wenn der
Mensch aus freiem Willen die Gnade kraftlos machen konnte, wire
auch das Opfer Christi kraftlos geworden. Weiter vernichtet diese
Lehre den Geist des Gebets, des Gottvertrauens, der Demut und
Dankbarkeit, denn um das, was man aus eigener Kraft tun kann,
braucht man nicht zu beten. Auch wiirde man nicht mehr von Gott
abhéngig sein, denn der freie Wille entscheidet. Man braucht auch
nicht mehr auf Gottes Barmherzigkeit zu hoffen, denn der Mensch
hat Gott nicht nétig. Er kann alles durch seinen freien Willen. — Der
Brief schliesst mit den bekannten Strophen aus der «Dies Irae»:
«Rex tremendae Majestatis, qui salvandos salvas gratis, salva me
fons pietatis. »

In dem anschliessenden zweiten Brief 2) wird die Frage erortert:
«Warum hat Gott unsere Seligkeit nicht unseren eigenen Kriften
und unserm eigenen freien Willen, sondern dem Lob und der Ehre

1) «Certe solum provenit ab innata et propria et intrinseca libertate.»

?) Tweede Brief van den Eerw. Heer Egidius de Witte... rakende de
leeringe van de voorstaenders van den H.Augustinus (de welcke men Janse-
nisten noemt) en die van de P. P. Jesuwieten.



seines Namens anvertraut ?» Diese Frage wird an Hand des Augusti-
nischen Werkes «de correptione et gratia» folgendermassen beant-
wortet: a ) Gott hat den Menschen geschaffen in Unschuld und Gliick,
damit er darin beharren soll; b ) durch die Stinde Adams ist der Mensch
in Sklaverei und Verdammung gefallen; ¢ ) die Gnade Christi bewegt
unsern freien Willen, so dass dieser mit Freude das Gute will. Prak-
tisch-pastoral fithrt de Witte das Beispiel eines Sterbenden an. Die
jesuitische Lehre fiihrt zur Verzweiflung, denn nach dieser Lehre hat
der Mensch die geniigende Gnade nicht gebraucht, so dass er selber
daran schuldigist, dass er seine Seligkeit nicht erworben hat. Trostend
dagegen ist die christliche Lehre, die auf Gottes Barmherzigkeit ver-
traut, und weiss, dass GGott nicht nach unseren natiirlichen Kriften
fragt, sondern dass er lauter Barmherzigkeit ist, so dass jeder, der
Reue hat und seine Siinden bekennt, auf seine Barmherzigkeit ver-
trauen darf.

Die bereits oben erwihnten, von Desirant und Hennebel in
Rom gefiihrten Pazifikationsverhandlungen (1692-1694) hatten fiir
die Lowener Richtung einen befriedigenden Verlauf genommen. Der
willkiirliche Versuch Precipianos, durch Verschirfung des Formulars
Alexanders VII., den Papst an Orthodoxie zu iiberbieten, wurde von
Innocenz XII. abgewiesen. Den Antijansenisten wurde nachdriick-
lich verboten, ihre Gegner mit der «vagen Beschuldigung und dem
hiisslichen Namen» von Jansenismus, Rigorismus und Neuerungs-
sucht zu verlistern, solange nicht iiberzeugend bewiesen worden war,
dass sie eine der verdammten Thesen lehrten. Die auf die Jansenisten
angewandte Ausschliessung von kirchlichen Amtern sollte riickgingig
gemacht, und die aus ihrer Stellung Entlassenen wieder eingesetzt
werden ). Diese fiir Lowen giinstige Entscheidungen bedeuteten fiir
Precipiano einen fithlbaren Schlag, konnten ihn aber nicht davon
zuriickhalten, den eingeschlagenen Weg weiterzugehen. So liess er

1) Im Breve Innocenz’ XII.vom 6.Februar 1694 «an die belgischen Bi-
schéfe» heisst es : «neminem e Belgis Theologis, qui huic Declargtioni subscripse-
rit, posse deinceps vaga illa accusatione et invidioso nomine Jansenismi,
Rigorismi, Novitatis, aut alio simili traduci aut nuncupari, nisi prius suspectum
esse legitimum institerit, aliquam e quinque Propositionibus. Jansenianis, aut
aliam a Sede Apostolico de rigore, novitate, vel aliter condemnatam, tenuisse
aut docuisse» — «neminem simili praetextu repelli posse ab officiis, beneficiis,
gradibus aut concionibus habendis, vel alia quacunque functione Eccle-
siastica, nisi servato juris ordine, eam poenam, quae viris alioquin catholicis
gravissima est, commeruisse probatum fuerit». — «Si quis hactenus simili
praetextu non servato juris ordine, repulsus fierit, eumque deinceps hac
Declaratione facta, admitti debere. »



— 123 —

1695 eigens fiir Belgien einen Index aufstellen und 73 jansenistische
Schriften von dem Léwener Theologen Gummarus Huygens sowie
von Arnauld, Quesnel und de Witte daraufsetzen!). Was ernichtbeim
Papst fertig bringen konnte, wusste er nun beim Konig zu erreichen.
Er schrieb 1695 nach Madrid, dass es unmoglich sei, den Jansenismus
in Belgien auszurotten, wenn der Konig nicht mit seiner persionlichen
Autoritit intervenierte. Von Rom sei unter dem heutigen Papst
nichts zu erwarten, denn dieser tue selber nichts, sondern verweise
alles an die Kongregationen, wo Kardinal Casanate und der Assessor
Bernini den Ausschlag geben und die Jansenisten in Schutz nehmen.
Auch der Kardinal d’Aguirre unterstiitze sie ?). Konig Karl I1. be-
fahl dann 1695, die Jansenisten von allen kirchlichen und staat-
lichen Amtern auszuschliessen.

De Witte konnte auf diese Massnahmen die Anwort nicht schul-
dig bleiben, um so weniger, als die Gegner ihre Angriffe auf Jansenius
verdoppelten und ihn als « Hiaresiarchen, Wolf und «faex infernalis»
verschrieen. Diesen Verleumdungen gegeniiber betrachtete es de
Witte als seine Pflicht, dem hochverehrten Bischof seine « Panegyris»
zu widmen 3). Das Buch ist, wie der Titel sagt, eine hochgestimmte
Lobrede auf den Yperschen Bischof, von dem de Witte rithmt: er sei
«Grudiarum Athenarum (= Lowen) flos; catholicae fidei propugna-
tor intrepidus et excellens, Apostolicae Sedis acerrimus Vindex,
Regis Hispaniarum patronus, Episcopalis ordinis decus ingens», der
auch frither von den Jesuiten grosses Lob geerntet habe. Es sei wahr,
dass die Papste Paulus V. (1607) und Urbanus VIII. (1625) verboten
haben, iiber die Materie «de auxiliis» zu schreiben ; aber andere haben
das ebenfalls getan. Dann bringt er ein Verzeichnis von 25 Theologen,
die alle das pipstliche Verbot iibertreten haben, unter denen viele
Jesuiten. Diese aber seien nicht verurteilt worden. Es folgt eine aus-
fithrliche Wiedergabe der Hohepunkte des jansenistischen Streites
und eine Lebensgeschichte Jansenius’. Das Buch schliesst mit einer
eindrucksvollen Reihe von Zeugnissen von Benediktinern, Praemon-
stratensern, Augustinern, Dominikanern, Karmeliten, Kapuzinern
und Karthidusern, die um die Wette Jansenius’ Lob gesungen haben.

1) Vgl. Reusch, Index IT, S. 59.

%) Vgl. Reusch, Index I1, S. 652.

%) Panegyris Janseniana seu testimonia eruditorum virorum celebran-
tium Librum cui Titulus: Cornelii Jansenii Iprensis, Augustinus. Addito
prologo galeato, hodiernis controversiis non parum illustrandis accommodo.
Gratianopoli ( = Delft). 1698.



— 124 -

In einem Anhang folgt dann noch ein «Suncharma Dipnicon» oder
«Gratulatio convivalis», die die Jesuiten ihm bei seinem Amtsantritt
als Bischof von Ypern (20. November 1636) gewidmet haben.

Die Befiirchtung Coddes, dieses Buch koénnte Ubles anrichten
und gegen Utrecht ausgespielt werden, war nicht unbegriindet. Es ist
das Schicksal Coddes gewesen, dass er in seiner Nihe einen Mann hat
dulden miissen, der in den Augen Precipianos als der grosste Anstifter
der jansenistischen Opposition und Urheber allen Elendes galt. Es
steht denn auch fest, dass Precipiano zusammen mit dem alten Feind
Steyaert wesentlich zu der Suspension und Absetzung Coddes bei-
getragen haben. Auch in anderer Beziehung hat dieses Buch viel
Staub aufgewirbelt. Am 8.Dezember 1698 wurde es auf den Index
gesetzt. Die von de Witte zugunsten Jansenius’ angefiihrten Zeug-
nisse wurden von den Epigonen als sehr unbehaglich und genierlich
empfunden. Darum wurde versucht, sie soviel als moglich abzu-
schwiichen, so dass de Witte noch dreimal eine Apologie zu schreiben
genotigt warl). Nebenbei veroffentlichte er gegen eine in Donay ver-
teidigte These noch eine Schrift 2) gegen den Laxismus, in der er die
voreilige Absolution verwirft im Anschluss an das Wort Cyprians
«Oportet Dei Sacerdotem non obsequiis decipientibus fallere, sed
remediis salutaribus providere». Die wahre Busse bestehe in Sinnes-
danderung und ernsten Busswerken.

Durch die Hilfe des Konigs ermutigt, setzten die Feinde der
Lowener Richtung den Kampf mit doppelter Energie fort. Der
Augustiner Monch Bernard Désirant, reichte 1698 eine formelle An-
zeige gegen die Professoren Gummarus Huygens, Hennebel, Opstraet
sowie gegen den Kirchenrechtslehrer Z. B. van Espenin Rom ein. Zum
dritten Male (1700) ging Hennebel nach Rom und stellte dort eine

1) Apologia Panegyreos Jansenianae, ad Theologum Lovaniensem, ubi
Janseniani facti assertionem Formulario ineluctabiliter contineri ostenditur;
ejusdem Formularii exactores subscriptoresque non unius criminis pera-
guntur rei; ac lugubres has controversias tandem aliquando finiendi necessitas
denuo et via panditur. Gratianopoli ( = Delft) 1699.

b) Apologia secunda Panegyreos Jansenianae, configens Jansenismi
historiam brevem, corrasam a L.C.Dekero. S.T.L. Ecclesiae Metropolitanae
Mechliniensis Canonico. 1700. Gratianopoli (= Delft) 1700.

¢) Apologia tertia Panegyreos Jansenianae, enervans Defensionem
brevis historiae Jansenismi, conflatam a L.C.Dekero, S.T.L. Gratianopoli
(= Delft) 1701.

2) Mendax judicium, sive Resolutio practica Quaestionis de Recidivis

convulsa ex SS.Patrum firmissimis apertisque Dogmatibus, per Germanum
Palaeophilum. 1700.



— 125 —

«Declaratio» ) auf, die die Genehmigung der Kurie erhielt. Sie war
von sieben Mitgliedern der Lowener Universitat unterzeichnet, aber
die Fakultiat distanzierte sich. Auch de Witte hatte gegen diese
Declaratio viele Bedenken, die er in seiner « Quaesita satisfactio» aus-
sprach 2). Die Bedingungen, unter denen Hennebel den Frieden mit
Rom zu erreichen hoffte, werden von de Witte radikal abgewiesen,
denn dieser Friede beruhe auf Zweideutigkeiten und Unwahrhaftig-
keit. Hennebel habe in Rom erklart, allen Entscheidungen der Péapste
in Sache der Gnadenstreitigkeiten Gehorsam und Ehrfurcht be-
zeugen zu wollen. Wie weit geht dieser Gehorsam ? Findet Hennebel
alle verurteilten Thesen einer Zensur wiirdig ? In welchem Sinne ?
Obvio oder non obvio ? Glaubt er, dass die Bullen rechtmissig in
Belgien promulgiert worden sind ¢ Kann er sagen, in welchem Sinn
Innocenz X. und Alexander VII. die 5 Thesen verurteilt haben ?
Glaubt er die « Tatsache» ? Ist dies nur reverentia, oder oboedientia ?
Enthilt das Formular nicht expressis verbis die umstrittene Tat-
sache ? Warum setzt er sich dann einem temeriren, liigenhaften,
falschen Zeugnis, das heisst einem Meineid, aus ? Wie kann man ohne
Vorbehalt erkliaren, dass die 5 Thesen dem « Augustinus» entnommen
sein und sie in sensu obvio verurteilen, wenn es sich herausstellt, dass
sie nicht im «Augustinus» stehen? Was ist der sensus obvius?
Hennebel habe erkléirt: «In conciliatione ejusdem gratiae cum libero
arbitrio sentiunt cum praedicta schola (Augustinus und Thomas)
aliisque theologis gratiae per se efficacis ac praedestinationis gra-
tuitae defensoribus.» Warum werden hier Augustinus und Thomas
in einem Atem genannt? Sie unterscheiden sich himmelweit! Die
Thomisten suchen die efficacitas gratiaein der praedeterminatio phy-
sica. Das sei aber keine gratia, sondern natura. Aus diesen Griinden
solle darum die «Declaratio» verworfen werden.

Ganz anders wie de Witte, glaubte Steyaert in der Declaratio
eine Grundlage zu haben, um zum Frieden zu kommen. Er antwortete
Hennebel mit einer « Responsio pacifica» und einem «Concilium pacis»
und reichte ihm damit die Hand. Eine «pazifische» Antwort war von
dem stahlharten de Witte aber nicht zu erwarten. Prompt antwortete

1) Declaratio circa articulos doctrinae in Belgio controversae, per
Ex.D. J.L.Hennebel, die 10 Septembris 1700 coram Sede Apostolica in urbe
exhibita.

%) Quaesita satisfactio fidei et doctrinae oblata omni poscenti secundum
Declarationem circa articulos Doctrinae in Belgio controversae, per Ex.
D.J.L.Hennebel S.T.D. Postulabat Irenaeus Philalethes. 1701.



— 126 —

er Steyaert mit einer « Expostulatio non pacifica» 1) unter dem Motto:
« Quid tibi et paci ? Non est pax in illa, sed bellum.» Die Schrift ist
wieder einmal ein unbarmherziger Angriff auf den Erzfeind, der als
der Ruhestorer der Universitit, Quelle aller Zwietracht, Fackel der
Feindschaft angeschwirzt wird und mit freundlicher Miene heuchle-
risch iiber Einheit und Frieden spricht2). Steyaert verlange, dass
man die unfehlbare Autoritit aller Beschliisse und Dekrete Roms
anerkennen soll. Diese unfehlbare Autoritit sei aber «acerrime dispu-
tata», was dann aus der Kirchengeschichte (Cyprianus contra Ste-
fanus; Honorius von drei Konzilien verurteilt, Konflikt zwischen
Vigilius und Konstantinopel 11) nachgewiesen wird.

Diesen scharfen Angriff hat Steyaert nicht lange iiberlebt.
Nachdem er am 11. April 1701 noch seine Vorlesungen gehalten hatte,
starb er am 17.April. Sein Tod bedeutete fiir die ultramontane
Partei einen unersetzlichen Verlust. Allseits wurden ihm ehrende
Nachrufe gewidmet und besonders bei seiner Beerdigung wurde er
iiberschwiinglich gepriesen. Das war mehr als de Witte verdauen
konnte. Und so kam er dazu, seinen Gegner selbst in seinem Grabe
nicht in Ruhe zu lassen. Er glaubte auf die Leichenrede einige Be-
merkungen machen zu miissen ?). Schon die Anfangsworte lassen die
Erbitterung erkennen, die ihn erfiillte. «Unertriglich ist die Ver-
messenheit und Geschmacklosigkeit, um nicht zu sagen, die Unver-
schimtheit, mit denen die Menschen ohne Riicksicht auf Wahrheit
und Gerechtigkeit alles herausschwatzen, was ihnen vor den Mund
kommt.» Dann zerfasert er folgendermassen die Grabrede bis zum
letzten Faden: «Steyaert ist nicht, 18 Jahre alt, im Kollegium «de
Valk» als Erster ausgezeichnet worden. Er hat nicht die Leitung der
1677 nach Rom gesandten Deputation gehabt, sondern ist schmach-
voll zuriickgesandt worden. Er hat nach seiner Riickkehr aus Rom
nicht viele Biicher geschrieben. Er hat nichts Gutes mehr geschrie-
ben, sondern seine Vergangenheit verleugnet. Er war nicht das
Orakel und der Ruhm der Léwener Fakultdt, sondern deren Geissel.

1) Expostulatio non pacifica adversus Responsionem simulate pacificam
Martini S.Steyartii ad Declarationem D.Hennebel novissime evulgatam
Expostulabat Irenaeus Philalethes. 1701.

%) «Perturbator universitatis, toti Belgio manifestus, origo dissidiorum,
fax simultatum, procella tempestatis, vultum modestiae simulate affectans
de concordia et pace disserit. »

3) Animadversiones in Naeniam funebrem Martini Steyaertii, doctoris
Loveniensis 1701.



— I8F =

Er hat sich auf unehrlichen Wegen zum Meister an der Universitiit
gemacht. Er kannte nicht Latein, Griechisch und alle Sprachen
Europas, noch die profane und oder die Kirchengeschichte. Er kannte
nur mittelmiissig Latein, wie es seine Schriften dartun. Kr hat
sich nur dilettantisch mit der Wissenschaft beschiiftigt. « [ix omni-
bus aliquid, ex toto nihil.» Er besass nicht eine grosse Bibliothek,
sondern nicht viel mehr als eine Bibel, die Summa Thomae mit den
Kommentaren von Sylvius und Viglius, und dann noch sein Brevier.
Alles, was er geschrieben hat, zeugt von seinem wiihlerischen und
herrschsiichtigen Charakter. Was er an der Universitit veriibt hat ?
«Jam annis bene multis academiam Lovaniensem dissidiis funestis
turbavit; factionibus dirissimis laniavit; dogmatibus pessimis ac
flagitiosis instituit; bonos divexavit, infamavit, proteruit, malos
protegens, honorans, evehens.» « Er ist mit Handen und I'iissen ge-
krochen (manibus pedibusque reptans) ut ad aliquam quasi partem
sacerdotalem admitti possit.» Er kannte kein Griechisch, wie aus
seiner Polemik gegen meine Ubersetzung des Neuen Testamentes zu
ersehen ist. Damit hat er sich zum ewigen Schweigen verurteilt. Er
las nicht, wie der Leichenredner sagte, alles, was auf dem Biicher-
markt erschien. Er las «wie ein Hahn auf einem Kohlenfeuer» (sicut
gallus super prunas). Der orator funebris hat ihn einen wahrhaft
orthodoxen Mann genannt, der die Neuerer immer bekimpft hat.
Jawohl, aus Hass gegen die Neuerer lehrte er: « Ebrietas per se, atque
ut communiter fit, sit peccatum fornicatione gravius.» Und « Qui
contra conscientiam omittit fornicari, credens id sibi praeceptum
esse, gravius peccet, quam alter, qui fornicatur, sed qui in conscientia
credit id sibi licitum». Und «Sacerdos eadem nocte in fornicationem
lapsus absolvi possit et mane ad altare mitti ac celebrare, si alias
plebs die Dominica sacro frustranda foret». «Collegium cui praeerat,
in tabernam studentium, potatione, lusu chartarum ac tabaci fuma-
tione celebratam converti passus est...» Wir wiirden es nicht als
einen Verlust empfunden haben, wenn uns dieser an einem Toten
veriibte Racheakt erspart geblieben wiire! Wem kommt hier nicht
das Wort Klemens’ XIV. in den Sinn: «L’histoire est un livre plein
de vie, surtout quand on observe les passions des hommes *»

Hilversum. B.A. van Kleef



	Aegidius de Witte [Fortsetzung]

