
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 2

Artikel: Aegidius de Witte [Fortsetzung]

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 95 —

Aegidius de Witte
(1. Fortsetzung)

Mit Humbert Guillaume Comte de Precipiano de Soye, der im
September 1690 den erzbischöflichen Stuhl von Mecheln bestieg,
kam ein Mann ans Ruder, der in allem das Gegenteil seines milden
und friedliebenden Vorgängers, Alphonse de Berghes, war. Ganz
dem Jesuitismus ergeben, hat er sich von Anfang an zur wichtigsten
Aufgabe gestellt, die Löwener Traditionen mit Stumpf und Stiel
auszurotten, und er schreckte dabei vor keinem Mittel zurück. Von
seiner ultramontanen Gesinnung hatte er schon während seines

Episkopates in Brügge (1682-1690) manche Beweise gegeben x).

Er stammte aus einem genuesischen Adelsgeschlecht und wurde
1626 in Besançon geboren. In seiner Jugend verhielt er sich in
kirchlichen Dingen völlig gleichgültig, wurde jedoch 1661 zum Domdekan
von Besançon gewählt. Das Besetzungsrecht dieser Stelle war zwar
ausdrücklich dem Papst vorbehalten, aber dessen ungeachtet liess

er sich durch eine Gruppe Kanoniker wählen. Rom erklärte dann die
Wahl für ungültig, aber mit Hilfe von 13 Kanonikern wusste er sich

zu behaupten. Am 30.Dezember 1661 wurde er als «Rädelsführer
einer hartnäckigen Rebellen- und Verführergruppe» von allen
Funktionen suspendiert und exkommuniziert. Die weltliche Macht wurde
beauftragt, ihn zu entfernen. Precipiano suchte dann Hilfe beim

König. Zwanzig Jahre lang blieb er exkommuniziert, und erst nachdem

er 1682 zum Bischof von Brügge ernannt worden war, liess er
sich absolvieren2. Arnauld nannte ihn «un misérable sujet».

') Rogier sagt von ihm, dass er «ein entschlossener und mitleidloser Feind
des Jansenismus und ein zielbewusster Gegner alles dessen war, was mit Port-
Royal und seiner Umgebung verbunden war. Sein kräftiges Auftreten erweckte
in Rom gewisse Besorgtheit. Er „säuberte" die Löwener Fakultät, was
Opstraet seinen Lehrstuhl kostete, und wollte die Verurteilung der Galli-
kanischen Artikel. Das Formular Alexanders VII. gab dem voreiligen
Erzbischof ein nicht unbedenkliches Mittel in die Hand zu einer Art Ketzerjagd
unter dem Klerus, um so mehr, weil er eigenmächtig dem Formular einige
Zusätze hinzufügte». (Gesch. v.h.Kath.IL S.252, 285 f.)

2) Vgl. Dorival: Synopsis rerum gestarum circa Decanatum majorem
Ecclesiae Metropolitanae Bisuntiae, ab anno 1661 usque ad praesentem
annum 1667 - bei: Quesnel: Declaratio en Protest tegen het Placaet tegens
hem Quesnel) aengeplackt tot Brüssel den 15. Februari 1704, nevens dAfbeel-
dinge van den Handel van M.H.d'Aertsbisschop van Mechelen en van den
Aerd en Handel van Hr. Hendrik van Susteren, vicaris-generaal.



— 96 —

Es versteht sich, dass de Witte von diesem Mann nichts Gutes
zu erwarten hatte. Sechs Monate nach dem Amtsantritt Precipianos
wird er sich darum entschiiessen, von seiner Pfarrstelle zurückzutreten

und Mecheln zu verlassen. Gerade in diesen letzten Monaten
erreichte der Konflikt naturgemäss seinen Höhepunkt. Der erste
Zusammenstoss entstand wegen der ärgerniserregenden, während der
Adventszeit 1690 in der Kathedrale von Mecheln gehaltenen
Predigten des Jesuitenpaters Huygens. Die Geistlichkeit der Stadt
reichte dagegen eine von de Witte aufgestellte Beschwerdeschriftx)
beim Erzbischof ein mit dem Ersuchen, diesen den Glauben und die
Moral verderbenden Schändlichkeiten ein Ende zu machen. Precipiano

aber wies den Protest kurzerhand zurück, nannte die Kläger
böswillig und gab den Laxisten freie Bahn. Der Jesuit hatte dann

sogar die Kühnheit, in einem «Motivum Juris» seine Gegner wegen
«Verschwörung, fluchwürdiger Boshaftigkeit, Unverschämtheit,
Bestechung falscher Zeugen, Lüge und Betrug» zu denunzieren. In
höchster Wut warf nun de Witte eine Antwort aufs Papier, die wohl
als die heftigste seines ganzen Schrifttums gelten darf2). Schon die
Form, in der er sie kleidete, konnte kaum sarkastischer sein. Er
entbietet nämlich dem Jesuiten einen «Neujahrswunsch», den er aber

von einem Neujahrsgeschenk begleiten lässt. Was soll de Witte aber
diesem Pater schenken In materieller Hinsicht benötige er ja nichts ;

in geistiger Hinsicht aber fehle ihm aber alles, nämlich das Evangelium,

Geist und Licht und Unterwerfung unter die göttliche Gnade.
Dieser Molinist habe gegen die Geistlichkeit von Mecheln «alles
erbrochen, was ein verschmutzter Jesuit in sich hat». Dann fährt er
grimmig fort: «Dein Orden ist eine heillose Gesellschaft, der seinen
Schatz und seine Sparbüchse in Lässlichkeiten und grässlichen Lehren

findet. Es gibt heutzutage kein schwereres Kreuz als die Jesuiten,
die sich hinter dem Bollwerk der ihnen gewogenen Bischöfe verschanzen

und gegen die anderen Front machen. Wir haben gegen deine
Predigten folgende Bedenken : Du predigst, dass die Gnade Gottes
allen Sündern nachläuft, sie schmeichelt und reizt wie ein Bursche

*) Libellus supplex exhibitus illustrissimo ac Rev. Archiepiscopo Moch-
liniensi a Revorendis üominis Plebano (Baerts) ot Pastoribus (de Witte,
Goevaerts und le Paige) ejusdem Civitatis 12.docembris 1690 contra errores
et haereses dissominatos ex cathedra occlesiao motropolitanao per Patrem
Huygens, Societatis Jesu, Presbitorum et Concionatorem Adventus.

2) Nieuw-jaerschrift aen den Eerweordighon P. Huygens van de Socioteyt,
en predicant tot Mechelen. 1. Januar 1791.



— 97 —

seine Geliebte. Du nennst alle Leidenschaften gut; sie sollen nicht
gezügelt, sondern genährt und verhätschelt werden und ihnen der
volle Schwung gelassen werden, denn dies sei Gott am liebsten. Du
lehrst, dass auch die obszönsten Sünden mit derselben Leichtigkeit
abgewaschen werden, wie man die Hände reinigt vom Staub, und
dass man nicht sündigt ohne Kenntnis der Sünde. Ichwill den grössten
Dreck aus deinen Predigten nicht erwähnen, denn einen solchen Stall
zu reinigen, auch wenn es nur mit einem groben Besen geschähe,
würde eine grössere Anstrengung erheischen als ein Opus Justae
Molis (gegen Steyaert Deine Lehre, dass man seinen Leidenschaften
den vollen Schwung lassen soll, ist schlimmer als heidnisch. So tief
sind nicht einmal die Barbaren gesunken Wenn die Jesuiten solche
Greulichkeiten predigen, kann es nicht wundernehmen, dass die

Japaner das Christentum hassen und, wie es heute geschieht, alljährlich

darüber eine feierliche Verfluchung aussprechen. Was sind die

Folgen dieser scheusslichen Lehre fCine FYau wird ihren Lüsten
frönen mit Tanzen und Springen, mit Küssen und Lechzen, freilich
«mit guter Intention», und zwar um einen Mann zu bekommen. Der
Jesuit und seine Beate haben nicht gesündigt als sie ihrer Leidenschaft

den vollen Schwung liessen und sich verheirateten, denn sie

taten es «in guter Intention», nämlich um eine angeblich göttliche
Inspiration zu erfüllen, die sagte, dass sie heiraten sollten. Der Jesuit
Salas lehrt, dass ein Mönch nach Ablegung seiner Gelübde heiraten
dürfe, wenn er glaube, auf Grund einer vermutlichen göttlichen
Offenbarung von seinen Gelübden entbunden zu sein. Ein anderer Jesuit
hat seinen Leidenschaften so sehr den vollen Schwung gelassen, dass

er eine ganze Abtei denunzierte, und er soll wiederum nicht gesündigt
haben, weil er die gute Intention hatte, sie den Jesuiten in die Hände
zu spielen.» Die Schrift schliesst mit der sarkastischen Bemerkung,
die Jesuiten sollten besonders gegen die Jansenisten ihren
Leidenschaften frönen, denn das sei Gott besonders angenehm! - Diese

Zornergüsse, wie berechtigt sie auch waren, wurden auch von seinen
Freunden «ob excessivam mordacitatem» missbilligt und abgelehnt.

Auch dem Bischof blieben die Sticheleien de Wittes nicht
erspart. Mit Rücksicht auf diesen unwürdigen Prälaten klagt er1):
«Ich weiss nicht, welche merkwürdigen Dinge dieses Jahrhundert

1) Dissortatio prodroma adversus Motivatorem praepostorum P. Huygens,
Societatis Presbiterum, Temoratorom publicum Verbi Dei in Civitate Moch-
liniensi. 1691.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1961. 7



— 98 —

noch gebären wird. Recht, Gesetze, Richtersprüche werden über den
Haufen geworfen, rechtmässige Beschwerdeführer verleumdet und
die Richter heissen das gut.» Auf einen Mann, der solches in Schutz
nimmt, soll das Wort Anwendung finden: «Dat veniam corvis, vexat
censura columbas.»

Bald musste Precipiano zu der Überzeugung kommen, dass der
zähe Widerstand der Löwener Richtung nur mit aussergewöhnlichen
Mitteln gebrochen werden konnte. Darum wandte er sich durch
Vermittlung des Marquis de Castanaga an den König und erbat sich
persönliche Vollmacht, um künftighin gegen die Widerspenstigen nach
eigenem Belieben vorgehen zu können, mit Ausschliessung jeder
Berufungsmöglichkeit oder Intervention einer juristischen Instanz.
Dieser Schritt Precipianos veranlasst de Witte zu einem scharfen
Brief1), in dem er den Bischof auffordert, die «vielen Missbräuche»
über die er sich beim König beklagt hatte, näher zu umschreiben,
denn - so heisst es - « Sie haben das Geschlecht de Berghes in seinem
verstorbenen Bischof beleidigt, ihn als den Urheber und Förderer
allen kirchlichen Elends hingestellt, und wir, Vikare, Offiziale,
Kapitel, General-Vikare, die an seiner Seite standen, fühlen uns durch
Ihre Vorwürfe und Verleumdungen ebenfalls beleidigt. Darum
erheben wir Protest gegen Ihre procedures aussi injustes et
outrageantes, que violentes».

De Witte brauchte nicht lange auf eine Antwort zu warten. Am
9. Januar 1691 veröffentlichte Precipiano, wie er schon 1685 in Brügge
getan hatte, ein Dekret, in dem er das Bibcllesen als die Hauptursache
der grossen Verwirrung bezeichnete und das Lesen der Bibel mit
sofortiger Wirkung verbot2). Hier begegnet uns die eigentliche
Kontroverse, um derentwillen de Witte schliesslich auf seine Pfarrstelle

verzichtet und Mecheln verlassen hat. Natürlich haben seine

Gegner nicht unterlassen, das Gerücht zu verbreiten, dass er von
seinem Amte abgesetzt worden sei. Demgegenüber soll festgestellt
werden, dass de Witte von keinem dazu gezwungen, sondern ganz
freiwillig seinen Rücktritt vollzogen hat, einzig und allein, weil das

Bibelleseverbot wider sein Gewissen war. Es dürfte darum nützlich

*) Lettre à Mgr. l'archevêque do Malines sur co qu'il a remontré à son
Excellence le Marquis de Castanaga au mois de 1690.

2) In seiner «Epistola pastoralis supor praocipuis ecclosiarum belgicarum
turbis» vom 31.Oktober 1691 wurdedas Verbot erneuert, dio strikte Befolgung
der IV. Regel des Tridcntinums vorlangt, und verdächtigte Übersetzungen,
besonders die «vonMons» verurteilt.



— 99 —

sein, auf die Hintergründe dieser Kontroverse etwas näher
einzugehen.

Übersetzungen des Neuen Testamentes in derVolkssprache hatte
es in den südlichen Niederlanden schon frühe gegeben. Bis zum Jahre
1528 war ausschliesshch die von dem Humanisten Erasmus verfasste
in Gebrauch. Von da an wurde sie infolge der Bemühungen der
Löwener Fakultät mehr und mehr durch die Vulgata verdrängt1).
Nach der einschlägigen Entscheidung des Trienter Konzils2) stellte
die Fakultät einen vorläufigen Index zusammen, in dem mehrere
wallonische und deutsche Übersetzungen verboten wurden, mit der

Begründung, dass der Sinn durch falsche Übersetzungen,
Hinzufügungen und Auslassungen korrumpiert worden sei. 1570 wurde der
Verkauf von biblischen Büchern ohne kirchliche Erlaubnis verboten ;

die Buchhändler wurden eidlich verpflichtet, dem Beschluss zu
gehorchen3). Nur die sogenannte «Antwerpsche Bibel» wurde
zugelassen. Die erste Edition datiert vom Jahre 1530 und wurde von
dem Buchhändler Jan Moerentorf herausgegeben. 1550 folgte eine

von den Löwener Theologen revidierte und mit königlichem Privileg
versehene Neuauflage, die in dem zum niederländischen Sprachgebiet

gehörenden Teil Belgiens allgemeine Verbreitung fand.

Als aber Precipiano während seines Episkopats in Brügge auf
einmal das Bibellesen strengstens verbot (1685), wurde dieser
Beschluss als eine eigenmächtige Verletzung eines alten Privilegs
empfunden und in breiton Kreisen mit Widerwillen entgegengenommen.
Der Jesuit Cornelis H azart verteidigte die bischöfliche Entscheidung
in einer Schrift, in der er das Bibellesen als direkt schädlich und
gefährlich bekämpfte4). Von dem Bischof von Utrecht, Johannes van
Neercassel, erschien nun, wohl auf Anregung Arnaulds, eine Gegen-

') Die Löwener Fakultät hatto sich von jeher um dio Übersetzung und
Verbreitung dor Hl. Schrift bemüht. Die bekanntesten Herausgebor in
Antwerpen, Vorsterman und Liosveldt, liossen ihre Ausgaben gerne von den
Löwonorn korrigieren. So wurde z.B. die Doxologie hinter dem Vaterunser
ausgelassen mit Hinweis auf den griechischen Text.

2) SessioIVvom 18. April 1546:Decernitotstatuit (sacrosancta Synodus)
ut posthac sacra scriptura... quam emendatissime imprimatur ; nullique
liceat imprimere vel imprimi facere... libres de rebus sacris sine nomine
autoris, neque illos in futurum vendere aut apud se retinere, nisi primum
oxaminati probatique fuerunt ab Ordinario.

3) Vgl. Rousch: Indices librorum prohibitorum. S.302 f.

4) Suivius (Deckname für Hazart) : «Hot schadelijk lozen der Hl. Schrift»
1685.



— 100 —

schrift1), in der das Lesen der Bibel wärmstens empfohlen wurde,
weil es ein ausgezeichnetes Mittel sei, sich im Glauben zu stärken und
sich vor Glaubensabfall zu schützen. Zudem könnte die Rückkehr
der Protestanten zur Mutterkirche erleichtert werden, wenn man sie

die Bibel beibehalten liess. Die vierte Regel von Trient sei nicht (mehr)
verbindlich2).

Auch de Witte war überzeugt vom Nutzen des Bibellesens, aber

er wusste auch, class die alte Moerentorfsche Edition schon längst
sprachlich und stilistisch veraltet war und durch eine neue revidierte
Ausgabe ersetzt werden sollte. An diese Arbeit machte er sich dann
während des Episkopats de Berghes' heran. Er übersetzte aber nicht
direkt aus der Vulgata, sondern benützte als Unterlage das französische

Nouveau Testament «von Mons». Woher diese Benennung

Der zum Kreis von Port-Royal gehörende Le Maître de Sacy,
Neffe Arnaulds, hatte sich während seiner Gefangenschaft in der
Bastille, wohin er 13. Mai 1666 gebracht worden war, mit der
Übersetzung der Vulgata unter Heranziehung des griechischen Textes be-

fasst3).
Die Druckerlaubnis wurde aber vom Kanzler, Séguier,

verweigert, zunächst weil er kurz vorher seinem Günstling, dem Ora-
torianer Amelotte, die Genehmigung zur Herausgabe der von diesem

verfassten Übersetzung gegeben hatte, und sodann weil alles, was
von der Seite Port-Royals kam, ihm verdächtig erschien. Der Drucker
der Port-Royalisten, de Savreux, konnte diesmal nicht den Mut
aufbringen, die Arbeit zu übernehmen, weil er die rezente Veröffentlichung

der «Lettres Provinciales» Pascals mit Gefängnisstrafe in der
Bastille hatte büssen müssen. De Savreux verwies nun auf seinen
früheren Lehrling, den Buchhändler Migeot in Mons (im belgischen
Hennegau), der dann die Herausgabe übernahm. Unter dem Namen
«das Neue Testament von Mons», hat das Buch seinen Gang in die

*) van Neercassel: «Gods Woord verdedigd tegen het geschrift van
Suivius» 1685.- Schon 1677 hatte van Neercassel seinen «Tractatus de lectione
scripturarum, in quo Protestantium eas legendi praxis refellitur, catholi-
corum autem stabilitur» herausgegeben.

2) Die vierte Regel : « Si Biblia sacra vulgari lingua passim sine discrimine
permittantur, plus... detrimenti quam utilitatis oriri... in parte judicio
episcopi aut inquisitoris stetur... ut lectionem in vulgari lingua concedere
possint... Qui autem absque tali facilitate ea legere seu habere praesumpserit...
absolutionem percipere non possit. »

3) Nach Racine, Histoire ecclés. haben auch Arnauld, Antoine Le Maître,
Nicole und der Duc de Luynes mitgearbeitet.



— 101 —

Geschichte angetreten. Es wurde bei der berühmten Druckerei
Elzevier in Amsterdam zur Presse gegeben, erschien April 1667 *),

und fand in Frankreich eine überraschend schnelle Verbreitung. Es

gehörte bald zum «bon ton», ein Exemplar zu besitzen2). Sofort nach
Erscheinen wurde es aber durch den Erzbischof von Paris, Hardouin
de Péréfixe, auf Grund früherer Synodebeschlüsse verboten. Auch
die Jesuiten fingen an, gegen das Buch zu hetzen und wussten auf
Betreiben des königlichen Beichtvaters, Annat, ein Staatsdekret zu
erreichen, das sich der Verurteilung Hardouins anschloss (22.
November 1668). Nun loderte der Kampferst recht auf3). Wiederum
verurteilte Péréfixe das Buch, diesmal mit der Begründung, dass es da

und dort von der Vulgata abweiche und an einigen Stellen den

Jansenismus begünstige. Die Indexkongregation verurteilte dann
(1679) eine in Brüssel 1675 erschienene Ausgabe4). Diese Verbote
konnten aber der raschen Verbreitung des Buches keinen Einhalt
tun. Schon 1684 - 17 Jahre nach der ersten Edition - wurde bereits
die 25. Auflage zur Presse gegeben. Es ist dieses vielumstrittene Buch,
das de Witte für seine niederländische Übersetzung benutzt hat.
Daraus ist auch die heftige Bekämpfung zu erklären, der sie später
ausgesetzt sein wird.

Das Bibelleseverbot Precipianos riefdie Geistlichen von Mecheln

zur Gegenwehr auf. In ihrem Namen stellte de Witte eine Bittschrift5)
an den Hof von Mecheln zusammen, in der sie ersuchen, das bischöfliche

Mandement als ungültig zu erklären. Sie erinnern daran, dass

das Neue Testament von Mons die Genehmigung des Erzbischofs

') Nouveau Testament de Nostro Seigneur J.Chr. traduit en français
selon l'édition vulgato, avec les différences du Grec. A Mons, chez Gaspard
Migeot, on la Rue de la Chaussée, à l'enseigne des trois vertus. Avec privilège
et approbation 2.vol. Auf dem Titelblatt eine Vignette mit dem Spruch:
ardet amans spe nixa fides.

Nicht alle Auflagen sind bei Elzevier gedruckt worden ; wohl aber tragen
alle den Namen Migeots. Vgl. A. Willems, Les Elzeviers, Histoire et annales
typographiques. 1880.

2) Sainto Beuve, Port-Royal : « Sur la table et dans la ruelle ce N. T.,
élégamment traduit, élégamment imprimé, était on 1667 le genre spirituel.»

3) Arnauld: Abus et nullité de l'ordonnance supreptrice de Mgr. l'archevêque

de Paris par laquelle il a défendu de lire et de débiter la traduction du
N.T. à Mons. und: La lecture de l'écriture sainte contre les paradoxes impies
de Mallet.

4) Der Verurteilung der Brüsseler Edition wurde hinzugefügt: «vel
ubique locorum ot quoeunque idiomate impressus vel imprimendus.»

6) Requeste gepresenteert aan hot Hof door de EW Heeren Pastoors van
20.Januaril691.



— 102 —

von Cambray und des Bischofs von Namen trage und auch der königlich

patentierte censor librorum sein «nihil obstat» erteilt habe.
Sodann werden die schon von Neercassel angeführten Gründe
zugunsten des Bibellesens hervorgehoben. Der Hof von Mecheln wies
die Klage zurück und auch ein zweiter, diesmal beim königlichen
Hof in Brüssel eingereichter Protest blieb erfolglos. Die meisten
Geistlichen gaben nun ihren Widerstand auf und unterwarfen sich.

Anders aber de Witte. In zwei volkstümlichen Schriftenx)
betonte er, dass das Neue Testament in der Volkssprache geschrieben
worden ist und zur Lesung durch das Volk bestimmt ist. Der Index
sei nur gegen Häretiker aufgestellt worden. Man solle nicht behaupten,
dass durch das Bibellesen Missbräuche entstehen können, denn «abu-

sus non tollit usum» und auch bei der Hl. Kommunion hätten sich
viele Missbräuche eingeschlichen, aber keiner denke daran, sie

deswegen zu verbieten. Sodann forderte er den bischöflichen Ratgeber,
den Dominikaner Harney schriftlich auf2), mit ihm vor einem vom
Erzbischof zu ernennenden Forum eine öffentliche Diskussion über
folgende Thesen zu führen: a) Das Neue Testament ist für die
damaligen Völker in ihrer Muttersprache geschrieben worden, b) Das
Neue Testament ist von den Aposteln weitergegeben in der Sprache
derer, denen der Glaube verkündet wurde, c) Die Hl. Väter haben
das Bibellesen empfohlen, d) Die Gründe, die die Väter damals für
das Bibellesen angeführt haben, gelten auch noch für die Gegenwart.
Harney liess die Herausforderung unbeantwortet. Statt dessen rief
Precipiano am 31. Januar 1691 die Bischöfe von Antwerpen, Brügge
und Roermond zu einer Konferenz, bei der auch Harney und Steyaert
anwesend waren, nach Brüssel zusammen. Es wurde dort ein

Programm aufgestellt, um den Kampf gegen die Jansenisten wirksamer
zu führen. Es wurde beschlossen : a) nach Rom und Madrid zu schreiben

über die Einführung des Formulars Alexanders VIL, b) den

Statthalter zu ersuchen, die Druckerlaubnis theologischer Bücher
ausschliesslich den Bischöfen zu reservieren, mit Ausschaltung
anderer Instanzen (Löwener Fakultät), c) die Beschlüsse bezüglich
des Druckes und der Verbreitung von Büchern dem Volke von neuem

') a) Körte Bemerckingo op het tegenwoordigh Boeck-verbieden, door
eenen Liefhebber van de Waerheyt. 1691.

b) Samenspraak tusschen eenenParochiant vanOnzeLieveVro iiwe Kerck
tot Mechelen ende eenen Theologant, aengegaen don 20.Maert 1691.

2) Provocatio ad eximium P.Martinum Harney pro Lectione S. Scrip-
turae in linguis vulgaribus facta ab Alethophilo Onitrama, theologo. 1691.



— 103 —

einzuschärfen, d) Harney und Steyaert ein Verzeichnis von Büchern
aufstellen zu lassen, die verboten werden sollen1), e) das Lesen der

Bibel, namentlich des Neuen Testaments von Mons formell zu
verbieten, f) sich bei der Propaganda über die Ausbreitung des Jansenismus

zu beklagen.
Als diese Beschlüsse bekannt wurden, erklärte de Witte in

einem Brief2) an Precipiano, nicht gewillt zu sein, das Bibelleseverbot

von der Kanzel bekanntzugeben, weil er dagegen
unüberwindliche Bedenken habe. Dann fährt er fort: «Das Dekret hat in
meiner Gemeinde nicht die geringste Bedeutung, denn höchstens ein

paar Dutzend Gläubige haben die Erlaubnis, die Bibel zu lesen. Ich
brauche nur mit den Augen zu zwinkern und sie unterlassen es sofort.
Die Lust am Bibellesen ist unter dem Volk so gering, dass man
vielmehr kräftig dazu anspornen sollte. Das wäre besser als das kleine
bisschen Glaube, das man jetzt noch besitzt, absterben zu lassen.»

Dieser Brief ist für einen so aufbrausenden und leidenschaftlichen
Mann, wie de Witte es war, massvoll und in ruhigem Ton geschrieben.
Leider aber wurde der gute Eindruck wieder durch eine äusserst

gehässige Bemerkung verdorben. Am Schlüsse des Briefes heisst es:
«Ich habe diesen Brief französisch geschrieben, weil dieser
Erzbischof kein Niederländisch versteht - fürwahr ein sehr grosser
Mangel für einen brabantinischen Bischof! - und weil er sich in der
französischen Sprache besser zurechtfindet als in der lateinischen. »-
Wer einen solchen Gegner an seiner schwachen Seite angreift, ist ein
verlorener Mann

Abermals verlangte Precipiano kategorischdieBekanntmachung
des Leseverbots von der Kanzel herab, und wiederum antwortete de

Witte brieflich3). Flr beklagt sich über die Wühlereien, unter denen

er von Anfang an zu leiden gehabt habe, so dass die Vermutung nahe

liege, man wolle ihn sich vom Halse schaffen und ihm den Laufpass
geben. Er selber wolle nichts lieber als sich in die Stille zurückziehen
und nach dem Grundsatz eines alten Propheten leben, der sagte:
«in nidulo meo morior.» Er habe die Stelle in Mecheln nur auf die

') Dies wird dann später der sogenannte «Index von Precipiano».
2) Lettre escrito à Seigneurio Illustrissime l'Archevêque de Malines par

le pasteur et doyen de Nostro Dame de la mesme villo, sur le sujot de son décret
du 9 janvier 1691. (Der Brief ist datiert 6. Februar 1691.)

3) Seconde Lettre escrite par le Pastour et Doyen de Notre Dame a
Malines à l'Archevêque de la mesme ville, sur le sujet de son décret du 9 janvier
1691. (Dor Brief trägt das Datum 5. März 1691.)



— 104 —

dringendsten Bitten de Berghes' angetreten, dort nur Verdruss und
Ärger geernet, fast ausschliesslich von seinem väterlichen Erbteil
leben müssen und dabei sein Vermögen zum Teil eingebüsst. «Wenn
ich weiss, dass mein Nachfolger ein Mann sein wird, der nicht die
korrupte Moral, sondern das Evangelium predigt, will ich mich gerne
zurückziehen.»

In diesem Brief macht de Witte eine Anspielung auf die
materiellen Verhältnisse, unter denen er in Mecheln lebte. Wie unbefriedigend

diese gewesen sind, hat er in drei Schriften1) dargetan. Er
rechnet darin dem Kapitel vor, dass seine Einnahmen sich jährlich
auf nicht mehr als vierhundert Gulden beliefen, nämlich aus
Stolgebühren durchschnittlich nicht ganz dreihundert Gulden; aus
Trauerämtern fünfzig Gulden, und aus den Kapitelgütern noch
einmal jährlich vierundsechzig Gulden. Dagegen forderte das Kapitel
die Einnahmen aus der «cera funeralis» - Trauerkerzen - für sich.
Diesen Einnahmen stehen an «onera pastoratus» achtzehnhundert
Gulden gegenüber, nämlich für seinen Haushalt mit zwei
Hausdienern und einem Vizepastor, sodann für Armenausgaben, Reparationen

am Pfarrhaus (qui tectibus abundat), Steuer, Mensa et Re-

fugium für durchreisende Geistliche, Vergütungen für Gastprediger,
Reisekosten mit Pferd und Wagen (ut brumelibus et tempestuosis
diebus decenter administratio peragi fuisset). Darum verlangte er
eine «portio congrua» aus den Kapitelgütern, die sich auf jährlich
viertausend Gulden berechnen Hessen. Das Kapitel wusste ihn aber
meisterhaft hinzuhalten und eine Entscheidung zu verschieben.
Sechs Jahre lang hat de Witte sich um seinen «entsprechenden
Anteil» bemüht, ohne aber etwas zu erreichen. Mit Recht konnte er
seufzen : « Arduum est cum diis pugnare. »

Weil de Witte in seiner Weigerung, das Leseverbot offiziell von
der Kanzel bekanntzumachen, beharrlich blieb, konnte er sich an
den Fingern abzählen, dass früher oder später eine kirchenrechtliche

') a) Motivum juris rev. adm. Domini Aegidii de Witte, pastoris et
decani ecclesiae Mariae trans Diliam in Civitate Mechliniensi supplicantis,
adversus R.R. adm. atque Amplissimos D.D. Capituli metropolici ejusdem
Civitatis, rescribentes. 1686.

b) Anacephalaeosis emolumentorum et onerum pastoratus B.M. trans
Diliam summatim resultans ex declarationibus decursu litis exhibitis. 1686.

c) Motivum juris alteram rev. adm. Aegidii de Witte, pastoris et decani
ecclesiae B. Mariae trans Diliam in Civitate Mechliniensi supplicantis, adversus
RR adm. atque amplissimos D.D.Capituli metropolitani Civitatis ejusdem,
rescribentes. 1689.



— 105 —

Prozedur folgen würde. Um dieser zuvorzukommen, entschloss er
sich zuguterletzt, sich der Jurisdiktion des Erzbischofs zu entziehen
und von seinem Amte zurückzutreten. In einem Schreiben1) vom
24.März 1691 teilte er Precipiano mit: «je vous remets donc,
Monseigneur, entre les mains mon église sans aucune réserve, vous
conjurant seulement de la pourvoir d'un homme nourri, non dans les

relâchements et les chicanes de la nouvelle théologie, mais dans la
vénérable antiquité de l'écriture sainte, des règles de l'église et de la

doctrine uniforme des Pères de notre religion.» Sodann will er dem
Erzbischof noch einmal erklären, wie es seiner Ansicht nach um den

angeblichen «Jansenismus» bestellt ist, und schreibt : « Qu'entend on
de plus ordinaire parmi le monde que cette exprobation : «cet homme
est d'une vie exemplaire, c'est un savant ecclésiastique, c'est un
pasteur laborieux pour son troupeau, mais (le malheur!) c'est un
Janséniste.» On loue donc les bonnes mœurs et la science de ceux à

qui on donne ce nom, et on condamne dans les Mêmes ce que personne
n'y voit. On gâte ce qu'ils ont de bon par un mal qu'on ignore. On

flétrit leurs qualités excellentes qu'on ne saurait désavouer, par un
mot en l'air, qui n'a aucune idée fixe... Car quel est effectivement le

reproche qu'on veut faire à ceux qu'on nomme Jansénistes C'est
véritablement en général le reproche d'hérésie, d'erreur, et de foi
suspecte. Il n'est néanmoins très certain, qu'il ne peut y avoir
aucune erreur ou hérésie sans un dogme précis, dans lequel elle
consiste. Or quel est ce dogme précis qui fait le Janséniste de nos jours?
Car on en débite de toutes sortes, et on n'en saurait prouver aucun.
Les uns le mettent dans quelques Doctrines erronées touchant la

grâce de Dieu et le libre arbitre, d'autres dans des sentiments
contraires au S. Siège, quelques-uns dans la répugnance au culte de la

Vierge, les autres dans l'administration du sacrement de pénitence.

On s'est justifié mille fois de toutes ces accusations vagues par
des Remontrances qui sont demeurées sans réplique, et entre autres

on a dit que pour la grâce on n'a pas d'autres sentiments que ceux de la
grâce efficace par elle même, et que ce qu'en écrit S.Augustin dans sa

lettre à Vital; qu'on veut de bon cœur donner au S. Siège toutes les

prérogatives qui lui appartiennent, laissant à part celles, qu'on
dispute dans les écoles et que Bellarmin même reconnaît d'être

*) Troisième Lettre escrite par le Pasteur et Doyen de nostre Dame à
Malines à l'archevêque de la mesme ville sur le sujet de son Décret du 9. janvier
1691. (Der Brief ist datiert 24.März 1691.)



— 106 —

disputées entre les catholiques; qu'on estime le culte de la Mère de

Dieu comme un moyen très utile au salut, et qu'on ne condamne que
les abus; qu'on a nulle intention de faire revivre les anciennes
pénitences, mais qu'on croit seulement que la conversion du pécheur a
communément besoin de temps et de travail, et qu'on n'est pas quitte
de l'enfer pour dire quelques petites prières ou faire quelques légères

pénitences, qui n'ont nulle proportion avec les péchés. Ce n'est donc
vraiment aujourd'hui qu'une hérésie en l'air et un crime sans nom,
comme disait alors Tertullien, „solius nominis crimen est", que celui
de Janséniste. Et si on veut donner place à la justesse d'esprit, on
trouvera à moins de rien, que celui qu'on décrie ordinairement par ce

nom odieux, n'est qu'un homme savant et pieux, qui n'aime pas les

opinions favorables à la nature corrompue. Il ne faut que prêcher la
voie étroite, que faire peu d'état des Casuistes et des Théologiens
commodes, que de se plaindre des désordres qu'on remarque partout,
pour avoir la renommée de Janséniste, lorsqu'on n'aurait jamais vu
le livre de Jansénius.»

Der sensationelle Schritt einer so allgemein bekannten Persönlichkeit

wie de Witte es war, rief begreiflicherweise allseits grosse
Aufregung hervor. Von mehreren Seiten wurde versucht, ihn zu
bewegen, auf seinen Beschluss zurückzukommen. Deputationen und
Bittschriften liefen bei Precipiano ein mit dem Ersuchen, ihn in
seinem Amte zu belassen. Sie wurden aber ohne weiteres abgewiesen.
Als dann das Kapitel einige Monate lang säumig blieb, einen Nachfolger

zu wählen, forderte Precipiano die Kanoniker auf, innerhalb
zwei Tagen zur Wahl zu schreiten. Nun reichte die Kirchgemeinde
einen schriftlichen Protest ein1) und beklagte sich darüber, dass

Precipiano ihre Abgeordneten nicht habe empfangen und ihre
Bittschriften nicht habe lesen wollen. Die Gemeinde habe immer das

Recht gehabt, einen Nachfolger empfehlen zu dürfen. Durch sein

eigenmächtiges Vorgehen habe der Erzbischof ihre Rechte verkannt
und entgegen dem Tridentinum gehandelt. (Sessio 24, cap. 18.) Auch
dieser Schritt war umsonst getan.

Dennoch konnte de Witte Mecheln nicht sofort verlassen. Weil
der Amtsantritt seines Nachfolgers sich verzögerte, blieb er bis
Ende 1691 als Deservitor tätig, und fand auch dann reichlich Ge-

*) Klachschrift voor de parochianten van onse lieve Vrouwe Parochie
binnen Mechelen aen syne Hoogweerde den Artsbisschop, over den onwettigen
Keus van eenen pastoor voor deselve parochie. 1691.



— 107 —

legenheit, gegen seine Gegner in die Schranken zu treten. Als Steyaert
an der Fakultät einige Thesen über die «gratia Thomistice sufficiens»

verteidigte, gab er eine Widerlegung *) heraus, in der er die Auffassung
des Aquinaten verwarf, weil sie ebenso pelagianisch sei als die der
Jesuiten. Gegen solche Häresien gebe es nur ein Heilmittel, nämlich
alle scholastischen Spekulationen zu vermeiden und sich ganz der
Hl. Schrift zu konformieren. Dann riefen ihn die Thesen des Franziskaner

Paters Bonaventura van den Dycke auf den Plan. Dieser Minorit

verstieg sich zu der Lehre, dass der Papst «Deus in spiritualibus
et temporalibus» sei. Für diese Auffassung glaubte er sich auf
Capistrano, den Beschreiber des Basler Konzils, berufen zu können.
In zwei Schriften2) erbrachte de Witte aus der Kirchengeschichte den

Erweis, dass der Papst keine souveräne Gewalt in der Kirche besitze.
Alle seine Entscheidungen und Erlasse seien dem Urteil derUniversalkirche

unterworfen, und die Lehre der Unfehlbarkeit sei falsch,
lächerlich, irrtümlich, stehe im Widerspruch zur Hl. Schrift,
begünstige Schisma, zerstöre den öffentlichen Frieden und laufe auf
die Vernichtung von Staaten und Königreichen hinaus.

Die letzte in Mecheln verfasste Schrift ist ganz anderer Art als
sein sonstiges Schrifttum3). Es ist ein merkwürdiger Dialog, in dem
ein Casuist, als Vertreter aller Laxisten und Verderber der gesunden
Moral die Hauptrolle spielt und ein Zwiegespräch führt mit der
Häresie. Casuistik und Häresie kommen sehr gut miteinander aus,
denn sie sind wie Bruder und Schwester! Thema des Gesprächs ist
«der vielköpfige Drache», die Personifikation der jesuitischen
Moraltheologie mit ihrer Probabilitätslehre, reservatio mentalis, ignorantia
inculpabilis und allen sonstigen sittenverderbenden Spitzfindigkeiten.

Ende 1691 konnte de Witte dann Mecheln verlassen. Er ging
nach Audeghem, in der Nähe von Oudenaarde, südlich von Gent, wo

1) Disquisitio de gratia sufficiente (quam Thomistae diount) et do morte
seu fusione Sanguinis Christi pro omnibus. Adversus Martinum Steyaert,
Theologum Lovanionsem. Per Joannem Aurolium Palladii Defensorem.
ll.Novembris 1691.

2) a) Antidotum ad Articulos binos Thesium historico-theologicarum
F.Bonaventurae van den Dycke, praetense erutarum e doctrina S. Joannis de
Capistrano, praeparatum per Joannem Cantorem, Presbitcrum. 1691.

b) De potestate ecclesiae, papae etc.
3) Prisci Censorini photistici Hydra Mystica, sive de corrupta morali

doctrina Dialogus.



— 108 —

er beim dortigen Pfarrer und Kanoniker von Sankt Bavo Unterkunft
fand.

Precipiano tat indessen in der Verfolgung der Jansenisten einen
weiteren Schritt. Er beschloss, nunmehr das Formular Alexanders

VII. auch in Belgien einzuführen. Er war in dieser Sache «plus
papiste que le pape», denn er fügte eigenmächtig den Satz hinzu:
«Ich beschwöre nicht nur die Wahrheit dessen, was sich in diesen

Bullen auf das Recht, sondern auch dessen, was sich auf die von
Alexander VII. definierte Tatsache bezieht, d.h. dass ich die 5 Sätze

verdamme, nicht nur im allgemeinen in jedem ketzerischen Sinn, den
sie haben, sondern auch speziell als aus dem Augustinus des Jansenius

exzerpiert, und in dem von Jansenius intendierten oder in seinem
Buch ausgedrückten Sinn.» Diese Entscheidung verfehlte ihre
Wirkung nicht ; sie gab der Kontroverse über die Gnadenlehre neue Nahrung

l). DieLöwener Fakultät entsandte den Augustiner Bernard
Désirant und Joannes Liberius Hennebel nach Rom, wo sie vom Ende
1692 bis 1694 Besprechungen führten. Die Frage bezüglich der 5

Thesen war auf einmal wieder brennend geworden, und de Witte
blieb dabei nicht beiseite stehen. Er betonte nachdrücklich2), dass

es nicht erlaubt sei, das Formular zu unterschreiben, schon deswegen
nicht, weil vier von den fünf Thesen sich nicht bei Jansenius finden.
Mit plastischer Deutlichkeit spricht er sein scharfes Urteil über das

Formular aus mit den Worten: «Das Formular Alexanders VII. ist
mit so vielen krummen Falten plissiert, wie die Haube einer Beghinen-
schwester. Es ist eine Erfindung schwarzer Geister.» Dann stellt er
den verurteilten aus dem «Augustinus» eine Anzahl Stellen gegenüber,

aus denen die Orthodoxie des Jansenius überzeugend hervorgeht.

Die Thesen seien bewusst zweideutig redigiert; sie können auf
verschiedene Weise ausgelegt werden. Jansenius' Thesen haben einen
durchaus katholischen Sinn. - Das gleiche Thema erörtert er in einer
weiteren Schrift3) in der er zunächst wiederum Jansenius in Schutz
nimmt. Dieser sei ein grosser und vortrefflicher Bischof gewesen, dem
die hohe Auszeichnung zuteil geworden ist, mit den holländischen
Protestanten zu diskutieren, weil man keinen der Sache besser ge-

1) Über die damit zusammenhängenden Streitigkeiten siehe Reusch.
Index IL S. 646 f.

2) Propositionos V Cornelii Jansenii Episcopi Iprensis Famosis Propo-
sitionibus damnatis eontrariae exhibitae per Joannem Aurelium. 1692.

3) Samenspraek tusschen Recht-hert en Waermondt, jonghe theolo-
ganten, over het Formulier teghen Jansenius.



— 109 —

wachsenen Mann habe finden können. Gegen den grossen
Protestanten Voetius in Utrecht habe er sein «Spongia notarum»
geschrieben. Die Thesen können verschieden erklärt werden. Zum
Beispiel die erste These: «Einige Gebote Gottes sind unmöglich» soll im

Zusammenhang mit dem ganzen Buch beurteilt werden. Man könne
auf verschiedene Weise etwas unmöglich nennen. Wir sagen oft,
etwas sei unmöglich und nachher stellt sich heraus, dass es doch auf
irgendeine Weise möglich war. So sagt Christus, dass ein Reicher

unmöglich in das Himmelreich eingehen könne, und Hebr.6/4
erklärt, dass Menschen, die vom Glauben abgefallen sind, unmöglich
durch Busse erneuert werden können. Dennoch ist es irgendwie
möglich. So verhalte es sich auch mit der ersten These. An anderen
Stellen lehre Jansenius, dass die Gebote Gottes wohl möglich sind.

Er habe sagen wollen: es ist «par manière de dire» unmöglich. So

stehe es auch mit der letzten These, dass Christus «nicht für alle
Menschen gestorben sei». Man halte doch Jansenius nicht für so dumm,
dass er solches behauptet. Er lehre, dass Christus für alle Menschen

gestorben sei, dass sein Tod ein genügendes Lösegeld für die Sünden

aller Menschen gewesen sei, aber er sei besonders gestorben für die

Auserwählten. Der Anstifter dieser neuen Ketzerjagd sei Steyaert,
der selber zugegeben habe, dass die Thesen sich nicht bei Jansenius
finden. «Nun liegt die Gerechtigkeit unter dem Sarg.»

Die Verhandlungen der Löwener Fakultät in Rom boten den

Anti-Jansenisten neuen Anlass, ihre Angriffe zu verdoppeln. In der

Hoffnung, dadurch eine für sie günstige Entscheidung zu erreichen,
gaben sie eine Schmähschrift heraus, die an Niedertracht alle andere
weit hinter sich lässt1). Dreissig Jansenisten, darunter Pavillon von
Aleth, Saint Cyran, Nicole, Arnauld u.a. werden auf infame Weise

durchgehechelt und auch die berüchtigte Fabel von Bourgfontaine
(angebliches jansenistisches Komplott gegen den Staat) fehlt darin
nicht. Die Schrift wurde von Precipiano begünstigt und auch die

Hand Steyaerts ist darin unverkennbar beteiligt. Die Jansenisten
werden darin angeschwärzt als satanische Verführer, die die Re-

1) Jansenismus evertens omnem religionem extinguens omnem pium
affectum erga Deum... omnem in ecclesia judicem infallibilem eliminans...
venerationem imaginum et sanctorum etiam Deiparae cultum convellens,
vilipendons indulgontias et a sacramento poenitentiae et eucharistiae evertens,
proculcans regulam 4. Indicis Trid. sive permittens omnibus sine discrimine
lectionem sacrae scripturae in lingua vulgari et lectionem librorum prohibi-
torum.



— 110 —

ligion von zuunterst zuoberst kehren, die Liebe zu Gott auslöschen,
einen unfehlbaren Richter verwerfen, Bilder- und Heiligenverehrung
geringschätzen, die Menschen von der Busse und der Hl. Eucharistie
fernhalten, die 4. Regel des Tridentinums übertreten und die Lesung
der Hl. Schrift allen ohne Unterschied gestatten. Diese ehren-
schänderische Fibel ging nun doch auch der Kurie zu weit, und sie

wurde am 7. Dezember 1694 auf den Index gesetzt. Sie hatte aber
ihre vergiftende Wirkung schon getan. Arnauld schrieb eine
Gegenschrift1) und auch de Witte blieb die Antwort2) nicht schuldig. In
tiefster Entrüstung schlug er diesen «Molinistischen Wahnsinn»
nieder, nahm Jansenius und seine Schüler in Schutz und rief die

Staatsorgane energisch auf, gegen solche Niederträchtigkeiten Front
zu machen.

DeWittewohnte noch nicht lange in Audeghem, da erschien eines

Tages der Gouverneur der Stadt Oudenaarde mit einer 40 Mann
zählenden bewaffneten Eskorte an seiner Tür, um eine Haussuchung
vorzunehmen. Seine Bücher und Briefschaften wurden beschlagnahmt

und von dem Rektor der Jesuiten in Anwesenheit zweier
Schreiber untersucht. Natürlich verbreitete sich sofort das Gerücht
einer Verschwörung - «ruse banale des policiers». De Witte wurde
zwar unbehelligt gelassen, aber unter diesen Umständen war er um so

eher bereit, dem Rat seines F'reundes Andreas van der Schuur, des

Pfarrers in Vianen, nach Holland zu kommen, Gehör zu schenken.
Ende 1693 verliess de Witte sein Vaterland und liess sich in Utrecht
nieder, wo er in der unmittelbarenNähe der alten Gertrudiskirche, am
Marienplatz, eine Wohnung fand. Da er von keinem Menschen
abhängig sein wollte, führte er dort, mit Hilfe eines Hausdieners,
seinen eigenen Haushalt und lebte «in nidulo suo» das Leben eines

Stubengelehrten. In seiner Wohnung liess er eine Hauskapelle
einrichten, wo er privatim die Messe las.

Obwohl die Einladung an de Witte, nach Holland zu kommen,
von dem zum Utrechter Kreis gehörenden van der Schuur

ausgegangen ist, will das noch nicht heissen, dass er hier willkommen war.
Viele seiner holländischen Zeitgenossen, soweit sie in Löwen ihre

1) Procès de calomnie intenté devant le Pape et les Evêques, les Princes
et les Magistrats par les nommés dans le placard intitulé: «Jansenismus
omnem destruens religionem» contre les Auteurs, les Approbateurs et les
Fauteurs de ce Placard.

2) Phrenesis Molinistica se exerens in Scrfpto famoso cui titulus : Jansenismus

omnem destruens religionem. Demonstrante Joanne Aurelio. 1693.



— Ill —

Ausbildung empfangen hatten, waren während ihrer Studentenzeit
öfters mit ihm in Berührung gekommen, aber falls dabei
Freundschaftsbande geknüpft worden waren, sind diese durch das geräuschvolle

Auftreten de Wittes in Mecheln und seine spektakulären Schriften

später wieder zerbrochen oder wenigstens gelockert worden.
Nach der Ansicht vieler Utrechter müsste de Wittes Anwesenheit
verhängnisvoll wirken. Besonders dem Erzbischof Codde war alles
daran gelegen, eine respektvolle Distanz zu ihm zu bewahren. Beide
Männer standen sich in Charakter und Veranlagung sowie in der
Beurteilung der kirchlichen Lage diametral gegenüber. De Witte konnte
für die schwankende, unschlüssige Haltung Coddes kein Verständnis
aufbringen. Codde sollte sich nicht einschüchtern oder abschrecken
lassen, sondern trotz Drohungen mit Bannflüchen und päpstlichen
Bullen sein bischöfliches Werk unentwegt fortsetzen, denn Rom
handle gegen Utrecht ungerecht und wolle seine Vernichtung.
Schwachheit sei darum gleichbedeutend mit Verrat. Für den immer
zum Kompromiss und Frieden geneigten Codde, der für die Anwesenheit

de Wittes verantwortlich gemacht wurde, war de Witte zu
ungestüm, und zu intolerant, darum direkt gefährlich. Ein Bruch mit
Rom sollte unter allen Umständen vermieden werden, selbst wenn
es Coddes eigenen Kopf kosten sollte.

Daraus erklärt sich, dass die kirchlichen Archive auffallend
wenig über de Witte enthalten. Bei seinem Tode hinterliess er seine
Briefschaften seinem j üngeren Kompatrioten und späteren Professor

am Seminar in Amersfoort, Philippus Laurentius Verhulst. Utrecht
hatte dafür kein Interesse. Nur der Briefwechsel Coddes mit seinem

Agenten in Rom wirft auf das Verhältnis zu dem belgischen Réfugié
ein spärliches Licht. Daraus geht hervor, dass Codde schon im Jahre
1691, als de WTitte noch in Mecheln tätig war und vorübergehend
Amsterdam besuchte, sich weigerte, ihn zu empfangen mit der
Begründung: «Ich will mich nicht vor meinen Feinden bloßstellen1).»
Nachdem de Witte dann in Utrecht seinen Wohnsitzgenommenhatte,
mehren sich die Klagen Coddes über die gegen ihn vorgebrachten
Beschuldigungen «wegen seines Umganges mit de Witte». Es heisst
dann: «De Witte lebt hier, ohne dass ich irgendwelchen Umgang mit
ihm habe. Ich habe ihn schon mehr als zwanzig Jahre nicht mehr
gesehen, und nie einen Briefwechsel mit ihm geführt. Er ist aber
weder Ketzer noch Exkommunizierter und man hat mir nie verboten,

') Codde an Waloni Du Vaucel) Brief vom 6. September 1691. AOBC.



— 112 —

d'avoir connaissance avec lui1). » Schon eine Woche später versichert
Codde seinem Agenten: «De Witte ist „sua sponte" hierher gekommen.

Er mischt sich nirgends hinein und lebt in Frömmigkeitsübungen

«et dans une grande retraite»2). Es waren vor allem die
Streitschriften de Wittes, die dem Erzbischof Sorgen bereiteten. Von
de Wittes später noch zu besprechenden «flämischen Brief» heisst es :

«elle fera sans doute du bruit», denn diese Schrift könne wiederum

gegen die Klerisei ausgespielt werden. Aber «ich weiss von nichts und
habe keinen Anteil daran»3). So klagt Codde, als de Wittes «Pane-

gyris» (darüber weiter unten) erschien, wiederum: «Jedermann
behauptet, dass ich dahinter stecke, und dass ich unvorsichtig bin,
weil ich mit ihm befreundet bin. Aber de Witte grüsst mich selten,
und es ist auch nicht wahr, dass er mit mir „familiär" ist4).»Trotz¬
dem gibt Codde ihm das ehrende Zeugnis: «De Witte n'est pas
homme à se servir de restriction mentale5). » - Andererseits geht aber
aus Coddes Briefen deutlich hervor, dass die Utrechter - auch Codde
selber! - de Witte sehr gut zu finden wussten, wenn seine Mitarbeit
irgendwie nützlich sein konnte. So teilt Codde seinem Agenten
gelegentlich mit, dass er versuchen will, de Witte «zu bewegen gegen den

„Nodus" zu schreiben»6). Ein anderes Mal stellt er mit Befriedigung
fest, dass de Witte auch den «Kapuziner-Apostat»7) und «le

Champion»8) bekämpfen wird. So haben die Utrechter einerseits die Fähigkeiten

de Wittes vollauf zu würdigen gewusst, und gerne von seinem

grossen Wissen und von seiner gewandten Feder Gebrauch gemacht.
Andererseits aber habe er der «causa ultrajectina» durch seine masslosen

Angriffe auf die Ordensgeistlichen und Casuisten geschadet
und die Position Coddes gefährdet.

In den ersten Jahren seiner Utrechter Lebensperiode gab de

Witte den Holländern keinen Anlass zu Klagen. Nicht als ob er an
Streitbarkeit eingebüsst hätte, sondern weil ihm nun endlich die

*) Codde an Waloni. Brief vom 29.April 1694. AOBC.
2) Idem 6. Mai 1694.

3) Idem 5. und 12.November 1697.

4) Idem 18. Februar 1699.

6)Idem 18.Februar 1699.

8) Gemeint ist das molinistische Werk des Kardinals Sfondrati : Nodus
praedestinationis dissolutus. Brief vom 28. Januar 1697.

7) Michael Loeffius, ein zum Protestantismus übergetretener Kapuzinermönch.

Brief vom 28. Januar 1697.

8) Le Champion ist Deckname für Martinus Steyaert.



— 113 —

Musse vergönnt war, eine lange gehegte Absicht zu verwirklichen. Es

ist die Herausgabe einer holländischen Übersetzung des Neuen
Testamentes1). Das Buch erschien 1696 in dem damals kirchlich zum
Erzbistum Utrecht gehörenden Grenzort Emmerich. Es fand rasche

Verbreitung2), wurde aber auch mancherseits angefochten. Schon der
herausfordernde Zusatz auf dem Titelblatt «nach der Vulgata von
Mons» müsste den Gegnern wie ein Trompetenstoss in die Ohren

klingen. Steyaert an der Spitze, in seinem Kielwasser der Minorit
Bukentop, sodann der Pfarrer von Emmerich, Rosmeulen und der
berüchtigste Hetzer gegen die Utrechter Kirche, der Pfarrer von
Kethel, Adriaan van Wyck - «faex missionis» - rüsteten sich zum
Kampf. In ihrer Kritik aber bringen sie wenig Neues hervor. Meistens
beschränken sie sich auf eine Wiederholung alles dessen, was schon

zwanzig Jahre früher gegen die französische Übersetzung Sacys
angeführt worden war. Auch jetzt hiess es: das Buch sei anonym
erschienen, weiche von der Vulgata ab, begünstige den Jansenismus
und Verstösse gegen die einschlägigen Bestimmungen des Triden-
tinums. Was man sonst noch einzuwenden hatte, waren nur läppische
Winzigkeiten, die man heute nicht mehr ernst nehmen kann, die aber

symptomatisch sind für die verhaltene Wut, mit der Jansenisten und
Antijansenisten sich das Leben verbitterten.

Steyaert - seit 1691 General vikar des Bistums 's-Hertogen-
bosch - verurteilte das Buch mit der Begründung, dass es nichts
anderes sei als eine Übersetzung - und dazu noch eine schlechte - des

französischen Originals3), und sodann, weil es anonym erschienen
sei. Spuren einer jansenistischen Gesinnung glaubte er gefunden zu
haben in der Übersetzung der Stelle 1.Tim.4/10, wo die Vulgata
liest: «Deus, qui est salvator omnium hominum.» De Witte hatte
diese Stelle übersetzt mit: «Gott, der der Behüter aller Menschen

1
« t Niouwe Testament, na de Vulgata van Mons. Met körte Verklaaringen

op de duystere plaetsen, een Chronyk, Landkaertjes etc. Emmerik by Florentins

Abbema. 1696.

Nach Blommaerts: Nederduitsche Schrijvers van Gent, Gent 1861,
S. 319-323 soll de Witte schon 1690 von Precipiano Druckerlaubnis erbeten
haben. Die Antwort dos Erzbischofs war dann das Bibelleseverbot vom
9. Januar 1691.

2) Schon 1697 erschien wiederum in Emmerich eine neuo Auflage. In
1702 folgten Neuauflagen in Brüssel und Antwerpen.

3) «merum pseudo-evangelium cum non sit aliud quam Montense in
Flandria translatum, ot alteratum et de novo rovisum ac deterioratimi. »



— 114 —

ist. » Nach Steyaert hätte er salvator mit «Heiland übersetzen sollen,
aber, so fügt er hinzu: «Es gibt Leute, quibus aegre est, si Deus vel
Christus ejus dicatur Salvator omnium hominum.» Diese
Übersetzung erinnere deutlich an die ö.jansenistische These: «Semipela-
gianum est dicere Christum pro omnibus omnino mortuum esse aut
sanguinem fudisse. » De Witte stellte nun eine Erwiderung zusammen,
deren Titel allein schon den Widerwillen verrät, mit dem er seinem
Feind entgegengeht. Erglaubte, es nach der Lektüre der Steyaertschen
Zensur mit einem toll gewordenen Stier oder einem vor Wut
schäumenden Hund zu tun zu haben. Gegen solches Getier gebe es nur ein
Mittel : man soll ihnen ein « Capistrum » - eine Halfter oder einen Maulkorb

- anlegen!x) «Ich habe - so de Witte - eine Übersetzung des

Neuen Testamentes veröffentlicht, die dem modernen
Sprachgebrauch angepasst und mit einigen erläuternden Bemerkungen
versehen ist2). Dafür hat man in der Gegenwart nur Schimpfworte und
wildwütiges Fauchen übrig. Man findet höchstens sechs oder sieben

Worte, die an und für sich von geringer Bedeutung sind, und macht
darüber Krach und Lärm. Es handelt sich aber bei einer Übersetzung
um den Sinn, nicht um den Buchstaben. Man soll so wörtlich wie

möglich die Gedanken des Autors wiedergeben, und wo das nicht
möglich ist, sollen die Gedanken beibehalten und die Worte einiger -

massen anders geordnet werden. Hie und da könne es nötig sein, die

Weitschweifigkeit eines Autors zu kürzen, und eventuell zweideutige
Formulierungen präziser zu umschreiben3). Die Kritik Steyaerts auf
die Übersetzung der Stelle l.Tim. 4/10 beantwortet er mit der
Bemerkung, es handle sich da nicht um das Heil in Christo, sondern es

sei so gemeint «ut Deus omnium salvator dicatur, quia dat omnibus
aliquam salutem, per vitam temporalem, et multa ejus bona quae
omnibus communia sunt». So werde auch Joseph «salvator mundi»

genannt. Sollte Steyaert in seiner Übersetzung Jansenismus wittern,
so wisse er: «credimus, Christum pro omnibus semet ipsum redemp-
tionem dedisse. Sanguis Christi redemptio totius mundi.» Sodann

:) Capistrum ab Embricenci Interpreto dono missum M. St(eyaort)
V(ic) A(post) Declamatori in Versionen! Belgicam novissimam Novi
Testamenti.

2) «locutione ad modernum usum propius accedente et brevibus sparsrm
scholiis illustratum.»

3) Omnis interpres saepe compellatur latitudinom Autographi coarctare,
ac versione sua sensum, qui in originali aequivocus erat, magis particularom
ac dofinitum reddere.



— 115 —

hatte Steyaert Kritik geübt an der Übersetzung von Matth. 5/3, wo
de Witte übersetzte: «Selig, die mit dem Herzen arm sind.» Steyaert
wollte den Sinn der Worte wiedergeben mit : «selig, die arm im Geiste
sind». De Witte wies diese Kritik zurück, denn daraus könnte man
lesen: «Selig die stumpfsinnig sind, denn sie werden Esel vor Gott
heissen»(!) und verweist dann auf «un pauvre esprit». Der Vorwurf
Steyaerts, de Witte habe nur eine Übersetzung des Neuen
Testamentes von Mons herausgebracht, wird zurückgewiesen mit der beis-
senden Bemerkung, dass derselbe Steyaert, als er noch der gesunden
Lehre anhing und noch nicht dem Laxismus verfallen war, diese
Monser Edition mit unermesslichen Lobpreisungen überschüttet
habe1). Die Berühmtheit Steyaerts bestehe ausschliesslich in seinen
vielen Niederlagen und Irrgängen. «Si minus errasset, minus notus
esset Ulysses.» Übrigens sei es nicht wahr, dass seine Übersetzung
sich völlig mit dem französischen Original decke2). Dann folgt das
eindrucksvolle Lebewohl: Nulla enim - ut video - tecum et cum tuia
speranda pax. Benedictus Dominus, qui docet manus meas ad

praelium et digitos meos ad bellum (Psalm 144/1

Nachdem de Witte auf diese Weise seinem Gegner den Standpunkt

klargemacht hatte, schrieb er dem Minoriten Bukentop einen
«Brief» 3) unter dem Motto: «Dum alienos errores emendare nit-
untur, ostendunt suos.» (Hieron. Upist.28.) Dieser Franziskaner
behauptete, allein schon im ersten Kapitel des Matthäusevangelinms
mehr als sechzig Fehler entdeckt zu haben, betrachtete die Vulgata
als den einzigen authentischen Bibcltext, der nur buchstäblich übersetzt

werden dürfe. In seinem Brief bringt de Witte zunächst eine
interessante Abhandlung über das hebräische Sprachidiom und seine

verschiedenen Stilfiguren, aus denen ersichtlich wird, dass er nicht
nur ein tüchtiger Theologe, sondern auch ein guter Philologe gewesen
ist. Die Forderung einer buchstäblichen Übersetzung mache den
Sinn manchmal undeutlich und sei schon von Hieronymus ein «verus
cacozelus» genannt worden. Mit Hieronymus folgt er der Regel:

1) quam ipsemet Steyaert cum olim sanius saporet, nec adhuc addictus
osset laxiora soetantibus, immonsis solebat encomiis depraedicare.

2) Versio nostro plus quam soxcontis locis a Montensi dissidot. Est enim
ac praosertim in Paulinis epistolis multo strictior, quantumvis et alieubi
fortasso, sod raro, fusior.

3) Epistola apologetica ad ainicum Lovanionsom adversus lOxaincn
translations Flandricae Novi Testamenti Kmbrieae nuper impressae, auetoro
F.Henrico Bukentop etc. 1698.



— 116 —

«hanc esse regulam boni interprets, ut idioma alterius linguae, suae
linguae exprimât proprietate, denn sonst «perdet euphoniam et dum
interpretationis kakozèlian sequimur, omnem decorem translationis
amittimus.» Wenn Bukentop eine buchstäbliche Übersetzung
wünscht, wie soll man dann Matth. 1/18 «inventa est in utero habens»
übersetzen « Saepe voces aut phrases quae in una lingua eleganter
ac casti sonant, prorsus barbare et obscoene in altera». Sein Gegner
irre, wenn er meint, der Vulgatatext sei der authentische und unfehlbare.

Er sei nur authentisch für den offiziellen Gebrauch. Denn:
« aliud est affirmare versionem aliquam esse authenticam... aliud vero
affirmare eidem inesse omnem claritatem, omnem vim»
(Pallavicini). Und «Synodus (Tridentina) non approbavit menda, quae
linguarum periti, et in sacris litteris mediocriter periti in ea de-

prehendunt. Nec eam e coelo lapsam adorali noluit» (Vega, Theologe
von Salamanca). Gegen die angeblich von Bukentop im ersten
Kapitel des Matthäusevangeliums gefundenen falschen Übersetzungen
wehrt er sich mit der Bemerkung, dass er im genannten Kapitel in
allen Versen das «autem» (Isaak autem genuit Jacob) ausgelassen
habe. Aufdiese Weise kommt man schon bald aufdieZahl von sechzig,
denn dieses «autem» komme in diesem Kapitel schon 39mal vor.
«Ich habe aus dem griechischen Text alle „gar", „de" und „an"
ausgelassen, weil diese Wörtchen „expletiv,, gemeint sind.» Als aber

Bukentop auch noch Kritik daran übte, dass de Witte Matth. 1/20
die Worte «ecce angelus Domini apparuit in somnis ei» mit: ihm
erschien ein Engel des Herrn übersetzte, statt mit «der Engel», und
Vers 21 « vocabis nomen ej us Jesum » mit « Du sollst ihn Jesus nennen »,

statt wie Bukentop wollte «Du sollst seinen Namen Jesus nennen»,
ging ihm die Geduld aus, so class er sich mit solchen «Buchstabenmenschen»

nicht länger aufhalten wollte. Denn das sei «Kindergefasel»

und «Altweibergeschwätz »x).

Aus demselben Grunde hatte er auch für den grössten Unruhestifter

in Holland, den Pfarrer Aclriaan van Wyck, der nur den
anderen nachplauderte, kein gutes Wort übrig. Ihn fertigte er ab mit
seinem «Echo der Kesseltrommel»2). Und als der Pfarrer Rosmeulen
in Emmerich von seiner Kanzel wiederholt gegen das Buch wetterte,
widmete er diesem Fanatiker, der die Lektüre unter Todsünde ver-

') «captatores syllabarum, et meri tricarum vel puerilium vel aniiium
nugivendi. »

2) Echo ofte Wedergalm van de Kotholtrommel. 1699.



— 117 —

bot, drei weitere Schriften1). Damit nicht zufrieden, stellte er ein
«Casus positio» auf an die Fakultät der Universität Köln, mit dem
Gesuch, über die gegen sein Buch erhobenen Klagen zu urteilen. Die
Fakultät verurteilte die Predigten Rosmeulens als «ungerecht, gesetzwidrig

und falsch»2). Nebenbei setzte de Witte seine Übersetzungsarbeit

unverdrossen fort. So erschien 1697 eine Übersetzung der
Psalmen3). Wiederum fiel Bukentop über diese Ausgabe her, und
kehrte sich besonders gegen die Stelle Psalm 15/10 «quoniam non
derelinques animam meam in inferno», die in der Übersetzung de

Wittes lautete: «Du wirst mich nicht im Grabe lassen.» Bukentop
glaubte aus diesen Worten dartun zu können, de Witte verwerfe die
Lehre vom Herabgestiegensein zur Hölle. Es war für de Witte ein

Leichtes unter Hinweis auf «Sheool, Hades, inferi» den Gegner
zurückzuweisen4). Als dann Bukentop noch einmal duplizierte, gab
er dem Minoriten den Rat «Medice, cura te ipsum», wirft ihm völlige
Unwissenheit vor, und zeigt ihm den Platz, wo er hingehört : in die
Stille seiner Klosterzelle. Diese Schrift5) ist wiederum ein grimmiger
Angriff auf die Mönchsorden mit ihren prachtvoll ausgestatteten
Klöstern und prunkhaften Kirchen, die im grellen Gegensatz stehen

zum schlichten Leben des Hl. Franciscus, der den Mönchen verbot,
sich in Dispute einzumischen und den Grossen der Welt alles an den

Augen abzusehen. - Vollständigkeitshalber sei hier noch de Wittes

') a) t'Onweder gestilt, ofte volkomen beantwoordingh aen de oproerige
Predikatien gedaen tot Emmorik togen het lezon van de H. Schrifture en
tegon het Nieuw Testament aldaer uytgegoven in 't jaar 1696, gedruckt in
'tjaerl701.

b) Sendbriof aan zokeren Vriend over het geen onlangs tot Emmerik ge-
preekt is rakende het lezon van de H. Schrift, uit Emmerik den 11. Augustus
1701.

c) Tweede Sendbriof aan zekeren Vriend etc. over het antwoord van
P.Rosmeulen 22. Oktober 1701.

2) Oordeel van vij fdoctooren der vermaerde Hoogeschool van Keulen over
het verbod tot Emmerik gedaen togen het N. Testament aldaar verkocht bij
Florentius Abbema. 1701.

3) Davids Harpsangen of het boek der Psalmen, Met körte Verklaringen
op de duystere plaatsen. Tot Emmerik bij Florentius Abbema.

4) Diatriba critica ad F.Henricum Bukentopium Franciscani Ordinis
religiosum, per C.D.C.Theologum Eutopianum. 1699.

6) Dispunctio tumultuaria Refutationis criticae directa ad. F. Henricum
Bukentopium per C.D.C.Theologum Eutopianum. 1700.

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1961. 8



— 118 —

um diese Zeit erschienene Übersetzung der «Imitatio Christi»
erwähnt1).

Wir sind bei der Besprechung der mit der Herausgabe des Neuen
Testamentes zusammenhängenden Schriften de Wittes den Begebenheiten

einigermassen vorausgeeilt. Chronologisch hätten einige
andere vorangehen müssen. In erster Linie der famose «flämische
Brief»2), von dem Codde fürchtete, dass er viel Staub aufwirbeln und
gegen Utrecht ausgespielt werden könnte. Aus Mecheln waren de

Witte Klagen zu Ohren gekommen über die exzessiven Beschimpfungen,

die der Jesuit Huygens (den de Witte 1691 mit seinem
«Neujahrsbrief» beschenkt hatte) gegen die Jansenisten Sonntag für Sonntag

auszuspeien pflegte. Jansenius, St. Cyran, Arnauld und auch de

Witte wurden von der Kanzel als Ketzer, Wölfe und höllisches Ge-

schmeiss, heruntergemacht, weil sie lehren, dass Gott den Menschen
Gebote gegeben habe, die keiner erfüllen kann. Damit haben sie Gott
zum Tyrannen, Henker und Narren gemacht. Sodann leugnen sie den
freien Willen, behaupten, dass Christus nicht für alle Menschen
gestorben sei und bringen durch solche Lehren die Menschen zur
Verzweiflung. Diesen Exzessen verdanken wir die zwei flämischen Briefe.
De Witte zog darin wieder einmal das Banner des Augustinismus
hoch und stellte die augustinische Lehre der jesuitischen gegenüber.
Die Briefe gehören zum Besten seines ganzen Schrifttums. Alle
polemische Schärfe oder persönliche Ranküne fehlt. Ruhig, fast
väterlich, warm und besorgt, stellt er die grossen, evangelischen
Wahrheiten der göttlichen Gnade ins Licht, und behandelt dann die
drei damals brennenden Fragen : a) Können wir die Gebote Gottes
erfüllen b) Haben wir einen freien Willen c) Ist Christus für alle
Menschen gestorben De Wittes Darlegungen verdienen in
verkürzter F'orm hier wiedergegeben zu werden, um so mehr, als sie von
einem Manne stammen, der von Reusch «ein Jansenist in der

verwegensten Bedeutung des Wortes» genannt worden ist. Hier haben
wir darum den Jansenismus «pur sang». Lassen wir de Witte selber

zu Worte kommen.

') De Navolging van Christus. 1700. In 1706 erschien eine neue Auflage;
in 1723 eine dritte, in 1731 eine fünfte. Die ersto Ausgabe trägt die Approbation

des Hugo Gael, censor librorum ecclesiao ultrajectinae.
2) Brief van den Eerw. Heer Egidius de Witte, voor dezen pastoor en

koor-deken der parochiale en collegiale Kercke van onse L.Vrouwe tot
Mechelen aen de geloovige gemeynte, der selve Stadt, rakende de leeringe van
de voorstaenders van den H. Augustinus (de welcke men Jansenisten noemt)
en die van de P. P. Jesuwieten. 1697.



— 119 —

1.Können wir die Gebote Gottes erfüllen? Wir glauben,
dass der Mensch (lottes Gebote erfüllen kann. Sie sind nicht unmöglich.

Es fragt sich nur: aus welcher Kraft können wir sie erfüllen
Die Kraft liegt nicht ausschliesslich in unserm freien Willen. Denn
dann würde man gerecht leben können kraft unserer eigenen Natur
und ohne Gnade. Dann wäre Christus umsonst gestorben.

Diese Kraft besteht auch nicht ausschliesslich in der Gnade,
«die unsern Willen wie einen Stein vorwärtstreibt». Denn dann wäre
die Tugend keine freiwillige Tat und deshalb wäre sie ohne Verdienst.
Diese Kraft besteht auch nicht in dem freien Willen und der Gnade

zusammen, wobei dann der Wille dominiert. Denn dann würde der

grösste Teil des guten Werkes in unserm Willen, nicht in der Gnade,
liegen. Sie besteht auch nicht in dem freien Willen und der Gnade

zusammen, in diesem Sinne, dass ein Teil des guten Werkes durch die
Gnade allein vollbracht wird, und ein anderer Teil durch den freien
WTillen allein. Denn dann würde der durch die Gnade vollbrachte Teil
nicht freiwillig sein und der durch den freien Willen vollbrachte Teil
ausschliesslich aus unserer Natur kommen. Sie besteht in der Gnade
und dem freien Willen zusammen in dem Sinne, dass die Gnade den
freien Willen erweckt, ihm gute Gedanken schenkt, um das Gute zu

tun, und vor Straucheln und Fallen bewahrt. Was zuerst von der
Gnade angefangen worden ist, wird durch beide vollbracht. Alles
findet seinen Ursprung in der Gnade und wird im Willen ausgewirkt.
Die Gnade geht voran, leitet, neigt und bewegt den Willen zum Guten.
Der freie Wille nimmt das an und bewirkt das Gute.

Das Gute kommt also nicht aus der Natur, sondern aus der
Gnade. Die Gnade vollbringt das Gute aber nicht ohne Zutun des

Menschen. Das gute Werk ist freiwillig und verdienstlich, insofern es

in und durch unsern freien Willen vollbracht wird.
2. Haben wir einen freien Willen Hieraus wird verständlich,

worin unser freier Wille zum Guten besteht. Dieser freie Wille
oder dessen Gebrauch zum Guten, haben wir nicht aus uns selbst.
Unser Wille ist infolge der Sünde Adams verwundet, krank und von
Gott abgekehrt, dem Geschöpfe zugekehrt und zur Sinnlichkeit und

Begierde geneigt. Er hat den Geschmack, die Geneigtheit an den

göttlichen, himmlischen und ewigen Dingen verloren. Der Mensch
kann sich diese Dinge nicht selber zurückgeben. Gott muss diese

Geneigtheit in unsere Herzen geben durch seinen heiligen Geist, und
uns also die wahre Freiheit geben, das Gute zu tun, laut Joh. 8/36 :

«So euch der Sohn freimacht, so seid ihr wahrlich frei.»



— 120 —

3. Ist Christus für alle Menschen gestorben Wir
glauben, dass Christus sich selber zum Lösegeld für alle hingegeben
hat. Es fragt sich nur, wie wir das verstehen müssen, und welche

Konsequenzen dies hat. Christi Tod ist ein genügendes Lösegeld
gewesen zur Seligkeit aller Menschen. Dies steht fest. Wir glauben auch,
dass Christi Versöhnungstod alle Menschen zur Seligkeit bringen
will. Aber wir glauben nicht, dass Christus allen Menschen genügende
Gnade gegeben hat, die sie kraft ihres eigenen Willens kraftvoll oder
kraftlos machen können1). Auch glauben wir nicht, dass Christus eine
unerschütterliche Absicht gehabt hat, alle Menschen durch seinen
Tod in den Himmel zu bringen. Denn wenn Gott alle Menschen
erlösen will, folgert daraus, dass das, was der allmächtige Gott will,
auch tatsächlich geschieht. Es ist aber deutlich, dass nicht alle
Menschen selig werden. Dann aber kann es auch Gottes Wille nicht
sein, dass sie es werden. Dann aber hat auch Christus nicht die
unerschütterliche Absicht gehabt, durch seinen Tod alle Menschen in
den Himmel zu bringen. Sonst würden sie ohne Zweifel in den Himmel
gekommen sein. Das Opfer Christi ist also wohl genügend gewesen
für alle Menschen, aber Gott hat es nicht zur Seligkeit aller Menschen

angenommen. Wohl glauben wir, dass Christus eine gewisse Neigung
oder Wunsch gehabt hat, alle Menschen durch seinen Tod selig zu
machen, nicht aber, dass er dies mit einer unerschütterlichen
Absicht gewollt hat. Denn Christi unerschütterlicher und vollkommener
Wille muss geschehen. Die Erfahrung aber lehrt, dass nicht alle
Menschen selig werden. Darum haben Gott und Christus es nicht
vollkommen gewollt. Wir glauben, dass Christus auch gestorben ist
für die Verworfenen, die in ihm Glauben und andere Gnade gefunden
haben, aber dass er besonders gestorben ist für seine Auserkorenen,
denn ihre Seligkeit hat er durch seinen Tod ausdrücklich bezweckt,
erbeten und vom Vater erlangt.

Was lehren nun aber die Jesuiten? 1. dass die natürlichen

Kräfte unseres Verstandes und unseres Willens auch nach der
Sünde Adams unversehrt geblieben sind, denn die Sünde hat uns
nicht geschadet in unserer Natur, sondern nur in der Übernatur2) ;

1) Tridentinum Sess VI cap. 3 : «Etsi ille pro mnibus mortuus est, non om-
nes tarnen mortis ejus beneficium recipiunt, sed ii dumtaxat, quibus meri tum
passionis ejus communicatur. »

2) Molina, Concordia cap. 14: «Peccatimi namque primi parentis sola in
gratuitis nobis nocuit, et ob id naturalia in nobis post peccatum integra re-
manserunt. »



— 121 —

2. dass Gott dem Menschen eine genügende Gnade (auxilium gratiae
sufficiens) gegeben hat, so dass der Mensch, wenn er aus seinen natürlichen

Kräften heraus ein Werk zur Rechtfertigung tun will, der
Mensch dies auch tatsächlich tut; 3. dass es von dem freien Willen
abhängt, die Gnade kraftvoll oder kraftlos zu machen. Wenn von
zwei Personen, die beide durch die Gnade angetrieben werden, der
eine zustimmt und der andere nicht - so geht das allein hervor aus
dem eigenen eingeborenen freien Willen, der den Guten und Bösen,
Verworfenen und Auserkorenen gemeinsam ist1); dass, wenn Gott
keine genügende Gnade schenkte, daraus folgern würde, dass er
Unmögliches befiehlt. Übertretung eines solchen Gebotes kann darum
nicht als Schuld angerechnet werden; 5. dass Christus der Erlöser
aller Menschen ist, und dass alle zum ewigen Leben kommen können,
wenn sie selber nicht säumig werden.

Diese jesuitische Lehre - so sagt de Witte weiter - stösst die

Grundlagen des Glaubens um und vernichtet die Lehre der
Erbsünde, nach der der Mensch «vulneratus in naturalibus, spoliatus in
gratuitis» ist. Sodann entleert sie die Notwendigkeit und die Kraft
des Sühneopfers Christi, denn wenn Gott immer genügend Gnade
schenkt und der Mensch andernfalls keine Schuld habe, kann Gott
dies auch nicht mehr als Schuld und Sünde anrechnen. Wenn der
Mensch aus freiem Willen die Gnade kraftlos machen könnte, wäre
auch das Opfer Christi kraftlos geworden. Weiter vernichtet diese
Lehre den Geist des Gebets, des Gottvertrauens, der Demut und
Dankbarkeit, denn um das, was man aus eigener Kraft tun kann,
braucht man nicht zu beten. Auch würde man nicht mehr von Gott
abhängig sein, denn der freie Wille entscheidet. Man braucht auch
nicht mehr auf Gottes Barmherzigkeit zu hoffen, denn der Mensch
hat Gott nicht nötig. Er kann alles durch seinen freien Willen. - Der
Brief schliesst mit den bekannten Strophen aus der «Dies Irae»:
«Rex tremendae Majestatis, qui salvandos salvas gratis, salva me
fons pietatis. »

In dem anschliessenden zweiten Brief2) wird die Frage erörtert :

«Warum hat Gott unsere Seligkeit nicht unseren eigenen Kräften
und unserm eigenen freien Willen, sondern dem Lob und der Ehre

') «Certe solum provenu ab innata et propria et intrinseca libertate.»
2) Tweede Brief van den Eerw. Heer Egidius de Witte... rakende de

leeringe van de voorstaendors van den H.Augustinus (de weloke men Jansenisten

noemt) en die van de P. P. Jesuwieten.



— 122 —-

seines Namens anvertraut » Diese Frage wird an Hand des Augustinischen

Werkes «de correptione et gratia» folgendermassen
beantwortet : a) Gott hat den Menschen geschaffen in Unschuld und Glück,
damit er darin beharren soll ; b) durch die Sünde Adams ist der Mensch
in Sklaverei und Verdammung gefallen; c) die Gnade Christi bewegt
unsern freien Willen, so dass dieser mit Freude das Gute will.
Praktisch-pastoral führt de Witte das Beispiel eines Sterbenden an. Die
jesuitische Lehre führt zur Verzweiflung, denn nach dieser Lehre hat
der Mensch die genügende Gnade nicht gebraucht, so dass er selber
daran schuldig ist, dass er seine Seligkeit nicht erworben hat. Tröstend
dagegen ist die christliche Lehre, die auf Gottes Barmherzigkeit
vertraut, und weiss, dass Gott nicht nach unseren natürlichen Kräften
fragt, sondern dass er lauter Barmherzigkeit ist, so dass jeder, der
Reue hat und seine Sünden bekennt, auf seine Barmherzigkeit
vertrauen darf.

Die bereits oben erwähnten, von Désirant und Hennebel in
Rom geführten Pazifikationsverhandlungen (1692-1694) hatten für
die Löwener Richtung einen befriedigenden Verlauf genommen. Der
willkürliche Versuch Precipianos, durch Verschärfung des Formulars
Alexanders VII., den Papst an Orthodoxie zu überbieten, wurde von
Innocenz XII. abgewiesen. Den Antijansenisten wurde nachdrücklich

verboten, ihre Gegner mit der «vagen Beschuldigung und dem
hässlichen Namen» von Jansenismus, Rigorismus und Neuerungssucht

zu verlästern, solange nicht überzeugend bewiesen worden war,
dass sie eine der verdammten Thesen lehrten. Die auf die Jansenisten
angewandte Ausschliessung von kirchlichenAmtern sollte rückgängig
gemacht, und die aus ihrer Stellung Entlassenen wieder eingesetzt
werden1). Diese für Löwen günstige Entscheidungen bedeuteten für
Precipiano einen fühlbaren Schlag, konnten ihn aber nicht davon
zurückhalten, den eingeschlagenen Weg weiterzugehen. So liess er

x) Im Breve Innocenz' XII. vom 6.Februar 1694 «an die belgischen
Bischöfe » heisst es : « neminem e Belgis Theologis, qui huic Declarationi subscripse -

rit, posse deinceps vaga ilia accusatione ot invidioso nomine Jansenismi,
Rigorismi, Novitatis, aut alio simili traduci aut nuncupari, nisi prius suspectum
esse legitimum institerit, aliquam e quinque Propositionibus Jansenianis, aut
aliam a Sede Apostolico de rigore, novitate, vel aliter condemnatam, tenuisse
aut docuisse» - «neminem simili praetextu repelli posse ab officiis, benefìciis,
gradibus aut concionibus habendis, vel alia quacunque functione
Ecclesiastica, nisi servato juris ordine, earn poenam, quae viris alioquin catholicis
gravissima est, commeruisse probatum fuerit». - «Si quis hactenus simili
praetextu non servato juris ordine, repulsus fierit, eumque deinceps hac
Declaratione facta, admitti debere. »



— 123 —

1695 eigens für Belgien einen Index aufstellen und 73 jansenistische
Schriften von dem Löwener Theologen Gummarus Huygens sowie

von Arnauld, Quesnel und de Witte daraufsetzenl). Was ernichtbeim
Papst fertig bringen konnte, wusste er nun beim König zu erreichen.
Er schrieb 1695 nach Madrid, dass es unmöglich sei, den Jansenismus
in Belgien auszurotten, wenn der König nicht mit seiner persönlichen
Autorität intervenierte. Von Rom sei unter dem heutigen Papst
nichts zu erwarten, denn dieser tue selber nichts, sondern verweise
alles an die Kongregationen, wo Kardinal Casanate und der Assessor

Bernini den Ausschlag geben und die Jansenisten in Schutz nehmen.
Auch der Kardinal d'Aguirre unterstütze sie2). König Karl II.
befahl dann 1695, die Jansenisten von allen kirchlichen und
staatlichen Ämtern auszuschliessen.

De Witte konnte auf diese Massnahmen die Anwort nicht schuldig

bleiben, um so weniger, als die Gegner ihre Angriffe auf Jansenius

verdoppelten und ihn als « Häresiarchen, Wolf und «faex infernalis»
verschrieen. Diesen Verleumdungen gegenüber betrachtete es de

Witte als seine Pflicht, dem hochverehrten Bischof seine «Panegyris»
zu widmen3). Das Buch ist, wie der Titel sagt, eine hochgestimmte
Lobrede auf den Yperschen Bischof, von dem de Witte rühmt : er sei

«Grudiarum Athenarum Löwen) flos; catholicae fidei propugna-
tor intrepidus et excellens, Apostolicae Sedis acerrimus Vindex,
Regis Hispaniarum patronus, Episcopalis ordinis decus ingens», der
auch früher von den Jesuiten grosses Lob geerntet habe. Es sei wahr,
dass die Päpste Paulus V. (1607) und Urbanus VIII. (1625) verboten
haben, über die Materie «de auxiliis» zu schreiben; aber andere haben
das ebenfalls getan. Dann bringt er ein Verzeichnis von 25 Theologen,
die alle das päpstliche Verbot übertreten haben, unter denen viele
Jesuiten. Diese aber seien nicht verurteilt worden. Es folgt eine
ausführliche Wiedergabe der Höhepunkte des jansenistischen Streites
und eine Lebensgeschichte Jansenius'. Das Buch schliesst mit einer
eindrucksvollen Reihe von Zeugnissen von Benediktinern, Praemon-

stratensern, Augustinern, Dominikanern, Karmeliten, Kapuzinern
und Karthäusern, die um die Wette Jansenius' Lob gesungen haben.

Vgl. Reusch, Index II, S. 59.
a) Vgl. Reusch, Index II, S. 652.
3) Panegyris Janseniana seu testimonia eruditorum virorum celebran-

tium Librum cui Titulus: Cornelii Jansenü Iprensis, Augustinus. Addito
prologo galeato, hodiernis controversiis non parum illustrandis accommode
Gratianopoli Delft). 1698.



— 124 —

In einem Anhang folgt dann noch ein «Suncharma Dipnicon» oder
«Gratulatio convivalis», die die Jesuiten ihm bei seinem Amtsantritt
als Bischof von Ypern (20.November 1636) gewidmet haben.

Die Befürchtung Coddes, dieses Buch könnte Übles anrichten
und gegen Utrecht ausgespielt werden, war nicht unbegründet. Es ist
das Schicksal Coddes gewesen, dass er in seiner Nähe einen Mann hat
dulden müssen, der in den Augen Precipianos als der grösste Anstifter
der jansenistischen Opposition und Urheber allen Elendes galt. Es
steht denn auch fest, dass Precipiano zusammen mit dem alten Feind
Steyaert wesentlich zu der Suspension und Absetzung Coddes

beigetragen haben. Auch in anderer Beziehung hat dieses Buch viel
Staub aufgewirbelt. Am 8.Dezember 1698 wurde es auf den Index
gesetzt. Die von de Witte zugunsten Jansenius' angeführten Zeugnisse

wurden von den Epigonen als sehr unbehaglich und genierlich
empfunden. Darum wurde versucht, sie soviel als möglich
abzuschwächen, so dass de Witte noch dreimal eine Apologie zu schreiben

genötigt warx). Nebenbei veröffentlichte er gegen eine in Donay
verteidigte These noch eine Schrift2) gegen den Laxismus, in der er die

voreilige Absolution verwirft im Anschluss an das Wort Cyprians
«Oportet Dei Sacerdotem non obsequiis decipientibus fallere, sed

remediis salutaribus providere». Die wahre Busse bestehe in
Sinnesänderung und ernsten Busswerken.

Durch die Hilfe des Königs ermutigt, setzten die Feinde der
Löwener Richtung den Kampf mit doppelter Energie fort. Der
Augustiner Mönch Bernard Désirant, reichte 1698 eine formelle
Anzeige gegen die Professoren Gummarus Huygens, Hennebel, Opstraet
sowie gegen den Kirchenrechtslehrer Z.B. van Espen in Rom ein. Zum
dritten Male (1700) ging Hennebel nach Rom und stellte dort eine

x) Apologia Panegyreos Jansenianae, ad Theologum Lovaniensem, ubi
Janseniani facti assertionem Formulario ineluctabiliter contineri ostenditur ;

ejusdem Formularli exactores subscriptoresque non unius criminis pera-
guntur rei ; ac lugubres has controversias tandem aliquando finiendi nécessitas
denuo et via panditur. Gratianopoli Delft) 1699.

b) Apologia secunda Panegyreos Jansenianae, configens Jansenismi
historiam brevem, corrasam a L.C.Dekero. S.T.L. Ecclesiae Metropolitanae
Mechliniensis Canonico. 1700. Gratianopoli Delft) 1700.

e) Apologia tertia Panegyreos Jansenianae, enervans Defensionem
brevis historiae Jansenismi, conflatam a L.C.Dekero, S.T.L. Gratianopoli

Delft) 1701.

2) Mendax judicium, sive Resolutio practica Quaestionis de Recidivis
convulsa ex SS. Patrum firmissimis apertisque Dogmatibus, per Germanum
Palaeophilum. 1700.



— 125 —

«Declaratio»1) auf, die die Genehmigung der Kurie erhielt. Sie war
von sieben Mitgliedern der Löwener Universität unterzeichnet, aber
die Fakultät distanzierte sich. Auch de Witte hatte gegen diese

Declaratio viele Bedenken, die er in seiner « Quaesita satisfactio»
aussprach2). Die Bedingungen, unter denen Hennebel den Frieden mit
Rom zu erreichen hoffte, werden von de Witte radikal abgewiesen,
denn dieser Friede beruhe auf Zweideutigkeiten und Unwahrhaftig-
keit. Hennebel habe in Rom erklärt, allen Entscheidungen der Päpste
in Sache der Gnadenstreitigkeiten Gehorsam und Ehrfurcht
bezeugen zu wollen. Wie weit geht dieser Gehorsam Findet Hennebel
alle verurteilten Thesen einer Zensur würdig In welchem Sinne
Obvio oder non obvio Glaubt er, dass die Bullen rechtmässig in
Belgien promulgiert worden sind Kann er sagen, in welchem Sinn
Innocenz X. und Alexander VII. die 5 Thesen verurteilt haben
Glaubt er die «Tatsache» Ist dies nur reverentia, oder oboedientia
Enthält das Formular nicht expressis verbis die umstrittene
Tatsache Warum setzt er sich dann einem temerären, lügenhaften,
falschen Zeugnis, das heisst einem Meineid, aus Wie kann man ohne

Vorbehalt erklären, dass die 5 Thesen dem «Augustinus» entnommen
sein und sie in sensu obvio verurteilen, wenn es sich herausstellt, dass

sie nicht im «Augustinus» stehen? Was ist der sensus obvius 1

Hennebel habe erklärt: «In conciliatione ejusdem gratiae cum libero
arbitrio sentiunt cum praedicta schola (Augustinus und Thomas)
aliisque theologis gratiae per se efficacis ac praedestinationis gra-
tuitae defensoribus.» Warum werden hier Augustinus und Thomas
in einem Atem genannt Sie unterscheiden sich himmelweit Die
Thomisten suchen die efficacitas gratiae in der praedeterminatio phy-
sica. Das sei aber keine gratia, sondern natura. Aus diesen Gründen
solle darum die «Declaratio» verworfen werden.

Ganz anders wie de Witte, glaubte Steyaert in der Declaratio
eine Grundlage zu haben, um zum Frieden zu kommen. Er antwortete
Hennebel mit einer « Responsio pacifica » und einem « Concilium pacis »

und reichte ihm damit die Hand. Eine «pazifische» Antwort war von
dem stahlharten de Witte aber nicht zu erwarten. Prompt antwortete

1) Declaratio circa articulos doctrinae in Belgio controversae, per
Ex. D.J.L. Hennebel, die 10 Septembris 1700 coram Sede Apostolica in urbe
exhibita.

2) Quaesita satisfactio fidei et doctrinae oblata omni poscenti secundum
Declarationem circa articulos Doctrinae in Belgio .controversae, per Ex.
D.J.L.Hennebel S.T.D. Postulabat Irenaeus Philalethes. 1701.



— 126 —

er Steyaert mit einer « Expostulatio non pacifica»1) unter dem Motto:
« Quid tibi et paci Non est pax in ilia, sed bellum.» Die Schrift ist
wieder einmal ein unbarmherziger Angriff auf den Erzfeind, der als
der Ruhestörer der Universität, Quelle aller Zwietracht, Fackel der
Feindschaft angeschwärzt wird und mit freundlicher Miene heuchlerisch

über Einheit und Frieden spricht2). Steyaert verlange, dass

man die unfehlbare Autorität aller Beschlüsse und Dekrete Roms
anerkennen soll. Diese unfehlbare Autorität sei aber «acerrime disputata»,

was dann aus der Kirchengeschichte (Cyprianus contra Ste-

fanus; Honorius von drei Konzilien verurteilt, Konflikt zwischen

Vigilius und Konstantinopel II) nachgewiesen wird.

Diesen scharfen Angriff hat Steyaert nicht lange überlebt.
Nachdem er am 11. April 1701 noch seine Vorlesungen gehalten hatte,
starb er am 17.April. Sein Tod bedeutete für die ultramontane
Partei einen unersetzlichen Verlust. Allseits wurden ihm ehrende
Nachrufe gewidmet und besonders bei seiner Beerdigung wurde er
überschwänglich gepriesen. Das war mehr als de Witte verdauen
konnte. Und so kam er dazu, seinen Gegner selbst in seinem Grabe
nicht in Ruhe zu lassen. Er glaubte auf die Leichenrede einige
Bemerkungen machen zu müssen3). Schon die Anfangsworte lassen die

Erbitterung erkennen, die ihn erfüllte. «Unerträglich ist die
Vermessenheit und Geschmacklosigkeit, um nicht zu sagen, die
Unverschämtheit, mit denen die Menschen ohne Rücksicht auf Wahrheit
und Gerechtigkeit alles herausschwatzen, was ihnen vor den Mund
kommt.» Dann zerfasert er folgendermassen die Grabrede bis zum
letzten Faden: «Steyaert ist nicht, 18 Jahre alt, im Kollegium «de

Valk» als Erster ausgezeichnet worden. Er hat nicht die Leitung der
1677 nach Rom gesandten Deputation gehabt, sondern ist schmachvoll

zurückgesandt worden. Er hat nach seiner Rückkehr aus Rom
nicht viele Bücher geschrieben. Er hat nichts Gutes mehr geschrieben,

sondern seine Vergangenheit verleugnet. Er war nicht das

Orakel und der Ruhm der Löwener Fakultät, sondern deren Geissei.

l) Expostulatio non pacifica adversus Responsionem simulate pacificam
Martini S.Steyartü ad Declarationem D.Hennebel novissime evulgatam
Expostulabat Irenaeus Philalethes. 1701.

a) «Perturbator universitatis, toti Belgio manifestus, origo dissidiorum,
fax simultatum, procella tempestatis, vultum modestiae simulate affectans
de concordia et pace disserit. »

3) Animadversiones in Naeniam funebrem Martini Steyaertii, doctoris
Loveniensis 1701.



— 127 —

Er hat sich auf unehrlichen Wegen zum Meister an der Universität
gemacht. Er kannte nicht Latein, Griechisch und alle Sprachen
Europas, noch die profane und oder die Kirchengeschichte. Er kannte

nur mittelmässig Latein, wie es seine Schriften dartun. Er hat
sich nur dilettantisch mit der Wissenschaft beschäftigt. «Ex omnibus

aliquid, ex toto nihil.» Er besass nicht eine grosse Bibliothek,
sondern nicht viel mehr als eine Bibel, die Summa Thomac mit den

Kommentaren von Sylvius und Viglius, und dann noch sein Brevier.
Alles, was er geschrieben hat, zeugt von seinem wühlerischen und
herrschsüchtigen Charakter. Was er an der Universität verübt hat
«Jam annis bene multis academiam Lovaniensem dissidiis funestis

turbavit; factionibus dirissimis laniavit; dogmatibus pessimis ac

flagitiosis instituit; bonos divexavit, infamavit, proteruit, malos

protegens, honorans, evehens.» «Er ist mit Händen und Füssen
gekrochen (manibus pedibusque reptans) ut ad aliquam quasi partem
sacerdotalem admitti possit.» Er kannte kein Griechisch, wie aus
seiner Polemik gegen meine Übersetzung des Neuen Testamentes zu
ersehen ist. Damit hat er sich zum ewigen Schweigen verurteilt.
Ellas nicht, wie der Leichenredner sagte, alles, was auf dem Büchermarkt

erschien. Er las «wie ein Hahn auf einem Kohlenfeuer» (sicut
gallus super prunas). Der orator funebris hat ihn einen wahrhaft
orthodoxen Mann genannt, der die Neuerer immer bekämpft hat.
Jawohl, aus Hass gegen die Neuerer lehrte er : «Ebrietas per se, atque
ut communiter fit, sit peccatum fornicatione gravius. » Und « Qui
contra conscientiam omittit fornicari, credens id sibi praeccptum
esse, gravius peccet, quam alter, qui fornicatur, sed qui in conscientia
credit id sibi licitum». Und «Sacerdos eadem nocte in fornicationem
lapsus absolvi possit et mane ad altare mitti ac celebrare, si alias

plebs die Dominica sacro frustranda foret». «Collegium cui praeerat,
in tabernam studentium, potatione, lusu chartarum ac tabaci fuma-
tione celebratam converti passus est...» Wir würden es nicht als

einen Verlust empfunden haben, wenn uns dieser an einem Toten
verübte Racheakt erspart geblieben wäre! Wem kommt hier nicht
das Wort Klemens' XIV. in den Sinn: «L'histoire est un livre plein
de vie, surtout quand on observe les passions des hommes »

Hilversum. B.A. van Kleef


	Aegidius de Witte [Fortsetzung]

