
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 51 (1961)

Heft: 2

Artikel: Der Geist und das Gebet der schwachen Gemeinde

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 67 —

Der Geist und das Gebet der schwachen Gemeinde
Eine Auslegung von Röm. 8, 26-27

Wir freuen uns, nach längerem Unterbruch wieder einen Beitrag aus
der Feder von Prof. Dr. Ernst Gaugier bringen zu dürfen, der am 31. Mai 19(il
seinen siebzigsten Geburtstag gofeiert hat. Wir nehmen dio Gelegenheit gerne
wahr, dorn Herrn Jubilar für seine bisherige, äusserst wertvolle und
fördernde Mitarbeit an unserer Zeitschrift, die sich auf 35 Jahre erstreckt,
unseren tiefsten Dank auszusprechen und ihm zu seinem Geburtsfest unsore
herzlichen Glück- und Segenswünsche auszusprechen.

Die Redaktion

Das Gebetswort des Apostels Paulus1), das wir hier zu erklären
versuchen, steht in einem grössern Zusammenhang, der seine

Auslegung sogleich in eine bestimmte Richtung lenkt. Es ist nicht
einfach vom «Problem des Betens» die Rede, es wird nicht «eine
Methodik des christlichen Gebetes» erörtert oder eine «Anleitung zum
erhörlichen Gebet» gegeben, es wird vielmehr von dem sehnsüchtigen

Harren der unerlösten Schöpfung gesprochen. «Denn», so
heisst es unmittelbar vorher in Röm. 8,19, «das sehnsüchtige Harren
der Schöpfung wartet auf das Offenbarwerden (der Herrlichkeit)2)
der Söhne Gottes» und ein paar Verse weiter unten (8, 22): «Denn
wir wissen, dass die ganze Schöpfung gemeinsam3) seufzt und
gemeinsam in Schmerzen liegt4).» Es dürfte auch kaum ohne Absicht
geschehen sein, dass Paulus beide Male zusammengesetzte Verben
mit avv syn mit) gebraucht. Es ist ja stark die Zusammengehörigkeit

aller Geschöpfe und die Gemeinschaft ihrer Leiden be-

') Dieser Beitrag ist entnommen d,:r ungedruckten Festschrift zum
70. Geburtstage von Herrn Professor Dr. Arnold Gilg vom 20. Januar 1957. Im
Einverständnis mit dorn Jubilar sind hior allo persönlichen Anspielungen auf
soin Lebenswerk weggelassen und einigo Partien stark üborarboitet worden. Das
ist besonders der Fall im Mittelstück, wo ich mich mit der Exegese von Julius
Schniewind beschäftige. Dio Arbeit ist 1952 in einem Nachlassband erschienen :

Julius Schniewind, Nachgelassene Reden und Aufsätze, mit einem Vorwort
von Gerhard Heinzelmann, herausgegeben von Frnst Kahler. Theologische
Bibliothek Töpelmann. Band I, auf Seite 81-103 ist daselbst dor unvollendete,
ursprünglich für dio Bultmann-P'estschrift bestimmte Aufsatz : «Das Seufzen
des Geistos», Rom. 8, 26-27, abgedruckt.

2) «der Herrlichkeit» steht nicht im griechischen Text; die Zürcher
Übersetzung setzt os ergänzend, aber richtig ausdeutend, in Klammern hinzu.

3) Wilhelm Michaelis, Das Neue Testament, verdeutscht und erläutort.
Kröners Taschenausgabe, Band 11, S. 150, übersetzt das avv in dem Compositum

ovoTEvdt.eiv bildhaft verdeutlichend durch das in Klammern
eingefügte «wie in einem grossen Chor».

4) Wörtlich: «zusammen in Geburtswehen liegt».



— 68 —

tont. Sie sind auch nach dem Fall nicht einfach in einer sinnlosen
Welt versunken, sondern selbst noch in ihrer Verlorenheit sind sie

die Geschöpfe des Gottes, der auch sie, die aussermenschliche Kreatur,

durch sein Schaffen zur Einheit und zum Heil bestimmt hat.
Auch jetzt noch, da die aussermenschliche Schöpfung mit in den
Fall der Menschen hineingerissen ist, weiss sie um ihre ursprüngliche
und zukünftige Zugehörigkeit zum Menschen, wenn sie sich auch

nur als die furchtbare Schicksalsgemeinschaft der Schmerzen und
des Sterbenmüssens manifestiert.

Das wirft ein Licht voraus auf die Verse, die uns nun eingehender

beschäftigen sollen.
Auch die christliche Gemeinde ist, obwohl sie die Erstlingsgabe

der zukünftigen Welt, den Geist, schon empfangen hat, nicht diesem

Seufzen enthoben. Auch sie, die damit schon in geheimnisvoller
Weise am zukünftigen Äon teilhat (Vers 23), ist nicht vollendet.
Auch sie, die Glaubenden, obgleich der Geist, den sie empfangen
haben, der Geist der Sohnschaft ist, seufzen noch wie die un-
erlöste Kreatur1), als solche, die die auch den Leib umfassende
Sohnschaft erst erwarten (vlofîeaîav ânexôexo^evot) (Vers 23 b)2). Der
Aufschrei des unter dem Gesetz lebenden Menschen (7, 24) ist hier
vertieft in den axevay/uog, das Geseufz des Menschen, der schon in
Christo ist, und dennoch nach der vollen Sohnschaft erst sich
ausstreckt, die auch die Erlösung unseres Leibes (xr)v cmoXvxQcoatv xov

otb/LiaToç fj/Ltcov) in sich schliesst. Das avv erscheint zwar hier nicht
wieder, es heisst nur arevdCo/i.ev (wir seufzen), aber der Plural
deutet an, dass auch hier ein gemeinsames Seufzen vorausgesetzt
ist. Es geht nicht um die Erlösung des Einzelnen, von der bei der

Verwandlung des Leibes gar nicht gesprochen werden könnte, denn

') Wir deuten also hier r) xrioiç auf dio aussermenschliche Kreatur.
Anders sieht don Zusammenhang Adolf Schlatter. Er deutet die uriaiç der
Verse 8, 19 ff. auf die ausserkirchliche Menschheit (Gottes Gerechtigkeit. Ein
Kommentar zum Römerbrief. Gedächtnisausgabe zum 100. Geburtstage von
Adolf Schlatter, 1952, S. 269ff.). Über noch andere Deutungsversuche referiert
sorgfältig Otto Michel, Der Brief an die Römer (Kritisch-exegetischer
Kommentar über das Neue Testament, begründet von Heinrich August Wilhelm
Meyer, Vierte Abteilung, 10. Auflage, 1955, S. 172 f.).

2) Damit auch ein der griechischen Sprache nicht Kundiger die Arbeit
lesen kann, füge ich den griechischen Zitaten, wo immer möglich, die deutsche
Übersetzung bei. WTo der vermutliche Sinn sich erst aus der Auslegung ergibt,
habe ich, um den Leser nicht zu bevormunden, die Übersetzung zuerst
weggelassen, in der Erwartung, dass er sich nach den angeführten Möglichkeiten
selbst ein Urteil bilden könne.



— 69 —

die neue Leiblichkeit der Söhne setzt eine Verwandlung der ganzen
Schöpfung voraus. Es geht auch nicht um das «Seelenschicksal» wie
in der Gnosis oder gar um das «In-den-Himmel-Kommen» der
populären Todeserklärung. Der Apostel spricht vielmehr von dem
Offenbarwerden dervollen Sohnschaft derer, die den Geist schon besitzen.

Die Gemeinde betet um die Vollerlösung aller ihrer Glieder1).
Wichtig ist, dass mit dieser Betonung des gemeindlichen

Charakters dieses Bittens jede Reflexion auf das «inwendige Gebet», das

im Sinne mystisch-seelischer Erfahrungen dem «äusseren Gebet»

gegenübergestellt werden könnte, ferngehalten wird. Mag das

mystische Gebet wie immer beurteilt werden2), hier ist betont, dass
«auch wir», als die schwache Gemeinde, als die selbst noch mit in
dieser Welt Gefangenen, mitseufzen mit der übrigen Schöpfung.
Das ist die Steigerung, die den Apostel bewegt. Das ist keineswegs
selbstverständlich, denn alle Welt, auch viel «christliche Welt», stellt
sich das Beten der Gemeinde und die von ihr erbetene Erlösung ganz
anders vor - eben als Aufhebung dieses de profundis der Gequälten.

Die «Welt», und ebenso «die Welt» in der Kirche, möchte
«sehen», auf den neuen Menschen mit Fingern zeigen können. Aber
eben dies ist nach dem Apostel die gefährlichste Versuchung.

Zwar weiss er so scharf wie der radikalste Perfektionist : « Wir
sind gerettet» (eacbßrjfiev, Vers 24a). Aber er stellt diesem êadj&r/uev
sein nüchternes rfj êXmôt (auf Hoffnung hin) (Vers 24) voran. Und
eben «das Sichtbare» ist ihm suspekt: èXnlç ôè ßXejiofievr] oìx eartv

èXnic. «Ein Hoffnungsgut, das gesehen werden kann, ist nicht (mehr)
ein Hoffnungsgut.» r] èXnîç bedeutet hier nicht das Hoffen,
sondern «das, was erhofft wird» («das Hoffnungsgut»). Aber eben für
dieses ist kennzeichnend, dass es nicht aufzeigbar ist, denn das Sichtbare

«ist auf Zeit», das Nichtsichtbare allein ist ewig (II. Kor. 4, 18).
Es ist also gerade wesentlich für den Christenstand, dass der Ge-

') Dennoch will mir nicht einleuchten, dass das èv êaiToïç (in uns selbst)
nur auf die Gemeindeversammlung gedeutet werden dürfe (so Pallis, zitiert
bei Michel S. 176, Anm. 3). Zwar wird diese Näherbestimmung wirklich nicht
bloss die «Innerlichkeit» unseres Seufzens betonon wollen. Aber warum soll es
nicht ganz schlicht sagen dürfen : « in unsern Herzen », so eben, dass damit die
lebendige B e t e i 1 i g t h e i t aller an dieser tiefsten Not noch unterstrichen wird

2) Es liegt mir daran, hier von vorneherein klarzustellen, dass dio folgenden

Auseinandersetzungen mit der Mystik nicht in einem mystikfoindlichen
Sinn, das hiesse aber, aus einer falschen, billigen Verständnislosigkoit aller
Mystik gegenüber, geschrieben sind, sondern eher aus einer schmerzhaften
Auseinandersetzung zwischen Schrift und mystischer Frömmigkeit heraus, die
unausweichlich diese Deutungen ergab.



— 70 -
rettete sein Gerettetsein nicht an sich selber ablesen kann. Es ist
ihm verkündigt. Er hat es aus Glauben empfangen und kann es auch

nur im Glauben festhalten. Er kann es aber eben darum auch nicht
aufzeigen oder beweisen, sondern nur bezeugen. Auch hierin wandelt

er im strengsten Sinne des Wortes «im Glauben, nicht im
Schauen» (II. Kor. 5, 7). Das bedeutet nicht, dass auch im Geretteten

«gar nichts geschehen ist» oder schlechthin «nichts da ist» von
der neuen Welt, dass er ist, wie vorher, «wie alle Leute». Es gilt ja
für ihn das Xoyi^eaiiat (das «Damit-Rechnen») von Röm. 6, 11 : «So

auch ihr, haltet euch selbst für solche, die für die Sünde tot sind,
aber lebendig für Gott in Christo Jesu!»

Aber noch ist dieses, unser neues Leben, das wir «in Christo»
haben, «verborgen mit Christo in Gott» (Kol. 3, 3). Seine Sichtbarmachung

ist Gottes zukünftige Machttat, jetzt aber noch unser
Hoffnungsgut, das wir erst sehnlich erwarten können (Röm. 8, 25).

Die Einsicht in diesen radikal eschatologischen Charakter der
Situation der Kirche ist die Voraussetzung für eine sachgemässe

Erklärung der beiden folgenden Verse. Denn auch sie sprechen nicht
über ein «Thema», etwa «über das Gebet», vielmehr dienen dem

Apostel die Vorgänge, die sich unter und über dem Beten der
Gemeinde abspielen, als Illustration der schon geschilderten Situation
und zugleich der Verheissung, die über ihr steht.

Dass es vorerst weiterhin um dasselbe, diese prekäre Situation
selbst der «Söhne», geht, zeigt schon das verbindende cbaavrcoç ôè

xal («ebenso aber auch») (8, 26a), mit dem Paulus fortfährt. Der
gewissenhafte J. Chr. K. von Hofmann*) ist dem Sinne dieses cbaavrcoç

gründlich nachgegangen. Er betont mit Recht, dass es einen Satz
einleiten müsse, der vom Geiste ein Gleiches sagt, wie von der aus-
sermenschlichen Schöpfung und den «Söhnen» schon gesagt wurde.
Ebenso, wie diese beiden seufzen, seufzt auch der Geist. Er nimmt
unser Seufzen auf.

Das ist ein besonders tiefer Ausdruck für die Herablassung
Gottes. Gott verharrt mit seinem Geiste nicht bloss stumm und
unbewegt über uns. «Er nimmt sich (als der personhafte Geist) unserer
Schwachheit an» (Röm. 8, 26a). Er nimmt unser Geseufz auf. «Gottes

Geist seufzt selbst für uns mit unaussprechlichen Seufzern»

(Vers 26 b).

x) Die Heilige Schrift Neuen Testaments zusammenhängend untersucht.
Dritter Teil, 1868, S. 340 f.



— 71 —

Aber was ist hier mit unserer Schwachheit gemeint
Seit Ambrosiasterl) wird vielfach die Deutung vertreten, dass

damit speziell an «die Schwäche zum Gebet» gedacht sei.

Das dürfte in einem gewissen Sinne richtig sein oder wenigstens
etwas Richtiges ins Auge fassen, denn im folgenden wird wirklich
nur von der Hilfe gesprochen, die der (ieist den Betenden zuteil
werden lässt. Es ist aber doch zu fragen, ob nicht diese besondere

Not der Gemeinde zugleich, ja wesentlich, mit Ausdruck einer
umfassenderen Not sei. Es muss doch auffallen, dass Vers 26h mit dem

ydo eine Illustration, die zugleich eine Begründung ist, eingeleitet
wird und dass damit die Gebetsnot der Gläubigen als Sonderfall
einer allgemeinen Notlage erscheint, in der sich die Gemeinde in
dieser Zeit zwischen Erhöhung und Parusie Christi noch befindet.
So dürfte es zwar richtig sein, dass der Apostel mit der Wendung
rf) âoêeveîa tj/acòv («unserer Schwachheit») schon mit an die
besondere Gebetsnot der Gemeinde denkt, dass er diese aber
zugleich als Ausdruck für die der noch nicht bis ins letzte hinein
verwandelten Gemeinde wesentlich anhaftende Schwachheit überhaupt
fasst. Die Kirche in dieser Zeit ist nicht «die mächtige Kirche»,
sondern «Gemeinde in Schwachheit», die nicht «kann», was sie will,
sondern des stellvertretenden Einsatzes des Geistes bedarf.

Diese «Schwäche» ist also nicht eine bloss psychische Depression.

Es kann damit nicht jenes «zeitweilige, tiefe Elendsgefühl»
gemeint sein, das uns als fast erdrückende geistliche Armut und
Ohnmacht erscheint, das auch «ein durch Christi Blut gereinigtes und
reinbleibendes Herz» überfallen kann, wenn «Gott gerade seinen
liebsten Kindern oft die Empfindung Seiner Gnade und
Gnadengegenwart auf einige Zeit entzieht, damit sie rein aufs Wort getrost
vertrauen leinen».

So deutet die Sachlage der bekannte Vertreter der altern
deutschen Gemeinschaftsbewegung Theodor Jellinghaus2). Wenn er
fortfährt: «Da wird oft auch das Gebetsleben matt und schwächlich,
so dass die Seele nur seufzen kann (Röm. 8, 26)», so gibt er damit der

1) Der Paulus-Kommontar des unbekannten Verfassers ist unter
Damasus I. (366-384), wohl gegen das Ende seines Pontifikats, geschrieben.

2) Theodor Jellingluvus, Das völlige, gegenwärtige Heil durch Christum,
1898, S.640. Mit der besondern Heiligungslehre, die Jellinghaus, nicht ohne
dass ihm widersprochen worden wäre, vertrat, können wir uns hier nicht
auseinandersetzen. Näheros bei Adolf Köberle, Rechtfertigung und Heiligung,
L und 2. Auflage, 1929, S. 120, Anmerkung 2 und die dort angeführte Literatur.
Weiterhin S. 125-127.



— 72 —

Grundform nach eine weitverbreitete Deutung wieder, die
charakteristisch ist für jede individualisierende und psychologisierende
Auslegung unserer Stelle. Sie findet sich keineswegs nur in besonderen
Schichten pietistischer Exegese, sondern ebenso bei Erklärern
anderer theologischer Richtungen, die pietistischer Frömmigkeit
fernestehen.

Julius Schniewind ist in seinem Aufsatz über «Das Seufzen des

Geistes» diesen Erklärungsversuchen nachgegangen und führt einige
in knappen Exzerpten auf. Er nennt Formulierungen wie «Tiefste
Tiefpunkte des innern Lebens», «Zustände äusserster Not». Es wird
gesagt, dass wir «immer wieder», «manchmal», «oft» nicht recht
beten können. Diese Zusammenstellung spricht für sich selbst und
erweist diese Erklärung als Verlegenheitsexegese, die kaum einer

Widerlegung im einzelnen bedarf. Sie begeht den Grundfehler aller
rein individualistischen Auslegung biblischer Texte, dass sie dort,
wo im biblischen Zeugnis von der rettenden Tat Gottes die Rede

ist, von den menschlich-psychologischen Erlebnissen spricht. Auch
an unserer Stelle liegt der Akzent nicht auf den Zuständen und
Erfahrungen, die im noch schwachen Gliede der Gemeinde feststellbar
sind, sondern auf dem Wirken des Geistes Gottes am jetzt noch
schwachen Menschen, also auf dem, was Gott selbst immerzu zum
Heile der Unfertigen tut. Es ist also eben nicht an «Ausnahmezustände»

der Einzelnen, nicht an besondere Seelenzustände frommer

Menschen, wie etwa die geistige Trockenheit der Mystiker, zu
denken, sondern an das, was sich wesentlich aus der noch fortdauernden

Situation der Gemeinde ergibt. Noch sind ihre Glieder in
der Welt und auch von ihr angefochten, auch sie sind noch Fleisch,
nicht einfach Geist. Die Gemeinde seufzt bis zur Parusie, das heisst :

der zukünftigen Ankunft des Herrn, mit der sie erst die volle
Verwandlung erfahren wird. Sie seufzt, weil sie erlöst ist, und zugleich
doch noch nicht ganz, bis ins Leibliche hinein, erlöst ist. Sie seufzt,
weil sie noch immer das Kennzeichen der gefallenen Schöpfung, die
adoÇ (das Fleisch), an sich trägt, weil sie paradoxerweise zugleich
êv xQiarö} (in Christo), èv nvev/nart («im Geiste») und eV aagxi
(«im Fleische») ist. Diese Ausgangssituation aller paulinischen
Aussagen ist auch bei dem Gebetswort unserer Stelle ins Auge gefasst.
Der Apostel spricht nicht von besondern «Erfahrungen» Einzelner -
so sehr diese bei dieser Erkenntnis mitschwingen können und in der
Seelsorge ihre grosse Bedeutung haben mögen -, er spricht von dem,
was in der Gemeinde immer da ist, was auch das Gebet und den



— 73 —

Lobpreis der Gemeinde, wenn sie ihre Lage nüchtern sieht, unter
aller Zuversicht, mitbestimmt. Sie darf bitten, aber sie weiss, dass
sie noch und wesentlich «schwache Gemeinde» ist, die auch bei
ihrem tiefsten Dienst, ihrem Beten, Hilfe nötig hat, um überhaupt
das Bitten wagen zu dürfen.

Erst unter dieser Voraussetzung wird der eigentliche Tenor der

positiven Aussagen über den Beistand des Geistes verständlich.
In diese von uns aus unaufhebbare Not hinein kommt uns der

Geist zu Hilfe. «Der Geist nimmt sich unserer Schwachheit an»,
hörten wir in Vers 26a. «Der Geist selbst vertritt uns mit
unaussprechlichen Seufzern», fährt der Apostel Vers 26° fort.

avrtXa/ißdvea&at (antilambanesthai) heisst im klassischen
Griechisch «greifen», «zupacken», «sich einer Sache annehmen1)». Es
kommt also schon in dieser Frühzeit das Zugreifende, die
Ernsthaftigkeit des gemeinten Eingriffs in dem Worte zu kräftigem
Ausdruck.

Das Bicompositum avv-avrt-Xafißdveadat (synantilambânesthai)
birgt in sich noch stärker das Motiv der Hilfe im Sinne konkreter
Anteilnahme an der Lage des andern. Es hat in der Septuaginta
den Sinn, «sich in den Dienst mit jemandem teilen», «jemandem
bei seinem Werke helfen2)».

Damit kommt an unserer Stelle in besonders klarer Weise die
Rücksichtnahme Gottes auf die Schwachen zum Ausdruck, die ohne
diese Hilfsbereitschaft des Geistes, die bis in die letzte Tiefe des

Menschen herab, bis in die Unerlöstheit seines Leibes hinein,
eingreift, nicht beten könnten. Gott ist nicht, wie ein gottloses Wort
einer bösen Zeit lautete, «bei den stärksten Bataillonen», sondern
gerade umgekehrt: bei den Schwächsten, die diesen «stärksten
Bataillonen» preisgegeben sind, bei seiner schwachen Gemeinde,
mitten drin dabei in der apokalyptischen Situation seiner Kirche.
Und er wohnt ebenso nicht auf den sublimsten, den «vergeistigsten»
Formen des Gebets, sondern hilft durch seinen Geist mit beim armen
«Werk» unseres «Geseufzes», beim schlichtesten und völlig
unzulänglichen Gebet der Gebeugten und Ungesicherten.

Diese Formulierung könnte aber selbst wieder missverstanden
werden, als wäre von einem Zusammenwirken des Menschen mit

') So nach Gerhard Delling, Theologisches Wörterbuch zum NT, I. Band,
S.375.

2)Delling,a.a.O. S.375.



— 74 —

Gottes rettendem Werk die Rede, von einer Form von «Synergismus».

Man sollte aber diese Bezeichnung nur bei der Erörterung der

eigentlichen Heilstaten Gottes gebrauchen, bei der Frage, ob zur
Errettung des Menschen neben Gottes Tun noch ein zweites
«mitwirkendes» Tun des Menschen «nötig» sei.

Hier ist aber überhaupt nicht von den heilsbegründenden
Vorgängen, sondern vom Gebet der Gemeinde die Rede und die
Möglichkeit des menschlichen Gebetes überdies so einseitig wie nur denkbar

dem stellvertretenden Wirken des göttlichen Geistes

zugesprochen.

Umgekehrt schliesst dieses schlichte Nebeneinander von menschlichem

Geseufz und dem Seufzen des Geistes mit ein, dass der
Mensch, obschon er «schwach» ist, doch auch selber wirklich betet.
Es kann keine Rede davon sein, dass Paulus etwa sagen wollte, das

Wesen des Gebetes bestehe darin, dass der Mensch vor Gott
verstumme, dass «das schweigende Gebet» das eigentliche Gebet der

Gläubigen sei. Alle vermeintlichen «religionsgeschichtlichen
Parallelen», die in dieser Richtung gehen und aus denen moderne
Forscher unsern Text erhellen wollten, sind keine wirklichen
Entsprechungen1).

Das Gebet des Mystikers endet in der unio mit der Gottheit,
in der zuletzt nicht mehr der Mensch, sondern Gott selbst im Beter
betet. Aber eben dies sagt Paulus hier nicht. Er redet, so nahe diese

Erklärung etwa im Blick auf Vers 15 unseres Kapitels zu liegen
scheint, hier nicht davon, dass der Geist in uns bete, sondern sagt,
dass er wie einer, der dem Menschen personhaft zu Hilfe kommt,
für uns eintrete. Das ist deshalb sehr wichtig, weil allein diese Deutung

alle Auflösung des Gebetes als Gebet, als wirkliches Bitten,
verwehrt. Eben, dass die Gemeinde wirklich zu Gott spricht, wirklich

bittet, in ihrer Schwachheit zu Gott kommt, erhellt allein
ihre eigentliche Lage. Paulus kennt kein «wortloses Gebet2)». Selbst
die Zungenrede der Charismatiker ist nicht ein blosses Lallen,
sondern ein Beten in einer uns vorerst unverständlichen Sprache. Doch
ist hier, wie wir noch sehen werden, auch nicht an die Glossolalie
gedacht, bei der wirklich der Geist in und aus dem so Betenden
anbetend spricht. Hier aber ist ganz nüchtern an das ganz schlichte

*) Schniewind geht ihnen in Auseinandersetzung mit Tholuck, Heiler und
Harder in dem angeführten Aufsatz (S. 87-91) sorgfältig nach.

2) IL Kor. 12, 1-5 kann hier kaum zu einer andern Entscheidung nötigen.



Bittgebet der Gemeinde zu denken, in dem sie ihre Hilfe erheischende

Not ausspricht. Wenn man glaubt, in dem hier gemeinten Gemeindegebet

ein besonderes Gebet visiert sehen zu müssen, so käme einzig
die Möglichkeit in Frage, dass Paulus nach dem Zusammenhang in
erster Linie an das Gebet gedacht haben könnte, das aus der
paradoxen, eschatologischen Lage der Gemeinde aufsteigt, die ein «Jetztschon»

und ein «Noch-nicht» zugleich in sich schliesst. Die Gemeinde
besitzt zukünftige Heilsgüter schon in der Gegenwart und erwartet
ihre Volloffenbarung erst von der Zukunft. Aber, diese einschränkende

Deutung ist nur möglich, aber nicht gesichert.
Eben für die hier so oder so im Blickfeld liegende Notlage beruft

sich der Apostel nicht auf eine geheimnisvolle «Gebetsmethode»,
weder auf eine besondere Gebetstradition, noch auf die Erfahrungen
«grosser Beter», noch auf eine neue, speziell christliche Überlieferung,

die der Gemeinde Inhalt und Form des «richtigen» Betens zur
Verfügung stellen würde. Diese Gemeinde weiss wirldich beides

nicht, sie weiss nicht was, und sie weiss nicht, wie sie beten soll
weil sie heilsgeschichtlich dazu noch nicht in der Lage, noch
«schwach» ist. Es sei nur nebenbei bemerkt, dass wohl doch dieses

doppelte Nichtwissen zu unterscheiden ist: sie weiss weder das

«Was» noch das «Wie» (so schon Origenes, de oratione II, l)1).
Das «Was» (ti) bedarf keiner weitern Erklärung. Das «Wie»

(xa§ò ôel «wie sich's gebührt») findet wohl seine Näherbestimmung

in dem xarà eeóv von Vers 27, das das Gebet des Geistes
kennzeichnet. Wir müssen also hier das Ktrrà deóv vorweg erklären. Die
meisten deuten es im Sinne von xarà rò i'hov déXrj/ia, «nach dem
Willen Gottes». So jetzt wieder Michel2). Es ist aber zu fragen, ob
diese Erklärung genügt. Es stehen zwei weitere Möglichkeiten zur
Verfügung, nämlich: «nach Gottes Wohlgefallen» und «nach Gottes
Art». So Bauer3). Schniewind4) zieht die letztgenannte vor. Sie kann
ebensogut die richtige sein wie die traditionelle. Denn der
vorausgesetzte Gegensatz ist nicht der eines Betens gegen und eines Betens
nach Gottes Willen, sondern der eines «Betens in Schwachheit»

(âa&évata) und einer «l'ürbitte in Kraft» (ôvvauiç). «Unsere

1) Die griechischen christlichen Schriftsteller, Origenes Werke, Band 2,
S.299.

2) Otto Michel, a.a.O. S. 179.

3) Walter Bauer, Wörterbuch zum NT, 5. Auflage, Spalte 804, zum Worto
xazd 5, a, a.

*) Schniewind, a.a.O. S.86.



— 76 —

Schwachheit ist das Widerspiel der uns zugedachten Herrlichkeit»,
sagt von Hofmann1). Herrlichkeit ist aber in der biblischen Sprache
kraftgeladene Energie, göttliche òvva/utg.

Eben in diesem Wesensunterschied zwischen dem Seufzen der
Gemeinde und dem Seufzen des Geistes tritt uns der vom Menschen
her unüberbrückbare Abstand, der selbst zwischen Gottes eigener
Gemeinde und Gott besteht, entgegen. Auch Mystik und Gnosis kennen

ihn. Aber sie überbrücken ihn im gerade gegenteiligen Sinne. Sie

glauben, ihn durch eine Rückbesinnung auf ein im Menschen
gegebenes «Göttliches» und ein Eingehen des göttlichen Geistes in den

Mystiker, in dem so Gott selbst betet, überwinden zu können. Sie

kennen diesen radikalen Ernst der heilsgeschichtlichen Situation

der Gemeinde nicht. Sie nehmen nicht nur das pondus peccati
(das Gewicht der Sünde) zu leicht, sie verkennen auch den
geschichtlichen Charakter des göttlichen Handelns überhaupt, woraus

sich jene Verharmlosung der Sünde erst erklärt. Die christliche
Gemeinde dagegen leugnet die Aporie ihrer Lage nicht. Sie will die
Wirklichkeit nicht überspringen. Sie weiss, dass sie noch «schwach»

ist. Sie seufzt ja, wie die unerlösteKreatur. Sie tut nicht «alsob», als
ob sie schon wüsste, wie man in der Kraft lebt. Es möchte sich in uns
beim ersten Anhören dieser Worte alles aufbäumen. Sie scheinen ja
die ganze Botschaft vom neuschöpferischen Handeln Gottes in Christo

in F'rage zu stellen, die Botschaft von der Verwandlung des alten
Menschen zu bagatellisieren.

Dies erscheint besonders anstössig in der Form, in der Schniewind

unsere Schwachheit durch Parallelausdrücke zu diesem Wort,
wie sie in Kapitel 5 häufig auftreten, zu erklären versucht2). Da ist
der âaêevtjç, der Schwache, auch der doeßrjc, der Gottlose
(Röm. 5, 6), der â/jaorœXoç, der Sünder (5, 8), ja, der è%ÛQOç, der
Feind Gottes (5, 10).

Ist das Glied der Heilsgemeinde wirklich noch im gleichen
Sinne der Gottlose, der Feind Gottes, wie der im Kapitel 5 beschriebene

Unversöhnte
Ehe wir diese Frage reinlich beantworten können, müssen wir

uns Schniewinds Überlegungen im einzelnen vergegenwärtigen. Er
sieht in unserer Stelle (Röm. 8, 26-27) eine genaue Parallele zu den

Aussagen von Kapitel 5 und dies in einem ganz bestimmten Sinne,

*) von Hofmann, a.a.O. S.341.
2) Schniewind, a. a. O. S. 92.



— 77 —

nämlich unter dem Gesichtspunkt der streng forensisch, gerichtlich
zu deutenden Rechtfertigungsbotschaft des Apostels.

Der Betende, auch in der Gemeinde, betet aus dem «unendlichen

Abstände heraus», der zwischen Gott und uns besteht (92)x).
Man sollte nun erwarten, sagt Schniewind, dass der Apostel
fortführe: «Aber Gott selbst hat den Abstand überbrückt. Anstelle
unserer Schwachheit (àa&évata) steht (nun) die Kraft (ovva/j.iç) des

Geistes (92).» Das steht aber gerade nicht da. «Statt dessen wird
von dem Eintreten, der intercessio, des Geistes gesprochen. F]s handelt

sich nicht um eine naturhafte Dynamik, sondern um ein personhaftes

Eintreten, êvrvyxdvetv ist weithin ein forensisches Wort (ein
Wort der Gerichtssprache), und der Geist ist als Anwalt gedacht, als

Fürsprecher derer, die vor Gottes Urteil nicht bestehen können (92). »

Wiederum sollte man erwarten, dass nun eine gefüllte Aussage
über das Wirken des Geistes Gottes in den Herzen der Gläubigen
folgen würde. «Gott selbst ist es, der den Geist seines Sohnes in die
Herzen der Heiligen sendet (Gal. 4, 6), der seine Liebe, die Liebe, mit
der er seine Feinde liebt, in die Herzen der Glaubenden ausgiesst
durch den Heiligen Geist (Röm. 5,5). Gott selbst kennt das Sinnen
(cpQoveiv) seines eigenen Geistes, der in den Herzen der Heiligen
wohnt (8, 9, 11). Dieses Sinnen ist Gottes eigenes Sinnen, es trägt
Gottes eigene Art (xarà êeôv) - so sollte man erwarten, und wieder
wird die erwartete Formulierung nicht geboten (92). Denn das

èvrvyxdveiv. das fürsprechende «Eintreten» des Geistes für uns,
spricht nicht von seiner Einwohnung im Gläubigen, sondern hält den
Abstand zwischen Gott und dem Menschen fest: «Sein Eintreten
für die Schwachheit (àoêévata) entspricht der Art, dem Rat, dem
Willen Gottes2). Denn Gottes Rat ist die iustificatio impii (die Ge-

rechtsprechung des Gottlosen) (Röm. 4, 5), Gottes Tat ist die
Gerechtigkeit Gottes (òixcuoavvrj&Fov), sein Recht schaffendes,
rechtfertigendes Handeln (92) jenseits aller eigenen Gerechtigkeit (lòia
dixatoavvn) des Menschen, auch jenseits alles eigenen Betenkönnens

(93).
«Unser Wort, Röm. 8, 26. 27, ist also ein Zeugnis der

Rechtfertigungslehre», schliesst Schniewind (93). Und er versucht nach-

') Die in Klammern gosetzten Zahlen bedeuten in der folgenden
Darstellung der Thesen Schniewinds die Seitenzahlen in seinem Aufsatz über «das
Seufzen des Geistes». Wörtliche Zitate sind in Anführungszeichen gesetzt.

2) Hier verbindet Schniewind im Gegensatz zu seiner Haupterklärung,
S. 86, alle drei «möglichen» Ausdeutungen.



— 78 —

zuweisen, wie es gerade bei dieser Interpretation «den rechten Platz
in Kapitel Römer 8 finde». «Denn dies ganze Kapitel», sagt er, «handelt

von nichts anderem als von der Rechtfertigung: «Keine
Verurteilung mehr in Christo» (Vers 1), «Verurteilung der Sünde in
Christo» (Vers 3), «die Rechtsforderung des Gesetzes wird erfüllt»
(Vers 4), «der Geist ist Leben um der Gerechtigkeit willen» (Vers 10),
der Geist ist Geist der Sohnschaft (vloHeala), der Annahme an
Sohnesstatt (Vers 15); die Gewissheit der zukünftigen Doxa
(Herrlichkeit) ist gerade im Seufzen (arevâÇeiv) begründet (Verse 18

bis 27) : Gottes Wahl, Ruf, Gerechtigkeit, Doxa sind schon jetzt in
Christo geschenkt (Verse 28 bis 30), sind Vorweggabe der eschatolo-
gischen Rechtfertigung (Verse 33 f.): Keine Anklage, denn Gott
selbst rechtfertigt Keine Verurteilung, denn Christus selbst tritt für
uns ein (93).

Wir mussten hier Schniewinds Überlegungen so ausführlich
wiedergeben, weil nur auf diese Weise die Begründung seines

Hauptgedankens klar sichtbar wird. Er sieht in unserer Stelle eine genaue
Parallele zur paulinischen Rechtfertigungsbotschaft, ja, in dem
Gebetswort von 8, 26. 27 einen integrierenden Bestandteil dieser
Heilsverkündigung. Er geht dabei aus von einer Deutung der beiden
Kapitel 7 und 8 des Römerbriefes, die von Augustin über Luther bis zu
Barth ihre Vertreter gefunden hat, deren besonderes Anliegen ist,
aufzuzeigen, dass nicht nur in Kapitel 8, sondern auch in Kapitel 7

der Christ rede, oder anders gewendet, dass auch der Christ irgendwie

von sich so sein Versagen vor dem geoffenbarten Willen Gottes
bekennen müsse. Wir müssten, um hier die Hintergründe ganz
erhellen zu können, das ganze Problem, das Römer 7 stellt, und den
Zusammenhang von Römer 7 mit Römer 8 durchbesprechen und
könnten nur völlige Klarheit gewinnen, wenn wir beide Kapitel bis
in alle Einzelheiten hinein exegetisch untersuchen dürften. Das ist
aber in einem kurzen Aufsatz über ein Spezialproblem nicht angängig.

Ich muss mich daher mit einer knappen Skizzierung der
Problemlage und ganz kurzen Flinweisen auf die neuere Literatur
begnügen.

Die eingehendste Arbeit über das siebente Kapitel des Römerbriefes

hat in der neuern Zeit Werner Georg Kümmelx) geschrieben,

1) Werner Georg Kümmel, Römer 7 und die Bekehrung des Paulus.
Untersuchungen zum Neuen Testament, herausgegeben von Hans Windisch,
Heft 17, 1929. In diesem Buche gibt Kümmel auch eine Übersicht über die Aus-
logungsgeschichto (S. 74 ff.). Über seither zu unserem Problem erschienene



— 79 —

der auf Grund einer Einzelauslegung des Abschnittes 7, 1-8, 4 und
einer exegesegeschichtlichen Untersuchung der Frage nach dem
«Ich», das hier redet, zu dem Schluss kam, dass dieses Ich weder typo-
logisch, etwa auf Israel bezogen, noch, wie der Pietismus weithin
deutete, persönlich-biographisch, noch vom Christ gewordenen Paulus

verstanden werden könne, sondern auf Grund von andern Stellen
bei Paulus und in I^remdparallelen, «rhetorisch» zu verstehen sei.

Das heisst: Paulus redet in dem Abschnitt 7, 7-25, nicht von sich
als Person, sondern in der Ich-Form von einer Haltung, die
allgemein von dem Menschen gilt, der in grossem Ernst, aber erfolglos,
durch seine Willensanstrengung das Gesetz erfüllen und so seine

eigene Gerechtigkeit erreichen möchte. Die Kennzeichnung « rhetorisch»

klingt auf das erste Anhören hin etwas kühl und akademisch,

ist aber nicht so gemeint. Warum soll der Apostel nicht ebenso

mit tiefster Beteiligtheit in der Stilform solcher Ich-Aussagen über
eine Gefahr reden können, die jederzeit vor dem Menschen steht,
wenn er allein auf sich gestellt, ausserhalb von Christus,
versucht, den Weg der Befreiung zu finden Der genannte Abschnitt
zeigt eine doppelte Absicht: einesteils will der Apostel aufzeigen,
dass «das Gesetz» keineswegs «Sünde ist», was kurzschlüssige Christen,

besonders solche «aus den Völkern», aus den Sätzen des Apostels

folgern könnten (so nach 3, 27 ff.; 5, 20 f., und eben auch aus
7, 1—6)1). Andererseits will Paulus den Gedanken zu Ende führen,

Literatur orientiert dor Aufsatz von Kduard Ellwein, Das Rätsel von Röm.VII.
Erschienen in der Zeitschrift « Korygma und Dogma», 1. Jahrgang, 1955,
S.255 ff. Speziell der Frage, ob das lutherische Simul Justus et peccator den
paulinischon Aussagen von Röm. 7 und 8 gerecht werde, geht nach der Aufsatz

von Wilfried Joest, Paulus und das lutherische Simul Justus et Peccator
in derselben Zeitschrift, 1. Jahrgang, 1955, S. 269 ff. Daselbst finden sich weitore
Literaturangaben zu den exegetischen und dogmengesehichtlichen Problemen.
Mehr systematisch untersuchte die Frage Rudolf Hermann in seinem bedeutsamen

Aufsatze: Luthers These «Gerecht und Sünder zugleich» in der
Zeitschrift für systematische Theologie, herausgegeben von Carl Stange, 6. Jahrgang,

1928, S. 278-338; 497-537; 7. Jahrgang, 1929, S. 125-172; in erweiterter
Form als Buch erschienen 1930. Unter neuen Gesichtspunkton bohandolt das
Problem von Römer 7 auch das domnächst erscheinende Buch von Kurt
Stabler, Das Werk des Heiligen Geistes in der Heiligung bei Paulus, S. 284 ff.

l) « Es gibt nicht nur oino Ropristination, sondern auch oino Vorachtung
des Gesetzes», sagt Gottlob Schrcnk in seiner Arbeit «Der Römerbrief als
Missionsdokumont». Abgedruckt in den zu seinem 75. Geburtstag erschienenen
«Studien zu Paulus». Abhandlungen zur Theologie dos Alten und Neuen
Testaments. Herausgegeben von Prof. Dr. Walther Eichrodt und Prof. Dr.
Oscar Cullmann, Nr. 26, 1954, S.85.



— 80 —

dass der Heilsweg nicht über das Gesetz gehen könne, weil die Sünde
gerade das Gesetz zum Anlass nahm, den Menschen, der noch ausserhalb

des êv XQtarä) Geschehenen lebt, in die Versuchung zu führen und
bei dem Notschrei von Röm. 7, 24, in völliger Ausweglosigkeit enden

zu lassen1).
Die augustinisch-reformatorische Deutung ermöglicht vorerst

eine viel lebendigere Darstellung der Paradoxie, die in der Lage des
Menschen gegeben ist, der nach Kapitel 8 schon h %qiox& ist, auf
dem Boden der durch die Heilstat Gottes in Christo geschehenen
Heilsereignisse steht, und dennoch zugleich noch èv oaoxl, im
Fleische, im unverwandelten irdischen Leibe, leben muss2). Man
muss aber fragen, ob diese Erklärung allen Einzelheiten der beiden

Kapitel gerecht werden kann. Kann wirldich der eV xQtarm
Lebende, der «im Geiste ist» (8, 9), «den Geist Christi hat» (8, 9 b), noch

sagen: «Ich bin fleischlich, unter die Sünde verkauft» (7, 14) Ist
es bedeutungslos, dass in Kapitel 7 nirgends vom Geiste die Rede
ist, während Kapitel 8 geradezu gekennzeichnet ist durch die

Betonung, dass jetzt der Geist in den Gläubigen «wohne», der machtvolle

«Geist dessen, der Jesum von den Toten auferweckt hat»
(8, 11) Wir werden nur mit grösster Vorsicht diese Aussagen uns
zu eigen machen dürfen3).

Aber wir können nicht überhören, dass hier die Sprache eine
andere geworden ist und werden uns dieser Tatsache genau so beugen
wollen, wie wir uns der Erklärung, dass die gleiche Situation
vorhege, beugen würden, wenn sie uns bei genauer exegetischer
Prüfung, zur Zustimmung nötigte. Übrigens betont gerade Karl Barth
sehr energisch, dass es sich keineswegs um eine völlige Gleichsetzung
handeln könne, dass vielmehr ein «Sprung» gewagt werden müsse,
wenn der Mensch sagen soll, was 8, 1, bezeugt ist, nämlich, dass es

«kein Verdammungsurteil mehr geben könne für die, die in Christo
Jesu sind». Er will, dass daran festgehalten werde, dass dieser
« Sprung» nur dann legitim sein könne, wenn die «Ausgangssituation
mitten in der Sünde jeden Morgen und jeden Abend auch seine (des

Eine knappe, aber sehr klare Textanalyse bringt Ellwein, a.a.O.
S.247-250.

2) Man vergleiche nur die glanzvolle Darstellung Karl Barths in seiner
Kirchlichen Dogmatik, 4.Band, l.Teil, S. 648 ff. Ebenso gibt Ellwein, a.a.O.
S. 250 eine sorgfältig abwägende Darstellung der reformatorischen Auslegung
und zugleich eine Aufzählung der möglichen Einwände.

3) Siehe dazu die Warnimg vor der Eintragung der eigenen Erfahrungen
in die Textauslegung bei Kümmel, a. a. O. S. 108



— 81 —

Gerechtfertigten) Situation sei1)». Aber ebenso stark betont Barth,
dass der Akzent auf den positiven Aussagen liegt: «Ist nämlich die
Erkenntnis, dass er (der in Kapitel 7 und 8 geschilderte Mensch) ein
gerechtfertigter Sünder ist, ernst, so ist die Erkenntnis, dass er ein
von Gott gerechtfertigter Sünder ist, doch noch ernster2).»

Ist so das Überragende der Aussagen von Kapitel 8 auch bei der
augustinisch-reformatorischen Deutung einzufangen möglich, so tritt
uns aber bei der Auffassung, dass der, der die Aussagen von Kapitel 8

wagen darf, zentrale Sätze von Kapitel 7 nicht mehr mitsprechen
könne, eine Sicht entgegen, die zwar durchaus nicht von allen
Vertretern neuerer Deutungen geteilt wird, die aber eben nur aussprechbar

ist, wenn man die Ich-Worte von Kapitel 7 prinzipiell nimmt.
Kapitel 7 redet dann gar nicht so von dem, was der Einzelne erlebte,
immer wieder erlebt, immer neu bekennen und bekämpfen muss.
Und Kapitel 8 redet dann ebenfalls nicht einfach von neuen
überragenden Erfahrungen, etwa davon dass wir jetzt «mit Hilfe des
Geistes» vieles sagen und tun könnten, was uns vorher schlechthin
unmöglich war.

Verglichen wird nicht, wie in den verschiedenen Formen einer
Erlebnistheologie der ehemalige Zustand, die Hilflosigkeit des
Menschen unter dem Gesetz, mit einer neuen Mächtigkeit des neuen
Menschen durch den Geist. Dieser anthropologisierende Umdeutung ist
die augustinisch-reformatorische Erklärung noch immer weit
überlegen. Verglichen wird in Wirklichkeit aber die zwanghafte
Herrschaft der Sünde (Kap. 7) und die befreiende Herrschaft des freistes

Gottes, der auf Grund der in Christo gesehenen Heilstat Gottes

jetzt «da ist», den Gerechtfertigten so geschenkt ist, dass sie sich

«vom Geiste Gottes können führen lassen» (Röm. 8, 14)3).

Damit ist das Richtige an der individualistischen Deutung
festgehalten und zugleich über sie hinausgewiesen. Mag es auch
selbstverständlich sein, dass die Entscheidung des Glaubens je und je im
Einzelnen fällt, im Blick des Apostels liegt hier nicht dieser entscheidende

Akt im Leben des Einzelnen, sondern die Heilsgemeinde, die
«zwischen den Zeiten» steht, jetzt schon unter der Herrschaft des

Geistes, aber erst dereinst im Reiche Gottes völlig befreit von der
«Schwachheit», die daran hängt, dass das («lied dieser Gemeinde

') Barth, a.a.O. S.651.

2) Barth,a.a.O. S.659.
'¦') So übersetzt Michaelis, Das Neue Testament II, S. 149, daanvev/iaji

&COV äyovrai von Röm. 8, 14.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1061 6



— 82 —

noch èv aagxl, im anfälligen Fleische, leben muss. Das meint das

Wort âaêévata, von 8, 26, wie wir schon früher festgestellt haben.
Aber eben diese « Schwachheit» weist über unsere gegenwärtige Lage
hinaus, weist auf die zukünftige Vollerlösung im Reiche Gottes hin.
Zwar ist bei Paulus auffällig selten ausdrücklich vom «Reiche Gottes»

die Rede, aber die Sache ist da1). Und so gewinnt auch unsere
Stelle erst dann ihr volles Gewicht, wenn sie streng eschatologisch
und heilsgeschichtlich gelesen wird. Diese heilsgeschichtliche Deutung

kann uns erst die Zielrichtung der paulinischen Aussagen
aufzeigen2). Wir kehren damit zugleich zu der Auseinandersetzung mit
der Grunddeutung Schniewinds zurück.

Auch Schniewind setzt die neuen Erkenntnisse der eschatolo-

gischen Deutung voraus. Auch er liest Paulus nicht einfach
«persönlich», ja, seine Deutung ist ein grosser Angriff gegen eine
unrealistische Überfüllung der Aussagen über die neue Situation des

Gerechtfertigten. Er interpretiert die Worte von Kapitel 8 gerade
nicht schwärmerisch, die Glieder der Heilsgemeinde sind keineswegs

- um ein treffendes Wort von Jeremias Gotthelf zu verwenden

- « Übergeistliche», die schon in der verwandelten Welt zu leben

vorgeben. Eben diese Nüchternheit der Exegese Schniewinds ist ihr
grosser Vorzug. Er erhellt dieses betonte Miteinander von« Noch-
nicht» und «Schon-jetzt» durch die Verwendung der lutherischen
Formel simul iustus et peccator, «Gerecht und Sünder zugleich».

*) Man vergleiche die Stellen Röm. 14,17 ; Gal. 5, 21 ; I.Kor. 4, 20; 6, 9 und
10; 15, 50; Kol.4, 11; II.Thess. 1, 5, die aber teilweise einen etwas andern
Klang erkennen lassen als die Reichsworte Jesu in den synoptischen
Evangelien. Die Stellen I.Kor. 15, 24; Kol. 1, 13; (Eph.5, 5) sprechen vom Reiche
Christioderdes Sohnes Gottes.

2) Über andere Deutlingsversuche der neueren Zeit berichtet Ellwein,
a. a. O. S. 247-266. Seine eigene Lösung trägt er S. 266-268 vor. Es ist auffällig,
wie sowohl er als auch Joest, a. a. O. S. 275 f. stark den dynamischen oder, wie
man früher sagte, effektiven Sinn der Rechtfertigungsdeutung des Apostels
betonen. Ebenso heben beide den Gedanken eines processus oder transitus in der
Gerechtigkeit hervor. Es ist aber zu fragen, ob wir hier nicht alle, sowohl
diejenigen, die das rein Forensische am Rechtfertigungsgedanken des Apostels
betonen, wie diejenigen, die ein Fortschreiten in der Gerechtigkeit erkennen
wollen, noch einer durch eine exegetische Tradition hervorgerufenen
Verengung der Fragestellung verhaftet sind, die nur durch eine durchgehend
heilsgeschichtliche Deutung überwunden werden könnte. Dies bedeutete zugleich,
dass das Ganze christologisch durchleuchtet würde. Dass Christus «uns von
Gott her zur Weisheit geworden ist, zur Gerechtigkeit und Heiligung und zur
Erlösung » (I. Kor. 1,30), kann erst zur vollen Erhellung dieser Vorgänge führen.
Doch ist es uns nicht möglich, dies hiermitzuentfalten. S.Stalder, a.a.O. S. 152
zu der Erklärung des Grundbegriffs « Gerechtigkeit Gottes ». •



— 83 —

Aber eben hier ist zu fragen, ob diese F'ormel Paulus ganz
gerecht wird, ob sie bei einer sorgfältigen Ausdeutung unserer Stelle
den genau gleichen Sinn behält1).

Wenn sie sagen soll, dass der nach Römer 8 Lebende in genau
gleichem Sinne wie der in Römer 7 Sprechende seine völlige
Verfallenheit an die Sünde aussprechen müsse, dann ist sie keine
legitime Interpretation von Römer 8. Denn der auf dem Boden der in
Christo geschehenen Gottestat Lebende ist nicht einfach
hoffnungslos versklavt unter die Sünde. Wenn aber umgekehrt in irgendeiner

Form aus den Geistaussagen von Kapitel 8 herausgelesen wird,
dass der Christ nun gar nichts mehr mit der Sünde zu tun habe, weil
er ja den Geist «wie ein Mittel verwenden» könne, das jederzeit
«wirke», so ist damit gerade das Besondere an der Schilderung der

neuen Situation überschritten.
Einmal ist der Geist keine Sache, kein blosses «Mittel», kein

«Ding», er ist Gott selbst in seinem befreienden Handeln an seiner

Heilsgemeinde. Er steht, wie eben unsere Stelle zeigt, über ihr, in
ihre Not eingreifend und barmherzig für sie eintretend, weil sie

schwach ist, auch tragend, dürfen wir ergänzen, wo sie aus der
Schwachheit ihres Im-Fleische-Seins immer wieder sündigt.

Wenn man darunter nicht ein blosses «Zuweilen-noch-Sün-
digen», ein «I'ast-schon-gerecht-Sein» versteht, sondern diese mehr
als tragische Situation als das Zeichen des Noch-nicht-Durcherlöst-
seins erkennt, dann kann doch wohl auch diese neue Aussage nicht
anders umschrieben werden, als dass man erklärt: Auch der Mensch
eV XQiorio ist «ein Gerechter und Sünder zugleich». Beides wäre
unmöglich, dass man übersähe, dass auch der so Erneuerte noch im
Fleische ist und täglich der Vergebung bedarf, täglich sich seiner

Rechtfertigung neu «erinnern» muss. Jeder Perfektionismus, der

sagen will, dass der Mensch èv xßtdrqj «sündlos» sei, vertritt ein
«als ob», das nicht nur der kirchlichen Tradition widerspricht,
sondern auch dem klaren Text der paulinischen Botschaft, die das Noch-
schwach-Sein der Gemeinde so scharf bezeugt.

Aber ebenso unmöglich ist die Aussage, dass der Angenommene,

der Gerechtgesprochene, einfach derselbe, der Gottlose, der
Unversöhnte, der Feind Gottes sei, wie es der Mensch ist, der ausserhalb

Christi steht. Es ist in Schniewinds Deutung von Kapitel 8

eine gewisse Verengung schon dadurch gegeben, dass er alles durch

')S. Joest, a.a.O. S.295 ff.



— 84 —

das forensische Bild der Rechtsprechung erklären will. Der Text
ist viel mannigfaltiger und «farbiger», wenn man es einmal so sagen
darf. Die Bilder - die allerdings nicht nur «Bilder» sind - sind viel
reicher1) als diese Sicht einfangen kann. Auch in Kapitel 8 stehen
neben Ausdrücken, die von der Rechtfertigung handeln die Bilder
von der Befreiung, der Erhebung in die Sohnschaft, vom Erben-
Sein, von der Verleihung des Lebens, der Verherrlichung und andere.

Aber nicht bloss auf diese Mannigfaltigkeit möchten wir hier
den Akzent legen. Das Anliegen, das uns bewegt, ist, dass der Apostel

offenbar trotz aller Betonung des «Noch-schwach-Seins» der
Gemeinde, ebenso ernst nimmt, dass über der Schwachheit schon die

neue Macht steht, über der Sünde die sie entmachtende Gerechtigkeit,

über dem Tod, der hinter aller adgi lauert, schon das Leben,
über der Nichtigkeit die Herrlichkeit. Wenn man diese Akzentuierung

beachtet, wird die Paradoxie der Situation simul iustus et
peccator nicht kleiner, sondern nur noch abgründiger. Aber zugleich
wird die Situation in ihrer Doppelsichtigkeit verheissungsvoll. Die
Gemeinde ist in diese noch paradoxere Lage versetzt, weil schon

Reichsgaben, Reichskräfte und vor allem die geheimnisvolle ôvva/uiç
des Geistes am Werke ist.

Man ist in den verschiedensten Auslegungstraditionen
(katholischen, reformatorischen, pietistischen, liberalen) viel zu sehr «an
Ort getreten», hat spätere Fragestellungen in den Text eingelesen
und fast überall individualistische Formeln der eigenen Rechtferti-
gungs- und Heiligungsauffassung im paulinischen Text bejaht
gefunden, statt auf die hohe Botschaft vom Reiche zu hören und von
da aus «das Ärgernis der Gemeinde» verständlich zu machen. Das
Ärgernis der Kirche ist - für «die Welt», aber auch für «die Welt» in
der Kirche selbst -, dass sie zum Reiche gehört und doch noch nicht
zum Reiche gewordene Gemeinde ist. Das ist das Ungeheuerliche
ihrer Situation, dass sie gerufen, gerechtfertigt, geheiligt, in den
Sohnesstand erhoben ist und dies alles doch noch nicht so ist, wie
sie es sein müsste, wenn sie wirklich verwandelte Welt, Reichswirklichkeit

wäre. Nur unter dieser Sicht eröffnet sich die ganze
Botschaft des Apostels und die Richtung seiner Verkündigung.

Wo immer diese verheissungsvolle Spannung, die in ihr liegt,
fallengelassen wird, da entsteht entweder die satte Kirche, die
sich mit dem Reiche selbst verwechselt, oder die «vollkommene»

l) Barth, Kirchliche Dogmatik IV/1, S. 584 f.



— 85 —

Gemeinde der Sektierer, die ihren eigenen Schatten nicht mehr wahr
haben will. Wer aber jetzt schon «in Christo» und doch noch nicht
im Reich ist, aber «stille harret auf die Hilfe des Herrn» (Klagelieder

3, 26), der weiss, dass es eben für die Gemeinde êv XQiax,l> jetzt
wesentlich ist, dass sie sich so versteht, als die Gemeinde der Schwachen,

die dennoch den Starken schon über sich hat. Nicht sie
besteht aus Starken, aber es ist dennoch alles anders, weil der Starke
über sie herrscht. Der Zwangsherrschaft der Sünde enthoben, ist
zwar die Schwachheit nicht einfach von ihr abgefallen, verfügt sie

auch nicht über die Kräfte des Starken, aber sie steht unter der
Herrschaft des Geistes, der sie nicht zwingt, sondern führt, wo wir uns
von ihm «führen lassen».

Sie steht mit allen ihren Unzulänglichkeiten, in aller ihrer
Armut, ja mit allen Verbrechen, die sich die Kirche hat zuschulden
kommen lassen, nicht einfach im sinnlosen Ablaufeines naturhaften
Geschehens, sondern Tag um Tag mit ihren Sünden in der Möglichkeit

der Umkehr und des Dienstes. Das ist der grosse Aspekt der
Heilsgemeinde Jesu auch heute. Sie muss nicht hoffnungslos
schreien: «Wer wird mich erlösen vom Leibe dieses Todes?» Zwar
muss auch sie noch schreien. Aber sie weiss, dass schon jetzt sie

«nichts mehr scheiden kann von der Liebe Gottes, die in Christo
Jesu ist, unserem Herrn», wie es am Schluss unseres Kapitels im
Hymnus vom «Übersieg» (8, 35-39) heisst. Ja, wenn auch die

Folgerungen, «die man erwarten sollte1)», nicht in Kapitel 8 stehen, so
stehen doch auch schon hier sehr kräftige Aussagen von der
Einwohnung des heiligen Geistes. «Ihr... seid nicht im Fleische, sondern
im Geiste, wenn anders Gottes Geist in euch wohnt» (Vers 9).
Ja, der Geist, «der in ihnen wohnt», wird ausdrücklich als der machtvolle

Geist Gottes gekennzeichnet, «der Jesum von den Toten
auferweckt hat», der auch ihnen die dereinstige Lebendigmachung
verbürgt (Vers 11).

Es wäre unsachlich, wenn wir diesen eindringlichen
Geistaussagen neben den Feststellungen über unsere Schwachheit nicht
ihr unverkennbares Gewicht belassen wollten.

Eben, dass beides gilt: die noch andauernde Schwachheit der
Gemeinde und die in ihr und über ihr mächtige Gegenwart des
Geistes, macht das Geheimnis ihrer Situation aus. Der Gesichtspunkt

l) Schniewind, a.a.O. S. 92.



— 86 —

des simul iustus et peccator ist bei dieser Sicht noch erweitert. Was
auch Schniewind in seiner Grundtendenz offenbar anstrebt, ist erst
so erreicht, dass dieses simul sich auf die ganze Lage der Gemeinde
erstreckt: Sie ist gerecht und sündig zugleich, sie steht in der
Sohnschaft und erwartet erst noch deren Vollverwirklichung; sie ist
lebendig durch den Geist und dennoch nicht im vollen Leben der
Auferstandenen. Aber auch umgekehrt lassen sich diese Aussagen lesen :

Die Christen sind noch Sünder und doch schon Gerechtgesprochene,
um dereinst auch bis ins Leibliche hinein gerecht zu sein. Sie sind
noch erst als Söhne angenommen, um dereinst Söhne zu sein im
Reich. Sie sind noch sterblich, und dennoch ist in ihnen das Leben,
das ihnen die Auferstehung verbürgt. Auf der Verheissung liegt der
Ton und alle Geistaussagen dienen ihr.

Erst jetzt können wir auch die Aussagen über das, was der Geist
bei dem Gebet der Gemeinde tut, richtig akzentuieren. Es ist uns
auch jetzt nicht versprochen, dass wir plötzlich «wüssten, was wir
beten sollen». Es wird vielmehr in paradoxer Tröstung der Gemeinde

verkündet, was es für sie bedeutet, dass sie nicht mehr allein ist,
dass sie nun unter der machtvollen Herrschaft des Geistes Gottes
leben darf, der Christum von den Toten auferweckt hat. Es wird ihr
gesagt, was dieses bedeutet, dass dieser Geist für sie eintritt. Unter
den genannten Vorzeichen Avird auch deutlich, dass der Geist nicht
nur eine dem Menschen zur Verfügung stehende «Kraft» ist, so dass

dieser nun ohne Hemmung das Gute tun kann und zu beten versteht.

Der Geist ist Gottes Geist. In ihm handelt Gott selbst. Auch
über unserem Beten redet Gott selbst in geheimnisvoller
Zwiesprache. So ist eine neue Macht in der Gemeinde da, aber nicht eine
numinose Mächtigkeit der Gemeinde verkündigt. Die Macht bleibt
Gottes Macht. Auch unter dem Gebet der Gemeinde wird dies,
die gegenwärtige und zukünftige Herrschaft Gottes, verkündigt.
Der Geist verbindet die Gemeinde, wenn sie betet, mit Gott und
wahrt zugleich die unaufhebbare und nie überbrückbare Distanz.

Die stellvertretende Bitte des Geistes ist darum nicht eine
höhere Form unseres Gebetes, etwa «das Geistgebet» im Gegensatz
zum «gewöhnlichen Gebet». Der Geist übernimmt unser schwaches

Bitten und trägt es in seiner Weise vor Gott, und dies so wirklich,
so beteiligt an unserer Not, dass auch von ihm gesagt werden kann,
er «seufze». Er betet nicht «schöner». Er bittet wie wir. Er nimmt
unser Seufzen auf.



— 87 —

Und doch ist alles anders, weil er Gottes eigener Geist ist, der
darum nicht bloss in verlegener Schwäche, sondern in wissender

Kraft für uns eintreten kann.
Sein Beten ist ôvvaiitç, hat Macht, ist Gebet nach Gottes Art.
Dennoch heisst es von ihm, er vertrete uns «mit unaussprechlichen

Seufzern». Diese Seufzer heissen nicht deshalb so, weil der
Mensch die Worte des Geistes nur als «Geseufz» vernimmt. Es ist
wohl gar nicht darauf reflektiert, ob der Mensch das Gebet des Geistes

selbst auch hört. Geseufz ist das Gebet des Geistes, weil er
unser Geseufz als Gebet nach der vollen Erlösung ganz zum seinen
macht. «Unaussprechlich1)» aber sind die Seufzer des Geistes, weil
die Worte des Geistes in menschlicher Sprache nicht wiedergebbar
wären. Sie sind schon Übersetzung in die Art der Gott angemessenen

«Sprache», eben Gebet, das Gott «gebührt», seiner Art
entspricht.

Dass es allemal ein « Seufzen» ist, bei der Kreatur, bei der
gottesdienstlich versammelten Gemeinde, beim Geiste selbst, sagt nicht,
dass der Beter nur unartikulierte Laute ausstosse. Es kann nur ein
Gebet in einer andern Sprache gemeint sein, in himmlischer
Sprache, so beim Zungenredner und hier beim Geiste Gottes selbst.

Wegen dieser Gemeinsamkeit der äussern Merkmale von Erscheinungen

der Zungenrede und dem Seufzen des Geistes lag es nahe,
auch hier an die Zungenrede zu denken. So deuteten unsere Stelle
Holtzmann, Kühl, Lietzmann, Althaus und andere. Es ist aber
äusserst unwahrscheinlich, dass der Apostel auch bei dem Eintreten
des Geistes für uns nur an jene seltsamen Äusserungen denkt, die
die Gemeinde aus den gottesdienstlichen Versammlungen kannte,
also an ein Sondercharisma, das zwar gewisse Gemeinden besonders
hoch einschätzten, das aber der Apostel selbst unter andere Geistesgaben

herabsetzt (I. Kor. 14, 4 ff.). Zur Erklärung aus der Glossolalie

führte die Exegeten vor allem die Beobachtung, dass auch die

Zungenrede der Gemeinde unverständlich blieb, wenn nicht ein

«Ausleger» da war, der sie zu «übersetzen» vermochte. Hier ist aber

gerade nicht von einer besondern Gebetsart einzelner Charisma-
tiker die Rede, auch nicht von geheimnisträchtigen Worten, die in
der Gemeinde fallen, sondern von dem, was der Geist zu Gott spricht
für die Gemeinde, die mit Gott selbst nicht so sprechen könnte,

x) So ist fast sicher zu übersetzen, nicht mit «unausgesprochen» oder gar
mit «stumm». Es ist ja gerade charakteristisch für das Beten des Geistes, dass
sein Sinn klar ist.



— 88 —

«wie sich's gebührt». Das Gebet des Geistes ist also hier gerade von
dem Gebet der schwachen Gemeinde unterschieden. Das Gebet des

Geistes ist wirklich das starke Gebet, das óvva/jig, göttliche Kraft,
besitzt. Diesem Gebet des Geistes antwortet Gott. Echt jüdisch wird
der Gottesname vermieden und Gott nur nach seiner Beziehung zu
der Gemeinde, nach seinem Handeln, umschrieben. Er ist «der, der
die Herzen erforscht» (Vers 27), der, der auch die geheimen Pläne
des Menschen durchschaut. Er ist der gerechte Richter, der nicht
bloss nach dem äussern Anschein urteilen muss. Aber eben darum
ist es auch eitel Barmherzigkeit, dass er nicht einfach unsere
kurzsichtigen, törichten Bitten, unser unzulänglich planendes Geseufz

erhört, sondern auf unsern Fürsprecher hört, der unser Gebet «übersetzt»

xarà &EÓV (nach Gottes Art) und so mit der von uns selbst
nicht «gewussten», aber unwissend intendierten Bitte vor Gott tritt.
Sein cpqóvnjxa (Sinnen) tritt an die Stelle unseres unzulänglichen oder

gar verkehrten Sinnens und, uns zum Heile, erhört1) Gott dieses

Gebet des Geistes, nicht unser Gebet.

Das «Wissen» Gottes um die Intention des Geistes steht unserm
«Nichtwissen» um die Intention Gottes gegenüber.

Damit ist der Kreis geschlossen: Des Geistes Fürbitte nimmt
Gott an. Des Geistes Seufzen ist die «Übersetzung» unseres Seuf-

zens in die Sprache Gottes selbst.

Sofort ist aber ein neues mögliches Missverständnis klarzustellen.

Es kann keine Rede davon sein, dass Paulus durch diese

Feststellung uns das Beten verwehren, oder, dass er unser Seufzen von
vorneherein als schlechtes Gebet verwerfen wollte. Dagegen sprechen

schon die Aufforderungen zum Gebet, die der Apostel an die
Gemeinden richtet (Röm. 15, 30; Kol.4, 3:1.Thess. 5, 17, und anderswo).

Eben im Seufzen erweist die sprachlose Kreatur, dass sie sich
nach einer Erlösung sehnt, und eben seufzend beweist die betende
Gemeinde, dass sie trotz ihrer Schwachheit eine Hoffnung hat. Eben
in der Wahrung des Abstandes ihrer Schwachheit von der Kraft
Gottes bekundet sie, dass sie sich nicht bei einer falschen Erfüllung
beruhigt, sondern das wirkliche Hoffnungsgut der eschatologi-
schen Erfüllung meint, wenn sie um ihre volle Erlösung bittet. Und
eben darin empfängt unser Gebet seine Wahrhaftigkeit und
Nüchternheit. Der wirklich Glaubende vermisst sich nicht, durch sein

x) Es ist kaum richtig, wenn von Hofmann, a.a. O. S. 344, bestreitet, dass
das olöev, (Gott) «weiss», die Erhöhung miteinschliesst.



— 89 —

eigenes Gebet etwas erzwingen oder gar selbst bewirken zu wollen,
was nur der Heilige Geist für ihn erbitten und nur Gott in seiner
Liebesantwort auf das Seufzen des Geistes hin schenken kann. Eben
das ist der wahre Trost der neuen Gemeinde in ihrer Schwachheit,
dass durch das Für-uns-Eintreten des Geistes, der selbst schon ganz
der neuen Welt des Reiches zugehört, der Zugang zur Hilfe Gottes
offen ist und damit dennoch alles anders geworden ist, wenn schon
die volle Erlösung noch aussteht. Eben dies ist die Verheissung, die
wir haben, dass wir, obschon wir «nicht wissen», «nicht können»,
doch nicht dem Nichtigen preisgegeben sind, sondern eine «echte
Zukunft» oder, wie das gut biblisch heisst: «Eine lebendige
Hoffnung» (I. Petr. 1.3) haben, weil der Geist unser schwaches
Geseufz in sein Seufzen aufnimmt, und Gott es erhört.

Aber, nochmals: Ist damit nicht doch der strenge Charakter
unseres Betens als Bittgebet aufgehoben?

Läuft der Hinweis darauf, dass Gott die Fürsprache des Geistes
darum erhöre, weil «er xaxà êeov (nach Gottes Art) für die Heiligen»,
die Glieder der Heilsgemeinde, «eintritt», nicht darauf hinaus, dass

jedes echte Gebet sein Ziel darin habe, dass wir unsern Sinn in
Einklang bringen lassen mit dem schon vorher festgelegten Willen
Gottes

Es scheint so. Ja, es wäre auch wirklich so, wenn xarà êeov

nur bedeuten könnte «nach Gottes Willen», und dies in dem strengen
Sinne, dass der Geist den Plan Gottes wüssto und seine Fürsprache
diesem vorgefassten Plane Gottes unterordnete, also nicht zugleich
das Anliegen der Gemeinde aufnähme. Unser Textwort redet
aber viel lebendiger von dem, was der Geist tut. So paradox das

klingen mag: Gott selbst steht horchend und «erkennend der
Gesinnung und dem Begehren des Geistes gegenüber. Paulus kennt
also eine Bewegung zwischen Gott selbst und seinem Geist.» So

erläutert Otto Michel1) sehr lebendig das Geheimnis dieses innergöttlichen

Geschehens2).

1) Michel, a.a.O. S.l 79.

2) Mit der Lebendigkeit des Geschehens innerhalb der göttlichen Zwie-
spracho ist verbunden die Lebendigkeit des Vorgangs, der sich zwischen
Mensch und Geist Gottes abspielt. Arnold Gilg hat in seiner Antrittsvorlesung
über «Das Problem des Bittgebets» (abgedruckt in dieser Zeitschrift, 6. Jahrgang,

1916, S. 275) diese Frage systematisch behandelt. Er will gegenüber dem
weltanschaulich gelähmten Gebet das Rocht der Bitte im strengen Sinne
festgehalten wissen und erklärt : «Der ornstgenommene Bogriffeines Verhältnisses
der Wechselwirkung zwischen Geschöpf und Schöpfor involviert nicht nur,



— 90 —

Darin liegt mitgegeben, dass die für uns zwar undurchschaubaren

innergöttlichen Vorgänge nicht einem toten Ablaufschema
folgen, eine blosse «Planerfüllung» anstreben, sondern die
Liebesbewegung Gottes in sich, und auf die Welt zu, darstellen. Gott ist
nicht nur eine neue Kraft in uns, wie Hans Asmussen aus der
Umschreibung des Gottesnamens als Herzenskündiger erschliessen will*),
sondern Person über uns, die für uns ist. Gott stellt sich
allerdings auch nicht paradoxerweise «als Heiliger Geist auf Seiten der
Menschen gegen sich selbst2)», sondern er erkennt dieses Sinnen
des Geistes als «nach seiner Art», als ein Trachten, das seinem
umfassenden Heilshandeln entspricht3). Es ist die Art Gottes, so für
den Menschen, auch den noch Schwachen, einzutreten, es ist nicht
eine Ausnahme, ein plötzliches Aufwallen seiner Barmherzigkeit.
Des Geistes F'ürsprache lässt uns vielmehr hineinsehen in das Herz
der göttlichen Liebesbewegung, die immer für die Schwachen
eintritt. Es ist auch nicht so, dass Gottes Geist für uns eintritt, weil
wir Heilige sind4), sondern der Geist Gottes spricht vor Gott als
der Fürsprecher der Schwachen vor dem Richter, aber als der, der
weiss, dass der Richter selbst der Gott ist, der das Heil der Gemeinde

will. Das ist die Mitte der paulinischen Rechtfertigungsbotschaft,
dass Gott in Christo als der Richter zugleich der Rechtfertigende
geworden ist. Dasselbe sagt, nur noch umfassender, die Botschaft
vom Geiste Gottes.

Darum dürfen auch die noch schwachen Heiligen, die nicht wissen,

was sie erbitten sollen, noch wie sich's gebührt, die noch nicht
in Kraft, nach der Art Gottes bitten können, dennoch beten.

dass etwas nicht geschehen wäre, sofern man nicht gebetet hätte - das vermag
auch Schleiermacher noch zu sagen -, sondern, dass etwas geschehen ist, weil
gebetet worden ist.» Diese Frage wird in unserm Texte nicht als Thema
erörtert. Es darf aber aus der Aussage, dass der Geist uns vertritt, erschlossen
werden, dass sie implizit ebenfalls als bejaht vorausgesetzt ist.

x) Hans Asmussen, Der Römerbrief, 1952, S. 184.

2) So deutet die Sache wieder Asmussen, a.a.O. S. 183.

3) Das öti in Vers 27 ist wohl doch mit «dass nämlich» zu übersetzen (so
entschieden von Hofmann, a.a.O. S.344) und nicht mit «denn» (so Schniewind,

a.a.O. S.86).
4) So deutet im grossen Stil, aber dennoch kaum dem Kontext

entsprechend J.Chr.K.von Hofmann, a.a.O. S.344. Er wagt den kühnen Satz:
«In ihrer, dem Tode verwandten Schwachheit sind sie (die Heiligen) dadurch,
dass sie den Geist haben, dem lebendigen Gotte wesensverwandt ; und dass sie
es sind, sagt der Geist mit der Fürbitte, die er seufzend für sie einlegt und die
er eben daraufgründet, dass sie es sind. »



— 91 -
Aber noch bleibt eine letzte Frage zu klären, die nicht ohne

weiteres mitbeantwortet ist, wenn man einfach fragt, was das Wort
innerhalb des streng eschatologischen Zusammenhangs bedeute. Es

wäre ja auch denkbar, dass Paulus bloss sagen wollte: Über eure
Zukunft, über den Hereinbruch des Reiches, habt ihr kein klares
Wissen. Ihr besitzt auch nicht die Kraft, die euer Beten mächtig
machte, dass ihr sein Kommen «beschleunigen» könntet. Ihr seid

in diesen Dingen ganz auf das Eintreten und die Fürsprache des

Geistes angewiesen. Man hat beweisen zu können geglaubt, dass es

durchaus Gebet gebe, von dem diese erschütternde Aussage nicht
gelte. Ich zitiere nur zwei Aussprüche, die diese Auffassung besonders

deutlich vertreten. Beide Autoren gehen nicht von einer
erleichternden Grunddeutung unserer «Schwachheit» aus. sondern
verstehen sie durchaus grundsätzlich, als die uns als Geschöpfen
anhaftende Schwachheit. Aber, sie wollen Ausnahmen erkennen, für
die das absolute «wir wissen nicht» nicht mehr gelte.

Oskar Bauhofer erklärt in einem Aufsatze über «Das Gebet und
die Gemeinschaft1) » :... wir wissen als Einzelne und uns selber
überlassen im Grunde nicht, was wir beten, worum wir bitten sollen.
Wir kennen uns selber nicht. Die Kirche, die Braut Christi, lehrt
uns beten, so wie sie uns lehrt, uns selber zu sehen. Ihre Gebete sind
dem Herzen des Bräutigams abgelauscht, und in uns, den Einzelnen,
den Gliedern dieser Kirche, werden ihre Gebete zu dem Widerhall
des Geistes, «der mit unaussprechlichen Seufzern für uns eintritt»!

Bauhofer vertritt also die These, dass die Kirche als Führerin
der Gläubigen selbst die Macht besitze, die in Römer 8. 26-27, allein
dem Geiste zugeschrieben wird. Sie besitzt «Wissen» und «Macht»
wie der Geist selbst, natürlich nicht ohne sie vom Geiste empfangen
zu haben, wie sicher impliziert werden darf.

Man kann aber nicht verkennen, dass hier gerade das

aufgehoben ist, was die Botschaft des Apostels am tiefsten bestimmt:
nämlich, dass die Kirche auch jetzt noch schwach ist, dass auch ihr
Gebet durch diese kreatürliche Schwachheit gekennzeichnet ist, dass

sie erst wartende Gemeinde ist, nicht schon verwandelte,
vollkommene, mächtige Kirche, was gar nicht mehr durch die Termini,
die die Kirche umschreiben, aussprechbar wäre. Und ebenso ist das

Gegenüber von Kirche und Geist, das bei Paulus radikal gemeint ist,
aufgegeben. Der Geist ist nicht mehr die völlig andere Macht, die

l) Schweizer Rundschau, 56. Jahrgang, Heft 2, Mai 1956, S.78.



— 92 —

der Ohnmacht des kirchlichen Gebets zu Hilfe kommt, sondern er
ist in das Beten der Kirche so eingeholt, dass trotz allen persönlichen

Mängeln der Einzelnen die aus ihren so gearteten Gliedern
zusammengefügte Gemeinde von ihrer Führung her weiss, was
und wie sie beten soll. Es ist also trotz der richtigen Interpretation
unserer Schwachheit alles verändert. Eben der unerhörte Ernst der
Aussage ist verkannt, und die je und je neu eintretende Intervention

des Geistes, die unsere wesentliche Schwachheit aufdeckt, und
zugleich die bewegte Mächtigkeit der göttlichen Hilfe aufzeigt, ist
in eine Sicherheit umgedeutet, die das biblische Zeugnis nicht mehr
nach seiner vollen Tragweite interpretiert. Der Vollgehalt des

Gebetswortes von Römer 8,26 f., ist nur wiedergebbar, wenn man den
Mut hat, auf alle vorlaufende Sicherung zu verzichten und die
Erfüllung ganz Gottes Geist zu überlassen, der allein die göttliche
Wahrheit so weiss und die göttliche Erfüllung so mächtig zu
erbitten vermag, dass auch der Schwache im Blick auf die Verheissung
hin beten kann.

Es ergibt sich aus diesen Überlegungen ganz von selbst, dass

es also für die Kirche bei dieser apostolischen Aussage über das Gebet
der Gemeinde keine Ausnahmen geben kann.

Dies gilt auch von dem Einwand, den Asmussen in seinem
Römerbriefkommentar vorbringt1). Er erklärt da: «Der Geist hilft
unserer Schwachheit, wie sie sich aus unserer Geschöpflichkeit
ergibt, auf. Zu dieser Schwachheit gehört es, dass wir „nicht wissen,
was wir beten sollen". Diese Aussage gilt nicht allgemein. Denn es

gibt eine Reihe von Gebetsanliegen, über die gar kein Zweifel möglich

ist, und die sehr präzise sind. Man denke nur an das Vaterunser

»

Hier ist die Klärung schwieriger. Es möchte auf den ersten Blick
wirklich als einleuchtend erscheinen, dass das Gebet, das Jesus selbst
seine Jünger gelehrt hat, uns eindeutig sage, was wir beten sollen,
dass wir es also in diesem Falle «wüssten». Es scheint wirklich, dass

uns in diesem Falle Wissen und Macht des Heiligen Geistes selbst,
anvertraut seien, so dass wir nicht irren und unterliegen könnten.
Es genügt auch kaum, gegen diese Deutung den erschreckenden
Missbrauch anzuführen, den seit Jahrhunderten die Gemeinde mit
dem Vaterunser treibt, der nicht nur da vorliegt, wo man diese

Bitten unzählige Male wiederholt, sondern auch da, wo man sie pa-

*) Asmussen, a.a.O. S. 183.



— 93 —

thetisch mit einer bloss scheinbaren Mächtigkeit betet. Es genügt
auch nicht, mit aufgehobenem Zeigefinger die Gemeinde zu
schulmeistern, weil sio exegetisch fast alle Bitten missdeutet hat. Es ist
in der Situation der Gemeinde gegeben, dass wir alle je und je, auch
die Gelehrten, die es vermeintlich besser wissen, die Bitten des

Herrn-Gebets gar nicht in ihrem vollen Gehalt und schon gar nicht
in der Kraft des Geistes zu übernehmen vermögen, so dass auch hier,
gerade hier, die Gemeinde je und je, solange sie Gemeinde in der

Welt bleiben muss, des Einstehens, «Übersetzens» und mächtigen
Fürbittens des Geistes Gottes bedarf. Nur scheinbar ist also bei

diesem Gebet die «Regel» des Gebetswortes, das uns jetzt so lange
beschäftigt hat, aufgehoben.

Es liegt aber in dieser Feststellung, dass unser Gebet
durchgehend Gebet der noch Schwachen ist und dass eben das Geseufz

der so gekennzeichneten Gemeinde vom Geiste aufgenommen wird,
eine Aussage über das Wesen des Gebetes und eine Hilfe zum
wirklichen Beten vor. Wäre es jetzt schon in unsere Macht gelegt, wenigstens

im Gebet unsere Schwachheit zu überwinden und selbst in
Macht und Überlegenheit zu beten, so stünden wir in beständiger
Gefahr, unsere Gedanken und Pläne an die Stelle der göttlichen
Gedanken zu stellen und so erst recht das Reich zu verfehlen. Erst
dadurch, dass wir nur als Schwache beten können, wird unser Gebet

zum wirklichen Gebet, das meint, dass Gott handeln solle nach der

Intention des Geistes, der uns vor ihm vertritt. Erst dadurch wird
alles Gebet zugleich Reichsgebet, das nicht das Nichtige meint, das

vergeht.
Aber in dem Gebet, das auf die «Übersetzung des Geistes»

wartet, liegt auch der Ansporn und die Freudigkeit zum Gebet.
Jedes andere «Beten» ist noch ein «Gott-Versuchen», ein vages
Sagen in Ungewissheit oder Vermessenheit. Nur der Schwache
betet wirklich, und nur das Seufzen des Geistes wird
erhört. •

Es liegt uns sehr daran, dass diese Sicht sich aus der ganzen
Untersuchung ergibt, eine Freudigkeit zum Gebet, nicht eine

Lähmung des gemeindlichen und persönlichen Betens.

Es darf allerdings nicht verschwiegen werden, dass Paulus die

Frage nach dem Gebet nur als Beispiel benützt, um Umfassenderes

zu sagen, um von der alles menschliche Denken übersteigenden Hoffnung

der Gemeinde zu zeugen. Wir haben also hier immer noch nur
einen mitberührten «Gesichtspunkt» unserer Stelle ausführlich be-



— 94 —

sprochen. Aber es dürfte wohl doch auch erlaubt sein, in einer Einzelstudie

die Fragestellung so auf eine besondere Seite eines Ganzen

zu richten.
Zugleich durften wir ja auch feststellen, dass diese Einzelfrage

die ganze Situation der Kirche zwischen der Erhöhung Christi und
seiner Wiederkunft in Herrlichkeit aufhellt.

Wir sind ausgegangen von der Feststellung, dass diese
Gemeinde immer noch «schwache Gemeinde» ist, «Gemeinde im
Fleisch», noch nicht in die Gestalt des Reiches verwandelte
Gemeinde. Es lag uns daran, diese Kennzeichnung als eine Wirklichkeit

herauszustellen, die nicht bloss vorübergehende Schwächezustände

aufzeigen will, sondern einen Grundzug der Situation
aufdeckt, der vom Menschen her nicht aufgehoben oder übersprungen
werden kann. Es ist ein Anliegen dieses Aufsatzes, klarzustellen,
dass hier jede Ausnahme ausgeschlossen ist. Nur unter dieser Voraussetzung

ist das Gebet der Gemeinde ein wirkliches Bitten und wird
nicht eine unwirkliche Mächtigkeit an die Stelle des echten Bittens
gesetzt.

Aber eben dieses Gebet hat die Verheissung. Eben dies, dass

nur der für uns eintretende Geist, die Erfüllung für uns empfängt,
zeigt, was Beten eigentlich ist : eine Ausschaltung aller eigenen
falschen Macht, damit die Macht Gottes wirken könne. Wir sind nicht
verloren in einem leeren und sinnlosen Weltall, sondern heimgeholt
in die Gemeinde des Heils, in der «der Geist sich unserer Schwachheit

annimmt und uns vertritt». Darum dürfen wir beten.

Bern. Ernst Gaugier


	Der Geist und das Gebet der schwachen Gemeinde

