
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

II. Das Konzil

(13.-21. September)

Das Provinzialkonzil vom Jahre 1763 ist in der Geschichte der
Utrechter Kirche das zweite dieser Art. Das erste tagte (1565) unter
dem ersten Erzbischof von Utrecht nach der kirchlichen Neueinteilung

(1559), Baron Schenk van Toutenburg, und hatte den Zweck, die
Dekrete des Trienter Konzils einzuführen und zu promulgieren.
Bekanntlich wurden die dogmatischen und liturgischen Entscheidungen

angenommen, die kirchenrechtlichen aber, insoweit sie die hierarchischen

Rechte der Kirche verkürzten, abgewiesen1). Das zweite trat
dann erst etwa zweihundert Jahre später unter dem Erzbischof Petrus
Johannes Meindaerts (1739-1767) zusammen.

In dem Rundschreiben2), mit dem er die Geistlichkeit zum Konzil

einberief, begründete Meindaerts die Notwendigkeit dieses
ungewöhnlichen Schrittes. Dogmen werden angegriffen, Ketzereien
erneuert, die guten Sitten verdorben, die kirchliche Zucht vernachlässigt.

Ein Konzil sei ein vom kanonischen Rechte vorgeschriebenes
Mittel, den Glauben zu stärken, Missbräuche zu beseitigen und Ärgernisse

im Keime zu ersticken. Sodann könne es dazu beitragen, den

Feinden der Kirche den Mund zu schliessen und die gegen unsere
Orthodoxie erhobenen Anklagen zu widerlegen. Schliesslich biete es

eine Gelegenheit, «ein authentisches und öffentliches Zeugnis unserer
Ehrfurcht abzulegen vor allen Ständen der kirchlichen Hierarchie,
besonders vor dem Hl. Vater3)». Es werden darum die Suffragan -

Bischöfe, Kanoniker und Deputierten der Geistlichkeit gegen den
13. September nach Utrecht zu einem Konzil einberufen, im Hause
des Kanonikers und Pfarrers der Sankt-Gertrudis-Gemeinde, Lode-

wijk van Zeller.
Wir sind für das Konzil in erster Linie auf die von Dupac de

Bellegarde redigierten «Acta et Decreta» angewiesen4). Obwohl die

1) Historia Episcopatuum Foederati Belgii, Tom I, p. 40.
2) Epistola convocatoria, d. d. 20. August 1763.
:l) « Sitnulquo sinceram nostram in universae Ecclesiae hierarchiae gradus

ac imprimis in summum Fontirìcem B. Petri Successorem reverentiam palam
testemur. »

4) Acta et Decreta secundi Synodi Provinciae Ultrajectensis, in sacello
Ecclesiae Parochialis Sanetae Oortrudis, Ultrajeeti, celebratac. Die XIII
Septembris MDCCLXIII.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1960. 5



— 66 —

Verhandlungen und Beschlüsse auf mehrere Sitzungen verteilt
waren, sind sie in dieser offiziellen Ausgabe streng systematisch
geordnet. Im Kapitelarchiv der Utrechter Kirche findet sich aber ein
interessantes und wertvolles «Diarium», das den Konzilsverlauf in
chronologischer Folge darstellt und zudem viele charakteristische
Einzelheiten enthält, die in den «Acta et Decreta» mit Stillschweigen
übergangen werden. Es dürfte der Leserlichkeit und Übersichtlichkeit
zugute kommen, wenn wir dieses Diarium unserer Beschreibung des

Konzils zugrunde legen und sie soweit nötig aus den offiziellen
Konzilsakten ergänzen. An Hand des Diariums sind wir in der Lage, nicht
nur die Geschehnisse, sondern auch deren Hintergründe von Tag zu
Tag zu verfolgen.

Man stelle sich die Teilnehmerzahl, wie es das grosse Wort
«Konzil» vermuten lassen könnte, nicht zu hoch vor, denn sie belief
sich im ganzen auf 27 Personen, nämlich: drei Bischöfe, sieben
Kanoniker, zehn Deputierte, zwei Beisitzer und fünf Theologen1). Die
Theologen nahmen aber nicht an den Sitzungen teil, sondern hielten
sich in einem Nebenraum zur Verfügung. Als Promotor concilii
fungierte der Gastgeber, Lodewijk van Zeller, als Sekretäre Milius
und van Maren, als Zeremonienmeister GyseHnk und der Franzose

Jallon. Das Konzil umfasste im ganzen 17 Sitzungen, von denen sich
acht mit le Clerc, die übrigen mit der Morallehre der Jesuiten und mit

') Die drei Bischöfe: Petrus Johannes Meindaerts, Erzbischof von
Utrecht ; Johannes van Stiphout, Bischof von Haarlem (Amsterdam) ; und
Bartholomäus Johannes Byevelt, Bischof von Deventer (Rotterdam).

Die sieben Kanoniker: Dekan Franciscus Moganck (Leiden), Sybrandus
Faber (Utrecht), Nicolaas de Wolf, Kapitelsekretär (Dolft), Wynandus Boni-
facius van Sonsbeek (Polsbroek), Ludovicus van Zeller (Utrecht), Gorardus
Kenens (Dordrecht) und Henricus van Zellor (Utrecht).

Die zehn Abgeordneten: Für das Erzpriestertum Utrecht: Johannes Bap-
tista Gyselink (Hilversum), Wynandus Johannes Brons, Sominarpräsidont
(Amersfoort), und Arnoldus van Schendel (Utrecht).

Für das Erzpriestertum Schioland: Franciscus de Haen (Rotterdam),
Antonius van Werckhoven (Gouda).

Für das Erzpriestertum Rijnland/Delfland: Andreas Sehravelaar (Rijs-
wijk).

Für das Bistum Haarlem : Henricus Milius (Amsterdam), Wilhelmus van
Vianen (Enkhuizen), Johannes Hoddó (Amsterdam) und Henricus van
Binckum (Enkhuizen).

Die zwei Beisitzer: Nicolaas van Maren (Utrecht). Dieser war weder
Kanoniker noch Deputierter, fungierte als zweiter Sekretär, und Jallon, als
zweiter Zeremonienmeister angewiesen. Hat die Funktion nicht ausgeübt.

Die fünf Theologen: d'Eternare, Dupac de Bellegarde, du Tremblay,
Pelvert und Duhamel.



— 67 —

Disziplinarfragen befassten. Jeden Morgen wurde um 7 Uhr ein Hl.
Amt zelebriert mit anschliessendem gemeinsamem Breviergebet.
Dann folgte eine Morgensitzung von 9 bis 12 Uhr. Nach der Mittagspause

wurden die Vesper und das Completoriu m gelesen und trat man
um 4 Uhr zu einer zweiten Sitzung zusammen, die gegen 8 Uhr
beendet wurde. Beim Anfang und Schluss jeder Sitzung wurde eine
strikte Rangordnung beobachtet: Bischöfe, Sekretäre, Kanoniker
nach dem Wahltag. Deputierte nach Dienstalter.

Erste Sitzung, Dienstag, den 13. September. Nach einem vom
Erzbischof zelebrierten Hl. Amt eröffnete dieser die Synode mit einer

längeren Rede, in der er die kirchliche Lage schilderte und die nun
schon 150 Jahre dauernden Wühlereien der Jesuiten in Erinnerimg
rief. « Ihre Frömmigkeit ist Heuchelei ; ihre Demut versteckter Hochmut;

ihr Eifer für die Seelen wurzelt in der Habsucht; sie verderben
durch ihre Sophismen und trügerischen Beweisführungen die guten
Sitten, zerreissen die Einheit und benehmen sich als wütende Löwen.
Sie haben die Gemeinden in Besitz genommen, gebrauchen Listen
und Kniffe zur Vernichtung der Hierarchie und greifen Dogmen an,
denen wir unverbrüchlich zugetan sind. Viele französische Bischöfe
haben sie verurteilt, Päpste haben sie anathematisiert, die Fakultät
von Paris hat sie verbannt. Wo so viele in den Kampf gezogen sind,
dürfen wir nicht zurückbleiben. Wenn wir schwiegen, wären wir wie
blinde Schildwachen und wie Hunde, die nicht bellen können»
(Jerem. 56/10). Nun aber sei eine neue Gefahr hinzugekommen durch
die Irrtümer „eines Ausländers, der zufälligerweise in diesem Lande
wohnt" und der die Geister verwirrt und neuen Zwiespalt sät1). Wir
haben für dieses Konzil die französischen Bischöfe konsultiert ; Theologen

und Kanonisten haben uns über die Art und Weise des
Verfahrens unterrichtet. Mit einer Mahnung, den Frieden zu bewahren,
erklärte Meindaerts das Konzil für eröffnet2).

Zunächst schritten die Väter zur Erfüllung einer Reihe von
Präliminarien. Weil der romtreue Teil der Geistlichkeit nicht eingeladen
worden war, galt es vor allem die Legitimität des Konzils zu begründen.

Die Rechte dieser Geistlichen wurden unverkürzt anerkannt,

*) «Testes malorum a quodam auetore alienigena apud nos fortuito
degente. »

2) «Inhibentes ne quis ab ea recédât sine nostro et Synodi consensu.»



— 68 —

und der Zugang zur Synode stehe ihnen offen, wenn sie sich der
Jurisdiktion der Bischöfe unterwerfen wollen1). Sodann wurde
beschlossen, alle drei Jahre ein Konzil zusammenzurufen'2). Um ihre
Zugehörigkeit zur katholischen Kirche zu bekunden, sprachen die
Anwesenden dann alle mit lauter Stimme das Symbolum Nicäno-
Constantinopolitanum und erklärten «alle von den allgemeinen
Konzilien, besonders vom heiligen Konzil von Trient verurteilten
Irrtümer ebenfalls zu verurteilen». Als dann aber der Promotor den

Antrag stellte, nun auch der Confessio Pius' IX. ihre Beistimmung
zu bezeugen, weil diese «nichts anderes sei als eine verkürzte Ausgabe
der Trienter Beschlüsse», stiess er auf starken Widerstand. Kurz
aber vielsagend bemerkt das «Diarium»: «Magna altercatio orta
est. » Was war der Fall

Nachdem die Haarlemer Geistlichen am 30. August ihre
Deputierten gewählt hatten, band Pfarrer de Haen ihnen einige Tage später
noch einmal aufs Gewissen3), kein Buch und keinen Verfasser zu
verurteilen, sondern nur Irrtümer, die den katholischen Glauben
verletzten, weil sonst daraus in diesen Landen grosse Schwierigkeiten
erstehen könnten. Viel weiter aber ging Pfarrer Borger mit noch vier
anderen Geistlichen des Flaarlemer Bistums. Sie erteilten ihren
Deputierten den förmlichen Auftrag, aufkeinen Fall der Confessio Piana
beizustimmen, nur Irrtümer zu verurteilen ohne Erwähnung von
Buch oder Verfasser, keinen zu exkommunizieren, weil dies in Holland
traurige Folgen haben könnte, und so lange wie möglich die Einheit
zu bewahren und Schisma zu vermeiden4). Am gleichen Tag hatten
Borger und zwei andere Geistliche ihren Bischof von ihren schweren
Bedenken gegen die Confessio Piana in Kenntnis gesetzt5). Diese
Confessio enthalte mehrere mit dem Tridentinum in Widerspruch
stehende Entscheidungen. Während das Trienter Konzil nur die
Nützlichkeit der Heiligenverehrung lehre («bonum atque utile esse

suppliciter eos invocare»), lehre die Piana deren Notwendigkeit
(«venerandos et invocandos esse»). Dies stehe aber im Widerspruch

*) « Eorum jura sarta tecta declarentur si postoa (quod summopore op-
tamus) eis placuerit nobiscum convenire.»

z) Aus diesem Beschluss ist nichts geworden.
3) Brief vom 7. September 1703. A.O.B.C.
*) Brief vom 10. September 1763. A.O.B.C.
5) Rationes quae quosdam e eloro Harlemensi movent ne assensum

praebeant insertioni Professionis Pianae in Professione lidoi Eeclesiao Batavae,
synodaliter Ultrajeeti congregandae. A.O.B.C.



— 69 —

zur ganzen alten Tradition. Sodann verlange die Piana, die
Romkirche als «mater et magistra omnium ecclesiarum» anzuerkennen.
Dieses Prädikat komme aber nicht Rom zu, sondern nur der
allgemeinen Kirche, und es sei Schmeichelei, diesen Ehrentitel auf Rom
anzuwenden. «Wir sollten uns dieser Schmeichelei enthalten, damit
wir nicht bei der Nachkommenschaft zu Schanden werden1).»
Schliesslich verlange diese Confessio, die darin enthaltenen Wahrheiten

mit einem «horrendissimum juramentum» zu beschwören.
Dies sei gar nicht nötig, denn die Orthodoxie der Utrechter Kirche
liege auch ohne Eid jedem, der sehen will, klar zutage. -

Diese vom Bischof von Haarlem der Synode vorgelegte
Korrespondenz verfehlte ihre Wirkung nicht. Ein Teil der Väter wünschte
Borger und le Clerc zum Konzil einzuladen, andere aber erklärten
sich entschieden dagegen. Trotz langen Diskussionen konnte keine
Einigkeit erreicht werden, und es wurde beschlossen «zu den Theologen

zu gehen» und ihr Urteil einzuholen.

In der zweiten Sitzung (Dienstag, 13. September) lag das Cutachten

der Theologen vor. Es ging einstimmig dahin, die Beschwerde-
schrift der fünfHaarlemer als unzulässig abzuweisen. Erstens weil die
Unterschriften fehlten und die Akte nicht an die Synode, sondern nur
an den Bischof von Haarlem gerichtet war. Schon aus diesemCrunde
könnten die Deputierten anstandslos le Clercs Schriften verurteilen,
denn Borger und die Seinigen verlangen nur, dass le Clerc, wenn er
das will, vor der Synode gehört werden soll. Auch der Confessio Piana
könnten sie ohne Bedenken beistimmen, denn die Petenten ersuchen

nur, sie nicht in die Akten aufzunehmen. Übrigens haben die
Opponenten kein Recht, den Abgeordneten Aufträge zu erteilen, denn diese
entscheiden selbständig und ohne bindendes Mandat. Sodann habe
es in der Haarlemer Versammlung anfänglich nur zwei Gegner der
Piana gegeben ; jetzt aber seien es fünf, aber die drei H inzugekommenen

haben versäumt, von ihrer geänderten Meinung Kenntnis zu
geben. Aus diesen Gründen sei die Beschwerdesehrift abzuweisen.
Obwohl noch nicht überzeugt, fügten sich die Verteidiger Borgers
wohl oder übel, und es wurde der Confessio Piana einstimmig die
Adhäsion gegeben2). Eines aber hatte diese Kontroverse den Vätern

') «No ergo posteris nostris dedecori simus, videtur ab illa phrasi adulto-
ria, qua Koma totios abutitur, abstinendum et bulla Piana rejicienda.»

'-) « Huic fidei catholicae sincere adhaerere decrevimus, sicut semper
indivulse adhaesimus. »



— 70 —

klar gemacht : auf die Haarlemer Opposition musste Rücksicht
genommen werden. Wie würde diese, falls einmal die Konzilsverhand-
lungen bekannt würden, darauf reagieren Die Möglichkeit eines

neuen Zwiespaltes musste unter allen Umständen vermieden werden.
Darum wurde den Vätern über den ganzen Hergang auf dem Konzil
und auch nach dessen Beendigung ein absolutes Schweigegebot
auferlegt1)!

Um ihre Orthodoxie vor aller Welt darzutun, beschlossen die

Väter, eine Reihe Schriften bezüglich der zwischen Utrecht und Rom
über die Gnadenlehre bestehenden Kontroversen in die Konzilsakten
aufzunehmen : a) Bossuets «Exposition de la foi2)», b) die vom
Kanoniker Broedersen (1744) dem Papst Benedictus XIV. zugesandte
«Expositio doctrinae3)», c) die vom Bischof von Cominges dem

Papst Alexander VII. eingesandten fünf Artikel über die
Gnadenstreitigkeiten, d) die von den Löwener Doctoren (van Vianen, Lupus
und Steyaert) (1677) dem Papst Innocenz X. überreichten Artikel
und e) die zwölf Artikel des Kardinal-Erzbischofs von Paris, de
Noailles. Mit diesen dogmatischen Präliminarien wurde der erste,
einleitende Teil des Konzils abgeschlossen.

Die dritte Sitzung (Mittwoch, den 14. September) wurde vom
Promotor, van Zeller, mit einer ausführlichen Rede, in der er die

Tagesordnung bekannt gab, eröffnet. Es heisst darin : Es sei Pflicht der

Hirten, den Glauben unversehrt zu bewahren und das Unkraut
auszujäten. Zu diesem Unkraut gehören erstens die Irrtümer «eines Aus-

') Von dieser ganzon Kontroverse findet sich in den «Acta ot Decreta»
nichts.

2) Man erklärte dies um so lieber zu tun, weil van Neercassel und Codde
durch die Übersetzung des Buches aus dem Französischen ins Lateinische und
Holländische sowie bei der Drucklegung mitgeholfen hatten.

3) In dioser um des Friedens willen aufgestellten «Expositio» erklärte
Broedersen: «Credimus omnia singula dogmata quae filiis suis credenda pro-
ponit POcclesia Romano-Catholica; ac vicissim nos toto animo damnamus
omnia et singula dogmata quae Ecclesia Catholica damnât...» «Omni cordis
affectu amplectamur omnes et singulas sanctae oecumenieae Synodi Triden-
tinae Definitiones, atque omnia et singula dogmata quae in Professione Pii
Papae IV eontinentur... » Wir anerkennen dio Jurisdiktion des Hl. Stuhles
«cujus auctoritas et fundamentum in Evangelio tam firmum habet et in
Traditione tam manifestam, tamque continuam omnibus saeculis tostificatio-
nem...» Der Primat wird anerkannt «qui catholicae unitatis commune
vinculum est».



— 71 —

länders, der unter uns seinen Wohnsitz genommen hat» und versucht,
die Reinheit des Glaubens zu verderben. Sodann die Ketzereien und
falsche Schriftauslegung Hardouins und Berruyers und die laxisti-
schen Sittenregeln Pichons, und schliesslich der Laxismus und die
abscheulichen Grundsätze der Casuisten, die die Sitten untergraben
und den öffentlichen Frieden zerstören. Während van Zeller die
Jesuiten kaum nannte, wurden die schwersten und schärfsten Klagen
gegen le Clerc erhoben. Dieser «Ausländer» verbreite in seinem
Buch «Précis d'un acte de dénonciation» viele in direktem
Widerspruch zu unserm Glauben stehende Lehren. Das genannte Buch sei

in der Form verwirrend, denn es würden darin die Gedanken ohne

Verbindung, Zusammenhang oder Methode vorgetragen. Es bringe
auf jeder Seite Noten, und darauf wieder neue Noten, Bemerkungen,
Ergänzungen, Wiederholungen und Verbesserungen. Es strotze von
Sophismen, Beleidigungen, falscher Schriftauslegung, falscher
Interpretation der Kirchenväter und Konzilien und verkünde formelle
Ketzereien. Aus dem Buch trete die Eitelkeit dieses ohne Sendung
oder Autorität auftretenden Mannes hervor. Er werde nicht von dem
Geist der Friedensliebe oder Sanftmut, sondern von einem erbitterten
Übereifer getrieben, sei vollkommen verblendet und trage mit
angsterregender Unerschrockenheit Irrtümer und Paradoxa vor. Welches
sind diese Irrtümer Ì

Er hat sich in den Kopf gesetzt, dass die Päpste die erbittertsten
Feinde der augustinischen Gnadenlehre seien. Alle auf diesem Gebiet
erschienenen Bullen verwirft er. Er greift auf die härteste Weise die
Päpste an, weist alle ihnen zukommenden Ehrenbezeichnungen
zurück und nennt sie Despoten und Tyrannen. Er beschimpft das

Kardinalskollegium und behauptet, es wirke destruktiv. Wenn dieser
Ruhestörer den Frieden liebte, hätte er mit Bescheidenheit
auftreten sollen, nicht aber mit einem blinden Eifer, der nichts anders
tut als Schuldige suchen.

Der grösste Skandal aber ist, dass er den Päpsten die Schuld am
Schisma zuschreibt. Er lehrt, dass das Zentrum der kirchlichen Einheit

nicht der apostolische Stuhl, sondern der Glaube und das

Bekenntnis, die Teilnahme an den Sakramenten und die Hierarchie sei.

Darum verwirft er die Ökumenizität aller Konzilien, auf denen die
Griechen nicht anwesend waren. Und nicht nur das, sondern er weist
auch jeden päpstlichen Vorrang ab. Für ihn ist der Bischof von Rom
ein Bischof wie alle andere, und er habe über sie keine Gewalt. Wenn
aber dieser Fremdling die Dokumente der Tradition zu Rate zieht,



— 72 —

kann er nicht leugnen, dass alle Väter seit den Tagen der Apostel den

Primat iure divino verteidigt haben. Aber das macht auf ihn keinen
Eindruck, denn seiner Lehre nach ist der unanimis consensus der
Väter noch keine bindende Glaubensregel, denn was zum Glauben

gehört, werde von der Kirche ausschliesslich auf einem Konzil
festgesetzt. Weil aber die sieben allgemeinen Konzilien nicht den
Primat nach göttlichem Recht gelehrt haben, gehöre es zu den
zweifelhaften Meinungen.

Sodann greift «der Autor» die Autorität der Bischöfe an und
behauptet, das Episkopat sei nicht von Christus eingesetzt worden. Nur
das sacerdotium sei göttlicher Herkunft. Der «Autor» weiss natürlich,
dass die Kirche diese Irrtümer verurteilt hat, aber er verdreht die
historischen Tatsachen und korrumpiert Bibel- und Väterstellen. In
seinem Brief vom 8. September fügt der Autor noch neue Ketzereien
hinzu, denn er verteidigt die Meinung, dass eine Confessio fidei nichts
anderes enthalten dürfe als die in der Hl. Schrift geoffenbarten
Wahrheiten. Mit dem allem steht er in Widerspruch zum Trienter
Konzil. Die Synode solle diese Irrtümer darum mit einer censura
solemnis verurteilen.

Nach dieser energischen Philippika schritt die Synode zur
Ernennung von drei Untersuchungsausschüssen: a) gegen «Précis d'un
acte de dénonciation», b) gegen die Irrtümer Hardouins und Berru-

yers, c) gegen die Irrtümer Pichons. Gewählt wurden in die erste
Kommission: der Bischof von Haarlem, Dekan Meganck, van
Binckum und Brons. In che zweite : der Bischof von Deventer, van
Maren, Gyselink und van Schendel. In die dritte: Faber, Kenens,
Milius und de Haen.

Weil die Untersuchungsausschüsse noch nicht mit der Voruntersuchung

fertig waren, schritt man in der vierten Sitzung (14. September)

zur Behandlung disziplinarer Fragen über die Verwaltung der
Sakramente. Bezüglich des Taufsakramentes wurde beschlossen:
Kinder sollen künftighin nicht mehr zu Hause, sondern nur in der
Kirche getauft werden «nisi gravis causa aliud exigat»x). Es soll ein

Taufregister eingeführt werden ; eine Abschrift der jährlichen Taufen
sei dem Erzpriester einzusenden. Die Gläubigen seien über die
Taufgnade, die Paten über die Bedeutung der Taufgelübde zu unterrich-

1) Zur Erklärung diesos Beschlusses sei bemerkt, dass es den Katholiken
in Holland von jehor verboten war «öffentlich», d.h. in der Kirche, zu taufen.
Zur Zeit des Konzils wurde es gestattet.



— 73 —

ten. Bei der Spendung der Sakramente sei das Rituale Romanum zu
benutzen. Es wurden die Worte «sicuti hue usque in usu fuit»
hinzugefügt, «weil man den Jesuiten keinen Anlass geben wollte zu sagen,
die Utrechter hätten früher ein anderes Rituale gebraucht1)». Die

Frage über den Gebrauch der Muttersprache bei der Spendung der
Sakramente rief wiederum lebhafte Diskussionen hervor. Bezeichnend

für die Auffassungen des Bischofs von Haarlem ist die Bemerkung

im « Diarium»: « Der Bischof von Haarlem erklärt nachdrücklich,

alle Gründe zugunsten der Muttersprache widerlegen zu wollen.
Einen solchen Beschluss wird er niemals annehmen. » Das Benehmen
dieses Bischofs ist um so auffallender, als schon vor der Trennung da
und dort die Muttersprache bei der Sakramentsspendung gebräuchlich

war. - Es folgten dann noch einige Fragen aus der Praxis : «Darf
man einer Frau, die das Ostergebot vernachlässigt hat, oder einer
anderen, die eine Fehlgeburt gehabt hat, die Aussegnimg einer Wöchnerin

erteilen Beide Fragen wurden verneinend beantwortet ; im
ersten Fall wegen der Übertretung des IV. Lateranums; im zweiten,
weil es aus dem Aussegnungsritus deutlich hervorgeht.

In der fünften Sitzung (Donnerstag, den 15. September) nahmen
die Väter das erste Referat Megancks entgegen über die Irrtümer
bezüglich der von Innocenz X. und Alexander VIT. verurteilten fünf
jansenistischen Thesen. Der fast achtzigjährige Kapiteldekan, dem
die ganze Widerlegung le Clercs aufgetragen war, führte darin aus:
«Der Verfasser» des «Précis» behauptet mit einer unerhörten
Vermessenheit, dass der eigentliche und natürliche Sinn der fünf Thesen

vollkommen katholisch sei2). « Wir beschuldigen ihn deswegen nicht,
denn in der Gnadenlehre denkt er wie die katholischen Theologen.»
Aber er irrt, wenn er meint, dass diese Thesen an und für sich nichts
anderes als die genuine Lehre darstellen, denn damit kommt er in

Widerspruch mit den Päpsten. Jedermann weiss, dass Rom die Lehre

Augustins immer gutgeheissen habe, wie das aus den Entscheidungen

') Die Utrechter Kirche besass kein eigenes Rituale. Rovenius (1014 bis
1651) führte das Rituale Romanum ein, aber gab daraus eine verkürzte
Edition, die auch von Neercassel gutgeheissen war. Obwohl das Konzil das Rituale
Romanum einführte, blieb im Notfall die Ausgabe îles Rovenius erlaubt.

2) Le Clero war mit dieser Meinung in guter Gesellschaft. So dachten
auch die Jansenisten der ersten Generation, wie die Nonnen und Solitaires von
Port-Roval.



— 74 — '

Innocenz' X. und Alexanders VII. unzweideutig hervorgeht1).
Immer haben die Päpste dafür Sorge getragen, dass die Lehre Augustins

nicht verletzt würde. «Was unsere Kirche betrifft, so sind wir
immer in die Fußspuren der edlen Verteidiger der Wahrheit getreten
und haben es an Ehrfurcht vor dem Hl. Stuhl nie und in nichts fehlen
lassen.» Dieser Autor aber hat die Frechheit, zu behaupten, die

Päpste hätten hartnäckig und unrechtmässig die gratia efficax und
die praedestinatio gratuita formell verurteilt. Die Päpste als abgesagte

Anhänger des Irrtums hinzustellen, wie es dieser Autor tut, ist
eine schnöde Beleidigung, die unsere tiefe Entrüstung erregen muss.
Sodann trug Meganck zwei Stellen aus dem « Precis » zur Verurteilung
vor : «Voilà ce que renferment en raccourci les vérités de la grace et de

la prédestination... Ce sont-là les vérités que Dieu ordonne de pu-
bher de race en race. Cependant ce sont ces mêmes vérités, que les

Evêques de Rome défendent sous les punitions les plus terribles,
d'annoncer, d'enseigner, et de publier sous quelque prétexte que ce
soit.» Und «Les Evêques de Rome, par un progrès de hardiesse et
d'iniquité en sont venus jusqu'au point de les condamner formellement».

Die Synode verdammte dann diese These als «falsch,
verleumderisch und für die Päpste und den Hl. Stuhl beleidigend2)»,
und stellte als ihre Lehre fest: «Doctrinam de gratia ac de

praedestinatione a Sanctis doctoribus Augustino et Thoma tradi-
tam, Verbo Dei, Summorum Pontificum et Conciliorum Decretis...
consonam esse. » - Mit dieser Entscheidung ist die wegen ihrer Treue

zum Augustinismus vom Papsttum über hundert Jahre beschimpfte,
verhöhnte und schliesslich aus der kirchlichen Gemeinschaft ausge-
stossene Utrechter Kirche - der letzte Hort der augustinischen
Gnadenlehre - auf einmal um des Friedens willen zur Schleppenträgerin
desselben Papsttums geworden Wie sind die Helden gefallen Diese

steinharte Verleugnung der ganzen kirchlichen Vergangenheit wird
für che Nachkommenschaft immer unfasslich bleiben.

In der noch übriggebliebenen Zeit wandten die Väter sich wieder
disziplinaren Fragen zu. Betreffs der Firmung wurde beschlossen:
die Gläubigen seien über die Bedeutung und die Gnade dieses Sakra-

1) «Pontifices palam déclaraverunt Doctrinae Christianae capita de

gratia et praedestinatione ab Augustino tradita et defensa, a se minimum
attentata fuisse, eaque aperte vocaverunt inconcussa tutissimaque dogmata. »

2) Man beachte die stets zurückkehrende Erklärung, dass die Thesen
schmählich oder verleumderisch sind für den Hl. Stuhl. Der Grund ist deutlich.
Man wollte die Gunst Roms erwerben.



mentes gründlich zu unterrichten und vor Nachlässigkeit im
Empfangen derselben zu warnen. Ein Firmungsregister sei anzulegen, in
das die Namen der Firmlinge, des firmenden Bischofs und Zeit und
Ort der Handlung einzutragen seien.

In Bezug auf die Hl. Eucharistie sollen die Gläubigen zum
ehrfurchtsvollen und würdigen Empfang angehalten werden. Die
Geistlichkeit soll sich beim Messelesen vor Geldgier hüten. Das Missale
Romanum soll für die Sonn- und Feiertage dem Breviarium Ultra-
jeetense angepasst werden. Der Vorschlag zur Revision des Utrechter
Breviers wurde zurückgenommen, weil viele in Holland verweilende
Ausländer ihr eigenes Brevier beibehielten und man durch noch mehr
Abweichungen von dem römischen Ritus den Jesuiten keine neuen
Waffen in die Hände spielen wollte. Von der Elevation an bis zum
Vaterunser soll die Orgel schweigen und auch nicht gesungen werden.
Die Gläubigen sollen in stiller Anbetung kniend Gott und dem
Heiland ihren Dank darbringen. Mehr als einmal täglich zu zelebrieren
wird verboten. Der Bischof kann, nur im Ausnahmefall, von dieser

Verpflichtung entheben. Vor der Hl. Messe sollen die Geistlichen
keinen Tabak gebrauchen1). Mit Ausnahme des Fronleichnamsfestes

soll das Hl. Sakrament nicht ausgestellt werden. An diesem

Tag und während dessen Oktav seien Sakramentsandachten zu
halten. Über die Frage der Ausstellung des Sakramentes am
Karfreitag in sancto sepulchro beschloss man: «Maneat usus, tollantur
abusus.»

Bei der Besprechung der Krankenölung wurde den Geistlichen
die Pflicht eingeschärft, die Kranken öfters zu besuchen und zum
rechtzeitigen Empfang des Sakramentes anzuspornen. Es soll ein

Totenregister geführt werden. Betreffs der Priesterweihe erhob sich
die Frage, wer über die Zulassung zu den Weihen zu entscheiden
habe. Es wurde bemerkt, dass die Bischöfe sich nicht auf das Zeugnis
des Seminarpräsidenten verlassen können, denn als Präsident könne
er ein gutes Zeugnis geben, während er als Beichtvater den Kandidaten

vielleicht als unwürdig oder ungeeignet betrachten müsse. Die
Bischöfe sollen darum zweimal jährlich und in Begleitung des

Erzdiakons das Seminar besuchen und die Kandidaten vor der Weihe

befragen, ob ihr Beichtvater in der Beichte mit der Weihe
einverstanden war.

') Dieser Beschluss wurde nicht indie «Actaet Decreta» aufgenommen,
weil unter den Gläubigen Skandal und Ärger entstehen könnte, wenn sie
hörton, dass offenbar vor dem Gottesdienst Tabak gebraucht wurde.



— 76 —

Seine zweite Anklagerede hielt Meganck in der sechsten Sitzung
(Donnerstag, den 15. September) nun über das Schisma der Griechen.
Darin führte Meganck aus : « Der Autor » behauptet, die Griechen seien

nicht schismatisch, denn sie haben den Glauben, das Bekenntnis, die
Sakramente, die Plierarchie usw. beibehalten. Man muss aber, was
der Autor aus dem Auge verliert, zwei Begriffe unterscheiden : a) die
Kirche besitzt den wahren Glauben, b) sie ist eine sichtbare Gemeinschaft.

Die Einheit beruht zwar in demselben Glauben, denselben
Sakramenten usw., aber das Siegel der Einheit ist die Gemeinschaft
mit dem Hl. Stuhl. Wenn man diese Einheit bricht, ist man schisma-

tisch, auch wenn man am alten Glauben festhält. «Selbst wenn wir
zugeben wollten, dass die Päpste in der Kontroverse mit der
Ostkirche Fehler gemacht haben, so dürfen wir dennoch nicht sagen, sie

seien deshalb schismatisch. Welche Bedenken man vielleicht gegen
das Papsttum haben möge, es bedeutet noch nicht, dass Rom die
Einheit zerrissen habe.» Die Griechen haben keinen Grund gehabt,
sich von der Einheit loszusagen, «cum semper nefas sit perrumpere
unitatem». Dann erörterte Meganck mit grosser Ausführlichkeit die

Geschichte des Schismas von Photius an bis zur Eroberung Konstantinopels

und findet überall die Schuld aid' Seite der Griechen. Darum
seien die nachfolgenden Thesen des «Autors» zu verurteilen : Schisma
als Bruch innerhalb der Kirche bedeutet noch nicht Schisma mit der

allgemeinen Kirche. - Wer den Glauben, die Hierarchie, die Sakramente

usw. beibehält, trennt sich nicht von der Kirche. - Es sind
ausnahmslos die Bischöfe von Rom gewesen, die die Zwietracht zwischen
Osten und Westen herbeigeführt haben. - Alle Konzilien, an denen
die Griechen nicht anwesend gewesen sind, können nicht als
ökumenisch betrachtet werden. - Unter allgemeinen Konzilien verstehe
ich Konzilien der ganzen allgemeinen Kirche.

Als Lehre der Synode wurde festgestellt: Die sichtbare Kirche
kann nicht von dem orthodoxen Glauben abweichen. Der Hl. Stuhl
ist das centrum unitatis, weil dieser dort von dem Apostel Petrus
gegründet worden ist. Wer gegen diesen Stuhl einen andern aufrichtet,
ist schismatisch. Es gibt nie einen triftigen Grund, die Einheit zu
brechen. - Die Griechen, die diese Einheit gebrochen haben und in
dem Schisma beharren, sind wirklich und im eigentlichen Sinn
schismatisch. - Darum werden die Thesen le Clercs als «falsch, lästerlich
und für die allgemeinen Konzilien, für den Hl. Stuhl und die Päpste
verleumderisch und beleidigend verworfen. Sie sind auch ketzerisch
insoweit sie lehren, dass die Orthodoxie, mit Ausschluss des Stuh-



— 77 —

les Petri, im Bekenntnis zum wahren und orthodoxen Glauben
liege.

Nachdem die Väter nun schon eine Reihe Thesen le Clercs verurteilt

hatten und noch mehrere zu erwarten waren, wurde die Frage
nach der Art und Weise der Verurteilung aufgeworfen. Sollen die
Thesen stückweise verurteilt werden oder genügt eine allgemeine
Zensur l Weil man darüber nicht einig werden konnte, ging man wieder

«zu den Theologen». Ihrer Ansicht nach sollte das Konzil handeln
wie das Konzil von Konstanz und tlie Thesen nur generell verurteilen,
denn die Frage, um die es sich hier handelt, sei sehr delikat. Durch die
Zensuren von einzelnen Thesen würde die Synode Dogmen festlegen,
was nicht zu ihrer Kompetenz gehöre. Es genüge darum, wenn die

Synode unmittelbar vor den inkriminierten Thesen ihre eigene Lehre
fi'stlege. In diesem Sinn wurde Beschluss gefasst. Lim den Kommissionen

Zeit zu ihrer Vorarbeit zu lasseh und den anderen Gelegenheit
zu geben, Abschriften von den bereits gefassten Beschlüssen
anzufertigen, liess man die Morgensitzung des nächsten Tages ausfallen.

Während der siebenten Sitzung (am Freitag, dem 16. September)
hörten die Konzilväter die dritte Anklage Megancks an, diesmal über
die Irrtümer le Clercs bezüglich des Primates des Apostels Petrus und
seiner Nachfolger. Auch auf diesem Gebiet - so führte Meganck aus -
erneuert der Autor die abscheulichsten Irrtümer der Feinde des Hl.
Stuhles und ergiesst sich in den gröbsten Beleidigungen. Zunächst
vermischt er den Begriff des Universalbischofs mit dem des Primats.
Den Titel Universalbischof haben die Päpste seit Gregor dein Grossen
immer abgewiesen, aber das will noch nicht heissen, dass sie einen

Vorrang oder eine grössere Autorität über die anderen Bischöfe
verworfen haben. Sodann vermischt er den Primat mit dem Recht,
despotisch über die Bischöfe zu befehlen. Es ist unnötig, in den

Päpsten den Despotismus zu bekämpfen. Der Autor irrt aber, wenn
er glaubt, durch seinen Kampf gegen den Despotismus nun auch den

Primat iure divino vernichtet zu haben. Weiter behauptet er, die
sieben allgemeinen Konzilien hätten dem Papst nur einen Ehren-

primat zuerkannt, und er sei menschlicher Einsetzimg. Zu Unrecht
beruft er sich auf die Canones IV bis VI des Nizänums, denn wenn
dort auch nicht von der päpstlichen Jurisdiktion die Rede ist, so will
das noch nicht heissen, dass der Papst keine Jurisdiktion besessen



— 78 -—

habe. Auch das Konzil von Konstantinopel spricht mehr für als gegen
den Primat iure divino. Der Autor übersieht, dass es nie ein Konzil
gegeben hat, das sich gegen diesen Primat nach göttlichem Rechte
ausgesprochen hat. Schliesslich greift der Autor auch den Primat
Petri an, und zwar weil die Väter in dieser Frage nicht einstimmig
sind und die Hl. Schrift darüber nicht einheitlieh urteilt. Wie man
auch - so Meganck - die Schriftstellen betrachtet, es läuft immer auf
einen Primat hinaus. Darum stellte er den Antrag, die folgenden Sätze
le Clercs mit einer Zensur zu belegen : «Aus der Hl. Schrift ist nicht zu
beweisen, dass Christus dem Petras den Primat verliehen hat. - Die
Väter haben die einschlägigen Schriftstellen verschiedentlich ausgelegt.

- Es ist wahrscheinlicher, dass die Bischöfe mehr Nachfolger
Pauli als Petri gewesen sind. - Seit dem 3. Jahrhundert hat Rom
durch allerhand Listen mit Hilfe der Kaiser die Metropoliten unter
das Joch gebracht. -Der Bischof von Rom besitzt keinen Primat nach

göttlichem Recht. - Er hat nur einen Ehrenprimat und ist ein
gewöhnlicher Bischof. - Der Primat der Jurisdiktion ist eine Fabel.»

Die Synode stimmte dann den folgenden Lehrsätzen einstimmig
zu: Der Bischof von Rom als Nachfolger Petri besitzt den Primat
nach göttlichem Recht. - Dieser Primat ist nicht nur ein Ehrenprimat,

sondern ein Macht- und Autoritätsprimat. - Der Bischof von
Rom ist als Nachfolger Petri nach göttlichem Recht das sichtbare

Haupt der Kirche und der erste vicarius Christi, dem die Sorge für
die ganze Kirche anvertraut worden ist. - Es wurden darum die
Thesen le Clercs als «falsch, schismatisch, irrtümlich und im Widerspruch

mit der Tradition stehend» verworfen. Zudem seien sie

häretisch, insoweit sie lehren, dass Petrus und seine Nachfolger den Pri-
mat.nicht von Christus empfangen haben.

Dann kehrte man wieder zur Behandlung praktischer Fragen
zurück. Über die Ehe wurde festgestellt : Ehen zwischen Niehtkatholiken,

die nur vor dem bürgerlichen Magistrat geschlossen werden,
sind als gültig anzusehen. Auch Mischehen sind gültig, auch wenn
die vom Tridentinum vorgeschriebene Form dabei nicht beobachtet
worden ist. Solange die Eheleute leben, können sie keine neue Ehe

eingehen, denn das Eheband bleibt unter allen Umständen in Kraft.
Vom katholischen Standpunkt aus sind Mischehen wohl gültig, aber
unerlaubt. Solche Eheleute laden sich eine Sünde auf, für die Busse

zu tun sei. Es wird verboten, die kirchliche Einsegnung vor der
bürgerlichen Trauung vorzunehmen. Ein Eheregister soll eingeführt
werden; Abschriften der jährlich geschlossenen Ehen seien dem Erz-



— 79 —

priester einzusenden. Wegen der vielen Streitigkeiten zwischen
Katholiken und Protestanten über die Gültigkeit oder Ungültigkeit der
Ehen wurde beschlossen, die eigens für Holland von Benedictus XIV.
gegebene « Declaratio» in die Akten aufzunehmen1).

Die achte Sitzung (Samstag, den 17. September) war wiederum
dem «Autor» gewidmet. Zunächst hielt Meganck ein Referat über die
Autorität der zerstreuten Kirche. Der Verfasser des «Précis» - also

Meganck - kann nicht leugnen, dass der Primat des Papstes iure
divino von der ganzen Tradition bezeugt ist. Dennoch will er ihn nicht
als Dogma anerkennen, denn seiner Ansicht nach stellt die Kirche
den Glauben nur auf den Konzilien fest. Die Primatfrage aber sei nie

Gegenstand eines Konzils gewesen. Damit greift der Autor die Autorität

der Väter an und lässt nur wenig vom Glauben übrig. Wie war es

dann vor Nicäa Pelagianismus und Semi-Pelagianismus sind auch
nicht von einem Konzil, sondern von der «zerstreuten» Kirche
verurteilt worden. Nach Bossuet hat das einstimmige Zeugnis der Väter
immer als Glaubensregel zu gelten, denn gerade in dieser Einstimmigkeit

liegt das Siegel der Wahrheit. Darum beantragt er, die nachstehenden

Sätze le Clercs zu verwerfen : « Wenn alle Väter oder ein grosser
Teil behaupten, Petrus sei iure divino der Erste, so ist das zwar eine

respektable Autorität, aber noch kein Glaubensartikel, denn die
Kirche stellt den Glaubensinhalt nur fest, wenn sie versammelt, das

heisst : im Konzil vereinigt ist. - Der Primat ist darum kein Glaubensartikel.

- Auch wenn eine Lehre Jahrhunderte lang geglaubt worden

') Auch die reformierte Obrigkeit stand den Mischehen ablehnend
gegenüber und suchte sie soviel wie möglich zu verhindern. Eine solche Ehe
konnteerst nach 18 Wochen geschlossen werden und musste allo (I Wochen
aufgeboten worden. - Auch die Katholiken mussten vor dem bürgerlichen Magistrat

die Ehe schliessen; eine vor dem Pfarrer eingegangene Ehe wurde als
ungültig angesehen. Wegen dieser Streitigkeiten erliess Benedictus XIV. für
die besonderen Verhältnisse in Holland eine Reihe von Vorschriften, die
massgebend geworden sind. Er erklärte darin: Ehen zwischen Häretikern in Holland
und den Generalitätslandon, die bis jetzt geschlossen sind und in Zukunft noch
geschlossen werden, sind gültig, obwohl die durch das Tridentinum
vorgeschriebene Form dabei nicht beobachtet worden ist. Treten beide Eheleute zur
katholischen Kirche übor, so sind sio durch dasselbe Eheband wie früher
verbunden, auch dann, wenn sie nicht vor dom Priester ihre gegenseitige Zustimmung

aussprechen. Wird einer der Eheleute katholisch, so bleibt die Ehe
bestehen; keiner der Eheleute kann zu Lebzeiten des anderen eino neue Ehe
eingehen.



— 80 —

ist, ist sie noch keine Entscheidung der Kirche. - Die zerstreute Kirche

stellt niemals Dogmen auf. Darauf bekannte sich die Synode zu
dem Glauben: „Was die doctores ecclesiae oder ein Teil derselben

einstimmig, deutlich, wiederholt und ständig gelehrt haben, id pro
indubitato, certo, ratoque habendum esse". - Alles was der Corpus
Pastoram über Glauben und Sitten lehrt, ist als unfehlbar zu
betrachten. - Ebenfalls gilt als unfehlbar, was dei' Corpus Pastorum,
auch wenn sie zerstreut ist, über Glauben und Sitten zu glauben
vorschreibt.» - Die Lehre le Clercs ist darum als «vermessen, falsch,
irrtümlich, für die heiligen Väter beleidigend und häretisch» zu
verwerfen.

Anschliessend berichtete Meganck über die Irrtümer bezüglich
der Superiorität der Bischöfe über den Priestern. Dabei warf er dem
Autor vor, er degradiere die Bischöfe durch seine Lehre, dass das

Episkopat nicht göttlicher Einsetzung sei. Seiner Ansicht nach
besitze jeder Priester die ganze Fülle des sacerdotiums. Christus habe
zwischen den Priestern keinen Unterschied gemacht. Es ist wahr - so

führte Meganck aus -, dass die alten Theologen die bischöfliche
Konsekration nicht als eine neue Weihe oder ein neues Sakrament aufgefasst

haben, aber andererseits haben sie festgestellt, dass die
Konsekration eine Ausbreitung des Charakters der Priesterweihe ist, so

dass, wer die Konsekration empfängt, etwas Sakramentales, und
damit die Gewalt in der kirchlichen Verwaltung empfängt. «Wenn
der Denunziant sich darauf beschränkt hätte, diese These mit
Bescheidenheit vorzutragen, würden wir ihn deswegen keiner Zensur
für würdig erachtet haben, aber dieser ungestüme Mensch erneuert
die Lehre Arius', der Priester imd Bischöfe absolut auf eine Linie
stellte. » Es ist wahr, dass das Neue Testament einige Stellen enthält,
wo die Worte Priester und Bischof promiscue gebraucht werden, aber

man solle darum nicht die Grade der Hierarchie durcheinanderwerfen.

Es gibt im Neuen Testament Hirten, die den von den
Aposteln gegründeten Kirchen vorstanden. Diese Hirten haben nach
1. Tim. 5/19 die Befugnis, Richter über die Priester zu sein. Zudem
kennt die Tradition schon vom ersten Jahrhundert an das dreifache
Amt. Was ist übrigens die Konsequenz dieser Gleichsetzung Dass

alle Priester die Firmung spenden und Weihen erteilen könnten. Und
schliesslich widerspricht der Denunziant dem Konzil von Trient
(Sess. 23. can. 6 und 7).

Es wurden dann folgende Thesen le Clercs zur Verwerfung vorgelegt:

«Ich habe früher gesagt, dass das Episkopat göttlicher Ein-



— 81 —

Setzung ist, aber die Wahrheit gebietet, dass ich mich bei diesem
Punkt korrigiere. - Jesus Christus hat bei der Einsetzung des

Priesteramtes keinen Unterschied gemacht - Bischöfe, das heisst
Patriarchen, Primate, Erzbischöfe und Priester besitzen alle die Fülle
des sacerdotiums. - Der Priester, der an die Spitze einer Diözese
gestellt ist, missbraucht seine Stellung, wenn er sich über die Mitbrüder
erhaben glaubt. - Jesus Christus hat ausdrücklich verboten, dass

unter den Hirten der Kirche irgendeine Superiorität bestehen soll.»
Hierauf erklärte die Synode: In Übereinstimmung mit dem

Trienter Konzil gibt es eine von Christus eingesetzte Hierarchie,
welche aus Bischöfen, Priestern und Diakonen besteht. - Die
Bischöfe stehen über den Priestern, und die Befugnis, zu firmen und zu
ordinieren, haben sie nicht mit den Priestern gemeinsam. Beide
Thesen sind dem Tridentiunum Sess. 23 cap. 6 und 7 entnommen. Die
Thesen le Clercs wurden dann als «falsch, für Bischöfe beleidigend,
irrtümlich verworfen, und auch als häretisch», insoweit sie die von
Christus eingesetzte Hierarchie bis in die Wurzel vernichten1).

In der neunten Sitzung (Samstag, den 17. September) befasste

Meganck sich mit le Clercs Angriffen auf die Confessio Piana. Die
Bedenken des Autors - also Meganck - beziehen sich auf die Bezeichnung

der Romkirche, als die «Mater et Magistra omnium ecclesiarum»
und sodann auf den geforderten Treueid, durch den man sich allen

päpstlichen Entscheidungen zu unterwerfen habe. Wie man sieht,
sind es dieselben Vorwürfe, die auch von Borger und anderen gegen
dieses Glaubensbekenntnis erhoben worden waren. Demgegenüber
betonte Meganck, dass die Piana nichts anders als die reine Lehre
des Tridentinums enthalte und von der ganzen Kirche angenommen
sei. Sodann ritt er das bekannte Steckenpferd der Nouvellistengruppe,
dass wahrer Gehorsam immer legitimer Gehorsam sei und aus dem

verlangten Eid nie ein absoluter Gehorsam abgeleitet werden könne,
denn über die Grenzen des Gehorsams entscheiden die Regeln der

1) Von diesem Bericht heisst es im «Diarium»: « Quae relatio mire
placuit.» Nur wurden Bedenken erhoben gegen das zweite Dekret: «Ordinandi et
confirmandi potestatem non esse presbiteris cum episcopis communem.» Es
wurde bomerkt, dass in besonderen Fällen auch der Priester firmen könne,
wenn dies auch eine potestas ligata ist. Man beschloss aber keine Änderungen
vorzunehmen, weil es die Worte des Tridentinums sind. Als man bei den Theologen

Auskunft holte, urteilten diese : Ein Priester ohne Delegation firmt zwar
valide sed non licite. Die Worte des Tridentinums seien darum «quoad hoc

punctum benigne accipienda».

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1960 6



— 82 —

Kirche. Schliesslich beantragte Meganck, den Brief le Clercs vom
8. September zu verurteilen.

Gerade dieser letzte Antrag brachte die Väter in grosse Verlegenheit.

Denn hier lag ein eigenhändiger Brief le Clercs vor, und daher

war es nicht länger möglich, seinen Namen zu verschweigen. Viele
Väter waren der Meinung, man solle le Clerc mit Namen verurteilen
und auch seine inkriminierten Schriften unumwunden nennen. Der
Bischof von H aarlem aber musste aufdie Opposition in seinem Bistum
bedacht sein und bestand energisch darauf, weder Verfasser noch Buch
zu erwähnen, und zwar «ad conciliandos Harlemensium animos». Die

Entscheidung dieser Kontroverse musate den Theologen überlassen
werden. Darauf verurteilte die Synode die Thesen le Clercs, in denen

er betont: Die Professio fidei Pius' IV. ist verbrecherisch, denn sie

strotzt von Gottlosigkeiten, die die formellen Erlasse der Kirche
verletzen. - Die Professio fidei missachtet die Vorschriften der Konzilien
und enthält greifbare Ungerechtigkeiten. Dieser Papst ist schlauer
als seine Vorgänger ; er hat das Mittel gefunden, unter Vorwand eines

Glaubensbekenntnisses, die ganze Welt durch einen Treueid, gegen
den keine Berufung offensteht, zu unterjochen. - Die Synode erklärte
diese Thesen als «falsch, skandalös, Irrtümer begünstigend und für
die Päpste und die Kirche selbst beleidigend» und erneuerte dann
ihre Zustimmung zur Confessio Piana, wie diese schon am Anfang des

Konzils ausgesprochen wrar.

Nach einem vom Kanoniker und Konzilstheologen du Tremblay
gehaltenen Hl. Amt kam die Synode Sonntag, den 18. September,
zur zehnten Sitzung zusammen. Zunächst befassten die Väter sich mit
der unentschieden gebliebenen Frage über die Formulierung der

Verurteilung le Clercs. Der erste Vorschlag der Theologen, man solle

«propositiones in libro nobis denuntiato comprehensas » verurteilen,
wurde verworfen. Der zweite : «plures alias propositiones sibi summa-
tim denuntiatas», rief lange Diskussionen hervor. Diese Umschreibung

fand man zu allgemein gefasst und zu vage, so dass die
Protestanten denken könnten, das Konzil habe es auf sie abgesehen. Überdies

wollte man keine Thesen verurteilen, wenn man sie ihnen nicht
in diesem oder jenem Buch vorgelegt hatte (sibi denuntiatas). Diese

Schwierigkeit war leicht zu beheben. Die Theologen legten dann der

Versammlung le Clercs «Précis» vor und zeigten die Thesen an. Es



— 83 —

liegt in diesem Vorgehen ein ungesuchter Beweis dafür, dass die
Holländer nur passiv am Konzil beteiligt gewesen sind, und man kann
ruhig annehmen, dass die meisten von ihnen in jenem Augenblick
zum ersten Male von dem «Précis» Kenntnis genommen haben. Die
Opposition liess sich aber von der vagen und zu allgemein gehaltenen
Fassung der Verurteilung nicht überzeugen. Die Bischöfe hieben
dann den Knoten durch mit der Entscheidung, dass die Konzilsdekrete

vorläufig nicht veröffentlicht werden sollten. Sie sollten
zuerst nach Rom gesandt werden, und das brauche viel Zeit, und es sei

zu erwarten, dass dann vielleicht die Gemüter der Haarlemer
beruhigt sein würden! Es sollen darum die Acta nur den Bischöfen und
Erzpriestern zugestellt werden. Falls die Geistlichen sie einsehen

wollten, so könnten sie zur Lesung abgegeben werden; aber «legendo
solum, non describendo » Ein höchst merkwürdiges Vorgehen! Den
Konzilsteilnehmern wird ein absolutes Schweigegebot auferlegt; die
Akten werden in absehbarer Zeit nicht veröffentlicht werden; die
Geistlichen dürfen sie zwar lesen, aber nicht einmal eine Abschrift
machen

Nun erhielt Meganck das Wort für seine siebente Anklage über
die Angriffe le Clercs auf Ablässe, Exkommunikationen und die
Tradition. Bezüglich der zwei ersten Themata beschränkte er sich
darauf, die spöttischen und beleidigenden Bemerkungen des Gegners
zu tadeln, und stellte den Antrag, die diesbezüglichen Dekrete des

Tridentinums seien in die Acta aufzunehmen. Über die Tradition legte

er einige 'fliesen zur Verurteilung vor, nämlich: «Ich behaupte,
dass die mündliche Tradition sich nicht auf die Lehre, sondern nur
auf Bräuche, Gewohnheiten und sonstige irrelevante Sachen bezieht.

Nach der Ansicht Augustinus' sind alle Glaubenswahrheiten im
Alten und Neuen Testament vorhanden. - Jede mit der Hl. Schrift
übereinstimmende Tradition findet sich schon in der Hl. Schrift. -
I )as Dekret des Tridentinums über die Tradition ist nicht von Christus
oder den Aposteln gelehrt worden und steht im Widerspruch zur
Lehre der berühmtesten Väter. - Ein Glaubensbekenntnis, das nicht
in den heiligen Büchern zu finden ist, kann keine evangelische oder

apostolische Tradition genannt werden. - Die Synode verurteilte
diese Sätze als «falsch, skandalös, lästerlich, vermessen, für fromme
Ohren beleidigend, schmählich für das Trienter Konzil, insoweit sie

lehren, dass es neue Dogmen geschaffen hat und in der ganzen
Kirche unbekannte, mit dem einstimmigen Zeugnis der Väter und
dem katholischen Glauben in Widerspruch stehende Fabel als



— 84 —

Glauben der Kirche vorstellt.» In die Acta werden aufgenommen
die drei Dekrete des Tridentinums «de canonicis scripturis», «de

Indulgentiis» und «de Excommunicatione». Damit hatte der alte
Meganck die ihm zugefallene Aufgabe erfüllt.

So konnte man zu den Beratungen über die Irrtümer Hardouins
und Berruyers übergehen. In seinem Einleitungswort wies van
Zeller daraufhin, dass die Jesuiten von jeher Irrtümer verbreitet und
namentlich die Religion verdorben haben, so dass die Worte l.Tim.
6/5, 4/1 und 1/19 auf sie Anwendung finden. «Hardouin ist ein Mann
voller Paradoxe, Vernichter des Altertums, Träumer und Phantast
und ein wahrer Pyrrhonianer. Er vereinigt in sich die Leichtgläubigkeit

eines Kindes mit der Schwachsinnigkeit eines Greises und
schmiert die törichtesten Extravaganzen zusammen.» «Berruyer ist
der Verfasser eines gottlosen Buches, das von vielen französischen
Bischöfen verurteilt worden ist. Er hat sich dann unterworfen „mit
der Aufrichtigkeit eines Jesuiten", aber trotzdem wird das Gift
weiter ausgestreut. Vielleicht fragt man sich: Was geht das die
Kirche von Holland an Aber man soll bedenken, dass die Kirche
eine Einheit ist. Auf dem Titelblatt des Buches steht „gedruckt in
Amsterdam", und wenn wir auch von dem Buch keinen Schaden
erleiden, so dürfen wir dennoch, wenn alles rund um uns herum in
Feuer und Flamme steht, nicht zurückbleiben.»

In der elften Sitzung (Sonntag, den 18. September) referierte
darauf der Bischof von Deventer, Byevelt, freilich nur kurz, denn

«wenn wir alle gefährlichen und scheusslichen Irrtümer nennen wollten,

würde man ein Buch benötigen». Es genüge darum, sie nur
summarisch zu erwähnen und uns den Verurteilungen anderer
Bischöfe anzuschliessen. Die Irrtümer beider Jesuiten bewegen sich
über das ganze Gebiet des Glaubens und der Sitten. Alles greifen sie

an: die Hl. Schrift, Dreifaltigkeit, Gottheit Christi, Gottheit des

Hl. Geistes, Erbsünde, Notwendigkeit der Taufe, das Mysterium der

Erlösung, die Dogmen der Gnade und der Prädestination. Dann
legte der Vorredner nicht weniger als 35 Thesen aus den Schriften
dieser Jesuiten vor und beantragte, erstens dagegen den katholischen
Glauben zu stellen und dann sich den Schriften der französischen
Bischöfe anzuschliessen.

Von dieser langen Liste wollen wir nur einige anführen. Sie

lauten: Das Christentum ist unnötig gewesen und ist auch jetzt
unnötig. Mehr als 4000 Jahre lang sind die Patriarehen nur durch das



— 85 —

Naturgesetz gerechtfertigt geworden. Die natürliche Religion genügt
zur Erwerbung des Heiles. - Das Alte Testament kann nicht zum
Beweis der Wahrheit des Christentums dienen, denn es weiss nichts
von der Trinität oder vom ewigen Sohn Gottes. Es ist darin nichts zu
finden über seine Geburt, Leben, Tod, Auferstehung und Himmelfahrt.

Die Apostel haben sehr leichtfertig, und nur auf Grand des

Wortes Petri, der aber selber kein Zeuge der Auferstehung gewesen
ist, diese Auferstehung geglaubt. - Die Charismata der alten Kirche,
wie Prophezeiung und Glossolalie, sind natürliche durch Studium und
Anstrengung erworbene Gaben. - Paulus hat eine ganz andere Religion

gebracht als die anderen Apostel. - Die Kirche von Rom ist erst
nach der Vernichtung der jüdischen Religion gegründet worden. -
Die Kirche ist nicht heilig, denn die Heiligkeit kann man überall
erwerben. Sie ist nicht katholisch, denn sie umfasst nicht alle Zeiten
und nicht alle Orte. Sie ist nicht apostolisch, denn sie ist erst nach dem
Tod der Apostel gegründet worden. - Alle Texte der Hl. Schrift sind
Fälschungen aus dem 9. oder 11. Jahrhundert. - Gott ist erst Vater
geworden, als Christus in die Welt kam. - Der Hl. Geist ist nur eine

göttliche Kraft. - Die Taufe dient nur dazu, das Kind aus einem
unvollkommenen in einen vollkommenen Lebensstand hinüberzuführen.

- Christus ist nicht das ewige Wort, sondern von Gott
geschaffen. - Die Religion hat nicht zum Zweck, die Menschen von der
Sünde zu erlösen, sondern sie zu einer würdigeren und vollkommeneren

Gottesverehrung zu bringen und den antiken Kultus zu
beseitigen. - Gnade ist : das Beispiel Christi und seine Verkündigung. -
Der Hl. Geist darf nicht «Consolator», sondern nur «Exhortator»
heissen. Der Mensch entscheidet selber über die Gnade. - Mit einer

guten Intention werden alle Sünden beschönigt.
Es wurden dann zwei Ausschüsse ernannt a) zur Feststellung

der reinen Lehre, b) zur Verurteilung der Casuisten. In die erste wurden

gewählt : van Binckum, Brons und van Schendel ; in die zweite :

Werckhoven und Gyselink. Die erste Kommission umschrieb
zunächst das Dogma der Trinität gemäss den Entscheidungen der
allgemeinen Konzilien und behandelte dann die typisch «jansenistischen»

Fragen bezüglich der Gnade und Prädestination. Wegen der

Frage, wie es sich nun eigentlich mit dem «Jansenismus» der Utrechter

Kirche verhält, dürfte es erwünscht erscheinen, näher von der
Lehre des Konzils Kenntnis zu nehmen. Die Väter lehrten: Die

ganze Nachkommenschaft Adams hat gesündigt und ist mit Sünde
befleckt. Darum sind alle Menschen Kinder der Bosheit. Sie leben in



— 86 —

einem Zustand der Unwissenheit, Begehrlichkeit, Krankheit, Elend
und Tod, die alles Folgen der Erbsünde sind. - Jesus Christus hat sich
durch sein Leiden und seinen Tod Gott geopfert. Der menschgewordene

Gott ist der Erlöser der Menschheit. Er hat sein Blut für alle
Menschen vergossen. - Keiner wird gerechtfertigt durch das Naturgesetz

oder durch das Gesetz Mosis, sondern einzig und allein durch
den Glauben an Jesus Christus, den einzigen Mittler zwischen Gott
und Menschen. - Die Gnade ist absolut notwendig. - Sie wird
umsonst gegeben, ohne jedes menschliche Verdienst. Sie ist notwendig,
um das Gute anzufangen, darin fortzuschreiten und darin bis zum
Ende zu beharren. - Diese Gnade besteht nicht in Anspornungen,
guten Beispielen und äusserlichen und innerlichen Anregungen,
sondern sie besteht in der Einhauchung der Liebe, durch die wir
angetrieben werden, das Gute, das wir nun kennen, zu vollbringen.
Denn Gott ist es, der in uns das Wollen und Vollbringen wirkt. - Auch
die Prädestination zum Heil ist absolut umsonst, ohne Vorherwissen
irgendeines Verdienstes.

Es besteht ein ewiges und unveränderliches Gesetz : der Wille
Gottes, den Gott unauslöschlich unseren Seelen eingeprägt hat. -
Alles, was der Mensch in Freiheit gegen dieses Gesetz tut, sei es durch
Unwissenheit, Unaufmerksamkeit, Vergesslichkeit oder ein irrendes
Gewissen, ist Sünde. - Die Begehrlichkeit, die aus der Sünde hervorkommt

und zur Sünde führt, ist böse in sich selber. - Darum besteht
das ganze christliche Leben darin, die Begehrlichkeit auszurotten
und alle Kräfte anzustrengen, damit wir das Gebot der Liebe erfüllen
und alle unsere Taten dem ewigen Ziel unterordnen. - Die Glaubensregel

liegt beschlossen im von Gott geoffenbarten Wort Gottes, wie
es in der Hl. Schrift durch die ununterbrochene Überlieferung zu
uns gekommen ist. Die katholische Kirche ist die untrügliche
Hüterin und clie unfehlbare Auslegerin dieses geoffenbarten Wortes
Gottes. -

Die von Hardouin und Berruyer verkündeten Thesen werden
dann als im Widerspruch mit der eigenen Lehre stehend verworfen,
weil sie die alten Ketzereien, wie Sabellianismus, Arianismus,
Nestorianismus, Monotheletismus, Pelagianismus und Socinianismus

erneuern, die wichtigsten Mysterien des Glaubens untergraben und
die Religion verderben. Den Geistlichen wird die Lesung der
«Instruction pastorale» des Bischofs von Soissons, 1. August 1759, und
die «Instruction», 24.Dezember 1762, des Erzbischofs von Lyon
empfohlen.



— 87 —

Die zwölfte Sitzung (Montag, 19. September) befasste sich mit den
Irrtümern Pichons über die innere Beschaffenheit zum Empfang der
Sakramente. Nach einem einleitenden Wort des Promotors, in dem er
an den Laxismus der Jesuiten erinnerte, besonders auf dem Gebiet
der Beichte und der oftmaligen Kommunion, referierte Pfarrer de

Haen über Pichons «Esprit de Jésus Christ et de l'Eglise sur la
fréquente communion». Die Jesuiten so führte er aus erteilen unter
dem Vorwand der Güte und Sanftmut viel zu leicht die Absolution
und lassen Personen voll Eigenliebe zur Hl. Kommunion zu, als ob

man zu den Tischen der Götzen geladen würde. Alle Bedingungen
zum würdigen Empfang werden vernichtet ; die Religion besteht bei
ihnen nur im Beichten und Kommunizieren, und sie machen die
tägliche Kommunion zum formellen Gebot. Sie betrachten das Hl.
Sakrament als eine Arznei gegen die menschliche Schwachheit. Darum
beantragte er, die Synode solle eine deutliche und genaue Umschreibung

der Kircheidehre geben über die für eine würdige Kommunion
nötigen Bedingungen, die Empfehlung des «Amor Poenitens» Neer-
cassels und der «Instruction pastorale» des Erzbischofs von Tours
«sur la justice chrétienne», und die Verurteilung folgender jesuitischen

Lehrmeinungen: Die Hl. Kommunion ist zur Aneignung der
Verdienste Christi eingesetzt worden. Darum ist Todsünde kein
Hindernis zum Empfang des Sakramentes. - Es wirkt wie die Taufe,
bei der auch auf Seite des Empfängers keine Bedingungen gestellt
werden. - Menschen, die in sehr ernsten Sünden leben, werden durch
die oftmalige Kommunion zu einem besseren Leben geführt. - Je
öfter ein Mensch die Absolution empfängt, um so mehr wird er ein
besserer Mensch. - Um einen Sünder zu bekehren, muss man ihn oft
kommunizieren lassen. - Die oftmalige Kommunion ist das beste

Mittel zur Bekehrung und Heiligung. - In der Hl. Kommunion
vernichtet Christus alle menschlichen Laster. - Die Beichte ist ein Bad im
kostbaren Blut Christi, in dem man sich wäscht von allen Sünden. -
Wenn du zur Kommunion gehst, untersuche ob du ohne Todsünde
bist. Ist dies nicht der Fall, so beichte, damit du nicht bei der täglichen
Kommunion fehlst. -

Dagegen sprach die Synode als ihre Lehre aus : Erwachsene, die

an den Sakramenten teilnehmen, sollen sich von weltlichen Begierden
und den Leib und Seele tötenden Sünden freihalten. - Es ist immer
Busse, das heisst Betrübnis nach Gott, nötig. - Nach der Lehre der
Väter darf man Menschen, die voll von Eigenliebe sind und nur
«Gott nicht hassen», oder die nur Furcht vor zeitlicher Strafe oder



vor der Hölle haben, nicht absolvieren. - Zum würdigen Empfang der
Taufe und Busse ist ein Anfang der Liebe zu Gott unerlässliche
Bedingung. Zum würdigen Empfang der Hl. Eucharistie ist Heiligkeit
erforderlich, denn man darf das Heilige nur Heiligen geben. - Je mehr
ein Christ die Heiligkeit und Göttlichkeit des Hl. Sakramentes
kennt, um so mehr soll er fürchten, es ohne Heiligkeit und Ehrfurcht
zu empfangen. - Die Väter lehren, je öfters der Mensch kommuniziert,
um so heiliger soll er sein. - Zur Absolution ist nötig, class der Pönitent
wahre Reue hat und ein Anfang neuen Lebens in ihm lebt, und er
bereit ist, Werke der Busse zu tun. - Bevor der Beichtvater die
Absolution erteilt, muss er im Beichtkind einen festen Vorsatz, Gott nicht
mehr beleidigen zu wollen, finden. -

Die Väter empfahlen darauf als Richtschnur für Beichte,
Absolution und Kommunionsempfang die Constitutiones Neercassels vom
Jahre 1668 und sein Buch «Amor Poenitens» vom Jahre 1686, «das
die Approbation von Päpsten, Kardinälen, Bischöfen und Theologen,
die der guten Lehre zugetan sind, erworben hat». Sodann wurde
empfohlen, «Instructions pastorales» des Erzbischofs von Tours, de

Rastignac, sur la «justice chrétienne», «das grosses Lob erworben hat
von Benedictus XIV, und den Theologen Italiens». Die vorgetragenen

Thesen der Jesuiten wurden verworfen, und zwar die über die
Beichte als «falsch, skandalös, Entheiligung begünstigend, und die
erforderten Bedingungen ausschliesslich auf die äusserliche Beichte
reduzierend». Über die contritio: als «falsch, für fromme Ohren
beleidigend, seelenverderblich und irrtümlich, insoweit sie lehren, dass

es beim Sakrament der Busse genüge, Gott nicht zu hassen oder nur
zeitliche Strafen zu fürchten». Über die Hl. Kommunion : als «falsch,
skandalös, zur Profanierung des Hl. Sakramentes führend, und auch
irrtümlich, insoweit sie lehren, dass die wahre Religion, Frömmigkeit
und Busse enthalten ist in der auswendigen Teilnahme an der öfteren
Kommunion, und behaupten, dass zur oftmaligen Kommunion solche

Bedingungen genügen, die nicht einmal zum einmaligen Empfang
genügen würden».

In der dreizehnten Sitzung (19. September) referierte der
Seminarpräsident nur ganz kurz über die neuen Casuisten und ihre Sittenregel.

Der eine Jesuit sei wie der andere, und immer decken sie einander.

Er beantragt dann die Verurteilung von 24 Thesen über die
Unwissenheit, das Naturrecht, die Unaufmerksamkeit, die Vergesslich-
keit, das irrende Gewissen und den Probabilismus.



— 89 -
Daraufstellte die Synode zunächst ihre eigene Lehre fest: «Das

Naturgesetz ist den Menschen eingeprägt und kann nur durch die

Verblendung und Verdorbenheit des menschlichen Herzens geleugnet

werden. - In Bezug auf dieses Gesetz ist Unwissenheit im eigentlichen

Sinn nie ganz unüberwindlich. - Auch die Unaufmerksamkeit,
bei der man nicht an die Sünde denkt, entschuldigt nicht. - Alles was
in einem Erwachsenen in Widerspruch zu seiner vernünftigen Natur
steht, ist Sünde und eine formelle Beleidigung Gottes; nicht, wie die
Jesuiten sagen, eine philosophische Sünde. - Ein irrendes Gewissen
ist nie eine Entschuldigung für die Sünde, denn man handelt im
Widerspruch zum ewigen Gesetz. - Keine einzige Meinung kann wahr
sein, wenn sie der Wahrheit widerspricht. - Alle probable Meinungen
sind zu verwerfen, denn das Gesetz Gottes ist die Wahrheit, nicht
aber die Probabilität oder Meinung der doctores. » Die von den
Jesuiten in dieser Beziehung verkündeten Ansichten werden als

«falsch, skandalös, irrtümlich und die ewigen Gesetze und die ganze
evangelische Moral vernichtend» verurteilt. - Weiter erklären die
Väter : weil aus dieser falschen Wurzel die unzählbaren Irrtümer her-

vorspriessen, durch die das Angesicht der Kirche täglich geändert
und befleckt wird, verurteilt die Synode alle diese Irrtümer, welche

tagtäglich von den Jesuiten befürwortet werden, wie die theologischen

Tugenden und andere Vorschriften des Dekalogs, und namentlich:

«circa simoniam, blasphemiam, sacrilegium, magiam, astrolo-
giam, irreligionem, idololatriam, impudicitiam, perjurium, Judicum
praevaricationes, furtum, compensationes occultas, homicidium,
parricidium, suicidium, regicidium etc.» Sie verurteilt diese Thesen,
die schon von den Päpsten Alexander VII., Innocentius XI, und
Alexander VIIL sowie von den Erzbischöfen und Bischöfen und den
Fakultäten von Belgien und Frankreich verurteilt worden sind.

Diese Auseinandersetzung mit den Jesuiten veranlasste die
Väter zu der Frage : Ist es empfehlenswert, den Landesbehörden
vorzuschlagen, die Ordensgeistlichkeit aus dem Lande zu verbannen
Die Meinungen darüber waren sehr geteilt. Die Bischöfe von Utrecht
und Haarlem erklärten sich dagegen, denn die Weltpriester seien im
gleichen Masse korrupt wie die Regulierten. Sodann brauche man
die Ordensgeistlichen wegen Priestermangels, und schliesslich würde
man sich dadurch erneut den Hass der Regulierten zuziehen. Andere
dagegen vertraten die Ansicht, dass die Ordensgeistlichen die grössten
Feinde der Kirche seien, und dass, solange sie in Holland verblieben,
kein Friede möglich sei. Dekan Meganck glaubte, die Gemüter beruhi-



— 90 —

gen zu können durch die Bemerkung: man solle in bescheidener
Weise den Magistraten suggerieren, in vakanten Gemeinden nur
einen Weltpriester zuzulassen. Auf dieser Weise wäre es möglich, auf
die Dauer die Regulierten loszuwerden.

In der vierzehnten Sitzung (Dienstag, den 20. September) nahm
das Konzil ein Referat des Pfarrers Gyselink entgegen über den
Gehorsam an die Obrigkeit. Der Promotor bemerkte dabei : Unter den
schändlichen Irrlehren der Casuisten gibt es eine, der wir unsere
besondere Aufmerksamkeit widmen müssen, nämlich die Lehre, dass

es erlaubt sei, den von Gott bestellten Obrigkeiten den Gehorsam zu
verweigern. Diese Lehre geht so weit, dass man lehrt, es sei keine
Sünde, wenn man ein Attentat auf den Souverän mache. Wir sollten
mit lauter Stimme erklären, wie sehr wir diese Missetaten
verabscheuen. Gyselink rapportierte nun ganz kurz und begnügte sich mit
der Vorlegung einiger jesuitischer Thesen, dieses Inhaltes: Geistliche

sind nicht verpflichtet, den bürgerlichen Gesetzen zu gehorchen,

denn sie sind von diesen Gesetzen exempt. - Was der Apostel
sagt über Steuerzahlen, gilt nur für die Bürger; die Geistlichkeit ist
dem nicht unterworfen. - Wenn Fürsten die Geistlichkeit unter ihr
Gesetz bringen wollen, tun sie dies mit Verlust ihrer Seele. - Auch die

Geistlichkeit, die die kirchliche Freiheit und die von Gott gegebene
Immunität preisgibt, tut dies gleichfalls mit Verlust ihrer Seele. -
Der Papst kann die Gläubigen von ihrem Treueid an den Fürsten
entbinden, wenn dieser tyrannisch handelt. - Es ist einem Kinde,
einem Klosterbruder oder Untertan erlaubt, zum Schutz seines
Lebens sich gegen den eigenen Vater, Abt oder Fürsten zu verteidigen
und ihn zu töten, wenn ihr Tod keine grossen Folgen wie Krieg mit
sich bringt. - Diese und noch vier andere Thesen gleichen Inhaltes
wurden verworfen als «falsch, skandalös, verführerisch, im Widerspruch

stehend zu der Liebe und dem Naturrecht, schnöde
Mordanschläge und Fanatismus begünstigend, die menschliche Gemeinschaft

zerstörend, das Gemeinwohl, Könige und Fürsten mit
unmittelbaren Gefahren bedrohend». «Alle Priester und Gläubigen sollen

ständig und inbrünstig für die Hochmögenrlen Herren und für den

öffentlichen Frieden zu Gott beten.»
Mit dieser letzten Entscheidung war die Tagesordnung der

Synode erschöpft. Bei der Umfrage wurde auf Antrag des Bischofs

von Haarlem eine allgemeine Zensur aufgestellt, die auch die ge-



— 91 —

nannten Jesuiten umfasste, aber doch ausschliesslich gegen le Clerc
wirksam sein konnte. Sie lautete: «Sancta Synodus judicat eos qui
in posterum (quod Dens avertat) adultérantes verbum Dei, pertina-
citer tuerentur omnes aut quosdam ex erroribus et haeresibus a

SanctoSynododamnatis,indignos esse participatione sacramentorum
donee expurgato veteri errorum fermento, Pascha nostrum immolare
et epulari possint, non in fermento malitiae et nequitiae, sed in
azymis sinceritatis et veritatis.» Ein Entwurf zur Beantwortung von
le Clercs Brief vom 12. September wurde gutgeheissen. und der
Beschluss, die «Acta et Decreta» nur den Bischöfen und den Erzpriestern

zuzustellen und sie den anderen leist liehen « legendo solum non
describendo» zu überlassen, noch einmal wiederholt. - Als die Frage
vorgelegt wurde, wem die Acta zuzusenden seien und wann, zogen die
Franzosen ein langes Verzeichnis mit ausländischen Personen hervor,

was unter den Holländern starken Unwillen hervorrief. Das
«Diarium» berichtet: «Plurimis vehementer displacebat.» WTir glauben,

mit Recht, denn es musste für die Holländer in hohem Masse
kränkend sein, dass die Franzosen alles daran setzten, die Acta
schleunigst über ganz Europa zu verbreiten, und sie selbst darüber
unwissend zu lassen. Dies um so mehr, als die ganze Kirche höchst

gespannt war, von den Konzilbeschlüssen Kenntnis zu nehmen.
Aber: «Sententiis in varias partes divergentibus nihil hactenus
conclusimi est. »

Darum wurden die Diskussionen in der fünfzehnten Sitzung
fortgesetzt, aber auch dann wurde man nicht einig. Die Haltung der
Franzosen, die darauf erpicht waren, dass ihre Gesinnungsgenossen
in Frankreich möglichst bald mit den Konzilsbeschlüssen bekannt
würden, andererseits aber darauf bestanden, sie den Holländern
vorzuenthalten, brachte die Väter in Wut. Es wurde beschlossen, dass

zwei Exemplare nach Rom geschickt werden sollten, eines für den

Papst, unter Siegel, das ihm «tempore opportuno» überreicht werden
sollte; das andere für den Kardinal und Sekretär der Propaganda,
Corsini. Sodann zwei weitere Abschriften an die Bischöfe von
Soissons und Lyon, weil sie konsultiert worden waren und über die

geeignete Zeit der Veröffentlichung Rat geben konnten. Bezüglich
der Veröffentlichung in Holland wurde die Entscheidimg den Bischöfen

überlassen. Aber sogar diese rein innerkirchliche Frage konnte
offenbar wiederum nicht ohne ausländische Bemühung gelöst werden!

Die Bischöfe sollten nämlich entscheiden «consultis amicis
Romanis et Gallicis».



— 92 —

Sodann kam die Frage aufs Tapet : Welche Zeichen der
Dankbarkeit geben wir den französischen Theologen, «qui suo nos Consilio
et opera tantopere adjuverant» ì Der Erzbischof stellte vier Exemplare

der «Batavia Sacra» und vier Exemplare der «Historia Episco-
patuum foederati Belgii» zur Verfügung. Der Kanoniker van Werck-
hoven fügte noch ein «Batavia Sacra» hinzu; die Kanoniker schenkten

«die anderen Bücher über unsere Kirche», d.h. die Schriften
Van Erckels und Broedersens. Die Deputaten bezahlten die
Einbindekosten dieser Schriften.

In der sechszehnten Sitzung (21. September) wurden noch einige
kleinere Traktanden erledigt. Den Kopisten wurde ein kleiner Entgelt

(minusculum) zuerkannt, und Dupac de Bellegarde wurden seine

Portoauslagen und angeschaffte Bücher vergütet. - Auf Initiative
des Bischofs von Haarlem wurde noch eine französische Schrift über
die Notwendigkeit der Besetzung der offenstehenden Bischofssitze,
Leeuwarden, Groningen und Middelburg, verlesen. Diese Schrift ist
illustrativ für das feste Zutrauen, das die Väter erfüllte, dass das

Konzil zweifellos zum Frieden mit Rom führen würde! «Conclusa
semel cum Romanis pace ecclesiastica», war es zu erwarten, dass alle
seit der Neueinteilung vom Jahre 1559 gegründeten Bistümer
besetzt würden. Und die Frage Avar, wie man sich dazu stellte. Die
Franzosen drängten in diesem Memorandum darauf, dass die Utrechter

den etwaigen Entscheidungen Roms vorgreifen und die Sitze
selber neubesetzen sollten. Denn wenn nach der Friedensschliessung
die Bischofswahlen stattfinden würden und die romtreuen Geistlichen
dabei mitzubestimmen hätten, wäre zu befürchten, dass Bischöfe
gewählt würden, «qui episcopis nostris displicerent», und daraus
könnten «innumera mala» erstehen! Begreiflicherweise wurde über
diese weitgehenden Vorschläge kein Beschluss gefasst.

Nun konnte der Promotor concilii die feierliche Frage an die
Väter richten : « Placetne sacrae synodo ut ejus decreta publicentur »

Nach einer zustimmenden Antwort wurden dann die Kirchentüren
geöffnet und mit der Verlesung der Akten angefangen. In der
siebzehnten Sitzung wurde sie fortgesetzt und beendet. Die ganze
Verlesung nahm vier Stunden in Anspruch. Mit einem feierlichen Te
Deum wurde das Konzil geschlossen.

Hilversum. B. A. van Kleef


	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

