Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—_ 65 —
Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

II. Das Konzil
(13.-21. September)

Das Provinzialkonzil vom Jahre 1763 1st in der Geschichte der
Utrechter Kirche das zweite dieser Art. Das erste tagte (1565) unter
dem ersten Erzbischof von Utrecht nach der kirchlichen Neueintei-
lung (1559), Baron Schenk van Toutenburg, und hatte den Zweck, die
Dekrete des Trienter Konzils einzufithren und zu promulgieren. Be-
kanntlich wurden die dogmatischen und liturgischen Entscheidungen
angenommen, die kirchenrechtlichen aber, insoweit sie die hierarchi-
schen Rechte der Kirche verkiirzten, abgewiesen!). Das zweite trat
dann erst etwa zweihundert Jahrespater unter dem Erzbischof Petrus
Johannes Meindaerts (1739-1767) zusammen.

In dem Rundschreiben 2), mit dem er die Geistlichkeit zum Kon-
zil einberief, begriindete Meindaerts die Notwendigkeit dieses unge-
wohnlichen Schrittes. Dogmen werden angegriffen, Ketzereien er-
neuert, die guten Sitten verdorben, die kirchliche Zucht vernach-
lissigt. Ein Konzil sei ein vom kanonischen Rechte vorgeschriebenes
Mittel, den Glauben zu stirken, Missbriuche zu beseitigen und Arger-
nisse im Keime zu ersticken. Sodann koénne es dazu beitragen, den
Feinden der Kirche den Mund zu schliessen und die gegen unsere
Orthodoxie erhobenen Anklagen zu widerlegen. Schliesslich biete es
eine Gelegenheit, «ein authentisches und 6ffentliches Zeugnis unserer
Ehrfurcht abzulegen vor allen Stinden der kirchlichen Hierarchie,
besonders vor dem HIl. Vater?)». Es werden darum die Suffragan-
Bischofe, Kanoniker und Deputierten der Geistlichkeit gegen den
13. September nach Utrecht zu einem Konzil einberufen, im Hause
des Kanonikers und Pfarrers der Sankt-Gertrudis-Gemeinde, Lode-
wijk van Zeller.

Wir sind fiir das Konzil in erster Linie auf die von Dupac de
Bellegarde redigierten « Acta et Decreta» angewiesen®). Obwohl die

1) Historia Episcopatuum Foederati Belgii, Tom I, p. 40.

2) Epistola convocatoria, d. d. 20. August 1763.

%) «Simulque sinceram nostram in universae Ecclesiae hierarchiae gradus
ac Imprimis in summum Pontificem B. Petri Successorem reverentiam palam
testemur. »

1) Acta et Decreta secundi Synodi Provinciae Ultrajectensis, in sacello
Ecclesiae Parochialis Sanctae Gertrudis, Ultrajecti, celebratae. Die XIII
Septembris MDCCLXIIIL.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1960.

<51



Verhandlungen und Beschliisse auf mehrere Sitzungen verteilt
waren, sind sie in dieser offiziellen Ausgabe streng systematisch ge-
ordnet. Im Kapitelarchiv der Utrechter Kirche findet sich aber ein
interessantes und wertvolles «Diarium», das den Konzilsverlauf in
chronologischer Folge darstellt und zudem viele charakteristische
Einzelheiten enthélt, die in den «Acta et Decreta» mit Stillschweigen
iibergangen werden. Es diirfte der Leserlichkeit und Ubersichtlichkeit
zugute kommen, wenn wir dieses Diarium unserer Beschreibung des
Konzils zugrunde legen und sie soweit notig aus den offiziellen Kon-
zilsakten erganzen. An Hand des Diariums sind wir in der Lage, nicht
nur die Geschehnisse, sondern auch deren Hintergriinde von Tag zu
Tag zu verfolgen.

Man stelle sich die Teilnehmerzahl, wie es das grosse Wort
«Konzil» vermuten lassen konnte, nicht zu hoch vor, denn sie belief
" sich im ganzen auf 27 Personen, nimlich: drei Bischife, sieben Ka-
noniker, zehn Deputierte, zwel Beisitzer und fiinf Theologen'). Die
Theologen nahmen aber nicht an den Sitzungen teil, sondern hielten
sich in einem Nebenraum zur Verfigung. Als Promotor conecilii
fungierte der Gastgeber, Lodewijk van Zeller, als Sekretéire Milius
und van Maren, als Zeremonienmeister Gyselink und der Franzose
Jallon. Das Konzil umfasste im ganzen 17 Sitzungen, von denen sich
acht mit le Clerc, die iibrigen mit der Morallehre der Jesuiten und mit

Y Die drei Bischife: Petrus Johannes Meindaerts, Erzbischof von Ut-
recht; Johannes van Stiphout, Bischof von Haarlem (Amsterdam); und Bar-
tholomiius Johannes Byevelt, Bischof von Deventer (Rotterdam).

Die sieben Kanoniker: Dekan Franciscus Meganck (Leiden), Sybrandus
Faber (Utrecht), Nicolaas de Wolf, Kapitelsekretir (Delft), Wynandus Boni-
facius van Sonsbeek (Polsbroek), Ludovicus van Zeller (Utrecht), Gerardus
Kenens (Dordrecht) und Henricus van Zeller (Utrecht).

Die zehn Abgeordneten : Fir das Erzpriestertum Utrecht: Johannes Bap-
tista Gyselink (Hilversum), Wynandus Johannes Brons, Seminarprisident
(Amersfoort), und Arnoldus van Schendel (Utrecht).

Fiir das Erzpriestertum Schieland: Franciscus de Haen (Rotterdam),
Antonius van Werckhoven (Gouda).

Fiir das Erzpriestertum Rijnland/Delfland: Andreas Schravelaar (Rijs-
wijk).

Fiir das Bistum Haarlem : Henricus Milius (Amsterdam), Wilhelmus van
Vianen (Enkhuizen), Johannes Hoddé (Amsterdam) und Henricus van
Binckum (Enkhuizen).

Die zwer Beisitzer: Nicolaas van Maren (Utrecht). Dieser war weder
Kanoniker noch Deputierter, fungierte als zweiter Sekretiir, und Jallon, als
zweiter Zeremonienmeister angewiesen. Hat die Funktion nicht ausgeiibt.

Die fiinf Theologen: d’Etemare, Dupac de Bellegarde, du Tremblay,
Pelvert und Duhamel.



— BF =

Disziplinarfragen befassten. Jeden Morgen wurde um 7 Uhr ein HI.
Amt zelebriert mit anschliessendem gemeinsamem Breviergebet.
Dann folgte eine Morgensitzung von 9 bis 12 Uhr. Nach der Mittags-
pause wurden die Vesper und das Completorium gelesen und trat man
um 4 Uhr zu einer zweiten Sitzung zusammen, die gegen 8 Uhr be-
endet wurde. Beim Anfang und Schluss jeder Sitzung wurde eine
strikte Rangordnung beobachtet: Bischite, Sekretire, Kanoniker
nach dem Wahltag, Deputierte nach Dienstalter.

* *

Erste Sitzung, Dienstag, den 13. September. Nach einem vom Erz-
bischof zelebrierten Hl. Amt eroffnete dieser die Synode mit einer
lingeren Rede, in der er die kirchliche Lage schilderte und die nun
schon 150 Jahre dauernden Wiihlereien der Jesuiten in Erinnerung
rief. « [Thre Frommigkeit ist Heuchelei; ihre Demut versteckter Hoch-
mut; ithr Eifer fiir die Seelen wurzelt in der Habsucht ; sie verderben
durch ihre Sophismen und triigerischen Beweisfithrungen die guten
Sitten, zerreissen die Einheit und benehmen sich als wiitende Lowen.
Nie haben die Gemeinden in Besitz genommen, gebrauchen Listen
und Kniffe zur Vernichtung der Hierarchie und greifen Dogmen an,
denen wir unverbriichlich zugetan sind. Viele franzosische Bischofe
haben sie verurteilt, Pipste haben sie anathematisiert, die Fakultiit
von Paris hat sie verbannt. Wo so viele in den Kampf gezogen sind,
diirfen wir nicht zuriickbleiben. Wenn wir schwiegen, wiren wir wie
blinde Schildwachen und wie Hunde, die nicht bellen kiénneny
(Jerem. 56/10). Nun aber sei eine neue (Gefahr hinzugekommen durch
die Irrtiimer ,,eines Auslinders, der zufilligerweise in diesem Lande
wohnt* und der die Geister verwirrt und neuen Zwiespalt siat!). Wir
haben fiir dieses Konzil die franzosischen Bischofe konsultiert; Theo-
logen und Kanonisten haben uns iiber die Art und Weise des Ver-
fahrens unterrichtet. Mit einer Mahnung, den Frieden zu bewahren,
erklirte Meindaerts das Konzil fiir eréffnet?).

Zunichst schritten die Viter zur Erfiillung einer Reihe von Prili-
minarien. Weil der romtreue Teil der Geistlichkeit nicht eingeladen
worden war, galt es vor allem die Legitimitit des Konzils zu begriin-
den. Die Rechte dieser Geistlichen wurden unverkiirzt anerkannt,

1) «Testes malorum a quodam auctore alienigena apud nos fortuito de-
gente.»

?) «Inhibentes ne quis ab ea recedat sine nostro et Synodi consensu.»



und der Zugang zur Synode stehe ihnen offen, wenn sie sich der
Jurisdiktion der Bischofe unterwerfen wollen'). Sodann wurde be-
schlossen, alle drei Jahre ein Konzil zusammenzurufen®). Um ihre
Zugehorigkeit zur katholischen Kirche zu bekunden, sprachen die
Anwesenden dann alle mit lauter Stimme das Symbolum Niciino-
Constantinopolitanum und erklirten «alle von den allgemeinen Kon-
zilien, besonders vom heiligen Konzil von Trient verurteilten Irr-
tiimer ebenfalls zu verurteilen». Als dann aber der Promotor den
Antrag stellte, nun auch der Confessio Pius’ IV. ihre Beistimmung
zu bezeugen, weil diese «nichts anderes sei als eine verkiirzte Ausgabe
der Trienter Beschliisse», stiess er auf starken Widerstand. Kurz
aber vielsagend bemerkt das «Diariumy»: «Magna altercatio orta
est.» Was war der IFall ?

Nachdem die Haarlemer Geistlichen am 30. August ihre Depu-
tierten gewiihlt hatten, band Pfarrer de Haen ihnen einige Tage spitter
noch einmal aufs Gewissen?®), kein Buch und keinen Verfasser zu
verurteilen, sondern nur Irrtiimer, die den katholischen Gilauben ver-
letzten, weil sonst daraus in diesen Landen grosse Schwierigkeiten er-
stehen konnten. Viel weiter aber ging Pfarrer Borger mit noch vier
anderen Geistlichen des Haarlemer Bistums. Sie erteilten ihren De-
putierten den formlichen Auftrag, auf keinen I"all der Confessio Piana
beizustimmen, nur Trrtiimer zu verurteilen ohne Erwihnung von
Buch oder Verfasser, keinen zu exkommunizieren, weil dies in Holland
traurige Folgen haben konnte, und so lange wie moglich die Einheit
zu bewahren und Schisma zu vermeiden?). Am gleichen Tag hatten
Borger und zwei andere Geistliche ihren Bischof von ihren schweren
Bedenken gegen die Confessio Piana in Kenntnis gesetzt®). Diese
Confessio enthalte mehrere mit dem Tridentinum in Widerspruch
stehende Entscheidungen. Wihrend das Trienter Konzil nur die
Niitzlichkeit der Heiligenverehrung lehre («bonum atque utile esse
suppliciter eos invocare»), lehre die Piana deren Notwendigkeit
(«venerandos et invocandos esse»). Dies stehe aber im Widerspruch

1) « Korum jura sarta tecta declarentur si postea (quod summopere op-
tamus) eis placuerit nobiscum convenire. »

2) Aus diesem Beschluss ist nichts geworden.

3) Brief vom 7. September 1763. A.O.B.C.

4) Brief vom 10. September 1763. A.O.B. (.

%) Rationes quae quosdam e clero Harlemensi movent ne assensum
praebeant insertioni Professionis Pianae in Professione fidei Ecclesiae Batavae,
synodaliter Ultrajecti congregandae. A.O.B.C.



— 69 —

zur ganzen alten Tradition. Sodann verlange die Piana, die Rom-
kirche als «mater et magistra omnium ecclesiarum» anzuerkennen.
Dieses Pridikat komme aber nicht Rom zu, sondern nur der allge-
meinen Kirche, und es sei Schmeichelei, diesen Ehrentitel auf Rom
anzuwenden. « Wir sollten uns dieser Schmeichelei enthalten, damit
wir nicht bei der Nachkommenschaft zu Schanden werden!).»
Schliesslich verlange diese Confessio, die darin enthaltenen Wahr-
heiten mit einem «horrendissimum juramentum» zu beschwdoren.
Dies sei gar nicht notig, denn die Orthodoxie der Utrechter Kirche
liege auch ohne Eid jedem, der sehen will, klar zutage.

Diese vom Bischof von Haarlem der Synode vorgelegte Korre-
spondenz verfehlte ihre Wirkung nicht. Kin Teil der Viter wiinschte
Borger und le Clerc zum Konzil einzuladen, andere aber erklirten
sich entschieden dagegen. Trotz langen Diskussionen konnte keine
Einigkeit erreicht werden, und es wurde beschlossen «zu den Theo-
logen zu geheny und ihr Urteil einzuholen.

In der zweiten Sitzung (Dienstag, 13. September) lag das Gutach-
ten der Theologen vor. Es ging einstimmig dahin, die Beschwerde-
schrift der fiinf Haarlemer als unzulassig abzuweisen. Erstens weil die
Unterschriften fehlten und die Akte nicht an die Synode, sondern nur
an den Bischof von Haarlem gerichtet war. Schon aus diesemGrunde
konnten die Deputierten anstandslos le Clercs Schriften verurteilen,
denn Borger und die Seinigen verlangen nur, dass le Clere, wenn er
das will, vor der Synode gehort werden soll. Auch der ConfessioPiana
konnten sie ohne Bedenken beistimmen, denn die Petenten ersuchen
nur, sie nicht in die Akten aufzunehmen. Ubrigens haben die Oppo-
nenten kein Recht, den Abgeordneten Auftrige zu erteilen, denn diese
entscheiden selbstindig und ohne bindendes Mandat. Sodann habe
es in der Haarlemer Versammlung anfiinglich nur zwei Gegner der
Piana gegeben; jetzt aber seien es fiinf, aber die drei Hinzugekom-
menen haben versiumt, von ihrer geinderten Meinung Kenntnis zu
geben. Aus diesen Griinden sei die Beschwerdeschrift abzuweisen.
Obwohl noch nicht iiberzeugt, fiigten sich die Verteidiger Borgers
wohl oder iibel, und es wurde der Confessio Piana einstimmig die
Adhiision gegeben®). Eines aber hatte diese Kontroverse den Viitern

') «Ne ergo posteris nostris dedecori simus, videtur ab illa phrasi adulto-
ria, qua Roma toties abutitur, abstinendum et bulla Piana rejicienda.»

) « Huic fidei catholicae sincere adhaerere decrevimus, sicut semper
indivulse adhaesimus. »



s ) e

klar gemacht: auf die Haarlemer Opposition musste Riicksicht ge-
nommen werden. Wie wiirde diese, falls einmal die Konzilsverhand-
lungen bekannt wiirden, darauf reagieren ? Die Moglichkeit eines
neuen Zwiespaltes musste unter allen Umstinden vermieden werden.
Darum wurde den Vitern iiber den ganzen Hergang auf dem Konzil
und auch nach dessen Beendigung ein absolutes Schweigegebot auf-
erlegt 1)!

Um ihre Orthodoxie vor aller Welt darzutun, beschlossen die
Viiter, eine Reihe Schriften beziiglich der zwischen Utrecht und Rom
itber die Gnadenlehre bestehenden Kontroversen in die Konzilsakten
aufzunehmen: a ) Bossuets «ixposition de la foi®)», 6) die vom Ka-
noniker Broedersen (1744) dem Papst Benedictus XIV. zugesandte
«Expositio doctrinae®)», ¢) die vom Bischof von Cominges dem
Papst Alexander VII. eingesandten fiinf Artikel iiber die Gnaden-
streitigkeiten, d ) die von den Lowener Doctoren (van Vianen, Lupus
und Steyaert) (1677) dem Papst Innocenz X. iiberreichten Artikel
und e) die zwolf Artikel des Kardinal-Erzbischofs von Paris, de
Noailles. Mit diesen dogmatischen Praliminarien wurde der erste,
einleitende Teil des Konzils abgeschlossen.

sk X

Die dritte Sitzung (Mittwoch, den 14.September) wurde vom
Promotor, van Zeller, mit einer ausfithrlichen Rede, in der er die Ta-
gesordnung bekannt gab, eréffnet. Is heisst darin: Es sei Pflicht der
Hirten, den GGlauben unversehrt zu bewahren und das Unkraut aus-
zujiten. Zu diesem Unkraut gehoren erstens die Irrtiimer «eines Aus-

) Von dieser ganzen Kontroverse findet sich in den «Acta et Decretar
nichts.

2) Man erklirte dies um so lieber zu tun, weil van Neercassel und Codde
durch die Ubersetmmg des Buches aus dem Franzosischen ins Lateinische und
Hollindische sowie bei der Drucklegung mitgeholfen hatten.

3) In dieser um des Friedens willen aufgestellten «lxpositio» erkliarte
Broedersen: «Credimus omnia singula dogmata quae filiis suis credenda pro-
ponit Iececlesia Romano-Catholica; ac vicissim nos toto animo damnamus
omnia et singula dogmata quae Ecclesia Catholica damnat...» «Omni cordis
affectu amplectamur omnes et singulas sanctae oecumenicae Synodi Triden-
tinae Definitiones, atque omnia et singula dogmata quae in Professione Pii
Papae IV continentur...» Wir anerkennen die Jurisdiktion des HIL. Stuhles
«cujus auctoritas et fundamentum in Fvangelio tam firmum habet et in Tra-
ditione tam manifestam, tamque continuam omnibus saeculis testificatio-
nem...» Der Primat wird anerkannt «qui catholicae unitatis commune vin-
culum est».



landers, der unter uns seinen Wohnsitz genommen hat» und versucht,
die Reinheit des (Glaubens zu verderben. Sodann die Ketzereien und
falsche Schriftauslegung Hardouins und Berruyers und die laxisti-
schen Sittenregeln Pichons, und schliesslich der Laxismus und die
abscheulichen Grundsitze der Casuisten, die die Sitten untergraben
und den offentlichen Frieden zerstoren. Wihrend van Zeller die
Jesuiten kaum nannte, wurden die schwersten und scharfsten Klagen
gegen le Clerc erhoben. Dieser ¢Auslinder» verbreite in seinem
Buch «Précis d'un acte de dénonciation» viele in direktem Wider-
spruch zu unserm Glauben stehende Lehren. Das genannte Buch sei
in der Form verwirrend, denn es wiirden darin die Gedanken ohne
Verbindung, Zusammenhang oder Methode vorgetragen. Es bringe
auf jeder Seite Noten, und darauf wieder neue Noten, Bemerkungen,
Erginzungen, Wiederholungen und Verbesserungen. Es strotze von
Sophismen, Beleidigungen, falscher Schriftauslegung, falscher Inter-
pretation der Kirchenviter und Konzilien und verkiinde formelle
Ketzereien. Aus dem Buch trete die Eitelkeit dieses ohne Sendung
oder Autoritit auftretenden Mannes hervor. Er werde nicht von dem
Gieist der Friedensliebe oder Sanftmut, sondern von einem erbitterten
Ubereifer getrieben, sei vollkommen verblendet und trage mit angst-
erregender Unerschrockenheit Irrtiimer und Paradoxa vor. Welches
sind diese Irrtiimer ?

Er hat sich in den Kopf gesetzt, dass die Piapste die erbittertsten
Feinde der augustinischen Gnadenlehre seien. Alle auf diesem Gebiet
erschienenen Bullen verwirft er. Er greift auf die hirteste Weise die
Pipste an, weist alle ihnen zukommenden Ehrenbezeichnungen zu-
riick und nennt sie Despoten und Tyrannen. Er beschimpft das Kar-
dinalskollegium und behauptet, es wirke destruktiv. Wenn dieser
Ruhestorer den Frieden liebte, hiitte er mit Bescheidenheit auf-
treten sollen, nicht aber mit einem blinden Eifer, der nichts anders
tut als Schuldige suchen.

Der grosste Skandal aber ist, dass er den Péapsten die Schuld am
Schisma zuschreibt. Er lehrt, dass das Zentrum der kirchlichen Ein-
heit nicht der apostolische Stuhl, sondern der Glaube und das Be-
kenntnis, die Teilnahme an den Sakramenten und die Hierarchie sei.
Darum verwirft er die Okumenizitit aller Konzilien, auf denen die
Griechen nicht anwesend waren. Und nicht nur das, sondern er weist
auch jeden pipstlichen Vorrang ab. Fiir ihn ist der Bischof von Rom
ein Bischof wie alle andere, und er habe iiber sie keine Gewalt. Wenn
aber dieser Fremdling die Dokumente der Tradition zu Rate zieht,



— T

kann er nicht leugnen, dass alle Viter seit den Tagen der Apostel den
Primat iure divino verteidigt haben. Aber das macht auf ihn keinen
Eindruck, denn seiner Lehre nach ist der unanimis consensus der
Viter noch keine bindende Glaubensregel, denn was zum Glauben
gehort, werde von der Kirche ausschliesslich auf einem Konzil fest-
gesetzt. Weil aber die sieben allgemeinen Konzilien nicht den
Primat nach gottlichem Recht gelehrt haben, gehore es zu den zwei-
felhaften Meinungen.

Sodann greift «der Autor» die Autoritit der Bischofe an und be-
hauptet, das Episkopat sei nicht von Christus eingesetzt worden. Nur
das sacerdotium sei gottlicher Herkunft. Der « Autor» weiss natiirlich,
dass die Kirche diese Irrtiimer verurteilt hat, aber er verdreht die
historischen Tatsachen und korrumpiert Bibel- und Viterstellen. In
seinem Brief vom 8. September fiigt der Autor noch neue Ketzereien
hinzu, denn er verteidigt die Meinung, dass eine Confessio fidei nichts
anderes enthalten diirfe als die in der HI. Schrift geoffenbarten
Wahrheiten. Mit dem allem steht er in Widerspruch zum Trienter
Konzil. Die Synode solle diese Trrtiimer darum mit einer censura
solemnis verurteilen.

Nach dieser energischen Philippika schritt die Synode zur Er-
nennung von drei Untersuchungsausschiissen: a ) gegen « Préecis d'un
acte de dénonciation», b) gegen die Irrtiimer Hardouins und Berru-
vers, ¢) gegen die Irrtiimer Pichons. Gewidhlt wurden in die erste
Kommission: der Bischof von Haarlem, Dekan Meganck, van
Binckum und Brons. In die zweite: der Bischof von Deventer, van
Maren, Gyselink und van Schendel. In die dritte: Faber, Kenens,
Milius und de Haen.

Weil die Untersuchungsausschiisse noch nicht mit der Vorunter-
suchung fertig waren, schritt man in der vierten Sitzung (14. Septem-
ber) zur Behandlung disziplinirer Fragen tiber die Verwaltung der
Sakramente. Beziiglich des Taufsakramentes wurde beschlossen:
Kinder sollen kiinftichin nicht mehr zu Hause, sondern nur in der
Kirche getauft werden «nisi gravis causa aliud exigat»!). Ks soll ein
Taufregister eingefiithrt werden ; eine Abschrift der jihrlichen Taufen
sei dem Erzpriester einzusenden. Die Gliubigen seien iiber die Tauf-
gnade, die Paten tiber die Bedeutung der Taufgeliibde zu unterrich-

1)y Zur Erklirung dieses Beschlusses sei bemerkt, dass es den Katholiken
in Holland von jeher verboten war «6ffentlich», d.h. in der Kirche, zu taufen.
Zur Zeit des Konzils wurde es gestattet.



ten. Bei der Spendung der Sakramente sei das Rituale Romanum zu
benutzen. Kis wurden die Worte «sicuti hue usque in usu fuit» hinzu-
gefiigt, «weil man den Jesuiten keinen Anlass geben wollte zu sagen,
die Utrechter hitten frither ein anderes Rituale gebraucht)». Die
Frage tiber den (iebrauch der Muttersprache bei der Spendung der
Sakramente rief wiederum lebhafte Diskussionen hervor. Bezeich-
nend fir die Auffassungen des Bischofs von Haarlem ist die Bemer-
kung im «Diarium»: « Der Bischof von Haarlem erklirt nachdriick-
lich, alle Griinde zugunsten der Muttersprache widerlegen zu wollen.
Einen solchen Beschluss wird er niemals annehmen.» Das Benehmen
dieses Bischofs ist um so auffallender, als schon vor der Trennung da
und dort die Muttersprache bei der Sakramentsspendung gebriuch-
lich war. — Es folgten dann noch einige Fragen aus der Praxis: « Darf
man einer Frau, die das Ostergebot vernachlissigt hat, oder einer an-
deren, die eine Fehlgeburt gehabt hat, die Aussegnung einer Wach-
nerin erteilen ¢ Beide Fragen wurden verneinend beantwortet; im
ersten Fall wegen der Ubertretung des 1V. Lateranums; im zweiten,
weil es aus dem Aussegnungsritus deutlich hervorgeht.

* * *

In der fiinften Sitzung (Donnerstag, den 15. September) nahmen
die Viiter das erste Referat Megancks entgegen iiber die Irrtiimer be-
ziiglich der von Innocenz X. und Alexander VII. verurteilten fiinf
jansenistischen Thesen. Der fast achtzigjihrige Kapiteldekan, dem
die ganze Widerlegung le Clercs aufgetragen war, fithrte darin aus:
«Der Verfasser» des «Précis» behauptet mit einer unerhorten Ver-
messenheit, dass der eigentliche und natiirliche Sinn der fiinf Thesen
vollkommen katholisch sei?). « Wir beschuldigen ihn deswegen nicht,
denn in der Gnadenlehre denkt er wie die katholischen Theologen.»
Aber er irrt, wenn er meint, dass diese Thesen an und fiir sich nichts
anderes als die genuine Lehre darstellen. denn damit kommt er in
Widerspruch mit den Papsten. Jedermann weiss, dass Rom die Lehre
Augustins immer gutgeheissen habe, wie das aus den Entscheidungen

1) Die Utrechter Kirche besass kein eigenes Rituale. Rovenius (1614 bis
1651) fithrte das Rituale Romanum ein, aber gab daraus eine verkirzte Kdi-
tion, die auch von Neercassel gutgeheissen war. Obwohl das Konzil das Rituale
Romanum einfithrte, blieb im Notfall die Ausgabe des Rovenius erlaubt.

%) Le Clere war mit dieser Meinung in guter Gesellschaft. So dachten
auch die Jansenisten der ersten Generation, wie die Nonnen und Solitaires von
Port-Royval.



— 74 —

Innocenz’” X. und Alexanders VII. unzweideutig hervorgeht!).
Immer haben die Pipste dafiir Sorge getragen, dass die Lehre Augu-
stins nicht verletzt wiirde. « Was unsere Kirche betriftt, so sind wir
immer in die Fullspuren der edlen Verteidiger der Wahrheit getreten
und haben es an Ehrfurcht vor dem HI. Stuhl nie und in nichts fehlen
lassen.» Dieser Autor aber hat die Frechheit, zu behaupten, die
Pépste hitten hartnickig und unrechtmissig die gratia efficax und
die praedestinatio gratuita formell verurteilt. Die Papste als abge-
sagte Anhinger des Irrtums hinzustellen, wie es dieser Autor tut, ist
eine schnode Beleidigung, die unsere tiefe Entriistung erregen muss.
Sodann trug Meganck zwei Stellen aus dem «Précis» zur Verurteilung
vor: « Voila ce que renferment en raccourci les vérités de la grace et de
la prédestination... Ce sont-1a les vérités que Dieu ordonne de pu-
blier de race en race. Cependant ce sont ces mémes vérités, que les
Evéques de Rome défendent sous les punitions les plus terribles,
d’annoncer, d’enseigner, et de publier sous quelque prétexte que ce
soit.» Und «Les Evéques de Rome, par un progres de hardiesse et
d’iniquité en sont venus jusqu’au point de les condamner formelle-
ment». Die Synode verdammte dann diese These als «falsch, ver-
leumderisch und fiir die Pipste und den HI. Stuhl beleidigend 2)»,
und stellte als ihre Lehre fest: «Doctrinam de gratia ... ac ... de
praedestinatione ... a sanctis doctoribus Augustino et Thoma tradi-
tam, Verbo Dei, Summorum Pontificum et Conciliorum Decretis. . .
consonam esse.» — Mit dieser Entscheidung ist die wegen ihrer Treue
zum Augustinismus vom Papsttum iiber hundert Jahre beschimpfte,
verhohnte und schliesslich aus der kirchlichen Gemeinschaft ausge-
stossene Utrechter Kirche — der letzte Hort der augustinischen Gna-
denlehre — auf einmal um des I'riedens willen zur Schleppentriigerin
desselben Papsttums geworden! Wie sind die Helden gefallen! Diese
steinharte Verleugnung der ganzen kirchlichen Vergangenheit wird
fiir die Nachkommenschaft immer unfasslich bleiben.

In der noch iibriggebliebenen Zeit wandten die Viater sich wieder
disziplindren Fragen zu. Betreffs der Firmung wurde beschlossen :
die Gliubigen seien tiber die Bedeutung und die Gnade dieses Sakra-

') « Pontifices palam declaraverunt Doctrinae Christianae capita de
gratia et praedestinatione ab Augustino tradita et defensa, a se minimum
attentata fuisse, eaque aperte vocaverunt inconcussa tutissimaque dogmata.»

2) Man beachte die stets zuriickkehrende Krklirung, dass die Thesen
schmiihlich oder verleumderisch sind fiir den HI. Stuhl. Der Grund ist deutlich.
Man wollte die Gunst Roms erwerben.



-1
1

mentes griindlich zu unterrichten und vor Nachlissigkeit im Emp-
fangen derselben zu warnen. Ein Firmungsregister sei anzulegen, in
das die Namen der Firmlinge, des firmenden Bischofs und Zeit und
Ort der Handlung einzutragen seien.

In Bezug auf die Hl. Eucharistie sollen die Gliubigen zum ehr-
furchtsvollen und wiirdigen Empfang angehalten werden. Die Geist-
lichkeit soll sich beim Messelesen vor Geldgier hiiten. Das Missale
Romanum soll fiir die Sonn- und Feiertage dem Breviarium Ultra-
jectense angepasst werden. Der Vorschlag zur Revision des Utrechter
Breviers wurde zuriickgenommen, weil viele in Holland verweilende
Auslinder ihr eigenes Brevier beibehielten und man durch noch mehr
Abweichungen von dem romischen Ritus den Jesuiten keine neuen
Waffen in die Hinde spielen wollte. Von der Elevation an bis zum
Vaterunser soll die Orgel schweigen und auch nicht gesungen werden.
Die Glaubigen sollen in stiller Anbetung kniend Gott und dem Hei-
land ihren Dank darbringen. Mehr als einmal tiglich zu zelebrieren
wird verboten. Der Bischof kann, nur im Ausnahmefall, von dieser
Verpflichtung entheben. Vor der Hl. Messe sollen die Geistlichen
keinen Tabak gebrauchen!). Mit Ausnahme des Fronleichnams-
festes soll das HI. Sakrament nicht ausgestellt werden. An diesem
Tag und wihrend dessen Oktav seien Sakramentsandachten zu
halten. Uber die Frage der Ausstellung des Sakramentes am Kar-
freitag in sancto sepulchro beschloss man: «Maneat usus, tollantur
abusus.»

Bei der Besprechung der Krankenolung wurde den Geistlichen
die Pflicht eingeschiirft, die Kranken o6fters zu besuchen und zum
rechtzeitigen Emptang des Sakramentes anzuspornen. Es soll ein
Totenregister gefiihrt werden. Betreffs der Priesterweihe erhob sich
die Frage, wer iiber die Zulassung zu den Weihen zu entscheiden
habe. Es wurde bemerkt, dass die Bischofe sich nicht auf das Zeugnis
des Seminarprisidenten verlassen konnen, denn als Prisident konne
er ein gutes Zeugnis geben, wihrend er als Beichtvater den Kandi-
daten vielleicht als unwiirdig oder ungeeignet betrachten miisse. Die
Bischife sollen darum zweimal jihrlich und in Begleitung des Erz-
diakons das Seminar besuchen und die Kandidaten vor der Weihe
befragen, ob ihr Beichtvater in der Beichte mit der Weihe einver-
standen war.

1) Dieser Beschluss wurde nicht in die « Acta et Decreta» aufgenommen,
weil unter den Gliubigen Skandal und Arger entstehen konnte, wenn sie
horten, dass offenbar vor dem Gottesdienst Tabak gebraucht wurde.



— 76 —

Seine zweite Anklagerede hielt Meganck in der sechsten Silzung
(Donnerstag, den 15. September) nun iiber das Schisma der Griechen.
Darin fithrte Meganck aus : « Der Autor» behauptet, die Griechen seien
nicht schismatisch, denn sie haben den Glauben, das Bekenntnis, die
Sakramente, die Hierarchie usw. beibehalten. Man muss aber, was
der Autor aus dem Auge verliert, zwei Begriffe unterscheiden: « ) die
Kirche besitzt den wahren Glauben, b ) sie ist eine sichtbare Gemein-
schaft. Die Einheit beruht zwar in demselben Glauben, denselben
Sakramenten usw., aber das Siegel der Einheit ist die Gemeinschaft
mit dem HI. Stuhl. Wenn man diese Einheit bricht, ist man schisma-
tisch, auch wenn man am alten Glauben festhiilt. « Selbst wenn wir
zugeben wollten, dass die Pipste in der Kontroverse mit der Ost-
kirche Fehler gemacht haben, so diirfen wir dennoch nicht sagen, sie
seien deshalb schismatisch. Welche Bedenken man vielleicht gegen
das Papsttum haben moge, es bedeutet noch nicht, dass Rom die
Einheit zerrissen habe.» Die Griechen haben keinen Grund gehabt,
sich von der Einheit loszusagen, «cum semper nefas sit perrumpere
unitatem». Dann erorterte Meganck mit grosser Ausfiihrlichkeit die
(teschichte des Schismas von Photius an bis zur Kroberung Konstan-
tinopels und findet iiberall die Schuld auf Seite der Griechen. Darum
seien die nachfolgenden Thesen des « Autors» zu verurteilen: Schisma,
als Bruch innerhalb der Kirche bedeutet noch nicht Schisma mit der
allgemeinen Kirche. — Wer den Glauben, die Hierarchie, die Sakra-
mente usw. beibehilt, trennt sich nicht von der Kirche. — Es sind aus-
nahmslos die Bischife von Rom gewesen, die die Zwietracht zwischen
Osten und Westen herbeigefithrt haben. — Alle Konzilien, an denen
die Criechen nicht anwesend gewesen sind, konnen nicht als éku-
menisch betrachtet werden. — Unter allgemeinen Konzilien verstehe
ich Konzilien der ganzen allgemeinen Kirche.

Als Lehre der Synode wurde festgestellt: Die sichtbare Kirche
kann nicht von dem orthodoxen Glauben abweichen. — Der H1. Stuhl
ist das centrum unitatis, weil dieser dort von dem Apostel Petrus ge-
griindet worden ist. Wer gegen diesen Stuhl einen andern aufrichtet,
ist schismatisch. — Is gibt nie einen triftigen Grund, die Einheit zu
brechen. — Die Griechen, die diese Einheit gebrochen haben und in
dem Schisma beharren, sind wirklich und im eigentlichen Sinn schis-
matisch. — Darum werden die Thesen le Clercs als «falsch, listerlich
und fiir die allgemeinen Konzilien, fiir den HI. Stuhl und die Pipste
verleumderisch und beleidigend verworfen. Sie sind auch ketzerisch
insoweit sie lehren, dass die Orthodoxie, mit Ausschluss des Stuh-



les Petri, im Bekenntnis zum wahren und orthodoxen (ilauben
liege.

Nachdem die Vater nun schon eine Reihe Thesen le Clercs verur-
teilt hatten und noch mehrere zu erwarten waren, wurde die Frage
nach der Art und Weise der Verurteilung aufgeworfen. Sollen die
Thesen stiickweise verurteilt werden oder geniigt eine allgemeine
Zensur ! Weil man dariiber nicht einig werden konnte, ging man wie-
der «zu den Theologen». [hrer Ansicht nach sollte das Konzil handeln
wie das Konzil von Konstanz und die Thesen nur generell verurteilen,
denn die Frage, um die es sich hier handelt, sei sehr delikat. Durch die
Zensuren von einzelnen Thesen wiirde die Synode Dogmen festlegen,

ras nicht zu ihrer Kompetenz gehore. Es geniige darum, wenn die
Synode unmittelbar vor den inkriminierten Thesen ihre eigene Lehre
festlege. In diesem Sinn wurde Beschluss gefasst. Um den Kommis-
sionen Zeit zu ihrer Vorarbeit zu lassen und den anderen Gelegenheit
zu geben, Abschriften von den bereits gefassten Beschliissen anzu-
fertigen, liess man die Morgensitzung des nichsten Tages ausfallen.

Wihrend der siebenten Sitzung (am Freitag, dem 16. September)
horten die Konzilviter die dritte Anklage Megancks an, diesmal {iber
die Irrtiimer le Cleres beziiglich des Primates des Apostels Petrus und
seiner Nachfolger. Auch auf diesem Gebiet — so fithrte Meganck aus —
erneuert der Autor die abscheulichsten Irrtiimer der Feinde des HI.
Stuhles und ergiesst sich in den grobsten Beleidigungen. Zundchst
vermischt er den Begriff des Universalbischofs mit dem des Primats.
Den Titel Universalbischof haben die Pipste seit Gregor dem (irossen
immer abgewiesen, aber das will noch nicht heissen, dass sie einen
Vorrang oder eine grossere Autoritit iiber die anderen Bischiofe ver-
worfen haben. Sodann vermischt er den Primat mit dem Recht,
despotisch iiber die Bischofe zu befehlen. Es ist unnotig, in den
Piapsten den Despotismus zu bekiimpfen. Der Autor irrt aber, wenn
er glaubt, durch seinen Kampf gegen den Despotismus nun auch den
Primat iure divino vernichtet zu haben. Weiter behauptet er, die
sieben allgemeinen Konzilien hiitten dem Papst nur einen Khren-
primat zuerkannt, und er sei menschlicher Einsetzung. Zu Unrecht
beruft er sich auf die Canones 1V bis VI des Nizinums, denn wenn
dort auch nicht von der papstlichen Jurisdiktion die Rede ist, so will
das noch nicht heissen, dass der Papst keine Jurisdiktion besessen



habe. Auch das Konzil von Konstantinopel spricht mehr fiir als gegen
den Primat iure divino. Der Autor iibersieht, dass es nie ein Konzil
gegeben hat, das sich gegen diesen Primat nach gottlichem Rechte
ausgesprochen hat. Schliesslich greift der Autor auch den Primat
Petri an, und zwar weil die Viter in dieser Irage nicht einstimmig
sind und die Hl. Schrift dariiber nicht einheitlich urteilt. Wie man
auch — so Meganck — die Schriftstellen betrachtet, es lauft immer auf
einen Primat hinaus. Darum stellte er den Antrag, die folgenden Sitze
le Clercs mit einer Zensur zu belegen : « Aus der HI. Schrift ist nicht zu
beweisen, dass Christus dem Petrus den Primat verliehen hat. — Die
Viiter haben die einschligigen Schriftstellen verschiedentlich ausge-
legt. — Es ist wahrscheinlicher, dass die Bischofe mehr Nachfolger
Pauli als Petri gewesen sind. — Seit dem 3. Jahrhundert hat Rom
durch allerhand Listen mit Hilfe der Kaiser die Metropoliten unter
das Joch gebracht. - Der Bischof von Rom besitzt keinen Primat nach
gottlichem Recht. — Er hat nur einen Ehrenprimat und ist ein ge-
wohnlicher Bischof. — Der Primat der Jurisdiktion ist eine Fabel.»

Die Synode stimmte dann den folgenden Lehrsitzen einstimmig
zu: Der Bischof von Rom als Nachfolger Petri besitzt den Primat
nach gottlichem Recht. — Dieser Primat ist nicht nur ein Ehrenpri-
mat, sondern ein Macht- und Autoritatsprimat. — Der Bischof von
Rom ist als Nachfolger Petri nach gottlichem Recht das sichtbare
Haupt der Kirche und der erste vicarius Christi, dem die Sorge fiir
die ganze Kirche anvertraut worden ist. — Es wurden darum die
Thesen le Clercs als «falsch, schismatisch, irrtiimlich und im Wider-
spruch mit der Tradition stehend» verworfen. Zudem seien sie hiire-
tisch, insoweit sie lehren, dass Petrus und seine Nachfolger den Pri-
mat.nicht von Christus empfangen haben.

Dann kehrte man wieder zur Behandlung praktischer Fragen
zuriick. Uber die Ehe wurde festgestellt: Ehen zwischen Nichtkatho-
liken, die nur vor dem biirgerlichen Magistrat geschlossen werden,
sind als giiltig anzusehen. Auch Mischehen sind giiltig, auch wenn
die vom Tridentinum vorgeschriebene Form dabei nicht beobachtet
worden ist. Solange die Eheleute leben, kénnen sie keine neue Ehe
eingehen, denn das Eheband bleibt unter allen Umstanden in Kraft.
Vom katholischen Standpunkt aus sind Mischehen wohl giiltig, aber
unerlaubt. Solche Eheleute laden sich eine Stinde auf, fiir die Busse
zu tun sei. Es wird verboten, die kirchliche Einsegnung vor der biir-
gerlichen Trauung vorzunehmen. Ein Eheregister soll eingefiihrt wer-
den; Abschriften der jahrlich geschlossenen Ehen seien dem KErz-



— 79 —

priester einzusenden. Wegen der vielen Streitigkeiten zwischen Ka-
tholiken und Protestanten tiber die Giiltigkeit oder Ungiiltigkeit der
Ehen wurde beschlossen, die eigens fiir Holland von Benedictus X1V.
gegebene « Declaratio» in die Akten aufzunehmen?).

* * ¥

Die achte Sitzung (Samstag, den 17. September) war wiederum
dem « Autor» gewidmet. Zunichst hielt Meganck ein Referat iiber die
Autoritiit der zerstreuten Kirche. Der Verfasser des « Précis» — also
Meganck — kann nicht leugnen, dass der Primat des Papstes iure
divino von der ganzen Tradition bezeugt ist. Dennoch will er ihn nicht
als Dogma anerkennen, denn seiner Ansicht nach stellt die Kirche
den Glauben nur auf den Konzilien fest. Die Primatfrage aber sei nie
Gegenstand eines Konzils gewesen. Damit greift der Autor die Autori-
tat der Vater an und lisst nur wenig vom Glauben iibrig. Wie war es
dann vor Niciia ? Pelagianismus und Semi-Pelagianismus sind auch
nicht von einem Konzil, sondern von der «zerstreuten» Kirche ver-
urteilt worden. Nach Bossuet hat das einstimmige Zeugnis der Viter
immer als Glaubensregel zu gelten, denn gerade in dieser Einstimmig-
keit liegt das Siegel der Wahrheit. Darum beantragt er, die nachste-
henden Sitze le Clercs zu verwerfen : « Wenn alle Viiter oder ein grosser
Teil behaupten, Petrus sei iure divino der Erste, so ist das zwar eine
respektable Autoritit, aber noch kein Glaubensartikel, denn die
Kirche stellt den Glaubensinhalt nur fest. wenn sie versammelt, das
heisst : im Konzil vereinigt ist. — Der Primat ist darum kein Glaubens-
artikel. — Auch wenn eine Lehre Jahrhunderte lang geglaubt worden

') Auch die reformierte Obrigkeit stand den Mischehen ablehnend ge-
geniiber und suchte sie soviel wie moglich zu verhindern. Eine solche Ehe
konnte erst nach 18 Wochen geschlossen werden und musste alle 6 Wochen auf-
geboten werden. — Auch die Katholiken mussten vor dem burgerlichen Magi-
strat die I£he schliessen; eine vor dem Pfarrer eingegangene IShe wurde als
ungiiltig angesehen. Wegen dieser Streitigkeiten erliess Benedictus X1V, fir
die besonderen Verhiiltnisse in Holland eine Reihe von Vorschriften, die mass-
gebend geworden sind. Ererkliirte darin: Ehen zwischen Hiretikern in Holland
und den Generalitiitslanden, die bis jetzt geschlossen sind und in Zukunft noch
geschlossen werden, sind giltig, obwohl die durch das Tridentinum vorge-
schriebene Form dabei nicht beobachtet worden ist. Treten beide Eheleute zur
katholischen Kirche tiber, so sind sie durch dasselbe Eheband wie frither ver-
bunden, auch dann, wenn sie nicht vor dem Priester ihre gegenseitige Zustim-
mung aussprechen. Wird einer der Eheleute katholisch, so bleibt die Ehe be-
stehen ; keiner der ICheleute kann zu Lebzeiten des anderen eine neue Ehe ein-
gehen,



ist, ist sie noch keine Entscheidung der Kirche. - Die zerstreute Kir-
che stellt niemals Dogmen auf. Darauf bekannte sich die Synode zu
dem Glauben: ,,Was die doctores ecclesiae oder ein Teil derselben
einstimmig, deutlich, wiederholt und stéindig gelehrt haben, id pro
indubitato, certo, ratoque habendum esse*. — Alles was der Corpus
Pastorum tiber Glauben und Sitten lehrt, ist als unfehlbar zu be-
trachten. — Ebenfalls gilt als unfehlbar, was der Corpus Pastorum,
auch wenn sie zerstreut ist, iiber (ilauben und Sitten zu glauben vor-
schreibt.» — Die Lehre le Cleres ist darum als « vermessen, falsch, irr-
tiimlich, fiir die heiligen Viter beleidigend und héretisch» zu ver-
werfen.

Anschliessend berichtete Meganck iiber die Irrtiimer beziiglich
der Superioritit der Bischiofe tiber den Priestern. Dabei warf er dem
Autor vor, er degradiere die Bischofe durch seine Lehre, dass das
Episkopat nicht gottlicher Einsetzung sei. Seiner Ansicht nach be-
sitze jeder Priester die ganze Fiille des sacerdotiums. Christus habe
zwischen den Priestern keinen Unterschied gemacht. Es ist wahr — so
fithrte Meganck aus —, dass die alten Theologen die bischéfliche Kon-
sekration nicht als eine neue Weihe oder ein neues Sakrament aufge-
fasst haben, aber andererseits haben sie festgestellt, dass die Kon-
sekration eine Ausbreitung des Charakters der Priesterweihe ist, so
dass, wer die Konsekration empfiingt, etwas Sakramentales, und
damit die Gewalt in der kirchlichen Verwaltung empfingt. « Wenn
der Denunziant sich darauf beschréinkt hitte, diese These mit Be-
scheidenheit vorzutragen, wiirden wir ihn deswegen keiner Zensur
fir wiirdig erachtet haben, aber dieser ungestiime Mensch erneuert
die Lehre Arius’, der Priester und Bischofe absolut auf eine Linie
stellte.» Es ist wahr, dass das Neue Testament einige Stellen enthiilt,
wo die Worte Priester und Bischof promiscue gebraucht werden, aber
man solle darum nicht die Grade der Hierarchie durcheinander-
werfen. Es gibt im Neuen Testament Hirten, die den von den Apo-
steln gegriindeten Kirchen vorstanden. Diese Hirten haben nach
1. Tim. 5/19 die Befugnis, Richter iiber die Priester zu sein. Zudem
kennt die Tradition schon vom ersten Jahrhundert an das dreifache
Amt. Was ist iibrigens die Konsequenz dieser (ileichsetzung ? Dass
alle Priester die Firmung spenden und Weihen erteilen konnten. Und
schliesslich widerspricht der Denunziant dem Konzil von Trient
(Sess. 23. can. 6 und 7).

Es wurden dann folgende Thesen le Clercs zur Verwerfung vorge-
legt: «Ich habe frither gesagt, dass das Episkopat gottlicher Ein-



. 81 —

setzung ist, aber die Wahrheit gebietet, dass ich mich bei diesem
Punkt korrigiere. — Jesus Christus hat bei der Einsetzung des Prie-
steramtes keinen Unterschied gemacht — Bischofe, das heisst Pa-
triarchen, Primate, Erzbischife und Priester besitzen alle die Fiille
des sacerdotiums. - Der Priester, der an die Spitze einer Diozese ge-
stellt ist, missbraucht seine Stellung, wenn er sich iiber die Mitbriider
erhaben glaubt. — Jesus Christus hat ausdriicklich verboten, dass
unter den Hirten der Kirche irgendeine Superioritit bestehen soll.»
Hierauf erklirte die Synode: In Ubereinstimmung mit dem
Trienter Konzil gibt es eine von Christus eingesetzte Hierarchie,
welche aus Bischofen, Priegtern und Diakonen besteht. — Die Bi-
schofe stehen iiber den Priestern, und die Befugnis, zu firmen und zu
ordinieren, haben sie nicht mit den Priestern gemeinsam. Beide
Thesen sind dem Tridentiunum Sess. 23 cap. 6 und 7 entnommen. Die
Thesen le Clercs wurden dann als «falsch, fiir Bischofe beleidigend,
irrtiimlich verworfen, und auch als hiretischy, insoweit sie die von
Christus eingesetzte Hierarchie bis in die Wurzel vernichten!).

In der neunten Sitzung (Samstag, den 17.September) befasste
Meganck sich mit le Clercs Angriffen auf die Confessio Piana. Die
Bedenken des Autors — also Meganck — beziehen sich auf die Bezeich-
nung der Romkirche, als die « Mater et Magistra omnium ecclesiarum»
und sodann auf den geforderten Treueid, durch den man sich allen
pipstlichen Entscheidungen zu unterwerfen habe. Wie man sieht,
sind es dieselben Vorwiirfe, die auch von Borger und anderen gegen
dieses Glaubensbekenntnis erhoben worden waren. Demgegeniiber
betonte Meganck, dass die Piana nichts anders als die reine Lehre
des Tridentinums enthalte und von der ganzen Kirche angenommen
sei. Sodann ritt er das bekannte Steckenpferd der Nouvellistengruppe,
dass wahrer Gehorsam immer legitimer Gehorsam sei und aus dem
verlangten Eid nie ein absoluter Gehorsam abgeleitet werden konne,
denn iiber die Girenzen des Gehorsams entscheiden die Regeln der

1) Von diesem Bericht heisst es im « Diarium»: « Quae relatio mire pla-
cuit.» Nur wurden Bedenken erhoben gegen das zweite Dekret: « Ordinandi et
confirmandi potestatem non esse presbiteris cum episcopis communem.» ks
wurde bemerkt, dass in besonderen Fillen auch der Priester firmen koénne,
wenn dies auch eine potestas ligata ist. Man beschloss aber keine Anderungen
vorzunehmen, weil es die Worte des Tridentinums sind. Als man bei den Theo-
logen Auskunft holte, urteilten diese: Ein Priester ohne Delegation firmt zwar
valide sed non licite. Die Worte des Tridentinums seien darum «quoad hoc
punctum benigne accipiendan.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1960 6



— 82 __

Kirche. Schliesslich beantragte Meganck, den Brief le Clercs vom
8. September zu verurteilen.

Gerade dieser letzte Antrag brachte die Viter in grosse Verlegen-
heit. Denn hier lag ein eigenhindiger Brief le Clercs vor, und daher
war es nicht linger maoglich, seinen Namen zu verschweigen. Viele
Viter waren der Meinung, man solle le Clerc mit Namen verurteilen
und auch seine inkriminierten Schriften unumwunden nennen. Der
Bischof von Haarlem aber musste auf die Opposition in seinem Bistum
bedachtseinund bestand energisch darauf, weder Verfassernoch Buch
zu erwihnen, und zwar «ad conciliandos Harlemensium animosy. Die
Entscheidung dieser Kontroverse mussge den Theologen iiberlassen
werden. Darauf verurteilte die Synode die Thesen le Clercs, in denen
er betont: Die Professio fidei Pius’ IV. ist verbrecherisch, denn sie
strotzt von Gottlosigkeiten, die die formellen Erlasse der Kirche ver-
letzen. — Die Professio fidei missachtet die Vorschriften der Konzilien
und enthilt greif bare Ungerechtigkeiten. — Dieser Papst ist schlauer
als seine Vorgianger; er hat das Mittel gefunden, unter Vorwand eines
Glaubensbekenntnisses, die ganze Welt durch einen Treueid, gegen
den keine Berufung offensteht, zu unterjochen. — Die Synode erklirte
diese Thesen als «falsch, skandalos, Irrtiimer begiinstigend und fur
die Pipste und die Kirche selbst beleidigend» und erneuerte dann
ihre Zustimmung zur Confessio Piana, wie diese schon am Anfang des
Konzils ausgesprochen war.

Nach einem vom Kanoniker und Konzilstheologen du Tremblay
gehaltenen HI. Amt kam die Synode Sonntag, den 18.September,
zur zehnten Silzung zusammen. Zunichst befassten die Viter sich mit
der unentschieden gebliebenen Irage iiber die Formulierung der
Verurteilung le Clercs. Der erste Vorschlag der Theologen, man solle
«propositiones in libro nobis denuntiato comprehensas» verurteilen,
wurde verworfen. Der zweite: «plures alias propositiones sibi summa-
tim denuntiatas», rief lange Diskussionen hervor. Diese Umschrei-
bung fand man zu allgemein gefasst und zu vage, so dass die Prote-
stanten denken kinnten, das Konzil habe es auf sie abgesehen. Uber-
dies wollte man keine Thesen verurteilen, wenn man sie ihnen nicht
in diesem oder jenem Buch vorgelegt hatte (sibi denuntiatas). Diese
Schwierigkeit war leicht zu beheben. Die Theologen legten dann der
Versammlung le Clercs « Précis» vor und zeigten die Thesen an. Es



liegt in diesem Vorgehen ein ungesuchter Beweis dafiir, dass die Hol-
linder nur passiv am Konzil beteiligt gewesen sind, und man kann
ruhig annehmen, dass die meisten von ihnen in jenem Augenblick
zum ersten Male von dem «Précis» Kenntnis genommen haben. Die
Opposition liess sich aber von der vagen und zu aligemein gehaltenen
Fassung der Verurteilung nicht iiberzeugen. Die Bischife hieben
dann den Knoten durch mit der Entscheidung. dass die Konzils-
dekrete vorliufig nicht veroffentlicht werden sollten. Sie sollten zu-
erst nach Rom gesandt werden, und das brauche viel Zeit, und es sei
zu erwarten, dass dann vielleicht die Gemiiter der Haarlemer be-
ruhigt sein wiirden! Es sollen darum die Acta nur den Bischofen und
Erzpriestern zugestellt werden. Falls die Geistlichen sie einsehen
wollten, so konnten sie zur Lesung abgegeben werden; aber «legendo
solum, non describendo!» Ein hochst merkwiirdiges Vorgehen! Den
Konzilsteilnehmern wird ein absolutes Schweigegebot auferlegt; die
Akten werden in absehbarer Zeit nicht veroffentlicht werden: die
(reistlichen diirfen sie zwar lesen, aber nicht einmal eine Abschrift
machen!

Nun erhielt Meganck das Wort fiir seine siebente Anklage tiber
die Angriffe le Cleres auf Abliasse, Exkommunikationen und die
Tradition. Beziiglich der zwei ersten Themata beschrinkte er sich
darauf, die spottischen und beleidigenden Bemerkungen des (Gegners
zu tadeln, und stellte den Antrag, die diesbeziiglichen Dekrete des
Tridentinums seien in die Acta aufzunehmen. Uber die Tradition leg-
te er einige Thesen zur Verurteilung vor, nimlich: «Ich behaupte,
dass die miindliche Tradition sich nicht auf die Lehre, sondern nur
auf Briuche, Gewohnheiten und sonstige irrelevante Sachen bezieht.

Nach der Ansicht Augustinus’ sind alle Glaubenswahrheiten im
Alten und Neuen Testament vorhanden. — Jede mit der HI. Schrift
itbereinstimmende Tradition findet sich schon in der HI. Schrift. —
Das Dekret des Tridentinums tiber die Tradition ist nicht von Christus
oder den Aposteln gelehrt worden und steht im Widerspruch zur
Lehre der beriihmtesten Viiter. - Kin Glaubensbekenntnis, das nicht
in den heiligen Biichern zu finden ist, kann keine evangelische oder
apostolische Tradition genannt werden. — Die Synode verurteilte
diese Niitze als «falsch, skandalos, listerlich, vermessen, fiir fromme
Ohren beleidigend, schmiihlich fiir das Trienter Konzil, insoweit sie
lehren, dass es neue Dogmen geschaffen hat und in der ganzen
Kirche unbekannte, mit dem einstimmigen Zeugnis der Viiter und
dem katholischen Glauben in Widerspruch stehende IFabel als



— 84 —

Glauben der Kirche vorstellt.» In die Acta werden aufgenommen
die drei Dekrete des Tridentinums «de canonicis seripturis», «de
Indulgentiis» und «de Excommunicatione». Damit hatte der alte
Meganck die ihm zugefallene Aufgabe erfillt.

So konnte man zu den Beratungen iiber die Irrtiimer Hardouins
und Berruyers iibergehen. In seinem Kinleitungswort wies van
Zeller darauf hin, dass die Jesuiten von jeher Irrtiimer verbreitet und
namentlich die Religion verdorben haben, so dass die Worte 1.Tim.
6/5, 4/1 und 1/19 auf sie Anwendung finden. « Hardouin ist ein Mann
voller Paradoxe, Vernichter des Altertums, Triumer und Phantast
und ein wahrer Pyrrhonianer. Er vereinigt in sich die Leichtgliubig-
keit eines Kindes mit der Schwachsinnigkeit eines Greises und
schmiert die torichtesten Extravaganzen zusammen.» « Berruyer ist
der Verfasser eines gottlosen Buches, das von vielen franzosischen
Bischofen verurteilt worden ist. Er hat sich dann unterworfen , mit
der Aufrichtigkeit eines Jesuiten, aber trotzdem wird das Gift
weiter ausgestreut. Vielleicht fragt man sich: Was geht das die
Kirche von Holland an? Aber man soll bedenken, dass die Kirche
eine Einheit ist. Auf dem Titelblatt des Buches steht , gedruckt in
Amsterdam‘‘, und wenn wir auch von dem Buch keinen Schaden er-
leiden, so diirfen wir dennoch, wenn alles rund um uns herum in
Feuer und Flamme steht, nicht zuriickbleiben.»

In der elften Sitzung (Sonntag, den 18.September) referierte
darauf der Bischof von Deventer, Byevelt, freilich nur kurz, denn
¢wenn wir alle gefihrlichen und scheusslichen Irrtiimer nennen woll-
ten, wiirde man ein Buch bendtigen». Es geniige darum, sie nur
summarisch zu erwithnen und uns den Verurteilungen anderer Bi-
schife anzuschliessen. Die Irrtiimer beider Jesuiten bewegen sich
iiber das ganze Gebiet des Glaubens und der Sitten. Alles greifen sie
an: die Hl. Schrift, Dreifaltigkeit, Gottheit Christi, Gottheit des
HI. Geistes, Erbsiinde, Notwendigkeit der Taufe, das Mysterium der
Erlosung, die Dogmen der Gnade und der Pridestination. Dann
legte der Vorredner nicht weniger als 35 Thesen aus den Schriften
dieser Jesuiten vor und beantragte, erstens dagegen den katholischen
Glauben zu stellen und dann sich den Schriften der franzosischen Bi-
schofe anzuschliessen.

Von dieser langen Liste wollen wir nur einige anfiithren. Sie
lauten: Das Christentum ist unnotig gewesen und ist auch jetzt un-
notig. Mehr als 4000 Jahre lang sind die Patriarchen nur durch das



Naturgesetz gerechtfertigt geworden. Die natiirliche Religion gentigt
zur Krwerbung des Heiles. — Das Alte Testament kann nicht zum
Beweis der Wahrheit des Christentums dienen, denn es weiss nichts
von der Trinitdt oder vom ewigen Sohn Gottes. Es ist darin nichts zu
finden iiber seine Geburt, Leben, Tod, Auferstehung und Himmel-
fahrt. - Die Apostel haben sehr leichtfertig, und nur auf Grund des
Wortes Petri, der aber selber kein Zeuge der Auferstehung gewesen
ist, diese Auferstehung geglaubt. — Die Charismata der alten Kirche,
wie Prophezeiung und Glossolalie, sind natiirliche durch Studium und
Anstrengung erworbene Gaben. — Paulus hat eine ganz andere Reli-
gion gebracht als die anderen Apostel. - Die Kirche von Rom ist erst
nach der Vernichtung der jidischen Religion gegriindet worden. —
Die Kirche ist nicht heilig, denn die Heiligkeit kann man tiberall er-
werben. Sie ist nicht katholisch, denn sie umfasst nicht alle Zeiten
und nicht alle Orte. Sie ist nicht apostolisch, denn sie ist erst nach dem
Tod der Apostel gegriindet worden. — Alle Texte der HI. Schrift sind
Fiilschungen aus dem 9. oder 11.Jahrhundert. — Gott ist erst Vater
geworden, als Christus in die Welt kam. — Der HI. Geist ist nur eine
gottliche Kraft. — Die Taufe dient nur dazu, das Kind aus einem un-
vollkommenen in einen vollkommenen Lebensstand hiniiberzu-
fithren. — Christus ist nicht das ewige Wort, sondern von Gott ge-
schaffen. — Die Religion hat nicht zum Zweck, die Menschen von der
Stinde zu erlosen, sondern sie zu einer wiirdigeren und vollkomme-
neren Giottesverehrung zu bringen und den antiken Kultus zu besei-
tigen. — Gnade ist: das Beispiel Christi und seine Verkiindigung.
Der HI. Geist darf nicht «Consolator», sondern nur ¢«Exhortatory
heissen. - Der Mensch entscheidet selber iiber die Gnade. -~ Mit einer
guten Intention werden alle Siinden beschonigt.

Es wurden dann zwei Ausschiisse ernannt a ) zur Feststellung
der reinen Lehre, b ) zur Verurteilung der Casuisten. In die erste wur-
den gewiihlt: van Binckum, Brons und van Schendel; in die zweite:
Werckhoven und Gyselink. Die erste Kommission umschrieb zu-
niachst das Dogma der Trinitat gemiiss den Entscheidungen der all-
gemeinen Konzilien und behandelte dann die typisch «jansenisti-
schen» Fragen beziiglich der Gnade und Priidestination. Wegen der
Frage, wie es sich nun eigentlich mit dem «Jansenismus» der Utrech-
ter Kirche verhilt, diirfte es erwiinscht erscheinen, niher von der
Lehre des Konzils Kenntnis zu nehmen. Die Viiter lehrten: Die
ganze Nachkommenschaft Adams hat gesiindigt und ist mit Siinde
befleckt. Darum sind alle Menschen Kinder der Bosheit. Sie leben in



— 86 —

einem Zustand der Unwissenheit, Begehrlichkeit, Krankheit, Elend
und Tod, die alles I'olgen der Erbsiinde sind. — Jesus Christus hat sich
durch sein Leiden und seinen Tod Gott geopfert. Der menschgewor-
dene Gott ist der Erloser der Menschheit. Er hat sein Blut fiir alle
Menschen vergossen. — Keiner wird gerechtfertigt durch das Natur-
gesetz oder durch das Gesetz Mosis, sondern einzig und allein durch
den Glauben an Jesus Christus, den einzigen Mittler zwischen Gott
und Menschen. — Die Gnade ist absolut notwendig. — Sie wird um-
sonst gegeben, ohne jedes menschliche Verdienst. Sie ist notwendig,
um das Gute anzufangen, darin fortzuschreiten und darin bis zum
Ende zu beharren. — Diese Gnade besteht nicht in Anspornungen,
guten Beispielen und #usserlichen und innerlichen Anregungen,
sondern sie besteht in der Einhauchung der Liebe, durch die wir an-
getrieben werden, das Gute, das wir nun kennen, zu vollbringen.
Denn Gottist es, derin uns das Wollen und Vollbringen wirkt. — Auch
die Pridestination zum Heil ist absolut umsonst, ohne Vorherwissen
irgendeines Verdienstes.

Es besteht ein ewiges und unverinderliches Gesetz: der Wille
Gottes, den Gott unausloschlich unseren Seelen eingeprigt hat. -
Alles, was der Mensch in Treiheit gegen dieses Gesetz tut, sei es durch
Unwissenheit, Unaufmerksamkeit, Vergesslichkeit oder ein irrendes
Gewissen, ist Siinde. — Die Begehrlichkeit, die aus der Siinde hervor-
kommt und zur Siinde fiihrt, ist bése in sich selber. — Darum besteht
das ganze christliche Leben darin, die Begehrlichkeit auszurotten
und alle Krifte anzustrengen, damit wir das GGebot der Liebe erfiillen
und alle unsere Taten dem ewigen Ziel unterordnen. — Die (ilaubens-
regel liegt beschlossen im von Gott geoffenbarten Wort Gottes, wie
es in der HI. Schrift durch die ununterbrochene Uberlieferung zu
uns gekommen ist. Die katholische Kirche ist die untriigliche
Hiiterin und die unfehlbare Auslegerin dieses geoffenbarten Wortes
Gottes. -

Die von Hardouin und Berruyer verkiindeten Thesen werden
dann als im Widerspruch mit der eigenen Lehre stehend verworfen,
weil sie die alten Ketzereien, wie Sabellianismus, Arianismus,
Nestorianismus, Monotheletismus, Pelagianismus und Socinianismus
erneuern, die wichtigsten Mysterien des (Glaubens untergraben und
die Religion verderben. Den Geistlichen wird die Lesung der «Ins-
truction pastorale» des Bischofs von Soissons, 1. August 1759, und
die «Instruction», 24.Dezember 1762, des Erzbischofs von Lyon
empfohlen.



Die zwolfte Sitzung (Montag, 19. September) befasste sich mit den
Irrtiimern Pichons iiber die innere Beschaffenheit zum Empfang der
Sakramente. Nach einem einleitenden Wort des Promotors, in dem er
an den Laxismus der Jesuiten erinnerte, besonders aut dem Gebiet
der Beichte und der oftmaligen Kommunion, referierte Pfarrer de
Haen iiber Pichons « Esprit de Jésus Christ et de I'lEglise sur la fré-
quente communiony. Die Jesuiten — so fithrte er aus — erteilen unter
dem Vorwand der Giite und Sanftmut viel zu leicht die Absolution
und lassen Personen voll Eigenliebe zur HI. Kommunion zu, als ob
man zu den Tischen der Gotzen geladen wiirde. Alle Bedingungen
zum wiirdigen Empfang werden vernichtet ; die Religion besteht bei
ihnen nur im Beichten und Kommunizieren, und sie machen die tig-
liche Kommunion zum formellen Gebot. Sie betrachten das HI. Sa-
krament als eine Arznei gegen die menschliche Schwachheit. Darum
beantragte er, die Synode solle eine deutliche und genaue Umschrei-
bung der Kirchenlehre geben iiber die fiir eine wiirdige Kommunion
notigen Bedingungen, die Kmpfehlung des «Amor Poenitens» Neer-
cassels und der «Instruction pastorale» des Erzbischofs von Tours
«sur la justice chrétienne», und die Verurteilung folgender jesuiti-
schen Lehrmeinungen: Die Hl. Kommunion ist zur Aneignung der
Verdienste Christi eingesetzt worden. Darum ist Todsiinde kein
Hindernis zum Empfang des Sakramentes. — Es wirkt wie die Taufe,
bei der auch auf Seite des Empfingers keine Bedingungen gestellt
werden. — Menschen, die in sehr ernsten Stinden leben, werden durch
die oftmalige Kommunion zu einem besseren Leben gefiithrt. — Je
ofter ein Mensch die Absolution empfingt, um so mehr wird er ein
besserer Mensch. — Um einen Siinder zu bekehren, muss man ihn oft
kommunizieren lassen. — Die oftmalige Kommunion ist das beste
Mittel zur Bekehrung und Heiligung. — In der Hl. Kommunion ver-
nichtet Christus alle menschlichen Laster. — Die Beichte ist ein Bad im
kostbaren Blut Christi, in dem man sich wiischt von allen Siinden. —
Wenn du zur Kommunion gehst, untersuche ob du ohne Todsitinde
bist. Ist dies nicht der Fall, so beichte, damit dunicht bei der téiglichen
Kommunion fehlst. —

Dagegen sprach die Synode als ihre Lehre aus: Erwachsene, die
an den Sakramenten teilnehmen, sollen sich von weltlichen Begierden
und den Leib und Seele totenden Siinden freihalten. — Es ist immer
Busse, das heisst Betriibnis nach Gott, nitig. — Nach der Lehre der
Viter darf man Menschen, die voll von Eigenliebe sind und nur
«Gott nicht hassen», oder die nur Furcht vor zeitlicher Strafe oder



— 88 —

vor der Halle haben, nicht absolvieren. — Zum wiirdigen Empfang der
Taufe und Busse ist ein Anfang der Liebe zu Gott unerlissliche Be-
dingung. Zum wiirdigen Empfang der Hl. Eucharistie ist Heiligkeit
erforderlich, denn man darf das Heilige nur Heiligen geben. — Je mehr
ein Christ die Heiligkeit und Gottlichkeit des HI. Sakramentes
kennt, um so mehr soll er fiirchten, es ohne Heiligkeit und Ehrfurcht
zuempfangen. — Die Viiter lehren, je ofters der Mensch kommuniziert,
um so heiliger soll er sein. — Zur Absolution ist notig, dass der Ponitent
wahre Reue hat und ein Anfang neuen Lebens in ihm lebt, und er
bereit ist, Werke der Busse zu tun. - Bevor der Beichtvater die Abso-
lution erteilt, muss er im Beichtkind einen festen Vorsatz, Gott nicht
mehr beleidigen zu wollen, finden. —

Die Viter empfahlen darauf als Richtschnur fiir Beichte, Abso-
lution und Kommunionsempfang die Constitutiones Neercassels vom
Jahre 1668 und sein Buch « Amor Poenitens» vom Jahre 1686, «das
die Approbation von Péapsten, Kardinilen, Bischéfen und Theologen,
die der guten Lehre zugetan sind, erworben hat». Sodann wurde emp-
fohlen, «Instructions pastorales» des Erzbischofs von Tours, de
Rastignac, sur la «justice chrétienney, «das grosses Lob erworben hat
von Benedictus XIV, und den Theologen Italiens». Die vorgetrage-
nen Thesen der Jesuiten wurden verworfen, und zwar die iiber die
Beichte als «falsch, skandalos, Entheiligung begiinstigend, und die
erforderten Bedingungen ausschliesslich auf die dusserliche Beichte
reduzierend». Uber die contritio: als «falsch, fiir fromme Ohren be-
leidigend, seelenverderblich und irrtiimlich, insoweit sie lehren, dass
es beim Sakrament der Busse geniige, Gott nicht zu hassen oder nur
zeitliche Strafen zu fiirchten». Uber die Hl. Kommunion: als «falsch,
skandalos, zur Profanierung des H1. Sakramentes fiihrend, und auch
irrtiimlich, insoweit sie lehren, dass die wahre Religion, Frommigkeit
und Busse enthalten ist in der auswendigen Teilnahme an der éfteren
Kommunion, und behaupten, dass zur oftmaligen Kommunion solche
Bedingungen geniigen, die nicht einmal zum einmaligen Empfang
geniigen wiirdeny.

In der dreizehnten Sitzung (19. September) referierte der Semi-
narprisident nur ganz kurz iiber die neuen Casuisten und ihre Sitten-
regel. Der eine Jesuit sei wie der andere, und immer decken sie einan-
der. Er beantragt dann die Verurteilung von 24 Thesen iiber die Un-
wissenheit, das Naturrecht, die Unaufmerksamkeit, die Vergesslich-
keit, das irrende Gewissen und den Probabilismus.



Darauf stellte die Synode zunéchst ihre eigene Lehre fest: « Das
Naturgesetz ist den Menschen eingeprigt und kann nur durch die
Verblendung und Verdorbenheit des menschlichen Herzens geleug-
net werden. — In Bezug auf dieses Gesetz ist Unwissenheit im eigent-
lichen Sinn nie ganz uniiberwindlich. - Auch die Unaufmerksamkeit,
bei der man nicht an die Stinde denkt, entschuldigt nicht. — Alles was
in einem Erwachsenen in Widerspruch zu seiner verniinftigen Natur
steht, ist Siinde und eine formelle Beleidigung Gottes; nicht, wie die
Jesuiten sagen, eine philosophische Siinde. — Ein irrendes Gewissen
ist nie eine Entschuldigung fiir die Siinde, denn man handelt im
Widerspruch zum ewigen Gesetz. — Keine einzige Meinung kann wahr
sein, wenn sie der Wahrheit widerspricht. — Alle probable Meinungen
sind zu verwerfen, denn das Gesetz Gottes ist die Wahrheit, nicht
aber die Probabilitit oder Meinung der doctores.» Die von den Je-
suiten in dieser Bezichung verkiindeten Ansichten werden als
«falsch, skandalos, irrtiimlich und die ewigen Gesetze und die ganze
evangelische Moral vernichtend» verurteilt. — Weiter erkliren die
Viter: weil aus dieser falschen Wurzel die unzéhlbaren Irrtiimer her-
vorspriessen, durch die das Angesicht der Kirche tiglich geindert
und befleckt wird, verurteilt die Synode alle diese Irrtiimer, welche
tagtiglich von den Jesuiten befiirwortet werden, wie die theologi-
schen Tugenden und andere Vorschriften des Dekalogs, und nament-
lich: «circa simoniam, blasphemiam, sacrilegium, magiam, astrolo-
giam, irreligionem, idololatriam, impudicitiam, perjurium, Judicum
praevaricationes, furtum, compensationes occultas, homicidium,
parricidium, suicidium, regicidium etc.» Sie verurteilt diese Thesen,
die schon von den Pépsten Alexander VII., Innocentius XI, und
Alexander VIII. sowie von den Erzbischiofen und Bischofen und den
Fakultiten von Belgien und Frankreich verurteilt worden sind.

Diese Auseinandersetzung mit den Jesuiten veranlasste die
Viiter zu der Frage: Ist es empfehlenswert, den Landesbehorden vor-
zuschlagen, die Ordensgeistlichkeit aus dem Lande zu verbannen ?
Die Meinungen dariiber waren sehr geteilt. Die Bischiofe von Utrecht
und Haarlem erklirten sich dagegen, denn die Weltpriester seien im
gleichen Masse korrupt wie die Regulierten. Sodann brauche man
die Ordensgeistlichen wegen Priestermangels, und schliesslich wiirde
man sich dadurch erneut den Hass der Regulierten zuziehen. Andere
dagegen vertraten die Ansicht, dass die Ordensgeistlichen die grossten
Feinde der Kirche seien, und dass, solange sie in Holland verblieben,
kein Friede moglich sei. Dekan Meganck glaubte, die Gemiiter beruhi-



— 90 —

gen zu konnen durch die Bemerkung: man solle in bescheidener
Weise den Magistraten suggerieren, in vakanten (Gemeinden nur
einen Weltpriester zuzulassen. Auf dieser Weise wire es moglich, auf
die Dauer die Regulierten loszuwerden.

sk o

In der vierzehnten Sitzung (Dienstag, den 20. September) nahm
das Konzil ein Referat des Pfarrers Gyselink entgegen tiber den Ge-
horsam an die Obrigkeit. Der Promotor bemerkte dabei: Unter den
schiandlichen Irrlehren der Casuisten gibt es eine, der wir unsere be-
sondere Aufmerksamkeit widmen miissen, nimlich die Lehre, dass
es erlaubt sel, den von Gott bestellten Obrigkeiten den Gehorsam zu
verweigern. Diese Lehre geht so weit, dass man lehrt, es sei keine
Stinde, wenn man ein Attentat auf den Souverin mache. Wir sollten
mit lauter Stimme erkliren, wie sehr wir diese Missetaten verab-
scheuen. Gyselink rapportierte nun ganz kurz und begniigte sich mit
der Vorlegung einiger jesuitischer Thesen, dieses Inhaltes: Geist-
liche sind nicht verpflichtet, den biirgerlichen Gesetzen zu gehor-
chen, denn sie sind von diesen Gesetzen exempt. — Was der Apostel
sagt iiber Steuerzahlen, gilt nur fiir die Biirger; die Geistlichkeit ist
dem nicht unterworfen. — Wenn Fiirsten die Geistlichkeit unter ihr
(esetz bringen wollen, tun sie dies mit Verlust ihrer Seele. — Auch die
Geistlichkeit, die die kirchliche Freiheit und die von Gott gegebene
Immunitit preisgibt, tut dies gleichfalls mit Verlust ihrer Seele. —
Der Papst kann die Glaubigen von ihrem Treueid an den Fiirsten
entbinden, wenn dieser tyrannisch handelt. — Es ist einem Kinde,
einem Klosterbruder oder Untertan erlaubt, zum Schutz seines Le-
bens sich gegen den eigenen Vater, Abt oder Fiirsten zu verteidigen
und ihn zu toten, wenn ihr Tod keine grossen Folgen wie Krieg mit
sich bringt. — Diese und noch vier andere Thesen gleichen Inhaltes
wurden verworfen als «falsch, skandalos, verfithrerisch, im Wider-
spruch stehend zu der Liebe und dem Naturrecht, schnéde Mord-
anschlige und Fanatismus begiinstigend, die menschliche Gemein-
schaft zerstorend, das Gemeinwohl, Konige und Fiirsten mit unmit-
telbaren Gefahren bedrohend». «Alle Priester und Gliubigen sollen
stiindig und inbriinstig fiir die Hochmogenden Herren und fiir den
offentlichen Frieden zu Gott beten.»

Mit dieser letzten Entscheidung war die Tagesordnung der
Synode erschopft. Bei der Umfrage wurde auf Antrag des Bischofs
von Haarlem eine allgemeine Zensur aufgestellt, die auch die ge-



— 91 —

nannten Jesuiten umfasste, aber doch ausschliesslich gegen le Clere
wirksam sein konnte. Sie lautete: « Sancta Synodus judicat eos qui
in posterum (quod Deus avertat) adulterantes verbum Dei, pertina-
citer tuerentur omnes aut quosdam ex erroribus et haeresibus a
SanctoSynodo damnatis, indignos esse participatione sacramentorum
donec expurgato veteri errorum fermento, Pascha nostrum immolare
et epulari possint, non in fermento malitiae et nequitiae, sed in
azymis sinceritatis et veritatis.» Kin Entwurt zur Beantwortung von
le Cleres Brief vom 12.September wurde gutgeheissen, und der Be-
schluss, die «Acta et Decreta» nur den Bischofen und den Erzprie-
stern zuzustellen und sie den anderen Geistlichen «legendo solum non
describendo» zu tiberlassen, noch einmal wiederholt. — Als die Irage
vorgelegt wurde, wem die Acta zuzusenden seien und wann, zogen die
Franzosen ein langes Verzeichnis mit auslindischen Personen her-
vor, was unter den Hollindern starken Unwillen hervorrief. Das
«Diarium» berichtet: « Plurimis vehementer displacebat.» Wir glau-
ben, mit Recht, denn es musste fiir die Hollinder in hohem Masse
krinkend sein, dass die Franzosen alles daran setzten, die Acta
schleunigst iiber ganz Europa zu verbreiten, und sie selbst dariiber
unwissend zu lassen. Dies um so mehr, als die ganze Kirche hochst
gespannt war, von den Konzilbeschliissen Kenntnis zu nehmen.
Aber: «Sententiis in varias partes divergentibus nihil hactenus
conclusum est.»

Darum wurden die Diskussionen in der finfzehnten Sitzung fort-
gesetzt, aber auch dann wurde man nicht einig. Die Haltung der
Franzosen, die darauf erpicht waren, dass ihre Gesinnungsgenossen
in Frankreich moglichst bald mit den Konzilsbeschliissen bekannt
wiirden, andererseits aber darauf bestanden, sie den Hollindern vor-
zuenthalten, brachte die Viter in Wut. s wurde beschlossen, dass
zwei Kxemplare nach Rom geschickt werden sollten, eines fiir den
Papst, unter Siegel, das ihm «tempore opportuno» iiberreicht werden
sollte; das andere fiir den Kardinal und Sekretir der Propaganda,
Corsini. Sodann zwei weitere Abschriften an die Bischofe von
Soissons und Lyon, weil sie konsultiert worden waren und iiber die
geeignete Zeit der Veroffentlichung Rat geben konnten. Beziiglich
der Veroffentlichung in Holland wurde die Entscheidung den Bischo-
fen iiberlassen. Aber sogar diese rein innerkirchliche Irage konnte
offenbar wiederum nicht ohne auslindische Bemiihung gelost wer-
den! Die Bischofe sollten nimlich entscheiden «consultis amicis
Romanis et Gallicis».



e 09 ==

Sodann kam die Frage aufs Tapet: Welche Zeichen der Dank-
barkeit geben wir den franzosischen Theologen, «qui suo nos consilio
et opera tantopere adjuverant» ? Der Krzbischof stellte vier Exem-
plare der « Batavia Sacra» und vier Exemplare der « Historia Episco-
patuum foederati Belgii» zur Verfiigung. Der Kanoniker van Werck-
hoven fiigte noch ein « Batavia Sacra» hinzu; die Kanoniker schenk-
ten «die anderen Biicher iiber unsere Kirche», d.h. die Schriften
Van Erckels und Broedersens. Die Deputaten bezahlten die Ein-
bindekosten dieser Schriften.

In der sechszehnten Sitzung (21. September) wurden noch einige
kleinere Traktanden erledigt. Den Kopisten wurde ein kleiner Ent-
gelt (minusculum) zuerkannt, und Dupac de Bellegarde wurden seine
Portoauslagen und angeschaffte Biicher vergiitet. — Auf Initiative
des Bischofs von Haarlem wurde noch eine franzésische Schrift iiber
die Notwendigkeit der Besetzung der offenstehenden Bischofssitze,
Leeuwarden, Groningen und Middelburg, verlesen. Diese Schrift ist
tlustrativ fir das feste Zutrauen, das die Viter erfiillte, dass das
Konzil zweifellos zum Frieden mit Rom fithren wiirde! «Conclusa
semel cum Romanis pace ecclesiastica», war es zu erwarten, dass alle
seit der Neueinteilung vom Jahre 1559 gegriindeten Bistiimer be-
setzt wiirden. Und die Frage war, wie man sich dazu stellte. Die
Franzosen driangten in diesem Memorandum darauf, dass die Utrech-
ter den etwaigen Entscheidungen Roms vorgreifen und die Sitze
selber neubesetzen sollten. Denn wenn nach der Friedensschliessung
die Bischofswahlen stattfinden wiirden und die romtreuen Geistlichen
dabei mitzubestimmen hatten, wire zu befiirchten, dass Bischofe
gewihlt wiirden, «qui episcopis nostris displicerent», und daraus
kénnten «innumera mala» erstehen! Begreiflicherweise wurde iiber
diese weitgehenden Vorschlige kein Beschluss gefasst.

Nun konnte der Promotor concilii die feierliche Frage an die
Viter richten: « Placetne sacrae synodo ut ejus decreta publicentur ?»
Nach einer zustimmenden Antwort wurden dann die Kirchentiiren
geoffnet und mit der Verlesung der Akten angefangen. In der sieb-
zehnten Sitzung wurde sie fortgesetzt und beendet. Die ganze Ver-
lesung nahm vier Stunden in Anspruch. Mit einem feierlichen Te
Deum wurde das Konzil geschlossen.

Hilversum. B. A. van Kleef



	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

