
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 1

Artikel: Bericht von der VII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche in
Solothurn 12.-18.Oktober 1959

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

Bericht von der VII. Internationalen
altkatholischen Theologenwoche in Solothurn

12.-18. Oktober 1959

Es nahmen daran teil: 7. aus den Niederlanden: Bischof Pieter
Jans und sieben Geistliche, 2. aus Deutschland: Bischof J. J. Demmel
und neun Geistliche, 3. aus Österreich: Bischofskoadjutor Heinrich
Bernauer und zwei Geistliche und 4. aus der Schiveiz: BischofDr. Urs

Küry imd zehn Geistliche. Als Tagungsraum diente der Gemeindesaal

der christkatholischen Kirchgemeinde Solothurn. Die täglichen
Gottesdienste wurden in den Chorstühlen der Franziskanerkirche
Solothurn gehalten.

Eröffnet wurde die Tagung durch eine Begrüssungsansprache
vom Ortspfarrer Lothar Affolter, worauf Prof. Dr. P.J. Maan die

Leitung der Tagung übernahm.

Das erste Hauptreferat von Bischof Dr. Urs Küry, wie alle
folgenden von den Vortragenden jeweils selbst in Thesen zusammengefasst,

lautete:

Heiliger Geist, Kirche und Amt1)

A. Der Hl. Geist.

1. Der Hl. Geist ist in seinem Wirken in Kirche und Amt nur zu
vorstehen, wenn an seiner wesenhafton Gottheit und Personhaftigkeit im Sinn
des Trinitätsdogmas festgehalten wird. Andernfalls wird das Wesen der
Kirche als opus triam wio der göttliche Ursprung des Amtes2) verkannt.

2. Das Geheimnis des Wirkens des Hl. Geistes ist identisch mit
demjenigen seiner persönlichen Herabkunft. Diese erfolgt mit der Inkarnation
Christi und bleibt an seine Person und sein Werk gebunden, um sich erst an
Pfingsten auf die von Christus erlöste Menschheit, die seine Kirche ist,
auszuweiten.

3. In dieser seiner Kondescondenz («Erniedrigung») ist clor Hl. Geist
Person und Gabe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein
bis ans Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein Kommen in den Heils-

l) An der Thoologenwocho in Solothurn sind erstmals alle Referate auf
Tonband aufgenommen worden und sio werden im altkatholischen Tonbandstudio

auf Wunsch kopiert. - Anfragen und Bestellungen - unter Angabo des

Gorätetyps, der Laufgeschwindigkeit, der gowünschten Spulengrösse und ob
Zwei- oder Vierspurgerät - sind zu richten an das altkatholische Pressereferat,
Pfr. Benno Schökc, Karlsruhe, Röntgenstrasse 1.

-) Der Begriff des Amtes wird im Vortrag von Herrn Bischof Dr. Küry
immer im ursprunglichen Wortsinn verstanden: als Gefolgschaft,
Beauftragung und Bevollmächtigung durch einon Herrn.



— 49 —

stand vorsetzt und sie durch sein Gokommen-Sein in ihm erhält, schafft er
das Eino Loben, das die «Natur» der Kirche ausmacht.

B. Der Hl. Geist und die Kirche.

4. Die Herabkunft dos III. Geistes in die Kircho und sein Walten in ihr
erfolgt nach dor Grundordnung, in der dio Kircho von Christus gestiftet worden
ist. Gestiftot hat Christus dio Kirche in den Aposteln, die er als Erstberufene
durch sein messianisches Sein und Wirken zu seiner Kircho Gemeindo)
macht und zugleich mit der apostolischen Vollmacht ausrüstet, dio sie
alsbald an bostimmto kirchliche Amtsträgor weitergeben. Indem der Geist der
so strukturierten Kirche gegeben wird, ist sie Gemoinde und pnoumatische
Amtskirche von Anfang an.

5. Die Kircho ist nicht eine Gemeinschaft gleichgestellter Personen,
sondern eino in sich abgestufte Porsonon-Gemeinschaft, in der Christus als
der Horr und diesem untergeordnet die Apostol und diesen wiederum
untergeordnet dio kirchlichen Amtsträger und im Gegenüber zu ihnen die Gemeinde
im Hl. Geist oino Einheit bilden.

6. Der den Aposteln verliehene Geist ist kein anderer als der, der auch
der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird ihnen nach Johannes 20, 21 pro-
leptisch und im Sinn einor «Bosonderung» zuteil als Amtsgeist, der sie zur
Erfüllung ihres Verkündigungsauftrages ermächtigt. Nur von diesem
pneumatischen Gosamtzusammenhang her, in dem die von Christus gestiftete
Kircho als apostolische lebt, ist auch der Geist-Charakter des besonderen
kirchlichen Amtes verständlich.

C. Der Hl. Geist und das kirchliche Amt.

7. Im noutestamontlichen Zeugnis zeichnen sich im wesentlichen drei
Gruppen von kirchlichen Ämtern oder Diensten ab:
a) Dio im engeren Sinn pneumatischen Ämter (Apostol, Propheten, Lehrer),
b) dio charismatischen Dienste (Krankenhoilungon, Zungonroden, Leitun¬

gen),
c) die geordneten Gemeindeämter (Episkopen, Älteste, Diakone).

Sie unterstehen alle der Autorität der Apostel und gelten in der Regel
als vom Geist gesetzt.

8. Nur für die letzte Gruppo wird die Einsetzung durch Apostel oder
ApostelstellVertreter und damit der christologisch-apostolische
Stiftungszusammenhang bezeugt. Dioso Einsetzung erfolgt durch Handauflegung, die
als «sakramentale» Übertragung des Amts-Charismas gilt. Da die
übertragene Vollmacht nur oine ist (die abgeleitet-apostolischo), ist auch das
kirchliche Amt bei aller Vielfalt seiner Dienste nur eines.

9. Diese «horizontale» Übertragung des Amtes wird abor in ihrem
christologisch-apostolischen Stiftungszusammenhang erst wirksam durch
dio auf Grund von Joh. 20, 21 erfolgende Anrufung und Vorgegenwärtigung
des Hl. Geistes, der in der «Vertikale» als Person die Gabe des Amtsgeistes
wirkt.

In der Diskussion wird hervorgehoben, dass in den dogmatischen

Abhandlungen des Abendlandes dite Pneumatologie zu wenig
umfassend dargestellt wird, indem sie nur in der Gnadenlehre und in
der Entfaltung des trinitarischen Dogmas behandelt wird. Die für

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1060 4



— 50 —

die Beziehungen zur Ostkirche bedeutsame Frage des filioque wurde
im Vortrag nicht in Betracht gezogen, weil sich das Thema des

Vortrages mit der zeitlichen Sendung des Hl. Geistes und nicht mit dem
innertrinitarischen Ausgang beschäftigte.

Der Referent selbst machte deutlich, dass das Thema hinsichtlich

dreier Fragenkomplexe noch einer kritischen Erörterung und
einer weiteren Durchdringung bedarf. Diese Punkte sind :

1. Ist der Hl. Geist an Pfingsten persönlich herabgekommen und
nun für alle Zeit da oder geschieht bei jeder Anrufung des Hl. Geistes

im Handeln der Kirche eine neue Herabkunft
2. Kann man sagen, dass der Geist durchgehend Person und

Gabe zugleich ist
3. Ist die Einheit des dreigestuften Amtes so tiefgreifend, dass

man behaupten kann, nicht nur die Bischöfe, sondern auch die
Presbyter und die Diakone hätten Anteil an der Fülle der apostolischen

Vollmachten
Der Vortrag von Herrn Bischof Dr. Urs Küry war für die ganze

Tagung wegleitend.

Das zweite Hauptreferat hielt Prof. Dr. W. Küppers, Bonn, das
überschrieben war mit

Geist, Berufung und Auftrag im Alten Testament

Vorbemerkung: Der Weg unserer Untersuchung ist weder das Aufsuchen
alttestamentlicher Beweisstellen für bestimmte kirchlich-dogmatische Lohren
vom Hl. Geist noch die historisch-kritische Analyso der oinzelnen Elemento
des Themas. Wir versuchen vielmehr vom kirchlichen Verständnis der Frage
nach «Geist und Amt» her diejenigen Antworten aufzuzeigen, die auf der
besonderen Stufo, die das A. T. in der Offenbarungs- und Heiligengeschichte
einnimmt, dazu vorliegen. Dabei beansprucht die zentrale Bedeutung des
Handelns Gottes besondere Beachtung. Wir fragen deshalb, wio stellt sich im
A. T. das mit dom Wort «ruach» bezeichnete göttliche Handeln dar und wio
bezieht es sich auf die menschlichen Situationen und Institutionen, die durch
das Bundesverhältnis an dem Anteil haben, was in Israel Berufung und Auftrag

von Jahwo her heisst.

I. Der alttestamentliche Geistbegriff hat einerseits noch Beziehung zu
primitiven Vorstellungen, andererseits ist or abzugrenzen gegon die griechische
Philosophie, die kirchlich trinitarische Dogmatik imd dio neuzeitliche Problematik;

er ist beschränkt auf den einen, eminent bedeutsamen Vorgang:
Gott setzt sich in Beziehung zur Welt. Das Medium dieser Beziehung ist der
«Geist Gottos», d. h. Gott selbst in seinem Handeln. Daraus ergibt sich die
engste Verbindung zum «Wort Gottes»; Ps 33, 6. «Geist» verdeutlicht die
Macht- und Kraftseite dor Wirksamkeit Gottes und führt so auf die
Abhängigkeit und allen Seins von Gott. «Wort» verdeutlicht mehr die Person-



— 51 —

haftigkeit Gottos und führt auf die Bestimmung des Geschaffenen für Gott
und die Gemeinschaft der Menschen mit Gott.

Die Beschränkung bedoutet darum nicht Verarmung der Gottosvorstol-
lung, noch Verflachung dor Gottesbeziehung, sondern neben wesentlicher
Bereicherung dieser Vorstellung ihre einzigartige Intensivierung.

IL Grundlegend für die Gottesvorstelhmg und Gottesbeziehung im
A. T. ist der Gegensatz von («ott und Well, von «Geist» und «Fleisch» (Jes.
31, 3). Erst von dieser das ganze A. T. beherrschenden Voraussetzung aus
erhalten Berufung und Auftrag ihren spezifischen Sinn.

Flir den Vorgang selbst, den wir Berufung nennen, gibt es kein hebräisches

Wort, nur verbale Formen, die einen Vorgang beschreiben. Das
entscheidende ist dabei immer, das Kommen des Geistes oder des Wortes Gottes
zu bostimmten Menschen, ohne dass es von diesem her genau genommen eino
Vorbereitung gibt, und auch ohne da.ss bleibende Veränderungen äusserer
oder innerer Art diesen Menschen nachträglich kennzeichnen. Der Geist
kommt und geht, das Wort geschieht und nachdem es weitergegeben ist, hat
der Bote nichts weiter zu sagen. Hier hat ((as prophetische Element im A. T.
seino Mitte. Der Zusammenhang, in dem die Kette der Berufungen im A. T.
steht, ist das auf Jahwes Willen und seiner Treue beruhende Bundesverhältnis

zu Israel. Dass aber Berufung geschieht, ist ein Zeichen dafür, dass (Sottes
Ziel noch nicht erreicht wurde, da.ss seine Geschichte noch auf dem Wege ist.
Berufung ist deshalb eschatologisches Ereignis in der ganzen Prägnanz dieses
Begriffes: Ein Geschehen mit dem und durch welches das Ende schon da ist
und in dem zugleich klar wird, dass dieses Ziel noch nicht verwirklicht ist.

III. Der wesentlich eschatologische Charakter der Berufung, bzw. der
Kette der Berufungen mit dem Ziel der vollendeten Gottesherrschaft bedingt
den «Auftrag» bzw. die Summe aller verschiedenen Aufträge im Bundesverhältnis.

Die sozusagen punktuelle Goistwirkung bei der Berufung ist nicht zu
trennen, vom Kontinuum eines Tuns, das sich daraus ergibt. Berufung und
Auftrag stehen in einer Linie. Hier erschliesst sich der Kaum dessen, was im
A. T. die Thora, das «Gesetz», die «Weisung», heisst: Der Auftrag, der
Israol mit seiner Berufung zuteil geworden ist, besteht in der Erfüllung der
Thora. Dieso Beauftragung entfaltet sich in zwei grossen Ordnungen, der
allgemeinen, die jedem Angehörigen des Bundesvolkes die Erfüllung der Gebote
auferlegt, und der besonderen, in der die Ämter für die Leitung des Bundesvolkes

sich ergeben. In beiden Ordnungen dem von Oben her durch Geist und
Wort gegebenen Auftrag sozusagen von Unten her menschlich-geschichtliche
Traditionen und Institutionen.

Für dieses komplexe Verhältnis, das die Wirklichkeit «biblischer
Geschichte» kennzeichnet, kommen vier Gesichtspunkte in Frage:

1. Der Gesichtspunkt der göttlichen «Berufung», in manchen Fällen
auch der «Einsetzung» durch (leist und Wort Gottos.

2. Der Gesichtspunkt des aufgenommenen oder übernommenen
göttlichen Auftrages.

3. Der Gesichtspunkt dor rein menschlichen Tradition oder Institution,
die durch die Sünde zum Bollwerk gegen die Berufung und zum Hemmnis für
die Erfüllung des Auftrages werden kann.

4. Der Gesichtspunkt der gleichen menschlichen Tradition oder Institution,

die durch den Gehorsam des Menschen und die Gnade Gottos Träger
der Berufung und Organ zur Durchführung des Auftrages werden kann.

Dies lässt sich verdeutlichen an den überlieferten Institutionen des

Richters, des Königs und des Priesters, dio in Israel ins Licht von Berufung
und Beauftragung treten. Nicht dio Institution selbst wird jeweils im A. T.



— 52 —

abgelohnt; sie verfällt aber dem Gericht insoweit sie durch menschliche
Selbstherrlichkeit Gottes Herrschaftsanspruch widersteht.

Zugleich aber zeichnet sich im Sinn dos eschatologischen Momentes der
Berufung Israels in seiner Geschichte der grosso Fortschritt clor geistigen
Entwicklung vom Alten zum Neuen Bund überall deutlich ab. Die alte Form des
Richters, des Königs und Priesters wird überwundon und bleibt doch auch
wieder bestehen als Hinweis auf die grosse kommende Erfüllung. Damit führt
der Weg der Untersuchung hart an die Grenze des Neuen Bundes, in dem die
Erfüllung da ist und doch gorado dadurch die oschatologische Situation weiter
besteht, ja unerhört vorschärft wird.

Aus der Diskussion ging hervor, dass es nicht in der Absieht des

Referenten stand, neutestamentliche Ämter im Alten Testament zu
begründen mit linearer Entwicklung. Das Verhältnis von echter
Prophétie zur Berufsprophetie muss nicht in jedem Fall so bestimmt
werden, dass der Berufsprophet immer ein falscher Prophet ist. Als
Kriterium echten Prophetentums muss der Consensus aller
Bezeugungen der Geistwirkungen Gottes herangezogen werden. Das
Verhältnis des alttestamentlichen Priestertums zum Priestertum im
Neuen Bund ist durch drei Kategorien gekennzeichnet: 1. Verneinung,

2. Überbietung und 3. Erfüllung.

Das dritte Hauptreferat stammt von Pfr.Herwig Aldenhoven,
Wallbach, und behandelt das Thema :

Geist, Amt und Charisma im Neuen Testament

1. Jesus Christus ist als der vom Vater Gesandte, als der noue
Hohepriester, als der Eine Lehrer und als der Flirt und Bischof der Seelen der
eigentliche und primäre Amtsträger des Neuen Bundes. Jedes andere Amt
kann nur ein Abglanz seines Amtes sein.

2. Jesus Christus sandto seinerseits die Apostel mit bestimmten
Aufträgen in die Welt. Sie vergegenwärtigen den Flerrn und haben hiezu don
Hl. Geist empfangen. Im Hl. Geist ist der erhöhte Herr anwesend und
wirkend. So ist die Vergegenwärtigung des Flerrn durch die Apostel in der
Verkündigung getragen vom Hl. Geist.

3. Es haben jedoch nicht allein die Apostel den Geist empfangen, sondorn
die ganze Kirche. Als Verkünderin Christi, als Mitentschoidcrin über Bann
und Wiederaufnahme, als Leib des Flerrn hat die Kirche als Ganzes teil an
Sendung, Auftrag und Vollmacht der Apostel.

4. Obwohl jeder Glaubende und Getaufte den Geist besitzt und die
Gemeinde von ihm geleitet wird und auch selbst für sich verantwortlich ist,
steht doch der Apostel als der Gesandte Christi der Gemeinde grundsätzlich
gegenüber. Bei Paulus ist dies besonders deutlich. Im Gegenüber von Apostel
und Gemeindo konkretisiert sich das Gegonüber von Christus und Kirche.
Dieses in einem von Christus gesandton Amtsträger konkret wordende Gegenüber

gehört zum Wesen der Kirche.
5. Tn gegenüber dem Apostolat sekundärer, jedoch nicht wesentlich

anders zu verstehender Weise tritt der Flerr seiner Kirche auch in vom



— 53 —

Apostel beauftragten Apostelschülern (Timotheus, Titus) und vom Geist
gesetzten KirchenVorstehern (Apg. 20, 18) gegenüber. Anfänglich treten
dioso Ämter noch neben dem Apostolat sowie im engeren Sinn charismatischen

Ämtern (Propheten) ganz zurück oder sind überhaupt nicht klar zu
erkennen, mit der Zeit zeichnen sie sich aber immer deutlicher ab.

6. Es liegt in dor Sache begründet, dass zur neutestamentlichen
Begründung des kirchlichen Amtes besonders die Apostelgeschichte und die
Pastoralbriofo herangezogen werden müsson. In den grossen paulinischen
Briefon tritt nämlich der Apostel selbst so gewaltig als Leiter der von ihm
gegründeten Gemeinden in den Vordergrund, dass sich das Denkon gar nicht
mit der Frage beschäftigt, wie das im Apostolat grundgelegte Amt über die
Person des Apostels hinaus bestehen kann. Gerade auf diese Frage antworten
aber vor allem die Pastoralbriefe und zum Teil auch die Apostelgeschichte.

7. Zwischen den Aposteln und den anderen Trägern des kirchlichen
Amtes bestehen gewisse, durch den grundlegenden und daher einmaligen
Charakter des Apostolates bedingte Unterschiede, die nicht verwischt werden,
aber auch nicht die wesenhafte Einheit dieser Ämter verdunkeln dürfen. In
diesem Sinn ist die apostolischo Sukzession beroits im Neuen Testament,
besonders deutlich in don Pastoralbriefen, dor Sache nach da, wonn auch der
Begriff fehlt.

8. Geist und Amt schliessen einander nicht aus, vielmehr liegt die ganze
Kraft des Amtes darin, dass es vom Geist getragen wird. Die kirchlichen
Amtsträger sind durch don HI. Geist gesetzt (Apg. 20, 18), was Wahl durch
die Gemeinde oder Einsetzung durch dio Apostol keineswegs ausschliesst.
An einigen Stelion des N. T. ist uns die Handauflegung als Ritus zur
Übertragung der Amtsvollmacht und zur Verleihung des zur Ausübung des Amtes
nötigen Charismas bozeugt (Apg. 6, 6; I Tim. 4, 14; II Tim. 1, 6). Die Ordination

durch Handauflegung muss bereits von der palästinensischen Urgemeinde
aus dem Judentum übernommen worden sein. Es wäre also falsch, aus ihrer
verhältnismässig seltenen Bezeugung schliessen zu wollen, sie sei erst eino
Einrichtung der späteren Kirche. Die Handauflegung durch selbst
bevollmächtigte Amtsträgor ist die oinzigo Form der Übertragung der Vollmacht
und Spendung des dazugehörigen Charismas, die neutestamentliche Autorität

hat.
9. So wenig die Autorität des Apostolats die Freiheit und Mündigkeit

der Gemeinde beeinträchtigte oder ihrom Geistbesitz und dem freien Wirkon
des Geistos in ihr widersprach, so wenig soll und darf dies beim nachapostolischen

kirchlichen Amt der Fall soin.

Es wurde über Referat drei und vier eine gemeinsame Diskussion
gehalten, da die beiden Referate sich gegenseitig ergänzen. Siehe

unten

Der Tagungsleiter, Prof .Dr. P.J. Maan, sprach im 4. Hauptreferat

über

Heiliger Geist und Kirche in der Apostelgeschichte

1. Es soll der Vorsuch gemacht werden, inwieweit das Thema Hl. Geist
und Kirche in der Apostelgeschichte seinen Ausdruck findet.



— 54 —

2. Es ist wichtig, festzustellen, wio wir nach der Kritik der letzten
Jahrzehnte dio Apostelgeschichte beurteilen müssen (Litorarkritik, historische
Kritik, Traditionsgeschichte, Formgeschichte).

3. Die Apostelgeschichte ist als 2. Teil des Evangeliums zu bewerten,
also als Zeugnis und Verkündigung.

4. Die Botschaft der Apostelgeschichte wird nach formalon Prinzipien
dargestellt, bei denen das Zweiergesetz (Morgonthaler) eine grosse Rolle
spielt.

5. Das Verhältnis Hl. Goist und Kirche kann am boston bohandolt worden

im Anschluss an Apg. 2.

6. Hier kann auch die Frage gestellt werden nach dem Verhältnis von
Kircho und Sekte (Qumran).

7. Die Ansätze im 2. Kapitel der Apg. in bozug auf das Verhältnis von
Kirche und Hl. Geist, sind auch wegloitend für den restlichen Teil.

8. Die Apg. ist aufschlussreicher für das Selbstvorständnis der Kirche in
der zweiten Hälfte des 1. Jahrhunderts als Quello für die Geschichte clor
Urkirche.

9. Dieso Kirche ist durch die Gabe des Hl. Geistes die Kircho aus Juden
und Heidon.

Sie anerkennt dio Gemeinde in Jerusalem als Mutterkircho. Wenn von
einem Primat gesprochen worden darf, wäre os das Primat von Jerusalem
(Jakobus).

Dio Autorität dor Apostol ist unbestritten.
Es gibt Ansätzo für oin konziliarisches Verfahren, bei dem auch die

andoron Kirchenämter eine Rolle spielen. Von einer ausgebildeten Kirchen-
ordnung ist noch nicht die Rede.

Dor Fil. Geist wird vermittelt durch Handauflegung in der Taufe und
zur consecratio, confirmatio und reconciliatio.

Mit grosser Genugtuung wurde in der Diskussion festgestellt,
dass der Systematiker (Hauptreferat l) und der Neutestamentier
(Hauptreferate 3 und 4), obwohl sie unabhängig voneinander
gearbeitet haben, in den Ergebnissen ihrer Referate übereinstimmen.

Ergänzend wird festgestellt, dass das volle apostolische Amt
im Hinblick auf die kirchliche Hierarchie im Neuen Testament in
folgenden Tatsachen begründet scheint: Dass die Kirche das neue
Volk Gottes ist, und gerade in der Wahl der 12 Apostel die Ordnung
eines neuen Gottesvolkes begründet wird. Wie der Apostel mit dem

von ihm verkündeten Wort gleichsam eine Einheit bildet, so müssen
auch in der hierarchischen Struktur Gnade und Person in einer
Verbindung zu einander gesehen werden. Was die Geistmitteilung bei

Firmung und Priesterweihe betrifft, so kann nicht gesagt werden,
dass der Geist im Sinn eines quantitativen Mehr über die Geistmitteilung

in der Taufe hinaus gegeben wird, sondern eine Einschränkung
auf einen besonderen Auftrag und Vollmacht bedeutet im Sinn der
Jordantaufe an Christus. Nach den Schriften des Evangelisten
Johannes umfasst das Zeugnis der Kirche (Martyria) Wort und Sakra-



ment, deshalb kann die Weitergabe des apostolischen Zeugnisses
nicht auf die Wortverkündigung im engeren Sinn beschränkt werden.

Am Abend berichtete Prof. Dr. W. Küppers über seine Reiseeindrücke

anlässlich seiner Besuche in Athen, Konstantinopel, Chalki,
Belgrad, Sophia und Moskau.

Das 5. und letzte Hauptreferat bestiitt Vikar DDr. E. Hammerschmidt,

Mannheim, das lautete:

Geist und Kirche in der nachapostolischen Zeit

1. Der Geist wird in der nachapostolischen Zeit als eino undeutlich
bestimmte, überirdische Kraft begriffen, die als solche das Lebensprinzip der
Gemeinden ist.

2. Die Entartung und das Dahinschwinden dos «geistgewirkton» Pro-
phetentums machto bald einem nüchternen, moralisierenden Frömmigkeitstypus

Platz (I Klem, Hermas). Es ist ein verbreitetes, aber falsches Klischee,
dieso Periodo allein als das Feld des geistergriffenen Enthusiastikers zu sehen.

3. Das späturchristlicho Charismatikertum hat aber eine teilweise
Fortsetzung im vom Gottesdienst ergriffenen Märtyrertum der Verfolgungszeit
und im Asketentum (Mönchtum) gefunden.

4. In der tastondon Trinitätslehre, die eigentlich Logoslehre ist, ist die
Frage nach dorn Wesen und Wirken des Geistes noch kein selbständiges
Thema.

5. Im grossen und ganzen lassen sich dabei drei Auffassungskreise
unterscheiden, dio sich allerdings vielfach überschneiden und miteinander
vermischen:

I. Der Geist wird als die präexistente Seite in Christus angesehen (Barn.,
Ign., Hermas);

IL man «lenkt sich den Geist bis zur Ausgiessung mit dem Sohn identisch,
dann selbständig in der Kirche wirkend und am Weitende wieder mit
dem Sohn in Gott zurückkehrend (ökonomische Trias) ;

III. schliesslich sieht man im Geist oin neben dom Logos selbständiges, vor-
weltlichos Wesen, von dem man aber nicht wusste, ob es

a) der ewige Sohn Gottes sei,

b) das man auch für eine blosse Kraft Gottes hielt,
c) das man Christus als Diener unterordnete oder
d) hoch über ihn erhob.

6. Origines hebt ausdrücklich hervor, dass es die Glaubensregel offenlasse,

ob der Geist der Sohn Gottes sei oder nicht, ob er geschaffen oder
ungeschaffen oder ob er schliesslich ein durch den Logos geschaffenes Wesen soi.

Er selbst bekennt sich im Johanneskommentar zur letzten Ansicht.
7. Ein gutes Stück weiter führt Tertullian, der - trotz seiner subordina-

tianischen Grundeinstellung - die Logoslohre später zur Trinitätslehre
erweitert. Seine Formeln antizipieren die spätere Orthodoxie.

8. Der Anstoss dazu, den Hl. Geist in das trinitarischo Loben
einzuordnen, ging von Sabellius aus, der die vornizänische kirchliche Theologie



— 56 —

vor die Tatsache stellte, dass er den Hl. Geist neben Vater und Sohn zu einer
Erscheinungsform des einen Gottes erhob.

9. Die Klärung trat erst mit dem Jahr 381 ein, für das Athanasius (mit
ihm Basilius und dio beiden Gregore) seit 359 vorgearbeitet hatten. Damit ist
der Ort des Geistes auch für das Wirken in der Kirche bestimmt.

10. Die Trinitäts- und damit die Geistlehre nimmt nun im Osten und
Westen einen ähnlichen Weg. Das Filioque ist - trotz seiner kirchon- und
theologiegeschichtlichen Trächtigkeit - ein geringfügiger Unterschied gegenüber

den Differenzen in den Versuchen dor vornizänischen Zeit.

In der Diskussion wurde darauf aufmerksam gemacht, der
Referent habe berechtigterweise den Schwerpunkt seines Referates
auf die Lehrentfaltung über den Hl. Geist in der Kirche gelegt, wozu
der Referent erklärte, es sei schwierig, in der nachapostolischen Zeit
eine besondere und intensive Verknüpfung der Geistlehre mit dem
Amt festzustellen.

Es wurde auch die Frage aufgeworfen, zu welchem Zeitpunkt
bereits die Epiklese für das liturgische Handeln nachgewiesen werden
könne. Die Datierung der Geistepiklese in der Kirchenordnung des

Hippolyt sei strittig. Doch sei für Ägypten schon sehr früh eine

Logosepiklese bezeugt. Weil damals die dritte Person Gottes
dogmatisch noch nicht ausgeschieden war, könne man die Geistepiklese
nicht ohne weiteres gegen die Logosepiklese ausspielen, so dass zum
mindesten die Frage offen bliebe, ob nicht die Logosepiklese im Sinn
der Geistepiklese interpretiert werden könnte.

Der Referent stellte abschliessend fest, es erhebe sich hier auch
die Frage, inwieweit unsere Kategorie der Person die einzige
Möglichkeit des «Ausclrückens» ist. Der Ausdruck «Prosopon» kommt
aus der hellenistischen Welt (bzw. aus dem hellenistischen Theaterleben)

und ist erst verhältnismässig spät in die philosophisch-theologische

Begriffssprache eingegangen. In den semitischen Sprachen
fehlt ein eigentlicher Ausdruck für Person. Es gibt nur Hilfsbegriffe
wie «nefesch», «rosch», «panim», eventuell «schem». Ein aufschlussreiches

Beispiel für die Fragwürdigkeit der Terminologie und der
damit verbundenen Begrifflichkeit ist die Verwendung der Ousia

(deutera) zur Bezeichnung des göttlichen Seins. Ousia (deutera) im
aristotelischen Sinn ist eine abstrakte Grösse, ohne Realität in sich,
und kann niemals eine adäquate Bezeichnung für das göttliche Sein
in seiner Fülle sein, was eben gerade das Gegenteil der «leeren»
Ousia (deutera) des Aristoteles ist.

Die Tagimg widmete ausserdem den nichttheologischen
Faktoren bei der Entstehung der altkatholischen Kirchen vier
Kurzreferate.



— 57 —

/. Die nichttheologischen Faktoren bei der Entstehung
der altkatholischen Kirche in Holland

(Referent: Prof.M.Kok)

1. Es ist äusserst schwierig festzustellen, wo dio Oronzo zwischen
theologischen und nichttheologischen Faktoren gezogon werdon muss, ergeben
sich doch oft beide auseinander.

2. Das niederländische Volk war soit jeher ein nach Unabhängigkeit
strebendes Volk, auch in Sachen der Kirche.

3. Der Katholizismus Nordeuropas war bereits im Mittelalter anders
gefärbt als der Südeuropas.

4. Das Problem dor Gratia Dei ist in der Kirche des Westens immer ein
Gegenstand der Diskussion und des Kampfes gowesen. Haben in diesem
Kampf auch rein menschliche und politische Faktoren mitgespielt, so ist er
seinem Wesen nach aber ein rein theologischer.

5. Der Unterschied zwischen dem Klerus der Kirche von Utrecht und
den Ordensgeistlichen, besonders der Jesuiten, führte zu endlosen
Konflikten.

6. Die auf Botreiben des Inquisitors Sonnius von Paid IV. durchgeführte
Reorganisation der kirchlichen Hierarchie in den Niederlanden ist grossen-
teils auf politischo Motive zurückzuführen.

7. Bei der Entstehung der altkatholischen Kirche Flollands spielte im
Vergleich zu den nichttheologisohon Faktoren der theologische F"aktor: die
Bedeutung der Gnade Gottes für den Menschen, dio ausschlaggebende Rolle.

In der Diskussion wurde die Notwendigkeit aufgezeigt, den
Bereich der nichttheologischen Faktoren ohne Vorurteil zu
untersuchen. So sollte zum Beispiel auch von unserer Seite das Phänomen
des Jesuitismus einmal umfassend beleuchtet werden, ohne dabei
in eine vereinfachende Schwarzweissmalerei zu verfallen. Könnten
nicht zur Erfassung nichttheologischer Faktoren auch nichttheologische

Fachleute herangezogen werden Die Gefahr der theologischen

Inzucht wäre auf diese Weise gebannt. Es ist schwer, die
Grenze zwischen theologischen und nichttheologischen Faktoren
festzulegen. Aber alles, was von Gott bestimmte Geschichte ist, ist
in einem weiteren Sinn auch theologisch.

2. Die nichttheologischen Faktoren bei der Entstehung
der christkatholischen Kirche der Schweiz

(Referent : Pfr. Dr. h.c. O. Gilg)

Dieser Vortrag wird an anderer Stelle in der IKZ in extenso
veröffentlicht.



3. Die nichttheologischen Faktoren bei der Entstehung
der altkatholischen Kirche Deutschlands

(Referent: Pfr.A.Degen, Zell)

Der Referent führte aus, dass dieEntstehung des altkatholischen
Bistums von Deutschland auf dem Hintergrund von drei geschichtlichen

Bewegungen gesehen werden muss, nämlich des Ultramontanismus,

des Liberalismus und des Kulturkampfes. Der Vortragende
betonte mit Nachdruck, die Kirche dürfe in der Ausübung ihres
Auftrages nicht der Versuchung unterliegen, sich mit politischen und
geistigen Machtkonstellationen zu identifizieren.

4. Die nichttheologischen Faktoren bei der Entstehung
der altkatholischen Kirche in Österreich

(Referent: Personalpfr. N. Hummel)

Der Referent legte folgende Thesen vor :

I. Der Begriff bzw. der Ausdruck «nichtthoologischo Faktoren» ist
ersichtlich aus der IKZ 1952, S. 169 f.

II. Parteipolitische Faktoren.
1. Parteipolitische Faktoren: Vorherrschaft des Liberalismus im

7. und 8. Jahrzehnt dos 19. Jahrhunderts. In bezug auf Religion und Kirche
negativ - desinteressiert, im besonderen antirömisch und antikonkordatär.
Das Konkordat von 1855 eine Bindung von Thron und Altar im reaktionären
Sinno. Das kultuspolitische Konzept des liberalen Ministors für Kultus und
Unterricht Dr. K. von Stremayr war uneinheitlich, Kaiser Franz Josef
verhielt sich den kultuspolitischen Tendenzen des Liberalismus gegenüber
zurückhaltend, sämtliche Bischöfe, unterwarfen sich den Beschlüssen des

Vatikanums, die Landtagswahlon im Sommer 1871 brachten den klerikalen
und ultramontanen Parteien Stärkung, dio zahlreichen Fluldigungsadresson
an Döllinger blieben nur Gesten. - Mangelnde Bildung in breiten
Volkskreisen. Lediglich in einzelnen Städten kam es zum Aufbau «altkatholischcr»
Organisationen.

2. Staatskultusrechtlicho Faktoren: Die staatskultusrechtlichen
Verhältnisse waren in Österreich uneinheitlich, zur Bildung altkatholischer
Gemeinden nicht förderlich. Nach der Rechtslage konnte sich dio altkatholische

Kirche nicht als katholische Kirche konstituieren.
3. Soziale, im besonderen wirtschaftliche Faktoren : Dio

Angehörigen der Altkatholischen Kirche gehörton vorwiegend den sozial und
wirtschaftlich schlecht gestellten Schichten an. Dadurch Mangol an führenden

Persönlichkeiten und ungünstige Finanzlage der altkatholischen Kirche.
Hingegen Begünstigung in der Entwicklung durch die Auswirkung der
Versammlungs- und Koalitionsfreiheit.

Aus der Aussprache ging hervor, dass die Themastellung der

«nichttheologischen Faktoren», sowohl für einzelne Referenten, wie



— 59 —

zahlreiche Teilnehmer in formeller Hinsicht unbefriedigend war.
Man könnte unter diesen nichttheologischen Faktoren auch die
inneren Beweggründe und Motive verstehen, welche die Väter der
altkatholischen Bewegung mitveranlasst haben, ausserhalb der
römischen Oboedienz selbständige Bistümer zu organisieren. Die

Klärung dieses Begriffes könnte den altkatholischen Kirchen zu
einem besseren Selbstverständnis verhelfen und die Arbeit zur
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen fruchtbar
machen.

Am Samstag traten nacheinander die verschiedenen
Ausschüsse zusammen. Hier das Resume ihrer Beratungen :

Die nächste Theologenwoche soll I960 in Amersfoort
stattfinden, und zwar möglichst in der zweiten Septemberhälfte mit dem
Thema der «Sanctificatio». Daran soll sich eine anglikanisch-altkatholische

Konferenz für 3-4 Tage in Lincoln anschliessen, wozu die
Soc. S. Willibrord noch näher zu präzisierende Themen vorgeschlagen

hat.
Der Altkatholikenkongress soll 1961 in Haarlem vom 30. August

bis 3. September stattfinden. Dazu werden folgende Themen
vorgeschlagen: Unsere Stellung zur Orthodoxie, Arbeit - Beruf- Freizeit,
Liturgieerneuerung (Erreichtes und Erstrebtes), Leben mit der
Kirche, Kirche und Welt, Ökumene (Einheit, Zeugnis, Dienst),
Problematik des Gottesdienstes und der Teilnahme.

In der internationalen liturgischen Kommission berichtete
Dozent lie. K. Pursch über das soeben fertiggestellte Altarbuch und
die weiteren Pläne hinsichtlich des Rituale und des Gebet- und
Gesangbuches, desgleichen Prof. Maan über das neue Messbuch für
die Gläubigen, Prof. Rüthy über das bisher Erreichte in der Schweiz
und Bischof-Koadjutor Bernauer über die Pläne in Österreich.

Die Theologenwoche schloss mit dem von Pfr. Affolter unter
Assistenz von Pfr. Schöke und von Pfr. Pursch am Sonntag in der
Franziskanerkirche gehaltenen Gottesdienst und einer Festpredigt
von Pfr. lie. K. Pursch über das Priestertum.

Ernst- Wilhelm Heese

Ernst Kreuzeder

Josef Fridolin Waldmeier



— 60 —

Kirchliche Chronik

Katholisches Manifest der «American Church Union»1). Anlässlich

der im Oktober 1959 in New York abgehaltenen Tagung des nationalen
Rates dieser grössten Organisation innerhalb der Protestantisch-Bischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten von Nordamerika wurde ein Manifest
erlassen. Dessen erster Teil ist dem Wirken in der Vergangenheit gewidmet,
wobei natürlich in besonderer Weise des hundertjährigen Bestehens der im
Jahre 1859 gegründeten englischen Church Union und der ihr zugrundeliegenden

Oxford-Bewegung der dreissiger Jahre jenes Jahrhunderts gedacht
wird. Die grundsätzlichen Gedanken des zweiten Teiles umschreiben den

theologisch-kirchlichen Standort dieser Organisation, die sich die Bewahrung,

Verteidigung und Verbreitung des alten katholischen Glaubens in der
eigenen Kirche zum Ziele setzt, und zwar unter der Devise : « Katholische
Wahrheit, evangelischer Eifer, ökumenischer Geist.». Zugleich stellen die

grundsätzlichen Erklärungen, die hier im Wortlaut folgen, das

Aktionsprogramm für die nächste Zukunft dar.

Nach einem historischen Rückblick visiert das Manifest das vordringlichste

Problem des soeben angebrochenen neuen Jahrzehntes wie folgt: «Zu

Beginn der zweiten Dekade eines erweiterten „Church Union"-Programms
in den USA stehen wir Problemen von weitreichender Bedeutung gegenüber.
Die Bewegung zur Wiedervereinigung der Christenheit nimmt ihren
Fortgang, und wir sind Gott dankbar für die erneuerte Sehnsucht nach Einheit.
Aus der Mitte der modernen „Ökumenischen Bewegung" werden Stimmen
laut, die uns verkünden, die Berufung der Anglikaner bestehe darin, ihre
Identität aufzugeben und sich in einen Typus amorpher protestantischer
Prägung einschmelzen zu lassen. Andere Stimmen hingegen betonen beharrlich,

dass der grosse Beitrag der Anglikaner innerhalb der Ökumenischen

Bewegung in der Verteidigung katholischen Glaubens und katholischer
Kirchenvcrtassung besteht. Mutig Zeugnis zu geben für den schriftgemässen
,,Glauben, wie er einst den Heiligen überliefert wurde", wird das angestrebte
Ziel der „American Church Union" in diesem nächsten Jahrzehnt sein.»

Wie dieses Ziel zu verwirklichen ist, wird in mehreren kurzen Abschnitten

folgendermassen dargelegt:

« Unser Glaube an die Bischöfliche Kirche

Als Glieder der „American Church Union" bestätigen wir erneut unsere
Überzeugung, dass die Bischöfliche Kirche und die Anglikanische
Kirchengemeinschaft wahrhaftige Teile der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche Jesu Christi sind. Wir legen Zeugnis ab für die Tat-

*) Living Church vom 15. November 1959 und Altkatholischer Internationaler
Informationsdienst vom 10. Januar i960.



— 61 —

sache, dass die Bischöfliche Kirche sich nach dem überlieferten katholischen

System mit seinen wesentlichen Elementen - Glaube, kirchliches Amt,
Sakrament und Gottesdienst - richtet und dessen Befolgung vorschreibt und
dass ihre Liturgie - vollzogen von Geistlichen, welche hinsichtlich
Kirchenverfassung und Glaube in der apostolischen Sukzession stehen - all die
wesentlichen Merkmale eines gültigen eucharistischen Ritus umfasst. Aus
diesem Grunde - weil die geschichtlichen Ereignisse innerhalb der
amerikanisch-bischöflichen Kirche eine Lage herbeiführten, in der die katholische
Wahrheit nicht überall gelehrt, zur Kenntnis genommen oder praktiziert
wird (und dies trotz unserer offiziellen Verpflichtetheit zu diesem Glauben) -
sind wir als Mitglieder der „American Church Union" entschlossen, unsere
Anstrengungen zu verdoppeln, und legen den Hauptakzent auf Unterweisung
in der Lehre sowohl innerhalb als auch ausserhalb des kirchlichen Raumes.

Wir bedauern die im Volksmund üblichen Unterscheidungen, in denen die
einen Gemeinden innerhalb der Bischöflichen Kirche „katholisch" genannt
werden, als ob andere dies nicht wären. Wir sind der Überzeugung, dass alle
Gemeinden der Bischöflichen Kirche katholisch sind, alle Priester der
Bischöflichen Kirche katholische Priester und alle Glieder unserer Kirche
katholische Christen sind. Dabei verwenden wir den Begriff „katholisch"
allerdings nicht in dem verengerten Sinn, in welchem er häufig auf jenen Teil der

Kirche angewendet wird, den wir als die Heilige Römische Kirche kennen.

Wir denken vielmehr an die katholischen Grundlagen der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft, wie ihre 1867 im Lambeth-Palast zu London
versammelten Bischöfe sie beschrieben haben, als sie die Anglikanische
Kirchengemeinschaft als eine Familie katholischer Kirchen bezeichneten, die
miteinander verbunden sind durch die gemeinsame Treue zum hergebrachten
Glauben der Heiligen Katholischen Kirche, wie er durch die Heilige Schrift
gelehrt, von der Urkirche festgehalten, in den Glaubensbekenntnissen

zusammengefasst und von den unbestrittenen allgemeinen Konzilien bestätigt
worden ist.

Unsere Bischöfe

Wir haben den Wunsch und die Absicht, der kirchlichen Obrigkeit -
gemäss freiheitlicher Verfassung eingesetzt und nach synodaler Ordnung
verwaltet - echten und kanonischen Gehorsam zu erweisen. Wir sind bereit,
die gottesfürchtigen Ermahnungen unserer Bischöfe anzunehmen. Die
Geschichte der katholischen Erneuerung hat indessen deutlich den Beweis

menschlicher Schwäche gegeben bis zu dem Grade, dass in unsern Tagen
viele jetzt sich erheben, um das einen Segen zu nennen, was in der Vergangenheit

bitter bekämpft worden war.
Wir sind nicht geneigt, willkürliche Entscheidungen, Anordnungen oder

Handlungen gutzuheissen, welche mit unserer vornehmsten Verpflichtung,
nämlich den rechten Glauben hochzuhalten und zu verteidigen, in Widerspruch

stehen. Wir glauben, dass der Gnindsatz des hl. Vinzenz (quod



— 62 —

ubique, quod semper et quod ad omnibus - immer, überall und von allen) -
wie er von den anglikanischen Reformern angewendet wurde - immer noch
ein zuverlässiger Maßstab ist, nach dem individuelle Machenschaften und
Grundsätze zu beurteilen sind, jene von Bischöfen mit eingeschlossen. Immer
noch vermag desselben hl. Vinzenz' Rat uns zu beeindrucken: „Wo ein
einzelner Teil von Häresien verderbt ist, da zieh die Welt dem einen Teil vor;
doch wenn der überwiegende Teil befallen sein sollte, dann gib dem
Althergebrachten den Vorzug."

Da wir glauben, dass die Kirche nur Eine ist, beten wir täglich durch
unsern Gebetszyklus für die Wiedervereinigung der Christenheit und sehnen

uns nach der Wiederherstellung der sichtbaren Gemeinschaft zwischen all
denen, die den apostolischen Glauben bekennen und besitzen, sich stärken

mit den apostolischen Sakramenten, sich auf dieselbe Heilige Schrift berufen
und dasselbe apostolische Amt besitzen - nicht etwa bloss im technischen Sinn
der Teilhabe an der apostolischen Sukzession, sondern in unveränderlicher
Treue um Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Glauben.

Die Heilige Römische Kirche

Während wir anerkennen, dass im Westen von alters her dem Pleiligen
Stuhl zu Rom ein Ehrenprimat zukam, glauben wir doch, dass manche

Ansprüche der römischen Päpste in Vergangenheit wie Gegenwart, welche nicht
die Zustimmung der gesamten Kirche gefunden haben (z. B. Suprematie über
allgemeine Konzilien der Kirche, unmittelbare Jurisdiktion in jedem Bistum
der Christenheit, Unfehlbarkeit bei Entscheidungen „ex cathedra" in
Sachen des Glaubens und der Sitten), keinerlei ökumenische Autorität
besitzen. Wir beten für eine sichtbare Einheit mit der Römisch-Katholischen
Kirche so gut wie mit allen anderen Gemeinschaften christlicher Völker.

Unsere protestantischen Brüder

Wir betrachten unsere protestantischen Brüder als Mitarbeiter beim
Aufbau des Reiches Gottes und bei der Abwehr von Angriffen auf den christlichen

Glauben und die christlichen Sitten; wir freuen uns über den Segen,
der ihre geistlichen Verrichtungen begleitete, und beten, dass sie mit uns den

ganzen katholischen Glauben anerkennen mögen. Es ist unsere feste

Überzeugung, dass bei allen Bestrebungen, welche die Wiedervereinigung der
Christenheit zum Ziele haben, die Grundsätze des Chicago-Lambeth-
Quadrilaterals, verstanden in ihrem ursprünglichen Sinne, mass- und
richtunggebend sein müssen.

Die Einheit der Heiligen Katholischen Kirche

In der Überzeugung, dass Einheit ihren Anfang innerhalb unserer
eigenen Reihen nehmen sollte, treten wir ins zweite Jahrzehnt des erweiterten

„American Church Union"-Programms und ins dritte Jahrzehnt des Lebens



— 63 —

und Wirkens der „Church Union" in den Vereinigten Staaten mit dem starken

Verlangen, alles in unserer Macht Stehende zu tun, um die Bande der
Brüderlichkeit zu stärken, welche uns sowohl mit all unsern Brüdern in der
weltweiten Anglikanischen Kirchengemeinschaft als auch mit unsern Brüdern
in der Heiligen Römischen Kirche, den östlichen Orthodoxen Kirchen, den

Altkatholischen Kirchen, der Polnisch-Nationalen Katholischen Kirche und
der Philippinischen Unabhängigen Katholischen Kirche vereinen. Indem wir
mit den früheren Führern der katholischen Erneuerungsbewegung in der

Anglikanischen Kirchengemeinschaft daran festhalten, dass die katholische
Tradition den wahren Geist der Bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten

von Amerika verkörpert, ist es unser Ziel, wie es auch das Ihrige war, zu
überzeugen und nicht einen Zwang auszuüben, und die Einheit des Geistes

im Bande des Friedens zu bewahren.

Im Bewusstsein unserer Unvollkommenheit weihen wir uns erneut dem
Dienste Gottes und beten, dass durch unsere Arbeit das Reich Gottes und die

Ehre Seines heiligen Namens zunehme, und fordern unsere Glaubensgenossen

auf, uns beizustehen bei der künftigen Entwicklung der „Church Union"
als eines Instrumentes für die Einigung der Bischöflichen Kirche auf der

Grundlage dieses jahrhundertealten katholischen Glaubens, welcher für uns
bewahrt ist im Gebetbuch und in der Überlieferung - alles zur Bekehrung von
Seelen zu Jesus Christus und zur Ausweitung Seines Reiches. »

Schweden erhält die ersten weiblichen Priester1). In Ausführung
des 1958 von der Synode gutgeheissenen Regierungserlasses über die Zulassung

von Frauen zum kirchlichen Amt2) beschloss Mitte Januar i960 die
Bischofskonferenz der schwedisch-lutherischen Kirche, im kommenden

Frühjahr die ersten drei Theologinnen zu ordinieren. Schon vor 2 Jahren

waren insbesondere in den offiziellen Kreisen der Kirche von England grosse
Bedenken gegen diese tiefgreifende Neuerung laut geworden. Erst kürzlich
brachte der Erzbischof von Canterbury dieselben in einem Brief an den
Erzbischof von Uppsala nochmals zum Ausdruck, indem er u.a. schrieb: «Die
Ordination von Frauen in der Kirche von England käme nie in Frage, und es

würde ein allgemeines Bedauern auslösen, dass eine Kirche, mit welcher diese

solch freundschaftliche Beziehungen pflegt, durch diesen Schritt eine Ursache

zur Meinungsverschiedenheit heraufbeschwören sollte »:1). Das Aussenamt der

Kirche von England hat denn auch nach Bekanntwerden des Beschlusses der

Bischofskonferenz sofort in einer kurzen Vernehmlassung offiziell das tiefe

Bedauern der Kirche von England zum Ausdruck gebracht.
Aber auch in Schweden selber hat sich bereits eine starke Opposition

bemerkbar gemacht, hinter welcher der Samarbetsradej Kyrklig Sämling (Rat

') Chuxh Times vom 29. pinuar i960 und 5. Februar i960.
-) Siehe IKZ 2. Heft 1959, S. 131 132.
:1) Church Times vom 5. Febru;.r i960.



— 64 —

für Zusammenarbeit zur kirchlichen Sammlung um Bibel und Bekenntnis)
steht und die angeführt wird von Bischof Bo Giertz von Göteborg. Im
genannten Rat sind hochkirchliche zusammen mit entschieden evangelischen
Lutheranern und Fundamentalisten vereinigt. Bereits 2 Stunden nach
Bekanntwerden jenes Beschlusses hatte diese Opposition ein Manifest
veröffentlicht, dessen Präambel lautet: «Der Entscheid der Synode, das Priesteramt

für Frauen zugänglich zu machen, hat in die Kirche von Schweden eine

Verordnung eingeführt, welche im Widerspruch steht mit dem Willen Gottes
und den Weisungen Christi, wie diese uns in der Schrift gegeben sind. Was
auf dem Spiele steht, ist nicht weniger als der Auftrag, im Namen Christi zu
sprechen und die Sakramente zu spenden. Wenn die Kirche diesen Auftrag
im Widerspruch zu den Anordnungen ihres Herrn weitergibt, kann keine

derartige Ordination gültig sein. Was sie weitergibt, ist kein Auftrag von
Christus. Es ist ein Missbrauch von des Herrn Namen. Wer immer auf diese

Weise ordiniert ist, ist nicht rite vocatus, nicht rechtmässig zur Priesterschaft
berufen und (deshalb) nicht ermächtigt, dieselbe in Christi Namen auszuüben.

Dasselbe trifft zu, wo es angewendet werden kann, wenn eine andere
Erlaubnis zur Amtsausübung einer Frau erteilt würde1).» An diese
grundsätzliche Erklärung schliessen sich sodann 17 Punkte an als Orientierung, wie
sich Priester und Glieder der Kirche der neugeschaffenen Situation gegenüber
zu verhalten haben. Ihnen wird insbesondere der dringende Rat erteilt, an
keinen von weiblichen Priestern zelebrierten Gottesdiensten teilzunehmen
und auch die Sakramente nicht aus ihren Händen zu empfangen.

Dieses Oppositionsmanifest hat im Parlament und in der Presse Schwedens

bereits ein stark feindseliges Echo gefunden, und der Oppositionsführer,

der Bischof von Göteborg wurde bereits vor hohe staatliche
Gerichtsbeamte zitiert, denen das Recht zusteht, gegen ihn Anklage zu erheben,
sofern sich ergeben sollte, dass er sich sowohl als kirchliche wie auch als

staatliche Amtsperson der Verletzung des schwedischen Gesetzes schuldig
gemacht hat.

Ohne Zweifel wird diese neueste Massnahme nicht nur in der Kirche von
Schweden zwiespältige Folgen zeitigen, sondern auch zu einer ernsthaften
Überprüfung der Beziehungen zu ihr auf Seiten der Kirche von England
führen müssen. -hf-

l) Church Times vom 29. Januar i960.

Druck Stiimiifli & Cie., Bern


	Bericht von der VII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche in Solothurn 12.-18.Oktober 1959

