Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 1

Artikel: Bericht von der VII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche in
Solothurn 12.-18.0Oktober 1959

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht von der VII. Internationalen

altkatholischen Theologenwoche in Solothurn
12.—18. Oktober 1959

Es nahmen daran teil: 7. aus den Niederlanden: Bischof Pieter
Jans und sieben Geistliche, 2. aus Deutschland : Bischof J..J. Demmel
und neun Geistliche, 3. aus Osterreich: Bischofskoadjutor Heinrich
Bernauer und zwei Geistliche und 4. aus der Schweiz: Bischof Dr. Urs
Kiiry und zehn Geistliche. Als Tagungsraum diente der (iemeinde-
saal der christkatholischen Kirchgemeinde Solothurn. Die tiglichen
Gottesdienste wurden in den Chorstithlen der Franziskanerkirche
Solothurn gehalten.

Eroffnet wurde die Tagung durch eine Begriissungsansprache
vom Ortspfarrer Lothar Affolter, worauf Prof.Dr.P.J. Maan die
Leitung der Tagung iibernahm.

Das erste Hauptreferat von Bischof Dr.Urs Kiiry, wie alle fol-
genden von den Vortragenden jeweils selbst in Thesen zusammen-

gefasst, lautete:

Heiliger Geist, Kirche und Amt ')

A. Der HI. Geist.

1. Der HI. Geist ist in seinem Wirken in Kirche und Amt nur zu ver-
stehen, wenn an seiner wesenhaften Gottheit und Personhaftigkeit im Sinn
des Trinititsdogmas festgehalten wird. Andernfalls wird das Wesen der
Kirche als opus trium wie der gottliche Ursprung des Amtes?) verkannt.

2. Das Geheimnis des Wirkens des HI. Geistes ist identisch mit dem-
jenigen seiner personlichen Herabkunft. Diese erfolgt mit der Inkarnation
Christi und bleibt an seine Person und sein Werk gebunden, um sich erst an
Pfingsten auf die von Christus erloste Menschheit, die seine Kirche ist, aus-
zuweiten.

3. In dieser seiner Kondescendenz («Frniedrigung») ist der HI Geist
Person und Gabe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein
bis ans Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein Kommen in den Heils-

1)y An der Theologenwoche in Solothurn sind erstmals alle Referate auf
Tonband aufgenommen worden und sie werden im altkatholischen Tonband-
studio auf Wunsch kopiert. — Anfragen und Bestellungen — unter Angabe des
Geritetyps, der Laufgeschwindigkeit, der gewiinschten Spulengrosse und ob
Zwei- oder Vierspurgerat — sind zu richten an das altkatholische Pressereferat,
Pfr. Benno Schoke, Karlsruhe, Rintgenstrasse I.

) Der Begriff des Amtes wird im Vortrag von Herrn Bischof Dr. Kiry
immer im urspriinglichen Wortsinn verstanden: als Gefolgschaft, Beauf-
tragung und Bevollmichtigung durch einen Herrn.



— 49 —

stand versetzt und sie durch sein Gekommen-Sein in thm erhilt, schafft er
das Eine Leben, das die «Natur» der Kirche ausmacht.

B. Der Hl. Geist und die Kirche.

4. Die Herabkunft des HI. Geistes in die Kirche und sein Walten in ihr er-
folgt nach der Grundordnung, in der die Kirche von Christus gestiftet worden
ist. Gestiftet hat Christus die Kirche in den Aposteln, die er als Erstberufene
durch sein messianisches Sein und Wirken zu seiner Kirche ( = Gemeinde)
macht und zugleich mit der apostolischen Vollmacht ausriistet, die sie als-
bald an bestimmte kirchliche Amtstriger weitergeben. Indem der Ceist der
so strukturierten Kirche gegeben wird, ist sie Gemeinde und pneumatische
Amtskirche von Anfang an.

5. Die Kirche ist nicht eine Gemeinschaft gleichgestellter Personen,
sondern eine in sich abgestufte Personen-Gemeinschaft, in der Christus als
der Herr und diesem untergeordnet die Apostel und diesen wiederum unter-
gooldnct die kirchlichen Amtstriger und im Gegenitiber zu ihnen die Gemeinde
im Hl. Geist eine Einheit bilden. "

6. Der den Aposteln verliehene Geist ist kein anderer als der, der auch
der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird ihnen nach Johannes 20, 21 pro-
leptisch und im Sinn einer «Besonderung» zuteil als Amtsgeist, der sie zur
Erfillung ihres Verkiindigungsauftrages ermiichtigt. Nur von diesem pneu-
matischen Gesamtzusammenhang her, in dem die von Christus gestiftete
Kirche als apostolische lebt, ist auch der Geist-Charakter des besonderen
kirchlichen Amtes verstindlich.

C. Der HL. Geist und das kirchliche Amt.

7. Im neutestamentlichen Zeugnis zeichnen sich im wesentlichen drei
Gruppen von kirchlichen Amtern oder Diensten ab:

a) Die im engeren Sinn pneumatischen Amter (Apostel, Propheten, Lehrer),

b) die charismatischen Dienste (Krankenheilungen, Zungenreden, Leitun-
gen),

¢) die geordneten Gemeindedmter (Ipiskopen, Alteste, Diakone).

Sie unterstehen alle der Autoritit der Apostel und gelten in der Regel
als vom Geist gesetzt.

8. Nur fur die letzte Gruppe wird die Einsetzung durch Apostel oder
Apostelstellvertreter und damit der christologisch-apostolische Stiftungs-
zusammenhang bezeugt. Diese Einsetzung erfolgt durch Handauflegung, die
als «sakramentale» Ubertragung des Amts-Charismas gilt. Da die iiber-
tragene Vollmacht nur eine ist (die abgeleitet-apostolische), ist auch das
kirchliche Amt bei aller Vielfalt seiner Dienste nur eines.

9. Diese «horizontale» Ubertragung des Amtes wird aber in ihrem
christologisch-apostolischen Stiftungszusammenhang erst wirksam durch
die auf Grund von Joh. 20, 21 erfolgende Anrufung und Vergegenwiirtigung
des HI. Geistes, der in der « Vertikale» als Person die Gabe des Amtsgeistes
wirkt.

In der Diskussion wird hervorgehoben, dass in den dogmati-
schen Abhandlungen des Abendlandes die Pneumatologie zu wenig
umfassend dargestellt wird, indem sie nur in der Gnadenlehre und in
der Entfaltung des trinitarischen Dogmas behandelt wird. Die fiir

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1960 4



die Bezichungen zur Ostkirche bedeutsame Frage des filioque wurde
im Vortrag nicht in Betracht gezogen, weil sich das Thema des Vor-
trages mit der zeitlichen Sendung des HIl. Geistes und nicht mit dem
innertrinitarischen Ausgang beschiftigte.

Der Referent selbst machte deutlich, dass das Thema hinsicht-
lich dreier Fragenkomplexe noch einer kritischen Erorterung und
einer weiteren Durchdringung bedarf. Diese Punkte sind:

1. Ist der HI. Geist an Pfingsten personlich herabgekommen und
nun fiir alle Zeit da oder geschieht bei jeder Anrufung des HI. Geistes
im Handeln der Kirche eine neue Herabkunft ?

2. Kann man sagen, dass der Geist durchgehend Person und
Gabe zugleich ist ?

3. Ist die Einheit des dreigestuften Amtes so tiefgreifend, dass
man behaupten kann, nicht nur die Bischife, sondern auch die
Presbyter und die Diakone hitten Anteil an der Fiille der apostoli-
schen Vollmachten ?

Der Vortrag von Herrn Bischof Dr. Urs Kiiry war fiir die ganze

Tagung wegleitend.

Das zweite Hauptreferat hielt Prof. Dr. W. Kuppers, Bonn, das
iiberschrieben war mit

Geist, Berufung und Auftrag tm Alten Testament

Vorbemerkung: Der Weg unserer Untersuchung ist weder das Aufsuchen
alttestamentlicher Beweisstellen fiir bestimmte kirchlich-dogmatische Lehren
vom HI. Geist noch die historisch-kritische Analyse der einzelnen Elemente
des Themas. Wir versuchen vielmehr vom kirchlichen Verstiindnis der Frage
nach «CGeist und Amt» her diejenigen Antworten aufzuzeigen, die auf der
besonderen Stufe, die das A. T. in der Offenbarungs- und Heiligengeschichte
einnimmt, dazu vorliegen. Dabei beansprucht die zentrale Budehtung des
Handelns Cottes besondere Beachtung. Wir fragen deshalb, wie stellt sich im
A. T. das mit dem Wort «ruach» bezeichnete gottliche Handeln dar und wio
bezieht es sich auf die menschlichen Situationen und Institutionen, die durch
das Bundesverhiltnis an dem Anteil haben, was in Israel Berufung und Auf-
trag von Jahwe her heisst.

I. Der alttestamentliche Geistbegriff hat einerseits noch Beziehung zu
primitiven Vorstellungen, andererseits ist er abzugroenzen gegen die griechische
Philosophie, die kirchlich trinitarische Dogmatik und die neuzeitliche Proble-
matik; er ist beschrinkt auf den einen, eminent bedeutsamen Vorgang:
Gott setzt sich in Beziehung zur Welt. Das Medium dieser Beziehung ist der
«Geist, Gottes», d. h. Gott selbst in seinem Handeln. Daraus ergibt sich die
engste Verbindung zum «Wort Gottes»; Ps 33, 6. «Geist» verdeutlicht die
Macht- und Kraftseite der Wirksamkeit Cottes und fithrt so auf die Ab-
hiingigkeit und allen Seins von Gott. «Wort» verdeutlicht mehr die Person-



n

haftigkeit Gottes und fihrt auf die Bestimmung des Geschaffenen fir Gott
und die Gemeinschaft der Menschen mit Gott.

Die Beschriinkung bedeutet darum nicht Verarmung der Gottesvorstel-
lung, noch Verflachung der Gottesbeziehung, sondern neben wesentlicher
Bereicherung dieser Vorstellung ihre einzigartige Intensivierung.

I1. Grundlegend fir die Gottesvorstellung und Gottesbezichung im
A.T. ist der Gegensatz von Gott und Welt, von « Geist» und « Fleisch» (Jes.
31, 3). Erst von dieser das ganze A.'T. beherrschenden Voraussetzung aus
erhalten Berufung und Auftrag ihren spezifischen Sinn.

Fir den Vorgang selbst, den wir Berufung nennen, gibt es kein hebri-
isches Wort, nur verbale Formen, die einen Vorgang beschreiben. Das ent-
scheidende ist dabetl immer, das Kommen des Geistes oder des Wortes Gottes
zu bestimmten Menschen, ohne dass es von diesem her genau genomrnen eine
Vorbereitung gibt, und auch ohne dass bleibende Verinderungen dusserer
oder innerer Art diesen Menschen nachtriglich kennzeichnen. Der Geist
kommt und geht, das Wort geschieht und nachdem es weitergegeben ist, hat
der Bote nichts weiter zu sagen. Hier hat das prophetische Element im A, T.
seine Mitte. Der Zusammenhang, in dem die Kette der Berufungen im AL T,
steht, ist das auf Jahwes Willen und seiner Treue beruhende Bundesverhiilt-
nis zu Israel. Dass aber Berufung geschicht, ist ein Zeichen dafir, dass Gottes
Ziel noch nicht erreicht wurde, dass seine Geschichte noch auf dem Wege ist.
Berufung ist deshalb eschatologisches Ereignis in der ganzen Priggnanz dieses
Begriffes: Kin Geschehen mit dem und durch welches das Ende schon da st
und in dem zugleich klar wird, dass dieses Ziel noch nicht verwirklicht ist.

[11. Der wesentlich eschatologische Charakter der Berufung, bzw. der
Kette der Berufungen mit dem Ziel der vollendeten Gottesherrschaft bedingt
den «Auftragy bzw. die Summe aller verschiedenen Auftrage im Bundesver-
hiiltnis. Die sozusagen punktuelle Geistwirkung bei der Berufung ist nicht zu
trennen, vom Kontinuum eines Tuns, das sich daraus ergibt. Berufung und
Auftrag stehen in einer Linie. Hier erschliesst sich der Raum dessen, was im
A.T. die Thora, das «Gesetz», die « Weisungy, heisst: Der Auftrag, der
[srael mit seiner Berufung zuteil geworden ist, besteht in der rfullung der
Thora. Diese Beauftragung entfaltet sich in zwei grossen Ordnungen, der all-
gemeinen, die jedem Angehorigen des Bundesvolkes die Erfullung der Gebote
auferlegt, und der besonderen, in der die Amter fiir die Leitung des Bundes-
volkes sich ergeben. In beiden Ordnungen dem von Oben her durch Geist und
Wort gegebenen Auftrag sozusagen von Unten her menschlich-geschichtliche
Traditionen und Institutionen.

Fir dieses komplexe Verhiltnis, das die Wirklichkeit «biblischer Ge-
schichte» kennzeichnet, kommen vier Gesichtspunkte in Frage:

I. Der Gesichtspunkt der gottlichen «Berufung», in manchen Fillen
auch der « Kinsetzung» durch Geist und Wort Gottes.

2. Der Gesichtspunkt des aufgenommenen oder iibernommenen gott-
lichen Auftrages.

3. Der Gesichtspunkt der rein menschlichen Tradition oder Institution,
die durch die Siinde zum Bollwerk gegen die Berufung und zum Hemmnis fur
die Erfullung des Auftrages werden kann.

4. Der Gesichtspunkt der gleichen menschlichen Tradition oder Institu-
tion, die durch den Gehorsam des Menschen und die Gnade Gottes Trigor
der Berufung und Organ zur Durchfithrung des Auftrages werden kann.

Dies lisst sich verdeutlichen an den iiberlicferten Institutionen des
Richters, des Konigs und des Priesters, die in Israel ins Licht von Berufung
und Beauftragung treten. Nicht die Institution selbst wird jeweils im AL T



s B0 e

abgelehnt; sie verfillt aber dem Gericht insoweit sie durch menschliche
Selbstherrlichkeit Gottes Herrschaftsanspruch widersteht.

Zugleich aber zeichnet sich im Sinn des eschatologischen Momentes der
Berufung Israels in seiner Geschichte der grosse Fortschritt der geistigen Ent-
wicklung vom Alten zum Neuen Bund tiberall deutlich ab. Die alte Form des
Richters, des Konigs und Priesters wird tiberwunden und bleibt doch auch
wieder bestehen als Hinweis auf die grosse kommende Erfiillung. Damit fiihrt
der Weg der Untersuchung hart an die Grenze des Neuen Bundes, in dem die
Erfullung da ist und doch gerade dadurch die eschatologische Situation weiter
besteht, ja unerhért verschirft wird.

Aus der Diskussion ging hervor, dass es nicht in der Absicht des
Referenten stand, neutestamentliche Amter im Alten Testament zu
begriinden mit linearer Entwicklung. Das Verhiltnis von echter
Prophetie zur Berufsprophetie muss nicht in jedem Fall so bestimmt
werden, dass der Berufsprophet immer ein falscher Prophet ist. Als
Kriterium echten Prophetentums muss der Consensus aller Bezeu-
gungen der Geistwirkungen Gottes herangezogen werden. Das Ver-
hiltnis des alttestamentlichen Priestertums zum Priestertum im
Neuen Bund ist durch drei Kategorien gekennzeichnet: 1. Vernei-
nung, 2. Uberbietung und 3. Erfillung.

Das dritte Hauptreferat stammt von Pfr. Herwig Aldenhoven,
Wallbach, und behandelt das Thema:

Geist, Amt und Charisma im Neuen Testament

1. Jesus Christus ist als der vom Vater Gesandte, als der neue Hohe-
priester, als der Eine Lehrer und als der Hirt und Bischof der Seelen der
eigentliche und primiire Amtstriger des Neuen Bundes. Jedes andere Amt
kann nur ein Abglanz seines Amtes sein.

2. Jesus Christus sandte seinerseits die Apostel mit bestimmten Auf-
triigen in die Welt. Sie vergegenwiirtigen den Herrn und haben hiezu den
Hl. Geist empfangen. Im HI. Geist ist der erhéhte Herr anwesend und wir-
kend. So ist die Vergegenwiirtigung des Herrn durch die Apostel in der Ver-
kiindigung getragen vom HI. Geist.

3. Es haben jedoch nicht allein die Apostel den Geist empfangen, sondern
die ganze Kirche. Als Verkiinderin Christi, als Mitentscheiderin tiber Bann
und Wiederaufnahme, als Leib de« Herrn hat die Kirche als Ganzes teil an
Sendung, Auftrag und Vollmacht der Apostel.

4. Obwohl jeder Glaubende und Getaufte den Geist besitzt und die Ge-
meinde von ihm geleitet wird und auch selbst fiir sich verantwortlich ist,
steht doch der Apostel als der Gesandte Christi der Gemeinde grundsiitzlich
gegeniiber. Bei Paulus ist dies besonders deutlich. Im Gegeniiber von Apostel
und Gemeinde konkretisiert sich das Gegeniiber von Christus und Kirche.
Dieses in einem von Christus gesandten Amtstriiger konkret werdende Glogen-
iiber gehort zum Wesen der Kirche.

5. Tn gegeniiber dem Apostolat sekundiirer, jedoch nicht wesentlich
anders zu verstehender Weise tritt der Herr seiner Kirche auch in vom



Apostel beauftragten Apostelschiillern (Timotheus, Titus) und vom Geist
gesetzten Kirchenvorstehern (Apg. 20, 18) gegeniiber. Anfiinglich treten
diese Amter noch neben dem Apostolat sowie im engeren Sinn charisma-
tischen Amtern (Propheten) ganz zuriick oder sind iiberhaupt nicht klar zu
erkennen, mit der Zeit zeichnen sie sich aber immer deutlicher ab.

6. Es liegt in der Sache begriindet, dass zur neutestamentlichen Be-
grimdung des kirchlichen Amtes besonders die Apostelgeschichte und die
Pastoralbriefe herangezogen werden miissen. In den grossen paulinischen
Briefen tritt nidmlich der Apostel selbst so gewaltig als Leiter der von ihm
gegriindeten Gemeinden in den Vordergrund, dass sich das Denken gar nicht
mit der Frage beschiiftigt, wie das im Apostolat grundgelegte Amt tber die
Person des Apostels hinaus bestehen kann. Gerade auf diese I'rage antworten
aber vor allem die Pastoralbriefe und zum Teil auch die Apostelgeschichte.

7. Zwischen den Aposteln und den anderen Trigern des kirchlichen
Amtes bestehen gewisse, durch den grundlegenden und daher einmaligen
Charakter des Apostolates bedingte Unterschiede, die nicht verwischt werden,
aber auch nicht die wesenhafte Binheit dieser Amter verdunkeln diirfen. In
diesern Sinn ist die apostolische Sukzession bereits im Neuen Testament,
besonders deutlich in den Pastoralbriefen, der Sache nach da, wenn auch der
Begriff fehlt.

8. Geist und Amt schliessen einander nicht aus, vielmehr liegt die ganze
Kraft des Amtes darin, dass es vom Geist getragen wird. Die kirchlichen
Amtstriiger sind durch den HI1. Geist gesetzt (Apg. 20, 18), was Wahl durch
die Gemeinde oder Kinsetzung durch die Apostel keineswegs ausschliesst.
An einigen Stellen des N. T. ist uns die Handauflegung als Ritus zur Uber-
tragung der Amtsvollmacht und zur Verleihung des zur Ausiibung des Amtes
notigen Charismas bezeugt (Apg. 6, 6; 1 Tim. 4, 14; IT Tim. 1, 6). Die Ordina-
tion durch Handauflegung muss bereits von der palistinensischen Urgemeinde
aus dem Judentum libernommen worden sein. s wire also falsch, aus ihrer
verhéltnismiissig seltenen Bezeugung schliessen zu wollen, sie sei erst eine
Einrichtung der spiteren Kirche. Die Handauflegung durch selbst bevoll-
miichtigte Amtstriger ist die einzige Form der Ubertragung der Vollmacht
und Spendung des dazugehorigen Charismas, die neutestamentliche Autori-
tit hat.

9. So wenig die Autoritit des Apostolats die Freiheit und Miundigkeit
der Gemeinde beeintrichtigte oder threm Geistbesitz und dem freien Wirken
des Geistes in ihr widersprach, so wenig soll und darf dies beim nachaposto-
lischen kirchlichen Amt der Fall sein.

Es wurde iiber Referat drei und vier eine gemeinsame Diskussion
gehalten, da die beiden Referate sich gegenseitig ergiinzen. Siehe
unten!

Der Tagungsleiter, Prof. Dr. P.J. Maan, sprach im 4. Haupt-
- referat iiber

Heiliger Geist und Kirche in der Apostelgeschichte

1. Es soll der Versuch gemacht werden, inwieweit das Thema HI. Geist
und Kirche in der Apostelgeschichte seinen Ausdruck findet.



2. Es ist wichtig, festzustellen, wie wir nach der Kritik der letzten Jahr-
zehnte die Apostelgeschichte beurteilen miissen (Literarkritik, historische
Kritik, Traditionsgeschichte, Formgeschichte).

3. Die Apostelgeschichte ist als 2. Teil des Kvangeliums zu bewerten,
also als Zeugnis und Verkiindigung.

4. Die Botschaft der Apostelgeschichte wird nach formalen Prinzipien
dargestellt, bei denen das Zweicrgesetz (Morgenthaler) eine grosse Rolle
gpielt.

5. Das Verhiltnis HI. Geist und Kirche kann am besten behandelt wer-
den im Anschluss an Apg. 2.

6. Hier kann auch die Frage gestellt werden nach dem Verhiiltnis von
Kirche und Sekte (Qumran).

7. Die Ansiitze im 2. Kapitel der Apg. in bezug auf das Verhiiltnis von
Kirche und HI. Geist, sind auch wegleitend fiir den restlichen Teil.

8. Die Apg. ist aufschlussreicher fiir das Selbstverstiindnis der Kirche in
der zweiten Hiilfte des 1. Jahrhunderts als Quelle fiir die Geschichte der Ur-
kirche.

9. Diese Kirche ist durch die Gabe des HI. Geistes die Kirche aus Juden
und Heiden.

Sie anerkennt die Gemeinde in Jerusalem als Mutterkirche. Wenn von
einem Primat gesprochen werden darf, wiire es das Primat von Jerusalem
(Jakobus).

Die Autoritit der Apostel ist unbestritten.

Es gibt Ansiitze fiir ein konziliarisches Verfahren, bei dem auch die
anderen Kircheniimter eine Rolle spielen. Von einer ausgebildeten Kirchen-
ordnung ist noch nicht die Rede.

Der HI. Geist wird vermittelt durch Handauflegung in der Taufe und
zur consecratio, confirmatio und reconciliatio.

Mit grosser Genugtuung wurde in der Diskussion festgestellt,
dass der Systematiker (Hauptreferat 1) und der Neutestamentler
(Hauptreferate 3 und 4), obwohl sie unabhiingig voneinander ge-
arbeitet haben, in den Ergebnissen ihrer Referate iibereinstimmen.

Erginzend wird festgestellt, dass das volle apostolische Amt
im Hinblick auf die kirchliche Hierarchie im Neuen Testament in
folgenden Tatsachen begriindet scheint: Dass die Kirche das neue
Volk Gottes ist, und gerade in der Wahl der 12 Apostel die Ordnung
eines neuen Gottesvolkes begriindet wird. Wie der Apostel mit dem
von ihm verkiindeten Wort gleichsam eine Einheit bildet, so miissen
auch in der hierarchischen Struktur Gnade und Person in einer Ver-
bindung zu einander gesehen werden. Was die Geistmitteilung bei
Firmung und Priesterweihe betrifft, so kann nicht gesagt werden,
dass der Geist im Sinn eines quantitativen Mehr iiber die Geistmit-
teilung in der Taufe hinaus gegeben wird, sondern eine Einschriinkung
auf einen besonderen Auftrag und Vollmacht bedeutet im Sinn der
Jordantaufe an Christus. Nach den Schriften des Evangelisten Jo-
hannes umfasst das Zeugnis der Kirche (Martyria) Wort und Sakra-



ment, deshalb kann die Weitergabe des apostolischen Zeugnisses
nicht auf die Wortverkiindigung im engeren Sinn beschrinkt werden.

Am Abend berichtete Prof. Dr. W. Kiippers iiber seine Reiseein-
driicke anlisslich seiner Besuche in Athen, Konstantinopel, Chalki,
Belgrad, Sophia und Moskau.

Das 5. und letzte Hauptreferat bestritt Vikar DDr. K. Hammer-
schmidt, Mannheim, das lautete:

Geist und Kirche in der nachapostolischen Zeit

1. Der Geist wird in der nachapostolischen Zeit als eine undeutlich be-
stimmte, tberirdische Kraft begriffen, die als solche das Lebensprinzip der
Gemeinden ist.

2. Die Entartung und das Dahinschwinden des «geistgewirkten» Pro-
phetentums machte bald einem niichternen, moralisierenden Frommigkeits-
typus Platz (I Klem, Hermas). Es ist ein verbreitetes, aber falsches Klischee,
diese Periode allein als das Feld des geistergriffenen Knthusiastikers zu sehen.

3. Das spiaturchristliche Charismatikertum hat aber eine teilweise Fort-
setzung im vom Gottesdienst ergriffenen Miartyrertum der Verfolgungszeit
und im Asketentum (Ménchtum) gefunden.

4. In der tastenden Trinititslehre, die eigentlich Logoslehre ist, ist die
Frage nach dem Wesen und Wirken des Geistes noch kein selbstindiges
Thema.

5. Im grossen und ganzen lassen sich dabei drei Auffassungskreise unter-
scheiden, die sich allerdings vielfach {iberschneiden und miteinander ver-
mischen:

[. Der Geist wird als die priiexistente Seite in Christus angesehen (Barn.,

Ign., Hermas);

I1. man denkt sich den Geist bis zur Ausgiessung mit dem Sohn identisch,
dann selbstiindig in der Kirche wirkend und am Weltende wieder mit
dem Sohn in Gott zurtickkehrend (6konomische Trias);

I11. schliesslich sicht man im Geist ein neben dem Logos selbstindiges, vor-
weltliches Wesen, von dem man aber nicht wusste, ob es

a) der ewige Sohn Gottes sei,

b) das man auch fur eine blosse Kraft Gottes hielt,

¢) das man Christus als Diener unterordnete oder

d) hoch uber ithn erhob.

6. Origines hebt ausdriicklich hervor, dass es die Glaubensregel offen-
lasse, ob der Geist der Sohn Gottes sei oder nicht, ob er geschaffen oder un-
geschaffen oder ob er schliesslich ein durch den Logos geschaffenes Wesen sel.
Er selbst bekennt sich im Johanneskommentar zur letzten Ansicht.

7. Ein gutes Stiick weiter fithrt Tertullian, der — trotz seiner subordina-
tianischen Grundeinstellung — die Logoslehre spiiter zur Trinititslehre er-
weitert. Seine Formeln antizipieren die spiitere Orthodoxie.

8. Der Anstoss dazu, den HI. Geist in das trinitarische Leben einzu-
ordnen, ging von Sabellius aus, der die vorniziinische kirchliche Theologie



vor die Tatsache stellte, dass er den HI. Geist neben Vater und Sohn zu einer
Erscheinungsform des einen Gottes erhob.

9. Die Klidrung trat erst mit dem Jahr 381 ein, fir das Athanasius (mit
ihm Basilius und die beiden Gregore) seit 359 vorgearbeitet hatten. Damit ist
der Ort des Geistes auch fiir das Wirken in der Kirche bestimmt.

10. Die Trinitits- und damit die Geistlehre nimmt nun im Osten und
Westen einen dhnlichen Weg. Das Filioque ist — trotz seiner kirchen- und
theologiegeschichtlichen Trichtigkeit — ein geringfiigiger Unterschied gegen-
tiber den Differenzen in den Versuchen der vornizénischen Zeit.

In der Diskussion wurde darauf aufmerksam gemacht, der
Referent habe berechtigterweise den Schwerpunkt seines Referates
auf die Lehrentfaltung tiber den HI. Geist in der Kirche gelegt, wozu
der Referent erklirte, es sei schwierig, in der nachapostolischen Zeit
eine besondere und intensive Verkniipfung der Geistlehre mit dem
Amt festzustellen.

Es wurde auch die Frage aufgeworfen, zu welchem Zeitpunkt
bereits die Epiklese fiir das liturgische Handeln nachgewiesen werden
konne. Die Datierung der Geistepiklese in der Kirchenordnung des
Hippolyt sei strittig. Doch sei fiir Agypten schon sehr friih eine
Logosepiklese bezeugt. Weil damals die dritte Person Gottes dog-
matisch noch nicht ausgeschieden war, konne man die Geistepiklese
nicht ohne weiteres gegen die Logosepiklese ausspielen, so dass zum
mindesten die Frage offen bliebe, ob nicht die Logosepiklese im Sinn
der Geistepiklese interpretiert werden konnte.

Der Referent stellte abschliessend fest, es erhebe sich hier auch
die Frage, inwieweit unsere Kategorie der Person die einzige Mog-
lichkeit des «Ausdriickens» ist. Der Ausdruck «Prosopon» kommt
aus der hellenistischen Welt (bzw. aus dem hellenistischen Theater-
leben) und ist erst verhéltnismissig spiit in die philosophisch-theo-
logische Begriffssprache eingegangen. In den semitischen Sprachen
fehlt ein eigentlicher Ausdruck fiir Person. Es gibt nur Hilfsbegriffe
wie «nefesch», «roschy, «panim», eventuell «schem». Ein aufschluss-
reiches Beispiel fiir die Fragwiirdigkeit der Terminologie und der
damit verbundenen Begrifflichkeit ist die Verwendung der Ousia
(deutera) zur Bezeichnung des géttlichen Seins. Ousia (deutera) im
aristotelischen Sinn ist eine abstrakte Grosse, ohne Realitit in sich,
und kann niemals eine adaquate Bezeichnung fiir das gottliche Sein
in seiner Fiille sein, was eben gerade das Gegenteil der «leerenn
Ousia (deutera) des Aristoteles ist.

Die Tagung widmete ausserdem den nichttheologischen Fak-
toren bei der Entstehung der altkatholischen Kirchen vier Kurz-

referate.



— BT —

1. Die nuchitheologischen Faktoren bei der Entstehung
der altkatholischen Kirche in Holland

(Referent: Prof. M. Kok)

1. Es ist éusserst schwierig festzustellen, wo die Grenze zwischen theo-
logischen und nichttheologischen Faktoren gezogen werden muss, ergeben
sich doch oft beide auseinander.

2. Das niederliindische Volk war seit jeher ein nach Unabhingigkeit
strebendes Volk, auch in Sachen der Kirche.

3. Der Katholizismus Nordeuropas war bereits im Mittelalter anders
gefiirbt als der Stideuropas.

4. Das Problem der Gratia Dei ist in der Kirche des Westens immer ein
Gegenstand der Diskussion und des Kampfes gewesen. Haben in diesem
Kampf auch rein menschliche und politische Faktoren mitgespielt, so ist er
seinem Wesen nach aber ein rein theologischer.

5. Der Unterschied zwischen dem Klerus der Kirche von Utrecht und
den Ordensgeistlichen, besonders der Jesuiten, fithrte zu endlosen Kon-
flikten,

6. Die auf Betreiben des Inquisitors Sonnius von Paul IV. durchgefithrte
Reorganisation der kirchlichen Hierarchie in den Niederlanden ist grossen-
teils auf politische Motive zuriuckzufiithren.

7. Bei der Entstehung der altkatholischen Kirche Hollands spielte im
Vergleich zu den nichttheologischen Faktoren der theologische Faktor: die
Bedeutung der Gnade Gottes fiir den Menschen, die ausschlaggebende Rolle.

In der Diskussion wurde die Notwendigkeit aufgezeigt, den
Bereich der nichttheologischen Faktoren ohne Vorurteil zu unter-
suchen. So sollte zum Beispiel auch von unserer Seite das Phiinomen
des Jesuitismus einmal umfassend beleuchtet werden, ohne dabei
in eine vereinfachende Schwarzweissmalerei zu verfallen. Konnten
nicht zur Erfassung nichttheologischer Faktoren auch nichttheolo-
gische Fachleute herangezogen werden ? Die Gefahr der theologi-
schen Inzucht wire auf diese Weise gebannt. Ks ist schwer, die
Grenze zwischen theologischen und nichttheologischen Faktoren
festzulegen. Aber alles, was von Gott bestimmte Geschichte ist, ist
in einem weiteren Sinn auch theologisch.

2. Die nichitheologischen Faktoren bei der Entstehung
der christkatholischen Kirche der Schweiz

(Referent: Pfr. Dr.h.c. O. Gilg)

Dieser Vortrag wird an anderer Stelle in der 1KZ in extenso
veriffentlicht.



— 58 —

3. Die nichitheologischen Falktoren bei der Entstehung
der altkatholischen Kirche Deutschlands

(Referent: Pfr. A. Degen, Zell)

Der Referent fithrte aus, dass die Entstehung des altkatholischen
Bistums von Deutschland auf dem Hintergrund von drei geschicht-
lichen Bewegungen gesehen werden muss, nimlich des Ultramonta-
nismus, des Liberalismus und des Kulturkampfes. Der Vortragende
betonte mit Nachdruck, die Kirche diirfe in der Ausiibung ihres Auf-
trages nicht der Versuchung unterliegen, sich mit politischen und
geistigen Machtkonstellationen zu identifizieren.

4. Die nichitheologischen Faktoren bev der Enlstehung
der altkatholischen Kirche in Osterreich

(Referent : Personalpfr. N. Hummel)

Der Referent legte folgende Thesen vor:

1. Der Begriff bzw. der Ausdruck «nichttheologische Faktoren» ist er-
sichtlich aus der 1KZ 1952, S. 169 f.

I1. Partevpolitische Falktoren.

1. Parteipolitische Faktoren: Vorherrschaft des Liberalismus im
7. und 8. Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts. In bezug auf Religion und Kirche
negativ — desinteressiert, im besonderen antirdmisch und antikonkordatir.
Das Konkordat von 1855 eine Bindung von Thron und Altar im reaktioniiren
Sinne. Das kultuspolitische Konzept des liberalen Ministers fiir Kultus und
Unterricht Dr. K. von Stremayr war uneinheitlich, Kaiser f'ranz Josef ver-
hielt sich den kultuspolitischen Tendenzen des Liberalismus gegeniiber
zuriickhaltend, simtliche Bischife unterwarfen sich den Beschliissen des
Vatikanums, die Landtagswahlen im Sommer 1871 brachten den klerikalen
und ultramontanen Parteien Stirkung, die zahlreichen Huldigungsadressen
an Déllinger blieben nur Gesten. — Mangelnde Bildung in breiten Volks-
kreisen. Lediglich in einzelnen Stidten kam es zum Aufbau «altkatholischer»
Organisationen.

2. Staatskultusrechtliche Faktoren: Die staatskultusrechtlichen
Verhiiltnisse waren in Osterreich uneinheitlich, zur Bildung altkatholischer
Gemeinden nicht forderlich. Nach der Rechtslage konnte sich die altkatho-
lische Kirche nicht als katholische Kirche konstituieren.

3. Soziale, im besonderen wirtschaftliche Faktoren: Die An-
gehorigen der Altkatholischen Kirche gehorten vorwiegend den sozial und
wirtschaftlich schlecht gestellten Schichten an. Dadurch Mangel an fiihren-
den Personlichkeiten und ungiinstige Finanzlage der altkatholmchen Kirche.
Hingegen Begiinstigung in der E.ntwicklung durch die Auswirkung der Ver-
sammlungs- und Koalitionsfreiheit.

Aus der Aussprache ging hervor, dass die Themastellung der
«nichttheologischen Faktoren», sowohl fiir einzelne Referenten, wie



59 —

zahlreiche Teilnehmer in formeller Hinsicht unbefriedigend war.
Man konnte unter diesen nichttheologischen Faktoren auch die
inneren Beweggriinde und Motive verstehen, welche die Viiter der
altkatholischen Bewegung mitveranlasst haben, ausserhalb der
romischen Oboedienz selbstindige Bistiimer zu organisieren. Die
Klirung dieses Begriffes kénnte den altkatholischen Kirchen zu
einem besseren Selbstverstiindnis verhelfen und die Arbeit zur
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen fruchtbar
machen.

Am Samstag traten nacheinander die verschiedenen Aus-
schiisse zusammen. Hier das Résumé ihrer Beratungen:

Die niichste Theologenwoche soll 1960 in Amersfoort statt-
finden, und zwar méoglichst in der zweiten Septemberhiilfte mit dem
Thema der «Sanctificatio». Daran soll sich eine anglikanisch-alt-
katholische Konferenz fiir 3-4 Tage in Lincoln anschliessen, wozu die
Soc. S. Willibrord noeh néher zu priizisierende Themen vorgeschla-
gen hat.

Der Altkatholikenkongress soll 1961 in Haarlem vom 30. August
bis 3. September stattfinden. Dazu werden folgende Themen vorge-
schlagen: Unsere Stellung zur Orthodoxie, Arbeit — Beruf — Freizeit,
Liturgieerneuerung (Erreichtes und Krstrebtes), Leben mit der
Kirche, Kirche und Welt, Okumene (Einheit, Zeugnis, Dienst),
Problematik des Gottesdienstes und der Teilnahme.

In der internationalen liturgischen Kommission berichtete
Dozent lic. K. Pursch iiber das soeben fertiggestellte Altarbuch und
die weiteren Pline hinsichtlich des Rituale und des Gebet- und
Gesangbuches, desgleichen Prof. Maan iiber das neue Messbuch fiir
die Glaubigen, Prof. Riithy tiber das bisher Erreichte in der Schweiz
und Bischof-Koadjutor Bernauer iiber die Pline in Osterreich.

Die Theologenwoche schloss mit dem von Pfr. Affolter unter
Assistenz von Pfr. Schoke und von Pfr. Pursch am Sonntag in der
Franziskanerkirche gehaltenen Gottesdienst und einer Festpredigt
von Pfr.lic. K. Pursch tiber das Priestertum.

Ernst-Wilhelm Heese
Ernst Kreuzeder
Josef Fridolin Waldmerer



Kirchliche Chronik

Katholisches Manifest der «American Church Union»!). Anliss-
lich der im Oktober 1959 in New York abgehaltenen Tagung des nationalen
Rates dieser grossten Organisation innerhalb der Protestantisch-Bischofli-
chen Kirche der Vereinigten Staaten von Nordamerika wurde ein Manifest
erlassen. Dessen erster Teil ist dem Wirken in der Vergangenheit gewidmet,
wobei natiirlich in besonderer Weise des hundertjihrigen Bestehens der im
Jahre 1859 gegriindeten englischen Church Union und der ihr zugrunde-
liegenden Oxford-Bewegung der dreissiger Jahre jenes Jahrhunderts gedacht
wird. Die grundsitzlichen Gedanken des zweiten Teiles umschreiben den
theologisch-kirchlichen Standort dieser Organisation, die sich die Bewah-
rung, Verteidigung und Verbreitung des alten katholischen Glaubens in der
eigenen Kirche zum Ziele setzt, und zwar unter der Devise: «Katholische
Wahrheit, evangelischer Eifer, skumenischer Geist.». Zugleich stellen die
grundsitzlichen Erklirungen, die hier im Wortlaut folgen, das Aktions-
programm fiir die nichste Zukunft dar.

Nach einem historischen Riickblick visiert das Manifest das vordring-
lichste Problem des soeben angebrochenen neuen Jahrzehntes wie folgt: «Zu
Beginn der zweiten Dekade eines erweiterten ,,Church Union*-Programms
in den USA stehen wir Problemen von weitreichender Bedeutung gegeniiber.
Die Bewegung zur Wiedervereinigung der Christenheit nimmt ihren Fort-
gang, und wir sind Gott dankbar fiir die erneuerte Sehnsucht nach Einheit.
Aus der Mitte der modernen ,,Okumenischen Bewegung** werden Stimmen
laut, die uns verkiinden, die Berufung der Anglikaner bestehe darin, ihre
Identitit aufzugeben und sich in einen Typus amorpher protestantischer
Prigung einschmelzen zu lassen. Andere Stimmen hingegen betonen beharr-
lich, dass der grosse Beitrag der Anglikaner innerhalb der Okumenischen
Bewegung in der Verteidigung katholischen Glaubens und katholischer
Kirchenvertassung besteht. Mutig Zeugnis zu geben fiir den schriftgemissen
,,Glauben, wie er einst den Heiligen tiberliefert wurde‘‘, wird das angestrebte
Ziel der ,,American Church Union‘* in diesem nichsten Jahrzehnt sein.»

Wie dieses Ziel zu verwirklichen ist, wird in mehreren kurzen Abschnit-
ten folgendermassen dargelegt:

«Unser Glaube an die Bischifliche Kirche

Als Glieder der ,,American Church Union* bestiitigen wir erneut unsere
Uberzeugung, dass die Bischéfliche Kirche und die Anglikanische Kirchen-
gemeinschaft wahrhaftige Teile der Einen, Heiligen, Katholischen und
Apostolischen Kirche Jesu Christi sind. Wir legen Zeugnis ab fiir die Tat-

1) Living Church vom 15. November 1959 und Altkatholischer Internationaler
Informationsdienst vom 10. Januar 196o0.



— 61 —

sache, dass die Bischofliche Kirche sich nach dem iiberlieferten katholischen
System mit seinen wesentlichen Elementen — Glaube, kirchliches Amt,
Sakrament und Gottesdienst — richtet und dessen Befolgung vorschreibt und
dass thre Liturgie — vollzogen von Geistlichen, welche hinsichtlich Kirchen-
verfassung und Glaube in der apostolischen Sukzession stehen — all die we-
sentlichen Merkmale eines giiltigen eucharistischen Ritus umfasst. Aus
diesem Grunde — weil die geschichtlichen Ereignisse innerhalb der ameri-
kanisch-bischéflichen Kirche eine Lage herbeifiihrten, in der die katholische
Wahrheit nicht tiberall gelehrt, zur Kenntnis genommen oder praktiziert
wird (und dies trotz unserer offiziellen Verpflichtetheit zu diesem Glauben) -
sind wir als Mitglieder der ,,American Church Union** entschlossen, unsere
Anstrengungen zu verdoppeln, und legen den Hauptakzent auf Unterweisung
in der Lehre sowohl innerhalb als auch ausserhalb des kirchlichen Raumes.
Wir bedauern die im Volksmund iiblichen Unterscheidungen, in denen die
einen Gemeinden innerhalb der Bischéflichen Kirche ,,katholisch* genannt
werden, als ob andere dies nicht wiren. Wir sind der Uberzeugung, dass alle
Gemeinden der Bischoflichen Kirche katholisch sind, alle Priester der Bi-
schoflichen Kirche katholische Priester und alle Glieder unserer Kirche ka-
tholische Christen sind. Dabei verwenden wir den Begriff | katholisch‘* aller-
dings nicht in dem verengerten Sinn, in welchem er hiufig auf jenen Teil der
Kirche angewendet wird, den wir als die Heilige Rémische Kirche kennen.
Wir denken vielmehr an die katholischen Grundlagen der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft, wie ihre 1867 im Lambeth-Palast zu London ver-
sammelten Bischofe sie beschrieben haben, als sie die Anglikanische Kirchen-
gemeinschaft als eine Familie katholischer Kirchen bezeichneten, die mit-
einander verbunden sind durch die gemeinsame T'reue zum hergebrachten
Glauben der Heiligen Katholischen Kirche, wie er durch die Heilige Schrift
gelehrt, von der Urkirche festgehalten, in den Glaubensbekenntnissen zu-
sammengefasst und von den unbestrittenen allgemeinen Konzilien bestitigt
worden ist.

Unsere Bischiife

Wir haben den Wunsch und die Absicht, der kirchlichen Obrigkeit —
gemiiss freiheitlicher Verfassung eingesetzt und nach synodaler Ordnung
verwaltet — echten und kanonischen Gehorsam zu erweisen. Wir sind bereit,
die gottesfiirchtigen Ermahnungen unserer Bischofe anzunechmen. Die Ge-
schichte der katholischen Erneuerung hat indessen deutlich den Beweis
menschlicher Schwiche gegeben bis zu dem Grade, dass in unsern Tagen
viele jetzt sich erheben, um das einen Segen zu nennen, was in der Vergangen-
heit bitter bekimpft worden war.

Wir sind nicht geneigt, willkiirliche Entscheidungen, Anordnungen oder
Handlungen gutzuheissen, welche mit unserer vornehmsten Verpflichtung,
nimlich den rechten Glauben hochzuhalten und zu verteidigen, in Wider-
spruch stehen. Wir glauben, dass der Grundsatz des hl. Vinzenz (quod



ubique, quod semper et quod ad omnibus — immer, tiberall und von allen) -
wie er von den anglikanischen Reformern angewendet wurde — immer noch
ein zuverlissiger MaBstab ist, nach dem individuelle Machenschaften und
Grundsiitze zu beurteilen sind, jene von Bischofen mit eingeschlossen. Immer
noch vermag desselben hl. Vinzenz’ Rat uns zu beeindrucken: ,,Wo ein ein-
zelner Teil von Hiresien verderbt ist, da zieh die Welt dem einen Teil vor;
doch wenn der iiberwiegende T'eil befallen sein sollte, dann gib dem Alther-
gebrachten den Vorzug.“

Da wir glauben, dass die Kirche nur Eine ist, beten wir tiglich durch
unsern Gebetszyklus fiir die Wiedervereinigung der Christenheit und sehnen
uns nach der Wiederherstellung der sichtbaren Gemeinschaft zwischen all
denen, die den apostolischen Glauben bekennen und besitzen, sich stirken
mit den apostolischen Sakramenten, sich auf dieselbe Heilige Schrift berufen
und dasselbe apostolische Amt besitzen — nicht etwa bloss im technischen Sinn
der Teilhabe an der apostolischen Sukzession, sondern in unverinderlicher
Treue um Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Glauben.

Die Heilige Rimische Kirche

Wiihrend wir anerkennen, dass im Westen von alters her dem Heiligen
Stuhl zu Rom ein Ehrenprimat zukam, glauben wir doch, dass manche An-
spriiche der rémischen Piipste in Vergangenheit wie Gegenwart, welche nicht
die Zustimmung der gesamten Kirche gefunden haben (z. B. Suprematie tiber
allgemeine Konzilien der Kirche, unmittelbare Jurisdiktion in jedem Bistum
der Christenheit, Unfehlbarkeit bei Entscheidungen ,ex cathedra‘ in
Sachen des Glaubens und der Sitten), keinerlei 6kumenische Autoritit be-
sitzen. Wir beten fiir eine sichtbare Einheit mit der Romisch-Katholischen
Kirche so gut wie mit allen anderen Gemeinschaften christlicher Vilker.

Unsere protestantischen Briider

Wir betrachten unsere protestantischen Briider als Mitarbeiter beim
Aufbau des Reiches Gottes und bei der Abwehr von Angriffen auf den christ-
lichen Glauben und die christlichen Sitten; wir freuen uns iiber den Segen,
der ihre geistlichen Verrichtungen begleitete, und beten, dass sie mit uns den
ganzen katholischen Glauben anerkennen mégen. Es ist unsere feste Uber-
zeugung, dass bei allen Bestrebungen, welche die Wiedervereinigung der
Christenheit zum Ziele haben, die Grundsitze des Chicago-Lambeth-
Quadrilaterals, verstanden in ihrem urspriinglichen Sinne, mass- und rich-
tunggebend sein miissen.

Die Einheit der Heiligen Katholischen Kirche

In der Uberzeugung, dass Einheit ihren Anfang innerhalb unserer
eigenen Reihen nehmen sollte, treten wir ins zweite Jahrzehnt des erweiterten
,,American Church Union“-Programms und ins dritte Jahrzehnt des Lebens



— 63 —

und Wirkens der ,,Church Union** in den Vereinigten Staaten mit dem star-
ken Verlangen, alles in unserer Macht Stehende zu tun, um die Bande der
Bruderlichkeit zu stirken, welche uns sowohl mit all unsern Briidern in der
weltweiten Anglikanischen Kirchengemeinschaft als auch mit unsern Briiddern
in der Heiligen Romischen Kirche, den 6stlichen Orthodoxen Kirchen, den
Altkatholischen Kirchen, der Polnisch-Nationalen Katholischen Kirche und
der Philippinischen Unabhingigen Katholischen Kirche vereinen. Indem wir
mit den friheren Fithrern der katholischen Erneuerungsbewegung in der
Anglikanischen Kirchengemeinschaft daran festhalten, dass die katholische
Tradition den wahren Geist der Bischoflichen Kirche der Vereinigten Staa-
ten von Amerika verkorpert, ist es unser Ziel, wie es auch das Thrige war, zu
tiberzeugen und nicht einen Zwang auszuiiben, und die Einheit des Geistes
im Bande des Friedens zu bewahren.

Im Bewusstsein unserer Unvollkommenheit weithen wir uns erneut dem
Dienste Gottes und beten, dass durch unsere Arbeit das Reich Gottes und die
Ehre Seines heiligen Namens zunchme, und fordern unsere Glaubensgenos-
sen auf, uns beizustehen bet der kiinftigen Entwicklung der ,,Church Union*
als eines Instrumentes fiir die Einigung der Bischoflichen Kirche auf der
Grundlage dieses jahrhundertealten katholischen Glaubens, welcher fiir uns
bewahrt ist im Gebetbuch und in der Uberlieferung — alles zur Bekehrung von
Seelen zu Jesus Christus und zur Ausweitung Seines Reiches.»

Schweden erhilt die ersten weiblichen Priester!). In Ausfiihrung
des 1958 von der Synode gutgeheissenen Regierungserlasses tiber die Zulas-
sung von Frauen zum kirchlichen Amt?) beschloss Mitte Januar 196o die
Bischofskonferenz der schwedisch-lutherischen Kirche, im kommenden
Frihjahr die ersten drei Theologinnen zu ordinieren. Schon vor 2 Jahren
waren insbesondere in den offiziellen Kreisen der Kirche von England grosse
Bedenken gegen diese tiefgreifende Neuerung laut geworden. Erst kiirzlich
brachte der Erzbischof von Canterbury dieselben in einem Brief an den Erz-
bischof von Uppsala nochmals zum Ausdruck, indem er u.a. schrieb: «Die
Ordination von Frauen in der Kirche von England kime nie in Frage, und es
wiirde ein allgemeines Bedauern auslosen, dass eine Kirche, mit welcher diese
solch freundschaftliche Beziehungen pflegt, durch diesen Schritt eine Ursache
zur Meinungsverschiedenheit heraufbeschworen sollte»®). Das Aussenamt der
Kirche von England hat denn auch nach Bekanntwerden des Beschlusses der
Bischofskonferenz sofort in einer kurzen Vernehmlassung offiziell das tiefe
Bedauern der Kirche von England zum Ausdruck gebracht.

Aber auch in Schweden selber hat sich bereits eine starke Opposition
bemerkbar gemacht, hinter welcher der Samarbetsradej Kyrklig Samling (Rat

1) Church Times vom 29. Januar 1960 und 5. Februar 196o.

2) Siehe 1KZ 2. Heft 1959, S. 131-132.
3 Church Times vom 5. Februur 1960.



— 64 —

fiir Zusammenarbeit zur kirchlichen Sammlung um Bibel und Bekenntnis)
steht und die angefiithrt wird von Bischof Bo Giertz von Géteborg. Im ge-
nannten Rat sind hochkirchliche zusammen mit entschieden evangelischen
Lutheranern und Fundamentalisten vereinigt. Bereits 2 Stunden nach Be-
kanntwerden jenes Beschlusses hatte diese Opposition ein Manifest ver-
offentlicht, dessen Priambel lautet: « Der Entscheid der Synode, das Priester-
amt fiir Frauen zuginglich zu machen, hat in die Kirche von Schweden eine
Verordnung eingefithrt, welche im Widerspruch steht mit dem Willen Gottes
und den Weisungen Christi, wie diese uns in der Schrift gegeben sind. Was
auf dem Spiele steht, ist nicht weniger als der Auftrag, im Namen Christi zu
sprechen und die Sakramente zu spenden. Wenn die Kirche diesen Auftrag
im Widerspruch zu den Anordnungen ihres Herrn weitergibt, kann keine
derartige Ordination giiltig sein. Was sie weitergibt, ist kein Auftrag von
Christus. Es ist ein Missbrauch von des Herrn Namen. Wer immer auf diese
Weise ordiniert ist, ist nicht rite vocatus, nicht rechtmissig zur Priesterschaft
berufen und (deshalb) nicht ermichtigt, dieselbe in Christi Namen auszu-
iiben. Dasselbe trifft zu, wo es angewendet werden kann, wenn eine andere
Erlaubnis zur Amtsausiibung einer Frau erteilt wiirde!).» An diese grund-
sitzliche Erklirung schliessen sich sodann 17 Punkte an als Orientierung, wie
sich Priester und Glieder der Kirche der neugeschaffenen Situation gegeniiber
zu verhalten haben. Thnen wird insbesondere der dringende Rat erteilt, an
keinen von weiblichen Priestern zelebrierten Gottesdiensten teilzunehmen
und auch die Sakramente nicht aus ihren Hinden zu empfangen.

Dieses Oppositionsmanifest hat im Parlament und in der Presse Schwe-
dens bereits ein stark feindseliges Echo gefunden, und der Oppositions-
fithrer, der Bischof von Géteborg wurde bereits vor hohe staatliche Ge-
richtsbeamte zitiert, denen das Recht zusteht, gegen ihn Anklage zu erheben,
sofern sich ergeben sollte, dass er sich sowohl als kirchliche wie auch als
staatliche Amtsperson der Verletzung des schwedischen Gesetzes schuldig
gemacht hat.

Ohne Zweifel wird diese neueste Massnahme nicht nur in der Kirche von
Schweden zwiespiltige Folgen zeitigen, sondern auch zu einer ernsthaften
Uberpriifung der Beziehungen zu ihr auf Seiten der Kirche von England
fiihren missen. —hf -

1) Church Times vom 29. Januar 196o.

Druck Stimpfli & Cie., Bern



	Bericht von der VII. Internationalen altkatholischen Theologenwoche in Solothurn 12.-18.Oktober 1959

