
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 1

Artikel: Die nichttheologischen Faktoren bei der Gründung der
christkatholischen Landeskirche der Schweiz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 30 —

Die nichttheologischen Faktoren bei der Gründung
der christkatholischen Landeskirche der Schweiz

Zweierlei Alt-Katholiken

Der luzernische Staatsmann mici weithin bekannte Rechtshistoriker

Dr.Anton Philipp von Segesser, der bedeutende Führer der
konservativen Katholiken der Schweiz, hat sich in seiner Schrift
«Am Vorabend des Conciliums» in einer von altkatholischem Denken
bestimmten Art zum Vatikanum so geäussert, dass in der letzten
Nummer der vom späteren Bischof Herzog redigierten Wochenschrift

«Katholische Stimme aus den Waldstätten» bekannt werden
konnte :

«Nachdom wir seit dem Erscheinen unseres Blattes der fortwährenden
Hetze fast aller „konservativen" Blätter der Schweiz ausgesetzt waren,
musato es für uns eino wohltuendo Satisfaktion sein, in der letzton Nummer
der „Kathol. Stimme" zeigen zu können, dass wir ganz auf dem Standpunkt
des bedeutendsten Führers der konservativen Katholiken der Schweiz
stehen ').»

Segesser schätzte besonders in der vorvatikanischen Zeit Döllinger

und die um ihn gereihten Gelehrten und Zeugen sehr hoch. So

konnte Professor Walter Munzinger anlässlich der Katholiken-Versammlung

von Solothurn am 18.September 1871 erklären: «Sie
wissen ja, wie Herr Nationalrat Dr. Segesser von Luzern, der zwar
unser Gegner ist, dessen Gedanken aber oft unsere Freunde sind, sich in
allen diesen religiös-politischen Fragen ausgesprochen hat. Er hat
sich sowohl gegen die weltliche Macht des Papstes als auch sehr scharf
und entschieden gegen die päpstliche Unfehlbarkeit erklärt... Ich
habe die Hoffnung gehabt, dass es diesen Männern gelingen würde,
in diesem Sinne vorwärts zu gehen. In diesem Falle hätten wir unsere
Forderungen ermässigt und uns gerne angeschlossen. Es ist leider das
Gehoffte nicht geschehen, die welschen Fanatiker haben Oberwasser
bekommen und die gemässigten Elemente sind in den Hintergrund
getreten. Meine Herren! Dieser Vorgang sagt uns, dass wir vorwärtsgehen

müssen2).»

x) «Katholische Stimme». Meyorsche Druckerei, Luzern 1870, Nr. 37.

2) Dor Schweizerische Katholikenkongress in Solothurn, 18. September
1871. Max Fiala, Bern. S. 43/44.



— 31 —

Segesser selbst hatte vom Papst «ein grosses, die Welt besiegendes

Beispiels christlicher Demut» erwartet3). Der katholische
Episkopat durfte auf dem Konzil von 1869 nicht dazu erscheinen, «um
seine selbständige Bedeutung in der Kirche zu abdiciren4)». Die mit
dem Unfehlbarkeitsdogma gegebene «Consecration des monarchischen

Absolutismus auf kirchlichem Gebiet5) » sollte in gleicher Weise

vom Haus Gottes fern gehalten werden, wie umgekehrt die Kirche
das Prinzip der Freiheit zu vertreten hatte gegenüber dem Absolutismus

des Staatsbegriffs6). Freiheit für alle - so erklärte Segesser -
schliesse sowohl den Begriff eines kirchlichen Staates als den einer
staatlichen Kirche aus7). Es sei nicht zu übersehen, dass «gerade die
allzustarke Ausbildung des Papalsystems auf Seite der weltlichen
Gewalt nicht minderem Misstrauen begegne, als die weltliche
Autokratie mit dem kirchlichen Prinzip der Freiheit in Widerspruch
stehe8)». Das allgemeine Konzil, welches die öffentliche Meinung der

ganzen Kirche repräsentiere, stehe auf einem höhern, freiem, idealern

Standpunkt als die ordentliche Kirchenregierung. Jenes könne
durch seine Initiative Freiheit und Kraft der Bewegung gegenüber
kleinlichen Rücksichten und lokal beschränkten Auffassungen
verleihen9).

Vermögen wir von solchen Feststellungen aus nicht zu verstehen,
warum wir hernach Segesser nicht an der Spitze der christkatholischen

Kirchenbewegung begegnen, so können uns - ganz abgesehen
von der mehr politischen als religiösen Entscheidungskraft dieses

Führers - einige Worte aus seinen späteren «Studien und Glossen»
die Haltung Segessers verdeutlichen. Wie er es dem jungen Professor
Eduard Herzog zu tun nahegelegt hatte, so stellte sich Segesser den
vatikanischen Beschlüssen gegenüber rein juristisch ein. Er wertete
sie gleich einem schlechten Gesetz im Staat, dem sich der Bürger
einfach zu unterziehen habe. Er betonte, es heisse: Si quis contradi-
cerit, anathema sit, nicht: Si quis non crediderit. Das den Bonner
Professoren von Erzbischof Melchers abverlangte Gelöbnis, nichts

;i) Studien und Glossen zur Tagesgeschichte. Am Vorabend des Conci-
liums, Basel 1869. S.29.

4) Ebenda S. 28.
6) Ebenda S. 33.
6) Ebenda S.50.
7) Ebenda S 54.
8) Ebenda S.60.
") Ebenda S.39.



— 32 —

gegen das Vaticanum zu lehren, betrachtete er als formell richtig;
nicht zu billigen vermochte er indessen das Verlangen, sincero corde
die vatikanischen Definitionen als richtig zu erklären10). Er
unterschied die «ersten Altkatholiken» als «ernste Männer, die nach dem
Coneil, an die frühere Haltung der Oppositionsbischöfe anknüpfend,
sich darauf beschränkten, die historische Wahrheit und die formelle
Gültigkeit der vaticanischen Decrete fortwährend zu bestreiten», von
den «negativen Elementen der Freidenker, Taufscheinkatholiken»,
welche sich ihnen hernach zugesellt hätten. « Bisher war der Altkatholizismus

eine oppositionelle Richtung in der Kirche gewesen, von nun
an trat er faktisch in Opposition gegen die Kirche12).» Segesser pries
also die «ersten Altkatholiken». Von ihnen erwartete er eine Haltung,
wie sie später die Modernisten in der römischen Kirche einnahmen. Er
bekämpfte jedoch den sich mit diesen «ersten Altkatholiken»
verbindenden «Anhang». Sein Urteil lautete: «Ihr Anhang war wenig
zahlreich; den Freidenkern erschienen sie als Orthodoxe, die Indifferenten

verlachten sie. Und in der Tat war die Differenz, die diese
ersten Altkatholiken von der römischen Orthodoxie trennte, eine sehr

kleine13).» Dass ein Döllinger am 21. Juli 1870 seinem Münchener
Erzbischof Leonhard Scherr gegenüber, in Gegenwart der ganzen
theologischen Fakultät erklärte: «Man hat eine neue (Kirche)
gemacht», das schien Segesser nicht sonderlich bei der Behauptung
einer nur «kleinen Differenz» zu beirren.

Ehrfurcht und Verbundenheit gegenüber den «ersten Altkatholiken»

waren im Kreis des «Anhanges» sicherlich auch vorhanden.
Indessen lässt sich nicht verkennen, dass viele unter den Anhängern
religiös-kirchlich eine andersartige Struktur besässen als die
vorangehenden Führer. Das empfand sicherlich ein so fein besaiteter Mann
wie Professor Walter Munzinger, als er, wenige Tage nach der
Solothurner «LaienVersammlung» vom 29. April 1871 am 7.Mai 1871 an
Landammann Keller schrieb: «Wir sind stark in der Negation und
ebenso schwach in der Position, denn da gehen wir selbst auseinander...

Altkatholisch sind wir, ehrlich gestanden, nicht, d.h. wir
mussten, um das zu sein, auf die ganz ersten christlichen Jahrhunderte

zurückgehen14).» Dabei wollen wir nicht ausser acht lassen, dass

10) Studien und Glossen. Der Culturkampf. Bern, Wyss 1875. S.44.
") Ebenda S. 43.
12) Ebenda S. 45.
13) Ebenda S. 43.

Kellor, Arnold: Augustin Keller. Aarau 1922. S.412/413.ii



— 33 —

Walter Munzinger einer Familie entstammte, in welcher noch das

abendliche Beisammensein mit einem Vaterunser-Gebet des

Grossvaters begonnen wurde. Walter Munzinger selbst spielte als Student
die Orgel im katholischen Gottesdienst. Er sammelte sowohl in
Solothurn wie in Bern zur Bildung eines Kirchenchores Studiengenossen
um sich, welche grossenteils protestantischer Konfession waren. Auf
seine innere Haltung deutet der eigens verfasste Bericht, er sei drei
Nächte im Gebet am Sterbelager des Vaters gekniet. Augustin Keller,
um nun auf ihn hinzuschauen, hatte als kleiner Bube den Grosseltern
und dem blinden Onkel in Sarmenstorf jeweils mit überraschender

Vollständigkeit die Sonntagspredigt übermittelt. Als er auf
Veranlassung des Aarauer Pfarrers Alois Vock zum Sailerschüler Pfarrer
Christoph Fuchs ins Toggenburg kam, da sah er den frommen Wessenberg

persönlich, wurde aber vor allem durch die abendliche
Pfarrandacht ins neue Testament und in die Lesungen aus dem «Kempis»
eingeführt. Er empfing so in seiner Altardienerzeit Eindrücke, die ihn
Jahre hernach noch bestimmten, als er über München ins Breslauer
Semester reiste und nach eigenen Wortenlj) zwanzig Kapitel in der

«Nachfolge Christi» als Reiselektüre las «und zwar mit gefesseltem
Nachdenken». Aber das, was Walter Munzinger andeutete, wurde
illustriert durch den Katholiken-Kongress» vom 18. September 1871

im Schwurgerichtssaal des neuen Amtshauses von Solothurn.
Da stand das Laienelement an der Spitze. Das eigentlich

theologische Gebiet blieb unberührt. Man betonte das Hineingestelltsein
in das «Zeitalter der Vernunft». Selbst Augustin Keller sprach in
missverständlicher Weise: «Wenn der Bürger sich mit bürgerlichen
Dingen beschäftigt, so soll er sich nicht von der Religion beeinflussen
lassen16).» Da wurde offensichtlich Religion mit konfessioneller
Kirche durcheinandergeworfen, denn es musste doch klar sein, dass
der Gehorsam gegenüber Gott in allen Fragen des Lebens für den
Christenmenschen entscheidend sein soll. Die Selbstherrliehkeit von
Staat und Kultur, von humaner Welt, Bildung und Wissenschaft,
fand eine von keiner Erkenntnis ihrer Problematik beschwerte
Vertretung. Mehrfach hörte man das Bekenntnis: «Die Schule gehört
dem Staat.» Es wurde eine «durch und durch» staatsgebundene
Schule gefordert. In wohl berechtigter Abwehr der Syllabussätze von
1864, welche der eigenen Staatlichkeit entgegen waren, sollte - so

16) Brief an Frau Dr.Ruepp, ebenda S.34.
18) Der Schweizerische Katholikenkongress, s. oben S. 15.

Internat. Kirchl. Zeitachrift, Heft 1. 1900.



— 34 —

Nationalrat Kaiser - «gegen die Aufstellung geistlicher Batterien,
womit mittelalterliche Zeloten die moderne Welt beschiessen

wollen17)», Kampfeshaltung eingenommen werden. Landammann
Curtis Rede, in der Renan als «der edle Mann» zitiert wurde, endete
mit der Äusserung, welcher allerdings die Mehrheit entgegentrat:
«Wir erklären den Austritt aus dieser Kirche18).»

Das „Zerrbild" der katholischen Kirche

Als Bischof Hefele von Rottenburg am 17. Dezember 1870 an
Döllinger einen Brief schrieb, bekannte er dem Münchner Gelehrten
gegenüber : « Ich glaubte der katholischen Kirche zu dienen und diente
dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesuitismus daraus
gemachthaben 19).» Sprachmanin Solothurn von derKirche, so schauten
die Laien vor allem aufein solches «Zerrbild». War es in Rom der Hauptfehler

der Geschäftsordnung, welchen die zur Unfehlbarkeitserklärung

vordringende Papstpartei erzwang, dass man nicht in erster
Linie sich über die Kirche äusserte und den synodal-episkopalen
Kirchenbegriff klärte, so spürte man gerade in Solothurn, wie wenig
leider auch die Laien selbst um die wahre, neutestamentliche Kirche
wussten. Es fehlte der religiöse Grundzug: «Trachtet in erster Linie
nach der Königsherrschaft Gottes und seiner Gerechtigkeit, dann
wird euch dieses alles hinzugegeben.» Selbstverständlich waren
unter «dieses alles» die kirchlichen Fragen der Gegenwart nicht mit
Angstsorge, wohl aber mit Fürsorge zu erfassen. Aber unter der
Wegweisung Jesu hätte das im Blick aufs Entscheidende mit einer ganz
andersartigen Ein- und Unterordnung geschehen müssen. Nun hatte
man jedoch durch Jahrhunderte die Laien immer wieder als « Unmündige»

behandelt, hatte sie in Verkennung ihres bei der Taufe durch
Salbung bezeugten allgemeinen Priestertums als Gegenelement des
Klerus ausgeschaltet und renitent gemacht. Die Haltung Bonifaz'
VIIL, aus der heraus der Papst am 25. Februar 1296 erklärte : Clericis
laicos semper infestos esse, es sei allgemein bekannt, dass die Laien
den Geistlichen stets aufsässig seien, hat über die Jahrhunderte die
Laien als ein unbequemes Element der Unruhe werten lassen. So trat

17) Ebenda S. 10.

18) Ebenda S. 51.
10) v. Schulte, Friedrich. Der Altkatholizismus. Glossen 1887. S.228.



— 35 —

in Solothurn eine Bitterkeit gegen die Priesterkirche zutage. Walter
Munzinger begründete das mit der Erklärung :

«Bis zum 12. und 13. Jahre habe ich mit Inbrunst, mit wahrom
innerlichem Glauben dem allem angehört, was uns die Kirche lohrt. Von da an ist
os andors geworden. Ich glaube es als Tatsache aussprochon zu können, dass
unter uns Studierenden der Kantonsschulo nicht mehr zehn von hundert
waren, die von der Religionslehro, wio sie hier vorgetragen wurde, irgendwio
berührt worden wären. Ich glaube es aussprechen zu dürfen, dass die Religion
gar kein Faktor mehr war in unserer ganzen Erziehung. Wir müssen aufrichtig
sein, sonst kommen wir nicht vorwärts... wir waren von vorneherein
überzeugt, dass man uns Dunst vormache... Wenn Schiller gesagt hat, or habe aus
lauter Religion keine Religion, so möchte ich sagon, ich habe aus Religion
diese Religion nicht, dio man uns da vorbringt20). »

Landammann Curti jedoch, der in Luzern noch Beziehung
gepflogen zu den Sailerschülern Joseph Widmer und Gügler, und 1822

Luzern hatte verlassen müssen, weil er sich mit dem Busenfreund
Jakob Robert Steiger für seinen Lehrer, den Schellingschüler Paul
Vital Troxler, gegen die Regierung eingesetzt hatte, löste Religion
weithin auf in Ethik und erklärte: «Ich trat ins Leben ein, und bei
dem meisten Guten, was man anstrebte, war der katholische Clerus

dagegen21).»
Man wertete in Solothurn die Kirche rein soziologisch als die

Summe ihrer Angehörigen. Hatte wenige Tage hernach, an dem

Katholiken-Kongress vom 22.-24. September 1871 in München,
Professor Friedrich von Schulte gesagt: «Von der Bibel will ich schweigen,

die leider uns Katholiken durchgehends das verschlossene Buch
mit sieben Siegeln ist. Darin liegt auch mit das Grundübel22)», so

spürte man in Solothurn diesen Mangel an biblischer Bezogenheit.
Dieser erfuhr später insbesondere durch Predigt und Schrifttum von
Bischof Herzog eine bedeutsame Korrektur. Man schaute vordem
die Kirche von unten her und verstand sie nicht im Sinn des neuen
Testaments christologisch, von Christus aus und auf Christus hin :

Herz und Herz, vereint, zusammen, Christus das Haupt, wir seine
Glieder. Die Messe in ihrem wahren Gehalt war so wenig gekannt,
dass man in ständiger Opposition gegen die imperialistische Machtkirche,

im Bann ihrer juridischen Haltung, nicht vermochte von der
Messe aus die Kreuz-, Bundes- und Eschatologiekirche zu sehen. Um
die «gemeindliche» Bedeutung der Kirche zu betonen, forderte man
die «demokratisch» bestimmte Kirche. Dabei wurde aber verkannt,

20) Der Schweizerische Katholikenkongress, s. oben S. 42.

21) Ebenda S. 49.
22) Stenographischer Bericht. München, Th. Ackermann, 187L S. 184.



— 36 —

dass der Demos nicht gleichzusetzen ist der Gemeinschaft der
Gläubigen. Diese steht vielmehr unter dem Worte : Nicht ihr habt mich
erwählt, sondern ich habe euch erwählt (Joh. 15, 16). So fehlte das
Verständnis für die christokratische und christozentrische Gehaltenheit

der Kirche. Der sakrale Charakter der Gemeinde kam nicht zur
Geltung. Wenn wir uns vergegenwärtigen, wie wenig in den Tagen
der sich ausbreitenden Aufklärung und der aufstrebenden
Naturwissenschaften die Kirche für die Intellektuellen Seelsorgekirche
gewesen ist, dann verstehen wir, dass Bischof Herzog anlässlich der
Synode vom Jahr 1914 mit recht gemischten Gefühlen auf die Dcle-
giertenversammlungen vom 14. Juni 1874 in Bern und vom 21.
September in Ölten zurückgeschaut hat mit der Erklärung, ohne die
Geduld und Treue der Offner Gemeinde und den religiösen Ernst
derselben wäre er in clem damaligen Chaos auf irgendeine Weise
umgekommen :

«Wer damals unbefangen auf die lautesten Stimmen achtete, die sich
bei unseren Verhandlungen über eine christkatholische Kirchenverfassung
hören liessen, musste glauben, es handle sich eigentlich bloss darum, wio
das geistliche Element möglichst zurückgedrängt worden könne. Zu diesem
Zweck wurden Vorschläge gemacht, die den Landammann Augustin Keller
einmal zu der Bemerkung veranlasston, unsero Kirchenverfassung sei für
unser katholisches Volk bestimmt, nicht für dio Bewohner des Mondes 2;l). »

Die liberalen Laien hatten in der römischen Kirche weithin
gedarbt und hatten den religiös-kirchlichen Kompass verloren.

An dem der Solothurner Versammlung nachfolgenden Katholi-
ken-Kongress in München sah Walter Munzinger mit den ihn
begleitenden Schweizer Delegierten nun aber ein andersartiges Bild, welches
ihn sehr beeindruckte und das er in einer Schrift «Ein aufklärendes
Wort an den schweizerischen Verein freisinniger Katholiken24)»
schilderte. In München, so bezeugt Munzinger, betonte man in
positiver Weise den Namen «Altkatholiken» und legte Wert auf das
«Festhalten». Die theologische Wissenschaft war glänzend vertreten.
Alles besass eine «theologische Grundlage». Männer wie der lebhafte
Friedrich, der begabte und fromme Reinkens, der wuchtige Michelis,
der juristisch nüchterne und doch herzensfromme Schulte, von
Döllinger nicht zu reden, öffneten ein weites, neues Blickfeld. Der
junge holländische Geistliche J. J. van Thiel, der spätere Bischof von
Haarlem, welcher mit biblischer Gereiftheit mahnte : «Versetzet nicht

23) Bericht der 40. Sitzung der Nationalsynode. Ölten 1914. S.40.
24) Der Katholikenkongress in München. Born, Dalp 1871.



— 37 —

die alten Grenzsteine, die eure Väter gesetzt», und der bat, der Worte
des heiligen Geistes eingedenk zu sein: «Der da glaubt, der übereilt
sich nicht25)», bot einem Munzinger für die bevorstehende Arbeit zu
Hause sicherlich wichtige Impulse. Wohl musste man trotz der Angst
Döllingers vor dem «Abweg einer neuen Kirchenbildung» die bisher
literarisch wirkende Gelehrtenbewegung in die Bewegung zur
praktisch tätigen Gemeindebildung überführen. Aber alles geschah
mit Würde und frommer Gehaltenheit.

So hat denn Munzinger nach der (Minor Tagung vom I. Dezem

ber 1872 nicht von ungefähr Reinkens gebeten : « Geben sie dem Volke
die religiöse Direktive, sonst gibt es kirchlich ein Chaos26.» Damit
wurde über Reinkens und die durch Munzinger bestimmte Berufung
Eduard Herzogs nach Ölten die Verpositivierung und religiöse
Vertiefung der kirchlichen Bewegung eingeleitet. Dank dieser stets sich
ausbreitenden Wirksamkeit ist das Wort Segessers ins Unrecht
gesetzt worden, das er 1875 in das Heft «Der Culturkampf» schrieb:
«Als Werkzeug der Politik wird der Altkatholizismus so lange dauern
als die Politik, der er dient und die ihn hält, und seine Bedeutung wird
mit dieser steigen und fallen27). » Wenn Segesser beifügte, die religiöse
Bedeutung des Altkatholizismus werde sich «bei weitem geringer
herausstellen als die politische», so beweist die Geschichte schon heute
das Gegenteil. Die Konsequenz dieser Entwicklung hatte zur Folge,
dass man den Schritt wagte vom blossen Verein zur Kirche, von den
Vereinsstatuten zur bischöflich-synodalen Kirchenverfassung, von
Zentralkomitee und Delegiertenversammlung zur Führung durch

Bischof, Synodalrat und Synode. Aber diese Wende geschah nicht ohne

mannigfache Kämpfe, im Blick auf welche hin Eduard Herzog, der
mit Bcstimmheit für das Bischofsamt wider die Antibischöflichen
eingetreten war, anlässlich seiner Wahl zum Bischof sich erst
ablehnend verhielt mit der für unsere junge Generation kaum mehr
verständlichen Erklärung: er sei «Parteimann». Bereits am 27. Juni
1874 hatte Herzog in einem Artikel «Zur Bischofsfrage» an das Wort
des präsidierenden von Schulte vom Kölner Kongress erinnert:
«Unser Standpunkt bleibt der katholische. Wer nicht auf diesem

Standpmikt steht, gehört uns nicht an und wird sich in Folge dessen

auch nicht aktiv an unseren Verhandlungen beteiligen 28). » Gegen die

2,r>) Stenographischer Bericht, s. oben S. 166.

2") Gilg, Otto: Christkatholizismus. Luzern, Reussverlag 1946. S. 109 ff.
27) Studien und Glossen, s. oben S.42.
28) Katholische Blätter. Ölten 1874, Nr. 26.



— 38 —

Negativisten in der Kirche erklärte der damalige Offner Pfarrer:
«Aber tausendmal weniger gehören wir zu den fanatischen Leuten,
welche alles, was als katholische Lehre, Übung, Einrichtung
bezeichnet werden muss, sofort auch als etwas Falsches, Verderbliches,
Knechtendes über Bord werfen möchten... Der Episkopat ist nach

unserer festen Überzeugung nicht bloss in der Schrift und der Tradition

der katholischen Kirche begründet, sondern gehört auch nach
der Anschauung der englischen, amerikanischen, griechisch-russischen

Kirche wesentlich zur christlichen Kirchenverfassung... Das

mag für Männer, die nicht das Bedürfnis haben, einer grossen
religiösen Genossenschaft anzugehören und selten oder nie am
gottesdienstlichen Leben sich beteiligen, etwas sehr Gleichgültiges sein. Es
ist aber etwas ungeheuer Wichtiges in den Augen derjenigen, denen
eine wahre Reform der katholischen Kirche und Wiederaussöhnung
der christlichen Confessionen wirklich am Herzen liegt29).»

Politische Frage im Vordergrund

Im Rückblick auf den Solothurner Kongress hob Walter
Munzinger in seiner Münchner Schrift bezüglich der schweizerischen

Bewegung hervor : « Die politische Frage steht im Vordergrund 30 » Und
als Bischof Herzog 1880 - neun Jahre später - im bischöflichen
Bericht aufs vergangene Jahr schaute, erklärte er: «Verloren gegangen
sind uns seit der letzten Synode 12 Gemeinden... Trotzdem oder
vielleicht gerade weil sich mit unserer dem katholischen Gewissen

entsprungenen kirchlichen Bewegung keine politischen Parteizwecke
mehr verbinden lassen, regen sich unsere Freunde da und dort31).»
Diese Worte deuten auf eine wenig erfreuliche Epoche. Am 15.

September 1873 setzte das Obergericht des Kantons Bern 69
römischkatholische Pfarrer des Berner Juras ab, welche gegen die Amtsentsetzung

des Bischofs Lachat protestiert und erklärt hatten, class ihr
Gehorsam weiterhin auf ihn und Rom gerichtet sei. Der Ausschluss
sollte gelten, bis die Protestation gegen die Beschlüsse von Diözesan-
konferenz und Regierung zurückgezogen sei. Dem Journalisten Jean
Walion wurde vom bernischen Kultusdirektor Teuscher die Aufgabe
übertragen, sich nach Priestern umzusehen, welche die vakanten

2B) Katholische Blätter. Ölten 1874, Nr. 26.

30) Der Katholikenkongress in München, s. oben S.4.
31) Der Katholik, s. oben 1880, S. 163.



— 39 —

Stellen ausfüllen könnten. So hat man einen aus verschiedensten
Elementen vielfach sehr fragwürdigen Klerus aufgebaut. Die «Katholischen

Blätter» brachten in Nr.44 des Jahres 1873 einen «Bericht
über die Installation eines so eingestellten Pfarrers Dr.Deramey in
Pruntrut. Der staatlichen Einsetzung durch Regierungsrat Boden-
heimer - so lesen wir - folgte der kirchliche Akt, den Pfarrer Herzog
(aus Offen) leitete, mit der Erklärung, dass «er zwar jede amtliche
Eigenschaft und Vollmacht von sich ablehne, aber, gestützt auf die
Beschlüsse des Kölner Kongresses und förmliche Mitteilungen von
Seite des Bischofs Reinkens, erkläre, dass die priesterlichen Funktionen

des neuen Pfarrers nicht nur als gültig, sondern unter
gegenwärtigen Verhältnissen auch als kirchlich erlaubt anzusehen seien,
obwohl sie nicht durch die Autorität' eines mit Jurisdiction
ausgestatteten Diözesansbischofs förmlich bestätigt würden». Die Kirche
war gefüllt. Aber der weibliche Teil der Bevölkerung fehlte nahezu

ganz. Das hätte man jetzt und später nicht übersehen sollen. Als dann
der Papst, der die kantonalen Kirchengesetze erst mit heftigsten
Worten verworfen hatte, schliesslich die Pfarrwahl durch die
Gemeinden gestattete, kehrten die Gemeindemitglieder zu den nun
wieder wählbar erklärten einstigen römischen Geistlichen zurück. Die
vielfach nur fiktiven «christkatholischen» Gemeinden verschwanden.
Von gegnerischer Seite hat diese fragwürdige Epoche 1874-1883 eine

mit allerdings sorgfältiger Prüfung zu lesende Darstellung gefunden
durch Ernest Daucourt in den Büchern «Un Clergé d'Etat dans le

canton de Berne 32) », « Le vieux catholicisme en Suisse et ses réformes
1874—188334)» und dem doppelbändigen Werk «Un demi-siècle de

luttes religieuses dans le canton de Berne33)». Bischof Herzog musste
nach diesem bedauernswerten Hineingezogensein in ein politisches
Gewebe anlässlich der Genfer Synode 1880 äussern: «Es hat den
Anschein, als ob dies (sc. die Rückkehr der Gemeinden des Juras in
die römische Kirche) von einflussreichen Leuten, welche unsere
Bewegung nur aus politischen Gründen begünstigt hatten, nunmehr
gewünscht werde, indem nach der Unterwerfung der römischen
Bevölkerung unter die kirchenpolitischen Gesetze des Kantons der
Zweck unserer Bewegung erreicht sei35).» Diese Worte wurden ge-

32) Porrontruy 1925.
33) Porrentruy 1931.
34) Porrentruy 1936.
35) Protokoll der Synode 1880. Basel, S.26.



— 40 —

sprechen, als anlässlich der Synode von Genf der Gottesdienst «in der
mit der eidgenössischen und kantonalen Flagge geschmückten Notre-
Dame-Kirche» durch Bischof Herzog gefeiert wurde. Auch im Kanton

Genf war unsere Kirche nach der bundesrätlichen Ausweisung
Mermillods in politische Zusammenhänge verstrickt worden, denen

gegenüber Hyacinth Loyson, der Genfer Pfarrer, allerdings betonte,
der Geist der Genfer Altkatholiken sei weder liberal in der Politik
noch katholisch in der Religion. Als, wie im Kanton Bern, der
schmerzliche Abbau in Genf durch die wirklich Getreuen ertragen
werden musste und die Christkatholiken wieder aus der Notre-Dame-
Kirche auszuziehen hatten, da gab es leider immer noch allzuviele,
welche sich je und je grosser Worte bedienten und nun meinten:
Notre-Dame où rien

Wie selbst für sehr edel denkende Menschen das Hineinverwo-
bensein in politische Gespinste gefährlich werden kann, das hat mir
ein Brief gezeigt, welchen Bischof Herzog vor der Genfer Synode am
11. Februar 1880 an Dr. Weibel geschrieben hat :

«Nach Grellingen haben wir noch keinen Pfarror. Leider fehlt uns auch
in dieser Pfarrei die Majorität. So sagen wenigstens Kaiser und Ziogler. Die
Herren wollen einen „Vermittler", der römisch ist. Philippi hat ihnon Sala-
din (von Duggingon, Filiale von Grollingen) ompfohlon. Diese Candidatur
könne einzig in Betracht kommen, wenn ein christkatholischer Geistlicher
zu wählen sei. Wäre es Klugheit oder etwas anderes, wenn wir den Versuch
machten, Herrn Scherer, der mir ganz recht wäre, unter dom Namen eines
römischen Goistlichen zu empfohlen Die Aufnahme in den bornischen
Kirchendienst wäro schwieriger. Doch würde ich für Letzteres garantieren.
Halten Sie die Sache für tunlich, so reden Sie mit Scherer. Nehmen Sie ihm
aber das Versprechen ab, später zu uns zu halten. In diesem Fall würde ich
indirect seino Wahl zu ermöglichen suchen, und, wie gesagt, dio Aufnahme
in den bernischen Klerus möglich machen. Wenn Scherer in Grollingen
Schritte thut, so wende er sich an Nationalrath Kaiser, dem gegenüber er
ganz offen sein darf36).»

Im gleichen Brief wird die Übersendung des Hirtenbriefs vom
26. Januar 1880 angezeigt. Dieser wurde mit dem Pauluswort an die
Galater abgeschlossen : « Stehet fest und lasset euch nicht wieder das
Joch der Knechtschaft auflegen37).» Wir können uns vorstellen, wie
sehr Bischof Herzog unter dem sich hier öffnenden Zwiespalt, einerseits

die Kirche äusserlich zu stärken und anderseits den Weisungen

36) Archiv dor Christkatholischen Kirchgemeinde Luzern. Fase. Herzogbriefe.

37) Herzog, Eduard: Synodalprodigten und Hirtenbriefe. Bern 1886.
S. 187.



— 41 -
der Heiligen Schrift gehorsam zu sein, litt. «Wäre es Klugheit oder
etwas anderes... » Wir sollen daraus lernen und uns wappnen, wenn
sich fragwürdige Methoden der Diplomatie oder Politik in feinerer

oder gröberer Weise versucherisch im Kirchenleben einnisten
wollen.

Etwas Erfreuliches und Segensvolles, das aus politischen Kämpfen

hervorging, war nun allerdings - das wollen wir mit Dankbarkeit
ins Gedächtnis rufen - die Begründung einer katholischen Fakultät
an der Universität Bern. Mit Recht betonte Professor Johannes
Friedrich bei der Eröffnungsfeier vom 11. Dezember 1874 in der
Universitätsaula : «Es sei wohl etwas Neues, dass eine weltliche Regierung

ohne ein Übereinkommen mit kirchlichen Behörden eine
Lehranstalt für katholische Theologen errichte38).» Allein, die Qualität
der meisten Dozenten, welche ein halbes Jahrhundert unter der

positiven Führung von Professor Eduard Herzog standen, die
wiederholten Opfer, welche das christkatholische Volk im Dienst der
Fakultät durch verschiedene Fondsanlegungen - um die Auslagen
des bernischen Staates finanziell zu verringern - leistete, haben dieses

Werk über die politischen Anfänge hinausgerückt, und das internationale,

ökumenische Ansehen der Fakultät grundgelegt und
gefestigt. Sie ist jetzt auch dem Namen nach eine «Christkatholische
Fakultät», die Theologenschule unserer Kirche. Die Errichtung einer
katholischen Fakultät an einer Universität, welche einer reformierten
Stadt zugehört, wurde indessen nicht im Bern von 1874 erstmals

erwogen. Als man in Zürich die Auferbauung einer schweizerischen
Hochschule anstrebte, trat ja vor mehr als hundert Jahren der
katholische Zürcher Pfarrer Robert Kälin mit Stiftspropst Leu in
Luzern und dem ehemaligen Stadtpfarrer Luzerns Georg Sigrist,
einem Pestalozzi- und Sailerschüler, in Beziehung, um die Frage zu

erwägen, ob diese Hochschule durch den Einbau einer selbständigen
katholisch-theologischen Fakultät - dem «einige befreundete
Magistraten 39) » sympathisch gegenüberstanden - ergänzt werden könnte.

Wie sehr aber sonst politische Parteikämpfe und Auseinandersetzungen

hemmend, ja verzögernd auf unsere Kirchenentwicklung
wirkten, das wird ganz besonders durch den sechs Jahre währenden
Mariahilfprozess verdeutlicht, welchen die Luzerner Gemeinde um
Überlassung der Mariahilfkirche vor Bundesrat, Nationalrat, Bun-

38) Katholische Blätter. Ölten 1874. S.404.
3B) Herzog, Eduard: Robert Kälin. Solothurn. S.42ff.



— 42 —

desversammlung und Bundesgericht führen musste. Der Stadtrat
hatte ihr die Benützung dieser Kirche zugesprochen, der Regierungsrat

eine solche aufgehoben. Schliesslich wurde die ganze Angelegenheit

ein Schacherobjekt, um die nötige Stimmenzahl zur Annahme
des Alkohol- und des Patentgesetzes aufzubringen40).

Nicht von ungefähr hat der Vorsteher des schweizerischen

Justizdepartements, Bundesrat Louis Ruchonnet, im Dezember 1892

vor dem schweizerischen Nationalrat in öffentlicher Sitzung im Blick
auf die fragwürdige Erledigung der Mariahilf-Frage erklärt: «Nous

avons misérablement rempli nos fonctions. Les Chambres ont manqué

de courage, elles savent bien pourquoi41).» Der bernische
Staatsrechtslehrer Professor Carl Hilty aber bezeichnete den «Mariahilfstreit»

als eine «moralische Niederlage der Eidgenossenschaft». Er
erklärte: «Den unterliegenden Rekurrenten bleibt der bedeutende
Trost, dass es für eine religiöse Gemeinschaft auf die Dauer sehr viel
vorteilhafter ist, Unrecht zu leiden, als sich ein formelles Recht
gegenüber einer sehr grossen Mehrheit andersgesinnter Mitbürger
durch das „bracchium saeculare" (den weltlichen Arm) erzwingen
zu wollen. Die Christkatholiken bauen nun eine neue Kirche in
Luzern, was von Anfang an das Gescheiteste gewesen wäre42).» Die
Gemeinde hat auf alle Fälle an dem, was sie in diesen Zeiten litt,
Treue, Gehorsam und Opferbereitschaft üben gelernt. Indessen allzulange

hatte die «kirchenlose» Zeit gedauert. So war es nicht zu
verwundern, dass manche kirchlicher Tradition und kirchlicher Sitte
emtfremdet worden sind - wie es zum Beispiel auch in St. Gallen
gewesen ist - und hernach mit besonderer Mühe ein religiös-kultischer
Aufbau vorgenommen werden musste.

Diesseitsliberalismus statt Jenseitsliberalismus

Am 9. Juni 1875 schrieb Bischof Reinkens an Landammann
Augustin Keller :

«Das Verbieten der Beichte ist doch so intolerant wie das Befehlen
derselben... Diese Hast, das Reformwerk gleich auf einmal zu vollenden,
hat während einem halben Jahrhundort in Frankreich, nach den grössten
Staatsumwälzungen, immer wieder das Zustandekommen oinor vernünfti-

40) Gilg, Otto: Christkatholizismus. Reussverlag Luzern 1946. S. 146
bis 162.

41) Ebenda S. 159.

¦>2) Ebenda S. 160.



— 43 —

gen liberalen Verfassung vereitelt... Mit solchen Dingen ist man in Gefahr,
don Weizen mit dem Unkraut auszureissen und den Neubau der Kirche mit
dem Dach, statt mit den Grundmauern anzufangen.

Ich furchte, dass in einigen Köpfen bei dieser kirchlichen Reform ganz
allein Rousseaus Droits de l'homme herumtanzen, ohne dass sie eine Ahnung
von dem Hechte der in der Geschichte waltenden providentiellen Autorität
aufkommen lassen. Aus dein Rechte des freien Individuums an und für sich,
(ihnc jede üi'icksichl .'inf die sowohl angeborene ids historisch gewordene
Zusammengehörigkeit unii Gemeinschaft, wird weder im Staate noch in der
Kirche eine Ordnung geschaffen, welche die Freiheit und das Wohl aller zu
sichern imstando wäre... Das persönliche Recht ist nicht absolut, sonst
wäre das Individuum Gott, - es findet seine wohltuenden Schranken in der
Ekklesia, in der Gemeinschaft der Gotteskinder, welche das Einzelne zu
hören, auf deren Geist zu achten hat'13).»

Das war eine kleine Predigt im Sinn des 1520 von Luther
ausgegebenen Losungswortes: «Ein Christenmensch ist ein freier Herr
über alle Dinge und niemand Untertan. Ein Christenmensch ist ein
dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann Untertan», wobei es

für Luther und Reinkens klar war, dass das «Ich» von Worms nicht
das revoltierende « Ich» der selbstherrlichen Persönlichkeit war,
sondern das im Gehorsam gegenüber Gott bekennende Zeugen-Ich.

Mit Recht hat man die christkatholische Freiwilligkeitskirche
der römischen Zwangskirche entgegengestellt. Aber leider allzuoft
wurde launenhafte Willkür des kleinen Menschen mit Freiheit
verwechselt: «Ich mache, was ich will. Es hat mir niemand etwas zu

sagen.» Diese ichgebundene «Freiheit», welche von Christus, dem

Haupt, und von der Gemeinde, als von dem diesem Haupte zugehörenden

gliedlich geordneten Leib, ablenkte, war in ihrer Tchversessen-

heit nicht nur wesensmässig unkirchlich, sondern antikirchlich. Sie

wandte sich gegen jede kirchliche Bindung. Ihr Ursprung lag nicht
in der Freiheit der Kinder Gottes, sondern in einer Verkennung
menschlicher Schuldverhaftetheit, Unzulänglichkeit und
Erlösungsbedürftigkeit. Sie wirkte in unsere Kirchenwerdung durch
Jahrzehnte nicht von oben, sondern von unten her. Es handelte sich um
eine Strömung, welche vom heidnischen Teil der Renaissance- und
Aufklärungszeit über die droits de l'homme in einen verdiesseitigten
Liberalismus ausmündete, dem die Geöffnetheit für jenen Jenseits-
liberalismus fehlte und fehlt. Dieser wurde nicht von ungefähr mit
dem Siegelspruch von Bischof Herzog: «Wo der Geist des Herrn ist,
da ist Freiheit», aller weltgebundenen Falschfreiheit gegenüber un-
missverständlich bekannt. Der bischöfliche Siegelspruch aus dem

43) Keller, Arnold: Augustin Koller, s. oben S.468.



— 44 —

zweiten Korintherbrief war eine ganz bewusste Predigt an die
«Liberalen», welche bei der Kirchengründung eine derart zentrale Bedeutung

hatten, dass man lange Zeit «christkatholisch» und «liberal» als

eine Identität wertete. Diese «Liberalen» hatten infolge der päpstlichen

Verneinungen im Syllabus gegenüber der Glaubens- und
Gewissensfreiheit, der Kultusfreiheit, der Pressfreiheit, so viele
Empörungen des republikanischen Selbstbewusstseins im Herzen aufgestaut,

hatten unter täglich beachteter Heuchelei einer die echte
Christenfreiheit zertretenden, deformierten Kirche dermassen
gelitten, dass die dünne Membran, welche sich über erhaltenen Wunden
gebildet hatte, sehr verletzlich war. So ergab sich für unsere Kirche
als eine ihrer Hauptaufgaben die Pflicht, mit seelsorgerlichem
Verständnis und mit tragender Geduld diesen von solchen Religions- und
Kirchenkomplexen erfüllten, aber von aufrichtiger Ehrlichkeit
bestimmten Gliedern helfend und heilend zu begegnen.

Wir müssen daher immer neu verkünden: «Zur Freiheit hat uns
Christus befreit. » Unsere Freiheit wurzelt jenseits irdischer Fesselungen,

in Christus. Es wird hiemit klar sein, dass diese Freiheit «gebunden»

ist an den allein Freien. Wir dürfen keine meisterlose Gesellschaft

sein. Christus ist unser Meister. Unter seiner Autorität werden
wir zur Gotteskindergemeinschaft verbunden. Möchte der
Diesseitsliberalismus als Weltanschauung, welcher in unseren Gemeinden für
viel Gleichgültigkeit, überspitzten Individualismus und eine, wichtige

Grenzen verwischende, Allerweltstoleranz verantwortlich ist,
immer mehr durch einen vertieften und wirklich geweiteten
Jenseitsliberalismus abgelöst werden.

Verständnislosigkeit gegenüber dem „Mysterium"

Weil viele in allzu grossem Vertrauen auf das Vermögen menschlicher

Verstandeskräfte, im Bann eines Vulgär-Rationalismus, die
Grenze zwischen Diesseits und Jenseits zu meiden suchten, welche

uns vor die Frage des «Ganz-Anderen» rückt, darum presste es sie an
der Grenze der Altarstufe nicht auf die Knie vor demjenigen, von
dem wir in Rambachs Kirchenlied bekennen: «Du bist unendlich
mehr, als wir begreifen können.» Wenn ein anglikanischer Bischof
einst Bischof Herzog gegenüber äusserte, er habe den Eindruck, in
unseren Gemeinden würde zu wenig gebetet, so müssen wir - mag
auch kein schwacher Mensch Herz und Nieren durchforschen - wohl



— 45 —

zugeben, dass allzuoft die Beziehungspflege gegenüber jener Welt
fehlte, von der Paulus schreibt: «Was kein Auge gesehen und kein
Ohr gehört hat, und in keines Menschen Herz gekommen ist, das hat
Gott denen bereitet, die ihn lieben. » Auf Grund geistiger Verflachung
sah man nur die Flachseite dieser Art Welt, lernte zu wenig von
Matthias Claudius :

Seht ihr den Mond dort stehen -
Er ist nur halb zu sehen
Und ist doch rund und schön!
So sind wohl manche Sachen,
Die wir getrost belachen,
Weil unsre Augen sie nicht sehn.

Man empfand da und dort weder die Herablassungsnotwendigkeit
des uns in Christus über die Diesseitsgrenze ansprechenden Gottes,
noch die Anbet ungsnoi tre nd igke it des sich in dankbarer Hingabe über
die Grenze in kultisch-symbolischem Handeln und Sprechen äussernden

Christen. Der Verständnismangel gegenüber Gleichnissen,
Symbolen, sinnbildlichen Zeichen und sakramentalem Geschehen verfolgt
unsere Oeineinden - gewiss nicht nur unsere Gemeinden - von daher

folgenschwer bis auf den heutigen Tag. In die Diesseitigkeit
verschlossen, versinken manche wie der zweifelnde Zacharias in Stummheit.

Die aufs Praktische gerichtete Frömmigkeit der «Nachfolge
Christi» liess früher noch da und dort mit der moralisierenden
Aufklärung verbundene Männer den «Kempis» in bemerkenswerter
Weise als Erbauungsbuch benützen. Dagegen entsprachen die von
glühender Heilandsliebe durchströmten Lieder eines Frank, Scheff-
ler und Novalis, das «Ich will dich lieben, Gotteslamm, als meinen
Bräutigam» des Angelus Silesius, wenig der bürgerlich-rationalistischen

Seelentemperatur. Schon eher wurden Geliertlieder eine
entsprechende Ausdrucksform der singenden Gemeinde. Wenn Newman

einst in seinen «Tracts for the time» gegen die ruhige Verweltlichung

und Lauheit in der anglikanischen Kirche kämpfte und in
paradoxer Weise sie lieber von Aberglauben und Bigotterie heimgesucht

gesehen hätte als von der zeitgenössischen «kalten, selbstgefälligen,

selbstklugen Ruhe», dann können wir anfalle Fälle sagen:
Wir hätten unseren Gemeinden in den Anfangszeiten etwas vom
«Schaudern» wünschen mögen, welches Pascal erfuhr, als er «sich

selbst überlassen, gleichsam verirrt in diesem Schlupfwinkel des

Universums, ohne zu wissen, wer ihn da hingesetzt, was er da zu tun
habe», vom unermesslichen, schweigenden Universum umgeben war.
Das pascalsche Fragen nach dem Über-das-Sichtbare-Hinauswei-



— 46 —

senden hätte vielleicht dann auch sie zur Erkenntnis führen können :

Du (Mensch) würdest mich nicht so suchen, wenn ich (Gott) dich
nicht zuvor gesucht und gefunden hätte.

Von Anfang unserer Bewegung an ertönte im Zentrum der
Messliturgie das kirchliche Bekenntnis vom «mysteriumfidei». Dieses
umfasst jenen «neuen und ewigen Bund», welcher Diesseits und
Jenseits in sich schliesst, der nicht soziologisch, sondern allein christo-
logisch im Sinne der «Leib-Christi-Gemeinschaft» verständlich ist.
Dass die Aufrichtung dieses «Bundes» in der Welt, wie sie ist, nur
durch das Kreuz - die Überschneidung des göttlichen Ja durch das
menschliche Nein und des menschlichen Nein durch das göttliche Ja -
möglich wurde, das musste bei der Überwertung der Diesseitigkeit ein
«dunkles Wort» bleiben. Die dignitas hominis, von welcher im
Offertorium die Rede ist, glaubte man durch menschliche Eigenkraft
und Leistung zu gewinnen. Die Liturgie aber stellte und stellt die
Schaffung und wunderbare Erneuerung «der Würde des Menschen»
unter das entscheidende Handeln Gottes. Kein Wunder, wenn daher
allzuviele der Messliturgie - gerade nach ihrer Zurückführung auf die
biblische Ursprünglichkeit - verständnislos, ja gleichgültig begegneten.

Nicht von ungefähr wurde am Anfang der Grossteil der
Liturgie übersungen, überorgelt. Ja es gab liebe Leute, welche z.B.
Bitzius-Predigten und Zschokkes «Stunden der Andacht» als

Betrachtungen während der Messe in den Gottesdienst mitnahmen.
Als zur Eröffnung des ersten Jahrganges der «Katholischen

Blätter» (1873) Professor Walter Munzinger sich über die Frage
äusserte «Was wir wollen», betonte er: «Der Himmel bewahre uns
vor einer Kirche, in der lauter gescheite oder sich gescheit und aufgeklärt

dünkende Leute sind, welche nach Strauss ,die feinste geistige
Lebensluft', athmen. Es ist uns darum ein herrliches Vorzeichen,
class bis jetzt in unserer Bewegung nicht die gebildeten Städter,
sondern solothurnische und aargauische Dörfer am konsequentesten
vorgegangen sind. Einfache Leute handeln auch einfach.» Allerdings
blieb die kultische Insichgeschlossenheit dörflicher Gemeinschaften
mit ihren festgefügten kirchlichen Traditionen auf die Dauer von den
sie umflutenden Weltströmungen nicht unberührt. Dörfer wie Möhlin,

Schönenwerd, Starrkirch wurden von der landwirtschaftlichen
Struktur, über die Verbindung von Kleinbauerntum und teilweiser
Industriearbeit, durch weltweit wirkende Fabriken in eine starke
Industrialisierung übergeführt. Das ganze Denken und die kirchliche
Haltung wurden von dieser Umwälzung her erfasst. Wir wollen



— 47 —

darum dankbar sein, wenn heute trotz solchen Entwicklungen durch
die religiös-kirchliche Wirksamkeit in den Gemeinden das Verstehen
der Messe im Sinne eines Gemeindegottesdienstes die Herzen
zunehmend durchdringt.

Wir sind als eine durch die Notsituation von 1870 aus der
Gewissensentscheidung vieler zwangsweise verursachte Kirchenbewegung

eine junge Gemeinschaft. Wir dürfen uns darum nicht enttäuschen

lassen, wenn «die nichttheologischen Faktoren bei der Gründung

der christkatholischen Landeskirche der Schweiz» sich noch
sehr bemerkbar machen. Bedenken wir jedoch, welche chaotischen
Zustände die Anfänge unserer Kirchenwerdung in der Schweiz
kennzeichnen, dann können wir den schliesslich vollendeten Kirchenbau
nur als ein von Gott geschenktes Wunder betrachten. Religiös
geschaut mag uns die Gewissheit des Hebräerbriefs durch mancherlei
Trübnisse der Statistik begleiten : « Gott hat im Blick auf uns etwas
Besseres im Sinn gehabt» (11, 40). So darf nach der Zukunft hin das

Gotteswort alle ermutigen, welches Paulus in dunkler Nacht zu
Korinth aufrichtete :

Fürchte, dich nicht, sondern rede frei heraus und schweige nicht!
Ich bin mit dir. Mein ist ein grosses Volk in dieser Stadt.


	Die nichttheologischen Faktoren bei der Gründung der christkatholischen Landeskirche der Schweiz

