Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Die Tagungen des Okumenischen Rates in St.Andrews. Die Zu-
sammenkiinfte des Weltkirchenrates im Sommer 1960 in St. Andrews standen
fiir den Vertreter der Altkatholischen Kirche unter der Spannung der
Priorititsfrage zwischen «Faith and Order» und «Life and Worko».

Obwohl es heisst, dass diese beiden Strome der tkumenischen Be-
wegung seit 1948 durch die Griindung des Weltkirchenrates in Amsterdam
prinzipiell und praktisch miteinander verschmolzen worden sind, weist nicht
nur die strukturelle, sondern auch die ideologische Entwicklung des Welt-
kirchenrates in die Richtung von «Life and Work». — Hat sich doch der vom
16. bis 24. August in St. Andrews versammelte Zentralausschuss mit grosser
Mehrheit firr die Integration des Weltkirchenrates und des Internationalen
Missionsrates entschieden und diesem neben der bereits bestehenden Ab-
teilung fir «Mission und Evangelisation» in einer neuen Abteilung fir
«Weltmission und Apostolat» einen selbstindigen Status zuerkannt.

Zur gleichen Zeit beriet sich die Kommission fiir «Faith and Order»
in St. Andrews iiber ihre zukiinftige Stellung in der Struktur des Welt-
kirchenrates. Jedoch blieb ithr Wunsch, einen selbstindigen Status zu er-
halten, unerfiillt, und sie musste sich begniigen mit dem Status einer Kom-
mission in der Studienabteilung, obwohl ihr Sekretariat erweitert und dem
Vorsitzenden der Kommission der Titel und die Position eines Rektors zu-
erkannt worden ist. Ausserdem ist diesem Rektor der freie Zutritt zu den
Beratungen des Weltkirchenratsstabes in Genf gewihrleistet worden. Fak-
tisch aber wurde durch diese Entscheidung der Kommission fiir « Faith and
Order» vorenthalten, was dem Internationalen Missionsrat ohne weiteres
gewithrt worden ist. Die Begriindung dieser Vorenthaltung, dass nimlich
hierdurch «Faith and Order» sich um so leichter in die zahlreichen Arbeits-
gebiete des Weltkirchenrates einschalten konnte, ist zwar legitim und durch-
aus annehmbar, aber dieselbe Begriindung liesse sich auch auf die Stellung
des Missionsrates im Gefiige des Weltkirchenrates beziehen, und das ist
nicht geschehen.

Dieser Verlauf der Dinge ist bezeichnend fiir das heutige Vorgehen im
Weltkirchenrat und in seinen Organen. Man sagt, dass die Integration des
Internationalen Missionsrates mit dem Weltkirchenrat dem erstgenannten
einen ausgeprigteren kirchlichen Status geben wird, aber nach unserer
Meinung wird vielmehr das Gegenteil der Fall sein, weil der Weltrat eben
auf dem Gebiete des praktischen Christentums noch immer nicht imstande
ist, eine wirklich «kirchliche» Leitung zu bieten. Bei passender und un-
passender Gelegenheit hort man in Kreisen des Weltkirchenrates den Satz
umgehen: « Der Weltrat ist keine Superkirche», jedoch nach unserer Kennt-
nis der Dinge ist fur diese Voraussetzung im entferntesten kein einziger



Grund oder irgendein Symptom nachweisbar. Vielmehr ist das Gegenteil
wahr. Die tiefsten trennenden Linien und die héchsten Scheidemauern
zeigen sich gerade dann, wenn die Mitglieder des Weltrates wahrhaft ver-
suchen «Kirche» zu sein. Darum befiirchtet die Altkatholische Kirche, dass
die Integration des Weltkirchenrates und des Internationalen Missionsrates
den kirchlichen Einheitsbestrebungen eher den ihnen gebiihrenden Vorrang
schmiilern, als dass sie sich als ein wesentlicher Schritt zum vollen Zrel des
Weltkirchenrates erweisen wird. Héchstens vermag der Weltrat einen
organisatorischen Gewinn zu verbuchen. Die Gefahr aber droht, dass sich
dieser Gewinn in sein Gegenteil verkehren wird, wenn nicht das Problem
der Uneinigkeit der Kirchen als wesenhafter Widerspruch verstanden und
behandelt wird. Denn daran scheitert auch jede praktische Titigkeit des
Christentums aller Vollkommenheit der Organisation zum Trotz.

Gegen diesen Hintergrund ist der ablehnende Standpunkt der Alt-
katholischen Kirche beziiglich der Integration des Weltkirchenrates und des
Internationalen Missionsrates zu sehen. Dieser Standpunkt lisst sich so
formulieren:

«Die Altkatholische Kirche, nach deren Uberzeugung die streitende
Kirche die irdische Gestalt des Konigreiches Gottes ist und die in ihren
Sakramenten und in ihrem Amt die dauernde Gegenwart ihres Herrn Jesus
Christus durch den Heiligen Geist erfihrt, kann auf Grund dessen die Ver-
schmelzung des Okumenischen Rates und des Internationalen Missionsrates
nicht als einen Schritt vorwiirts auf dem Wege nach der Einheit im Glauben
betrachten.

Sie fiirchtet — und ithrer Meinung nach nicht zu Unrecht — dass diese
Integration, welche die Kirchen in corpore an ein Institut binden wiirde, das
weder Kirche heissen noch sein kann, die Gefahr vergréssern werde, dass
das reformatorische Denken und Streben — schon so stark im Weltrat ver-
treten — die Funktion der Kirchen in der Welt immer mehr nur auf die
Predigt und Missionsarbeit beschrinken wird. Sie fiirchtet, dass cin ein-
seitiges Streben nach horizontaler Ausbreitung der Kirche in der Zeit die
Gefahr vergrossere, die wahrhaft soteriologische Berufung und Aufgabe der
Kirche immer mehr in den Hintergrund treten zu lassen.

Christus hat seine Kirche gegriindet als seinen Leib, in dem sein Ver-
sohnungswerk dauernd geschehen soll. Und diese Versshnung nur, welche
die volle Gemeinschaft von Gott und Menschen verbiirgt, kann der einzige
Grund sein fiir die wahrhafte Bruderschaft und Einigung der Menschheit.
Dieses Versohnungswerk nun, als Kerygma betrachtet, ist viel reicher und
umfassender, als was im menschlichen Wort gepredigt und in menschlicher
Tat geleistet werden kann. Die Welt wird erst wahrhaft mit dem schon
jetzt gegenwirtigen sowie als eschatologisch verheissenen Heil des Kénig-
reichs Gottes konfrontiert, wenn die Kirche in ununterbrochener Tradi-
tion an ihrem durch ihren Herrn unmittelbar geschenkten Amt und sakra-



— 250 —

mentalen Leben festhilt. So allein nur kann sie die wahrhaft eine, heilige,
katholische und apostolische sein, wie sie von Anfang an war und immer
sein soll. Der Weltrat soll fortwihrend dessen eingedenk sein, dass sein
Existenzgrund nur gerechtfertigt ist, wenn er diese notae ecclesiae unver-
kiirzt und unverindert propagiert und konsolidiert.

Selbstverstindlich ist die Altkatholische Kirche tiberzeugt, dass es hin-
sichtich mancherlei Titigkeiten eine Verwandtschaft gibt zwischen Welt-
rat und Missionsrat, aber sie ist nicht eine Verwandtchaft dem Wesen nach
und kann es auch nicht werden. Damit dieser Verwandtschaft im Tun der
héchste Erfolg beschieden sei und keine Arbeit verlorengehe, tiberfliissig
sei oderandere Arbeiten durchquere und beeintrichtige, sollte ein Kontaktrat
geschaffen werden, in dem alle gemeinschaftlichen Belange konzentriert und
weitergeleitet werden, der aber zugleich die Selbstindigkeit und das Wesens-
eigene des Weltrates sowie des Missionsrates verbiirgt.»

Trotzdem war es erfreulich, in St. Andrews zu erfahren, dass «Faith and
Order», das bis jetzt nur ein Forum sein konnte fiir die Diskussion tiber
Fragen der kirchlichen Einheit, sich anheischig macht, falls darum gebeten, in
Unionsverhandlungen seine Hilfe zu leisten durch zustindige Personen, in
der Stellung von Beratern, unter der Bedingung, dass diese Berater nicht als
Vertreter der Kommission als ganzer reden werden.

Uberdies kam man {iberein, dass «Faith and Order» seine urspriingliche
Funktion, Kirchen aus ihrer Isolation herauszuholen und in Konferenzen
einzubeziechen, fortsetzt. Dies beinhaltet eine systematischere Anniherung
hinsichtlich der Romisch-Katholischen Kirche sowohl wie der Gemein-
schaftsbewegung (Pentecostalisten).

Dass sich «Faith and Order» noch in seinem Anfangsstadium befindet,
lisst sich am besten an zwei Diskussionsiusserungen illustrieren. Ein Ver-
treter der pentecostalistischen Gemeinschaftsbewegung behauptete einmal
nach einer Diskussion iiber die Einheit der Kirche: «Ich glaube mehr an
apostolische Kraft, als an die apostolische Sukzession.» Auf meine Frage
nach dem Unterschied zwischen beiden blieb er die Antwort schuldig. Von
mehr Einsicht zeugte, was Bischof Dibelius sagte: «Auf der Stockholmer
Konferenz von 1925 war die Parole: Die Lehre trennt, die praktische Arbeit
vereint! — aber die Situation hat sich geindert. Es gibt eine Not um die Ein-
heit in der Lehre, denn sogar in Kirchen, die jetzt vereint sind, ist die Gefahr
gross, dass dogmatische Unterschiede sie von neuem trennen werden. Wir
drohen in unserer dusserlichen Organisation oberflichlich zu werden.»

Wir diirfen in dem, was St. Andrews hinsichtlich der Stellung von « Faith
and Order» uns zu sagen hat, nicht die grundsitzliche Stellungnahme zur
Frage der Einheit zu erwihnen vergessen. Sie lautet folgendermassen:

«The Commission on Faith and Order understands that the unity which
is both God’s will and His gift to His Church is one which brings all in each
place who confess Christ Jesus as Lord into a fully committed fellowship



— 251 —

with one another through one baptism into Him, holding the one apostolic
faith, preaching the one Gospel and breaking the one bread, and having a
corporate life reaching out in witness and service to all, and which at the
same time unites them with the whole Christian fellowship in all places and
all ages in such wise that ministry and members are acknowledged by all,
and that all can act and speak together as occasion requires for the tasks to
which God calls the Church.»

Diese Stellungnahme bedeutet Gewinn, weil die sichtbare Einheit darin
in den Vordergrund tritt. Auffallend war, dass sogar von freikirchlicher
Seite gegen diese Stellungnahme kein Einspruch erhoben wurde. Von ortho-
doxer Seite horten wir die Bemerkung, dass man schon lange eine neue
Konzeption der Einheit notig habe. Um diese aber zu finden, sei es nach
Meinung von Archimandrit Timiadis notwendig, darauf zuriickzublicken,
wie die Einheit durch vorangegangene Generationen aufgefasst, erlebt und
gelehrt worden ist. Die eine Kirche der Glaubensbekenntnisse ist eine
empirische Realitit, denn sie ist in der Geschichte verwirklicht. Indem wir
die Vergangenheit verneinen, betreten wir gefihrliches, unerschlossenes
Gebiet. Unsere Aufgabe ist es, von neuem ausfindig zu machen, wie die
Merk- und Kennzeichen der wahren Einheit von den Vitern verstanden
worden sind. — Dies alles zeigt, wie ernsthaft nicht nur « Faith and Order»,
sondern auch der Zentralausschuss das erste Hauptthema von St. Andrews,
«Die Rolle des Weltkirchenrates in bezug auf die Einheit», behandelt hat,

In dem zweiten Hauptthema «Responsible Parenthood and the Popula-
tion Problem» (Privatiibersetzung: «Verantwortliche Elternschaft und die
Bevolkerungsfrage») hat sich der Zentralausschuss des Weltkirchenrates in
St. Andrews mit den Fragen von «Life and Work» beschiftigen konnen. Die
Diskussion hieriiber wurde eingeleitet von Bischof Stephen F.Bayne, dem
Exekutivbeauftragten der Anglikanischen Kirchengemeinschaft und Vor-
sitzenden der Sektion iiber die Familie in der Lambethkonferenz, und von
dem Niederlinder Dr. E.de Vries, dem Vorsitzenden der Abteilung fiir
Kirche und Gesellschaft. Thre Reden werden in der «Ecumenial Review»
versffentlicht. Wider alles Erwarten waren es die Vertreter der Orthodoxen
Kirchen, die in die Diskussion iiber dieses Thema eintraten, wobei Archi-
mandrit Timiadis gegeniiber der Methode, sich dem Problem in demo-
graphischer und geographischer Hinsicht zu nihern, die moralische Seite
der Frage hervorhob und auf das Haushalteramt unseres Kérpers, auf die
Beherrschung des sexuellen Triebes und auf das Ziel der Ehe hinwies. In
dieser Hinsicht herrschte ein brennendes Bediirfnis an pastoraler Fiirsorge
und Betreuung, sagte er. Professor Florowski machte darauf aufmerksam,
dass die Verkoppelung der Frage der Familienplanung mit dem Bevolke-
rungsproblem die christliche Definition der Familie zu zerstéren droht. So
sagte er: Die Ehe ist ein Sakrament, und das Band der Ehe bezweckt nicht
nur die Erzeugung von Kindern, sondern auch deren Erziehung. Die christ-



liche Wertung der Ehe steht vielfach in einem falschen Licht durch gesell-
schaftliche und soziale Sitten.

Die Aktualitit des Problems gelangte in der Diskussion besonders zum
Ausdruck, als der Zentralausschuss sein Interesse auf die Bevilkerungs-
probleme in Asien (Indien) konzentrierte. Dort ist die Antwort auf dieses
Problem bereits eine Existenzbedingung geworden. Die ungehemmte Weise,
in der kontrazeptive Mittel 6ffentlich empfohlen werden, legt der Kirche, die
hiufig eine Minoritit in einer nichtchristlichen Umgebung ist, die schwere
Pflicht auf, dieser Frage niherzutreten. Dabeisoll die Sicherung der mensch-
lichen Wiirde mehr noch als die Verbesserung der materiellen Lebensbedin-
gungen die erste Sorge der Kirche sein. Die Uberbevélkerung zwingt die
verantwortlichen Institutionen, dem Bevélkerungszuwachs die Stirne zu
bieten. Die damit verbundenen grossen Gefahren und die beschriinkten Mog-
lichkeiten zur Abhilfe, wie z. B. Massenemigration, zwingen zu Vorsicht und
weiterem Studium

Von den Sonderberichten sei nur kurz erwithnt der Bericht der Kom-
mission «On Christian Witness, Proselytism and Religious Liberty in the
Setting of the World Council of Churches». Zum erstenmal war die Frage
des Proselytismus im Jahre 1920 vor ein okumenisches Forum gebracht
worden, und zwar von Professor Alivisatos aus Athen, der denn auch in
St. Andrews durch den Generalsekretir Dr. W. A. Visser’t Hooft die Aner-
kennung der Versammlung fiir sein ununterbrochenes 6kumenisches Inter-
esse und seine diesbeziigliche Arbeit ernten durfte. Bis vor kurzem war die
Frage des Proselytismus eine heikle Angelegenheit im Weltrat der Kirchen,
weil eben die Orthodoxen Kirchen in dieser Hinsicht von seiten einiger
Missionsgesellschaften weniger angenehme Erfahrungen machten. Da aber
der Bericht bei den Orthodoxen jede Furcht vor Proselytenmacherei von
seiten der Missionsgesellschaften beseitigt hat, ist auch der starke Wider-
stand der Orthodoxen gegen die Integration des Internationalen Missions-
rates und des Weltkirchenrates verschwunden. Zwar lag keine schriftliche
Antwort des Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel vor, aber auch
er soll sich personlich dahingehend geidussert haben, dass er mit der Ver-
schmelzung der beiden Institutionen einverstanden sei. Im Vergleich zu der
Haltung der Orthodoxen auf Rhodos im Jahre 1959, wo sie der Integration
stirksten Widerstand entgegensetzten, ist dies ein auffilliger Umschwung,
der uns Altkatholiken einigermassen opportunistisch anmutet.

Vielleicht wird als eine weitere Ursache fiir diesen Umschwung an-
gesehen werden miissen der Beschluss des Zentralausschusses, der dritten
Vollversammlung des Weltkirchenrates im Jahre 1961 in New Delhi die
folgende mehr biblische und trinitarische Formulierung der Basisformel
vorzulegen: «Der Okumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von
Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemiiss der Heiligen Schrift als Gott
und Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfiillen trachten, wozu sie



— 253 —

berufen sind, zur Ehre Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.»

Es ist ausgeschlossen, innerhalb der Grenzen dieser Chronik einen voll-
stindigen Uberblick von allem zu geben, was in St. Andrews Revue passiert
hat. Bei sieben Sonderberichten plus sieben Berichten iiber die Arbeit der
Abteilungen und Unterabteilungen und bei all den Unternechmungen, die
daraus hervorgegangen sind, kann Vollstindigkeit hier nicht erstrebt werden.
Das Protokoll der 13.Sitzung des Zentralausschusses in St. Andrews nimmt
zusammen mit den Berichten 218 bedruckte Seiten in Anspruch. So sehe
ich mich veranlasst, diesen Bericht mit einem kurzen Wort iiber das zu be-
enden, was man in St. Andrews hinsichtlich der dritten Vollversammlung
des Weltrates vom 18. November bis 6. Dezember 1961 in New Delhi, der
Hauptstadt von Indien und einem Zentrum von Hinduismus und Islam,
beschlossen hat.

Uber das Generalthema dieser Vollversammlung, «Christus, das Licht
der Welty, war in St. Andrews ein Dokument vorhanden, zusammen mit einem
zweiten Dokument iiber «Zeugnis, Dienst und Einheity (Witness, Service,
Unity), das die Dreiteilung erkennen lisst, in der das Generalthema behandelt
werden soll. Der Zweck des Hauptthemas ist ein zweifacher, niimlich die
Verkiindigung des Evangeliums und zugleich Leitfaden und Fokus fiir die
Arbeit und das Programm der Vollversammlung zu sein. Man hat dieses
Thema nicht gewihlt mit der Absicht, dass die Vollversammlung eine Dis-
kussion dariiber entfesseln soll. Aber damit das Hauptthema beiden oben-
genannten Zielsetzungen entspricht, hat man eine Exegese von ungefihr
12 ooo Wortern geplant, die eine moglichst vollstindige Erérterung des
biblischen Materials im Alten und Neuen Testament sein wird.

Dennoch fiirchten wir, dass das Generalthema ebenso wie seine Auf-
gliederung der Gefahr einer einseitigen Behandlung ausgesetzt ist. Mit der
Vollversammlung als solcher steht das Generalthema auf dem Nenner der
Mission, des Apostolates und der Evangelisation. Man hofft und erwartet,
das Thema werde von grosser Wichtigkeit sein fiir die moderne Welt und
werde einen verbindlichen Einfluss haben auf «Life and Work» der Kirche.
Ob jedoch New Delhi ein bedeutender Schritt in die Richtung der Wieder-
vereinigung der Kirchen sein wird, miissen wir bezweifeln. In New Delhi
werden wir sowohl den Jungen Kirchen als auch dem Buddhismus und
Islam gcgcnﬁbcr nur als Kirchen sprechen und handeln kénnen, weil die
eine Kirche hinter uns steht, die wir bekennen, weil wir an sie glauben. So-
lange das Licht dieses Glaubens unter dem Scheffel bleibt, wird es schwierig
sein, Christus als das erschienene und nun gegenwiirtige Licht der Welt zu
zeigen. Die erste und letzte Aufgabe des Weltkirchenrates bleibt es, den
Glauben an die Kirche zu verwirklichen. Sobald es damit in Ordnung
kommt, wird auch durch das Sakrament und das Amt der Kirche das
Licht, das uns in Christus erschienen ist, ungehindert fiir die Welt leuchten



— 2564 —

koénnen. Beim Amt und Sakrament beginnt das Zeugnis und der Dienst der
Kirche, nicht nur der modernen Welt, sondern auch dem modernen Heiden-
tum gegeniiber. Von ihrer soteriologischen Berufung und Aufgabe allein
kann die Kirche missionarisch, apostolisch und evangelisch handeln und
sprechen. Moge das Generalthema einer anderen Vollversammlung einmal
lauten: «Credo ecclesiam.» P.¥. Jans, Bischof von Deventer

Altkatholische Kirche in Osterreich erhilt Staatszuschuss. Am
26.Oktober 1960 beschloss der osterreichische Nationalrat ein Bundesgesetz
iiber «finanzielle Leistungen des Staates an die altkatholische Kirchen.
Nach § 1, Abs. 1, dieses Gesetzes verpflichtet sich der Staat ab Januar 1961
zu folgenden jihrlichen Leistungen:

«a) einen Beitrag von 150 ooo Schilling.
b) den Gegenwert der jeweiligen Beziige von vier Kirchenbediensteten unter Zu-
grundelegung eines Durchschnittsbezuges; als solcher wird der jeweilige Gehalt

eines Bundesbeamten der Verwendungsgruppe A, Dienstklasse IV, 4. Gehalts-
stufe, zuzliglich Sonderzahlungen und Teuerungszuschligen angenommen.»

Nach § 2 desselben Gesetzes ist die altkatholische Kirche weiterhin
berechtigt, «nach Massgabe der bundesgesetzlichen und kirchlichen Rechts-
vorschriften von ithren Kirchenangehorigen Kirchenbeitrige einzuhebenny.
Seitdem die altkatholische Kirche in Osterreich durch die Verordnung des
Ministers fiir Kultus und Unterricht vom 18.Oktober 1877 staatlich aner-
kannt ist, kimpfte sie um eine staatliche Dotation, besonders auch wieder seit
dem letzten Kriege. Schon im Bundesgesetz vom 20. Dezember 1955 und in
dessen Neufassung vom 18. Dezember 1959 wurde eine entsprechende Rege-
lung angekiindigt. Diese konnte nun offenbar erfolgen, nachdem (It. BGBL
Nr.195 vom 17.Oktober 1960) «der Vertrag zwischen dem Heiligen Stuhl
und der Republik Osterreich zur Regelung von vermogensrechtlichen Be-
zichungen» die verfassungsmissige Genehmigung erhalten hatte und in
Rechtskraft erwachsen war?).

Altkatholisch-anglikanische JugendkonferenzinBretaye (Schweiz).
Anfangs August trafen sich gegen 1oo jugendliche Teilnehmer, je zur Hilfte
Anglikaner und Altkatholiken, um sich wihrend einer Woche miteinander
zu besinnen iiber «Die Aufgabe der Kirche in der Welt und unsere Aufgabe
in der Kirche». Mehrere Kurzreferate von Referenten aus den beiderseits
vertretenen Kirchen boten reichlich Stoff zu ergiebiger Diskussion. Die
auslindischen Teilnehmer weilten nachher noch eine Woche als Giste meh-
rerer christkatholischer Gemeinden in verschiedenen Gegenden der Schweiz.
Seit 1947 haben bereits dhnliche Tagungen in Osterreich, England und Hol-
land stattgefunden.

1) Der Alt-Katholik, Bistumsblatt der altkatholischen Kirche Osterreichs,
November 1960.



— 255 —

Altkatholische Kirche beteiligt sich an der christlichen Missions-
arbeit. Vor anderthalb Jahren bildete sich in Holland die Missionsgesellschaft
St.Paulus mit dem Zweck, einerseits fiir das Anliegen der Heidenmission in
der hollindisch-altkatholischen Kirche zu werben und andererseits vorerst
mit bescheidenen finanziellen Mitteln die Mission der anglikanischen Kirche
an einem bestimmten Punkt, nimlich im siidafrikanischen Bistum St. John’s
Kaffraria, zu unterstiitzen. Bereits konnten die ersten tausend Gulden nach
Afrika iiberwiesen werden?). Diese erste Spende wurde in einem Schreiben
des anglikanischen Erzbischofs Joost de Blank von Kapstadt an Erzbischof
Dr. A.Rinkel (Utrecht) verdankt. Dabei lud er die Altkatholiken ein, bald
einmal auch Missionare nach Siidafrika zu senden?).

Die Unabhingige Kirche der Philippinen wiinscht Interkommu-
nion mit der Bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten. Ein ent-
sprechendes Gesuch wurde kiirzlich tiber den Bischof der amerikanischen
Missionsdiézese auf den Philippinen, Bischof Lyman Ogilby, an den priisi-
dierenden Bischof der bischéflichen Kirche gerichtet, welcher eine Priifung
dieses Gesuchs durch das «Haus der Bischéfe» anlisslich deren Zusammen-
kunft im November in Aussicht stellte. Der endgiiltige Entscheid steht jedoch
der Generalsynode zu, welche 1961 wieder zusammentreten wird.

Die Unabhingige Kirche der Philippinen bildete sich, als um die Jahr-
hundertwende etwa 3 Millionen Rémisch-Katholiken unter Generalvikar
G. Aglipay sich von Rom lossagten. Dem Ersuchen um Konsekration eines
Bischofs und Ubertragung der apostolischen Sukzession konnten damals die
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union nicht entsprechen, weil die
neue Kirche lehrmissig im Verdacht stand, unitarisch zu sein. Neue offizi-
elle Dokumente jedoch zeigen, dass diese Kirche eindeutig trinitarisch lehrt.
Dies bewog denn auch im Jahre 1948 die amerikanisch-bischéfliche Kirche,
welche auf den Philippinen schon lange missionarisch titig war, durch Vor-
nahme von Bischofsweihen dieser Kirche die apostolische Sukzession zu
iibertragen. Im gleichen Zeitpunkt stellte sie auch ihr St.-Andrew’s-Priester-
seminar in Manila fiir die Ausbildung der Geistlichen dieser Kirche zur Ver-
fiigung. Beide Kirchen behielten jedoch bisher in ihrer Titigkeit streng
getrennte Arbeitsfelder bei. Es diirfte interessant sein zu sehen, wie sich die
nun angestrebte volle kirchliche Gemeinschaft hier praktisch auswirken

wird?).

. Reformiert-anglikanische Theologenkonferenz. Im September
1960 fanden sich anglikanische Theologen mit Vertretern der reformierten

1) De Oud Katholiek, Nr.2075 vom 29. Oktober 1960.

2) Church Times vom 16. September 1960.

3) Church Times vom 9. September 1960; 6pd. vom 23. September 1960; Living
Church vom 16.Oktober 1960.



— 266 —

Kirche Frankreichs zum dritten Mal im zweijiahrigen Turnus zu theologischen
Studien zusammen. Die Konferenz, welche unter dem Vorsitz des fritheren
Bischofs von London, Rt. Rev. ].W.C.Wand, im Lambeth Palace London
stattfand, stand unter dem Thema « Christliche Initiation», also die Frage der
Einfiihrung in die Kirche durch die Taufe und deren Beziehung zu Firmung
bzw. Konfirmation. Auch dieses Mal zeigte sich wieder, dass Anglikaner und
Reformierte das Thema von sehr verschiedenen -Voraussetzungen aus be-
trachten und erdrtern, wiewohl die Anglikaner zu ihrer grossen Uberraschung
feststellten, dass die sakramentale Theologie der reformierten Gespriichs-
partner ihrer eigenen bedeutend niher steht, als sie angenommen hatten.
Suchte sich die Konferenz zunichst tiber die biblischen Grundlagen des
Themas Klarheit zu geben, so wurde dann im weiteren Verlauf die geschicht-
liche Entwicklung des christlichen Initiationsgedankens bis in die nachrefor-
matorische Zeit hinein verfolgt. Ein franzosischer Laie dusserte sich zudem
zur Frage nach dem «Ort von Predigt und Bibelstudium bei der Einfithrung
in die Kirche». Die franzosische Delegation, welche mit 7 anglikanischen
Theologen diese Gespriche fiihrte, stand wiederum unter Leitung von Pas-
teur P. Conord, Generalsekretir der franzosisch-reformierten Kirche!l).

Der Erzbischof von Canterbury wird dem Papst einen Hoflichkeits-
besuch abstatten. Nicht geringes Aufsehen erregte die Ankiindigung, das
Oberhaupt der anglikanischen Kirche, Most Rev. G. Fisher, werde zum Ab-
schluss seiner Nahostreise, welche ihn Ende November bis Anfang Dezember
mit dem orthodoxen Patriarchen von Jerusalem sowie andern Kirchenhéup-
tern des Mittleren Ostens und schliesslich mit dem 6kumenischen Patriarchen
von Konstantinopel zusammenfiihrt, Papst Johannes XXIII. einen Héflich-
keitsbesuch abstatten. Dies ist der erste Besuch eines Erzbischofs von Canter-
bury im Vatikan seit der Reformation in England. Bemerkenswert ist, dass
der Erzbischof von Canterbury vor der 6ffentlichen Bekanntgabe seines Vor-
habens den Erzbischof von Utrecht zuhanden der altkatholischen Kirchen
tiber seine Absicht formell informiert hat, was von diesen als deutliches Zei-
chen fiir den aufrichtigen Willen gewertet werden darf, an hochster Stelle
sich dariiber Rechenschaft zu geben, dass das Bestehen der vollen kirchlichen
Gemeinschaft auch seine praktischen Auswirkungen haben muss?). -Af-

1) Church Times vom 23. September 1960.
2) Church Times vom 4.November 1960; Oud Katholiek vom 12.November
1960.

Druck Stimpfli & Cie., Bern



	Kirchliche Chronik

