
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 248

Kirchliche Chronik

Die Tagungen des Ökumenischen Rates in St. Andrews. Die
Zusammenkünfte desWeltkirchenrates im Sommer i960 in St. Andrews standen

für den Vertreter der Altkatholischen Kirche unter der Spannung der

Prioritätsfrage zwischen «Faith and Order» und «Life and Work».
Obwohl es heisst, dass diese beiden Ströme der ökumenischen

Bewegung seit 1948 durch die Gründung des Weltkirchenrates in Amsterdam

prinzipiell und praktisch miteinander verschmolzen worden sind, weist nicht
nur die strukturelle, sondern auch die ideologische Entwicklung des

Weltkirchenrates in die Richtung von «Life and Work». - Hat sich doch der vom
16. bis 24. August in St. Andrews versammelte Zentralausschuss mit grosser
Mehrheit für die Integration des Weltkirchenrates und des Internationalen
Missionsrates entschieden und diesem neben der bereits bestehenden
Abteilung für «Mission und Evangelisation» in einer neuen Abteilung für
«Weltmission und Apostolat» einen selbständigen Status zuerkannt.

Zur gleichen Zeit beriet sich die Kommission für «Faith and Order»
in St. Andrews über ihre zukünftige Stellung in der Struktur des

Weltkirchenrates. Jedoch blieb ihr Wunsch, einen selbständigen Status zu
erhalten, unerfüllt, und sie musste sich begnügen mit dem Status einer
Kommission in der Studienabteilung, obwohl ihr Sekretariat erweitert und dem
Vorsitzenden der Kommission der Titel und die Position eines Rektors
zuerkannt worden ist. Ausserdem ist diesem Rektor der freie Zutritt zu den

Beratungen des Weltkirchenratsstabes in Genf gewährleistet worden.
Faktisch aber wurde durch diese Entscheidung der Kommission für «Faith and

Order» vorenthalten, was dem Internationalen Missionsrat ohne weiteres

gewährt worden ist. Die Begründung dieser Vorenthaltung, dass nämlich
hierdurch «Faith and Order» sich um so leichter in die zahlreichen Arbeitsgebiete

des Weltkirchenrates einschalten könnte, ist zwar legitim und durchaus

annehmbar, aber dieselbe Begründung Hesse sich auch auf die Stellung
des Missionsrates im Gefüge des Weltkirchenrates beziehen, und das ist
nicht geschehen.

Dieser Verlauf der Dinge ist bezeichnend für das heutige Vorgehen im
Weltkirchenrat und in seinen Organen. Man sagt, dass die Integration des

Internationalen Missionsrates mit dem Weltkirchenrat dem erstgenannten
einen ausgeprägteren kirchlichen Status geben wird, aber nach unserer
Meinung wird vielmehr das Gegenteil der Fall sein, weil der Weltrat eben

auf dem Gebiete des praktischen Christentums noch immer nicht imstande

ist, eine wirklich «kirchliche» Leitung zu bieten. Bei passender und
unpassender Gelegenheit hört man in Kreisen des Weltkirchenrates den Satz

umgehen: «Der Weltrat ist keine Superkirche»,jedoch nach unserer Kenntnis

der Dinge ist für diese Voraussetzung im entferntesten kein einziger



— 249 —

Grund oder irgendein Symptom nachweisbar. Vielmehr ist das Gegenteil
wahr. Die tiefsten trennenden Linien und die höchsten Scheidemauern

zeigen sich gerade dann, wenn die Mitglieder des Weltrates wahrhaft
versuchen «Kirche» zu sein. Darum befürchtet die Altkatholische Kirche, dass

die Integration des Weltkirchenrates und des Internationalen Missionsrates

den kirchlichen Einheitsbestrebungen eher den ihnen gebührenden Vorrang
schmälern, als dass sie sich als ein wesentlicher Schritt zum vollen Ziel des

Weltkirchenrates erweisen wird. Höchstens vermag der Weltrat einen

organisatorischen Gewinn zu verbuchen. Die Gefahr aber droht, dass sich

dieser Gewinn in sein Gegenteil verkehren wird, wenn nicht das Problem
der Uneinigkeit der Kirchen als wesenhafter Widerspruch verstanden und
behandelt wird. Denn daran scheitert auch jede praktische Tätigkeit des

Christentums aller Vollkommenheit der Organisation zum Trotz.

Gegen diesen Hintergrund ist der ablehnende Standpunkt tier
Altkatholischen Kirche bezüglich der Integration des Weltkirchenrates und des

Internationalen Missionsrates zu sehen. Dieser Standpunkt lässt sich so

formulieren :

«Die Altkatholische Kirche, nach deren Überzeugung die streitende

Kirche die irdische Gestalt des Königreiches Gottes ist und die in ihren
Sakramenten und in ihrem Amt die dauernde Gegenwart ihres Herrn Jesus

Christus durch den Heiligen Geist erfährt, kann auf Grund dessen die
Verschmelzung des Ökumenischen Rates und des Internationalen Missionsrates

nicht als einen Schritt vorwärts auf dem Wege nach der Einheit im Glauben
betrachten.

Sie fürchtet - und ihrer Meinung nach nicht zu Unrecht - dass diese

Integration, welche die Kirchen in corpore an ein Institut binden würde, das

weder Kirche heissen noch sein kann, die Gefahr vergrössern werde, dass

das reformatorische Denken und Streben - schon so stark im Weltrat
vertreten - die Funktion der Kirchen in der Welt immer mehr nur auf die

Predigt und Missionsarbeit beschränken wird. Sie fürchtet, dass ein

einseitiges Streben nach horizontaler Ausbreitung der Kirche in der Zeit die

Gefahr vergrössere, die wahrhaft soteriologische Berufung und Aufgabe der

Kirche immer mehr in den Hintergrund treten zu lassen.

Christus hat seine Kirche gegründet als seinen Leib, in dem sein

Versöhnungswerk dauernd geschehen soll. Und diese Versöhnung nur, welche

die volle Gemeinschaft von Gott und Menschen verbürgt, kann der einzige

Grund sein für die wahrhafte Bruderschaft und Einigung der Menschheit.

Dieses Versöhnungswerk nun, als Kerygma betrachtet, ist viel reicher und

umfassender, als was im menschlichen Wort gepredigt und in menschlicher

Tat geleistet werden kann. Die Welt wird erst wahrhaft mit dem schon

jetzt gegenwärtigen sowie als eschatologisch verheissenen Heil des Königreichs

Gottes konfrontiert, wenn die Kirche in ununterbrochener Tradition

an ihrem durch ihren Herrn unmittelbar geschenkten Amt und sakra-



— 250 —

mentalen Leben festhält. So allein nur kann sie die wahrhaft eine, heilige,
katholische und apostolische sein, wie sie von Anfang an war und immer
sein soll. Der Weltrat soll fortwährend dessen eingedenk sein, dass sein

Existenzgrund nur gerechtfertigt ist, wenn er diese notae ecclesiae unverkürzt

und unverändert propagiert und konsolidiert.
Selbstverständlich ist die Altkatholische Kirche überzeugt, dass es

hinsichtlich mancherlei Tätigkeiten eine Verwandtschaft gibt zwischen Weltrat

und Missionsrat, aber sie ist nicht eine Verwandtchaft dem Wesen nach
und kann es auch nicht werden. Damit dieser Verwandtschaft im Tun der
höchste Erfolg beschieden sei und keine Arbeit verlorengehe, überflüssig
sei oder andere Arbeiten durchquere und beeinträchtige, sollte ein Kontaktrat
geschaffen werden, in dem alle gemeinschaftlichen Belange konzentriert und

weitergeleitet werden, der aber zugleich die Selbständigkeit und das Wesenseigene

des Wcltrates sowie des Missionsrates verbürgt.»
Trotzdem war es erfreulich, in St. Andrews zu erfahren, dass «Faith and

Order», das bis jetzt nur ein Forum sein konnte für die Diskussion über

Fragen der kirchlichen Einheit, sich anheischig macht, falls darum gebeten, in
Unionsverhandlungen seine Hilfe zu leisten durch zuständige Personen, in
der Stellung von Beratern, unter der Bedingung, dass diese Berater nicht als

Vertreter der Kommission als ganzer reden werden.

Überdies kam man überein, dass «Faith and Order» seine ursprüngliche
Funktion, Kirchen aus ihrer Isolation herauszuholen und in Konferenzen
einzubeziehen, fortsetzt. Dies beinhaltet eine systematischere Annäherung
hinsichtlich der Römisch-Katholischen Kirche sowohl wie der
Gemeinschaftsbewegung (Pentecostalisten).

Dass sich «Faith and Order» noch in seinem Anfangsstadium befindet,
lässt sich am besten an zwei Diskussionsäusserungen illustrieren. Ein
Vertreter der pentecostalistischen Gemeinschaftsbewegung behauptete einmal
nach einer Diskussion über die Einheit der Kirche: «Ich glaube mehr an

apostolische Kraft, als an die apostolische Sukzession.» Auf meine Frage
nach dem Unterschied zwischen beiden blieb er die Antwort schuldig. Von
mehr Einsicht zeugte, was Bischof Dibelius sagte: «Auf der Stockholmer
Konferenz von 1925 war die Parole: Die Lehre trennt, die praktische Arbeit
vereint! - aber die Situation hat sich geändert. Es gibt eine Not um die Einheit

in der Lehre, denn sogar in Kirchen, die jetzt vereint sind, ist die Gefahr

gross, dass dogmatische Unterschiede sie von neuem trennen werden. Wir
drohen in unserer äusserlichen Organisation oberflächlich zu werden.»

Wir dürfen in dem, was St. Andrews hinsichtlich der Stellung von « Faith
and Order» uns zu sagen hat, nicht die grundsätzliche Stellungnahme zur
Frage der Einheit zu erwähnen vergessen. Sic lautet folgendermassen:

«The Commission on Faith and Order understands that the unity which
is both God's will and His gift to His Church is one which brings all in each

place who confess Christ Jesus as Lord into a fully committed fellowship



— 251 —

with one another through one baptism into Him, holding the one apostolic
faith, preaching the one Gospel and breaking the one bread, and having a

corporate life reaching out in witness and service to all, and which at the

same time unites them with the whole Christian fellowship in all places and

all ages in such wise that ministry and members are acknowledged by all,
and that all can act and speak together as occasion requires for the tasks to

which God calls the Church.»

Diese Stellungnahme bedeutet Gewinn, weil die sichtbare Einheit darin
in den Vordergrund tritt. Auffallend war, dass sogar von freikirchlicher
Seite gegen diese Stellungnahme kein Einspruch erhoben wurde. Von orthodoxer

Seite hörten wir die Bemerkung, dass man schon lange eine neue

Konzeption der Einheit nötig habe. Um diese aber zu finden, sei es nach

Meinung von Archimandrit Timiadis notwendig, darauf zurückzublicken,
wie die Einheit durch vorangegangene Generationen aufgefasst, erlebt und

gelehrt worden ist. Die eine Kirche der Glaubensbekenntnisse ist eine

empirische Realität, denn sie ist in der Geschichte verwirklicht. Indem wir
die Vergangenheit verneinen, betreten wir gefährliches, unerschlossenes

Gebiet. Unsere Aufgabe ist es, von neuem ausfindig zu machen, wie die

Merk- und Kennzeichen der wahren Einheit von den Vätern verstanden

worden sind. - Dies alles zeigt, wie ernsthaft nicht nur «Faith and Order»,
sondern auch der Zentralausschuss das erste Hauptthema von St. Andrews,
«Die Rolle des Weltkirchenrates in bezug auf die Einheit», behandelt hat.

In dem zweiten Hauptthema «Responsible Parenthood and the Population

Problem» (Privatübersetzung: «Verantwortliche Elternschaft und die
Bevölkerungsfrage») hat sich der Zentralausschuss des Weltkirchenrates in

St. Andrews mit den Fragen von «Life and Work» beschäftigen können. Die
Diskussion hierüber wurde eingeleitet von Bischof Stephen F.Bayne, dem
Exekutivbeauftragten der Anglikanischen Kirchengemeinschaft und
Vorsitzenden der Sektion über die Familie in der Lambethkonferenz, und von
dem Niederländer Dr. E.de Vries, dem Vorsitzenden der Abteilung für
Kirche und Gesellschaft. Ihre Reden werden in der «Ecumenial Review»

veröffentlicht. Wider alles Erwarten waren es die Vertreter der Orthodoxen

Kirchen, die in die Diskussion über dieses Thema eintraten, wobei
Archimandrit Timiadis gegenüber der Methode, sich dem Problem in

demographischer und geographischer Hinsicht zu nähern, die moralische Seite

der Frage hervorhob und auf das Haushalteramt unseres Körpers, auf die

Beherrschung des sexuellen Triebes und auf das Ziel der Ehe hinwies. In
dieser Hinsicht herrschte ein brennendes Bedürfnis an pastoraler Fürsorge

und Betreuung, sagte er. Professor Florowski machte darauf aufmerksam,

dass die Verkuppelung der Frage der Familienplanung mit dem Bevölke-

rungsproblem die christliche Definition der Familie zu zerstören droht. So

sagte er: Die Ehe ist ein Sakrament, und das Band der Ehe bezweckt nicht

nur die Erzeugung von Kindern, sondern auch deren Erziehung. Die christ-



— 252 —

liehe Wertung der Ehe steht vielfach in einem falschen Licht durch
gesellschaftliche und soziale Sitten.

Die Aktualität des Problems gelangte in der Diskussion besonders zum
Ausdruck, als der Zentralausschuss sein Interesse auf die Bevölkerungsprobleme

in Asien (Indien) konzentrierte. Dort ist die Antwort auf dieses

Problem bereits eine Existenzbedingung geworden. Die ungehemmte Weise,
in der kontrazeptive Mittel öffentlich empfohlen werden, legt der Kirche, die

häufig eine Minorität in einer nichtchristlichen Umgebung ist, die schwere
Pflicht auf, dieser Frage näherzutreten. Dabei soll die Sicherung der menschlichen

Würde mehr noch als die Verbesserung der materiellen Lebensbedingungen

die erste Sorge der Kirche sein. Die Überbevölkerung zwingt die
verantwortlichen Institutionen, dem Bevölkerungszuwachs die Stirne zu
bieten. Die damit verbundenen grossen Gefahren und die beschränkten
Möglichkeiten zur Abhilfe, wie z.B. Massenemigration, zwingen zu Vorsicht und
weiterem Studium

Von den Sonderberichten sei nur kurz erwähnt der Bericht der
Kommission «On Christian Witness, Proselytism and Religious Liberty in the

Setting of the World Council of Churches». Zum erstenmal war die Frage
des Proselytismus im Jahre 1920 vor ein ökumenisches Forum gebracht
worden, und zwar von Professor Alivisatos aus Athen, der denn auch in
St. Andrews durch den Generalsekretär Dr. W.A. Visser't Hooft die
Anerkennung der Versammlung für sein ununterbrochenes ökumenisches Interesse

und seine diesbezügliche Arbeit ernten durfte. Bis vor kurzem war die

Frage des Proselytismus eine heikle Angelegenheit im Wcltrat der Kirchen,
weil eben die Orthodoxen Kirchen in dieser Hinsicht von Seiten einiger
Missionsgesellschaften weniger angenehme Erfahrungen machten. Da aber
der Bericht bei den Orthodoxen jede Furcht vor Proselytenmacherei von
sehen der Missionsgesellschaften beseitigt hat, ist auch der starke Widerstand

der Orthodoxen gegen die Integration des Internationalen Missionsrates

und des Weltkirchenrates verschwunden. Zwar lag keine schriftliche
Antwort des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel vor, aber auch

er soll sich persönlich dahingehend geäussert haben, dass er mit der
Verschmelzung der beiden Institutionen einverstanden sei. Im Vergleich zu der

Haltung der Orthodoxen auf Rhodos im Jahre 1959, wo sie der Integration
stärksten Widerstand entgegensetzten, ist dies ein auffälliger Umschwung,
der uns Altkatholiken einigermassen opportunistisch anmutet.

Vielleicht wird als eine weitere Ursache für diesen Umschwung
angesehen werden müssen der Beschluss des Zentralausschusses, der dritten
Vollversammlung des Weltkirchenrates im Jahre 1961 in New Delhi die

folgende mehr biblische und trinitarische Formulierung der Basisformel

vorzulegen: «Der Ökumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von
Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemäss der Heiligen Schrift als Gott
und Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu sie



— 253 —

berufen sind, zur Ehre Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes.»

Es ist ausgeschlossen, innerhalb der Grenzen dieser Chronik einen

vollständigen Überblick von allem zu geben, was in St. Andrews Revue passiert

hat. Bei sieben Sonderberichten plus sieben Berichten über die Arbeit der

Abteilungen und Unterabteilungen und bei all den Unternehmungen, die

daraus hervorgegangen sind, kann Vollständigkeit hier nicht erstrebt werden.

Das Protokoll der 13. Sitzung des Zentralausschusses in St. Andrews nimmt
zusammen mit den Berichten 218 bedruckte Seiten in Anspruch. So sehe

ich mich veranlasst, diesen Bericht mit einem kurzen Wort über das zu
beenden, was man in St. Andrews hinsichtlich der dritten Vollversammlung
des Weltrates vom 18. November bis 6. Dezember 1961 in New Delhi, der

Hauptstadt von Indien und einem Zentrum von Hinduismus und Islam,
beschlossen hat.

Über das Generalthema dieser Vollversammlung, « Christus, das Licht
derWelt », war in St. Andrews ein Dokument vorhanden, zusammen mit einem

zweiten Dokument über «Zeugnis, Dienst und Einheit» (Witness, Service,

Unity), das die Dreiteilung erkennen lässt, in der das Gencralthema behandelt

werden soll. Der Zweck des Hauptthemas ist ein zweifacher, nämlich die

Verkündigung des Evangeliums und zugleich Leitfaden und Fokus für die

Arbeit und das Programm der Vollversammlung zu sein. Man hat dieses

Thema nicht gewählt mit der Absicht, dass die Vollversammlung eine
Diskussion darüber entfesseln soll. Aber damit das Hauptthema beiden

obengenannten Zielsetzungen entspricht, hat man eine Exegese von ungefähr
12 000 Wörtern geplant, die eine möglichst vollständige Erörterung des

biblischen Materials im Alten und Neuen Testament sein wird.

Dennoch fürchten wir, dass das Generalthema ebenso wie seine

Aufgliederung der Gefahr einer einseitigen Behandlung ausgesetzt ist. Mit der
Vollversammlung als solcher steht das Generalthema auf dem Nenner der

Mission, des Apostolates und der Evangelisation. Man hofft und erwartet,
das Thema werde von grosser Wichtigkeit sein für die moderne Welt und

werde einen verbindlichen Einfluss haben auf «Life and Work» der Kirche.

Ob jedoch New Delhi ein bedeutender Schritt in die Richtung der

Wiedervereinigung der Kirchen sein wird, müssen wir bezweifeln. In New Delhi

werden wir sowohl den Jungen Kirchen als auch dem Buddhismus und

Islam gegenüber nur als Kirchen sprechen und handeln können, weil die

eine Kirche hinter uns steht, die wir bekennen, weil wir an sie glauben.

Solange das Licht dieses Glaubens unter dem Scheffel bleibt, wird es schwierig

sein Christus als das erschienene und nun gegenwärtige Licht der Welt zu

zeigen. Die erste und letzte Aufgabe des Weltkirchenrates bleibt es, den

Glauben an die Kirche zu verwirklichen. Sobald es damit in Ordnung

kommt wird auch durch das Sakrament und das Amt der Kirche das

Licht das uns in Christus erschienen ist, ungehindert für die Welt leuchten



— 254 —

können. Beim Amt und Sakrament beginnt das Zeugnis und der Dienst der

Kirche, nicht nur der modernen Welt, sondern auch dem modernen Heidentum

gegenüber. Von ihrer soteriologischen Berufung und Aufgabe allein
kann die Kirche missionarisch, apostolisch und evangelisch handeln und
sprechen. Möge das Generalthema einer anderen Vollversammlung einmal
lauten: «Credo ecclesiam.» P.J.Jans, Bischof von Deventer

Altkatholische Kirche in Osterreich erhält Staatszuschuss. Am
26.Oktober i960 beschloss der österreichische Nationalrat ein Bundesgesetz
über «finanzielle Leistungen des Staates an die altkatholische Kirche».
Nach § 1, Abs. 1, dieses Gesetzes verpflichtet sich der Staat ab Januar 1961

zu folgenden jährlichen Leistungen:

oa) einen Beitrag von 150 000 Schilling.
b) den Gegenwert der jeweiligen Bezüge von vier Kirchenbediensteten unter

Zugrundelegung eines Durchschnittsbezuges; als solcher wird der jeweilige Gehalt
eines Bundesbeamten der Verwendungsgruppe A, Dienstklasse IV, 4. Gehaltsstufe,

zuzüglich Sonderzahlungen und Teuerungszuschlägen angenommen.»

Nach § 2 desselben Gesetzes ist die altkatholische Kirche weiterhin
berechtigt, «nach Massgabe der bundesgesetzlichen und kirchlichen
Rechtsvorschriften von ihren Kirchenangehörigen Kirchenbeiträge einzuheben».
Seitdem die altkatholische Kirche in Österreich durch die Verordnung des

Ministers für Kultus und Unterricht vom 18. Oktober 1877 staatlich
anerkannt ist, kämpfte sie um eine staatliche Dotation, besonders auch wieder seit
dem letzten Kriege. Schon im Bundesgesetz vom 20. Dezember 1955 und in
dessen Neufassung vom 18. Dezember 1959 wurde eine entsprechende Regelung

angekündigt. Diese konnte nun offenbar erfolgen, nachdem (lt. BGBl.
Nr. 195 vom 17.Oktober i960) «der Vertrag zwischen dem Heiligen Stuhl
und der Republik Österreich zur Regelung von vermögensrechtlichen
Beziehungen» die verfassungsmässige Genehmigung erhalten hatte und in
Rechtskraft erwachsen war1).

Altkatholisch-anglikanischeJugendkonferenz in Bretaye (Schweiz).
Anfangs August trafen sich gegen 100 jugendliche Teilnehmer, je zur Hälfte
Anglikaner und Altkatholiken, um sich während einer Woche miteinander
zu besinnen über «Die Aufgabe der Kirche in der Welt und unsere Aufgabe
in der Kirche». Mehrere Kurzreferate von Referenten aus den beiderseits

vertretenen Kirchen boten reichlich Stoff zu ergiebiger Diskussion. Die
ausländischen Teilnehmer weilten nachher noch eine Woche als Gäste mehrerer

christkatholischer Gemeinden in verschiedenen Gegenden der Schweiz.
Seit 1947 haben bereits ähnliche Tagungen in Österreich, England und Holland

stattgefunden.

x) Der Alt-Katholik, Bistumsblatt der altkatholischen Kirche Österreichs,
November 1060.



— 255 —

Altkatholische Kirche beteiligt sich an der christlichen Missionsarbeit.

Vor anderthalb Jahren bildete sich in Holland die Missionsgesellschaft
St.Paulus mit dem Zweck, einerseits für das Anliegen der Heidenmission in
der holländisch-altkatholischen Kirche zu werben und andererseits vorerst
mit bescheidenen finanziellen Mitteln die Mission der anglikanischen Kirche
an einem bestimmten Punkt, nämlich im südafrikanischen Bistum St. John's
Kaffraria, zu unterstützen. Bereits konnten die ersten tausend Gulden nach

Afrika überwiesen werden1). Diese erste Spende wurde in einem Schreiben
des anglikanischen Erzbischofs Joost de Blank von Kapstadt an Erzbischof
Dr. A. Rinkel (Utrecht) verdankt. Dabei lud er die Altkatholiken ein, bald

einmal auch Missionare nach Südafrika zu senden2).

Die Unabhängige Kirche der Philippinen wünscht Interkommu-
nion mit der Bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten. Ein
entsprechendes Gesuch wurde kürzlich über den Bischof der amerikanischen
Missionsdiözese auf den Philippinen, Bischof Lyman Ogilby, an den
präsidierenden Bischof der bischöflichen Kirche gerichtet, welcher eine Prüfung
dieses Gesuchs durch das «Haus der Bischöfe» anlässlich deren Zusammenkunft

im November in Aussicht stellte. Der endgültige Entscheid steht jedoch
der Generalsynode zu, welche 1961 wieder zusammentreten wird.

Die Unabhängige Kirche der Philippinen bildete sich, als um die
Jahrhundertwende etwa 3 Millionen Römisch-Katholiken unter Generalvikar

G.Aglipay sich von Rom lossagten. Dem Ersuchen um Konsekration eines

Bischofs und Übertragung der apostolischen Sukzession konnten damals die

altkatholischen Kirchen der Utrechter Union nicht entsprechen, weil die

neue Kirche lehrmässig im Verdacht stand, unitarisch zu sein. Neue offizielle

Dokumente jedoch zeigen, dass diese Kirche eindeutig trinitarisch lehrt.
Dies bewog denn auch im Jahre 1948 die amerikanisch-bischöfliche Kirche,
welche auf den Philippinen schon lange missionarisch tätig war, durch
Vornahme von Bischofsweihen dieser Kirche die apostolische Sukzession zu

übertragen. Im gleichen Zeitpunkt stellte sie auch ihr St.-Andrew's-Priester-

seminar in Manila für die Ausbildung der Geistlichen dieser Kirche zur
Verfügung. Beide Kirchen behielten jedoch bisher in ihrer Tätigkeit streng

getrennte Arbeitsfelder bei. Es dürfte interessant sein zu sehen, wie sich die

nun angestrebte volle kirchliche Gemeinschaft hier praktisch auswirken

wird3).

•j. Reformiert-anglikanische Theologenkonferenz. Im September

1060 fanden sich anglikanische Theologen mit Vertretern der reformierten

De Oud Katholiek, Nr.2075 vom 29.Oktober i960.
2) Church Times vom 16.September i960.

") Church Times vom 9. September i960; öpd. vom 23. September i960; Living
Church vom 16.Oktober i960.



— 256 —

Kirche Frankreichs zum dritten Mal im zweijährigen Turnus zu theologischen
Studien zusammen. Die Konferenz, welche unter dem Vorsitz des früheren
Bischofs von London, Rt. Rev. J.W. C.Wand, im Lambeth Palace London
stattfand, stand unter dem Thema «Christliche Initiation», also die Frage der

Einführung in die Kirche durch die Taufe und deren Beziehung zu Firmung
bzw. Konfirmation. Auch dieses Mal zeigte sich wieder, dass Anglikaner und
Reformierte das Thema von sehr verschiedenen Voraussetzungen aus
betrachten und erörtern, wiewohl die Anglikaner zu ihrer grossen Überraschung
feststellten, dass die sakramentale Theologie der reformierten Gesprächspartner

ihrer eigenen bedeutend näher steht, als sie angenommen hatten.
Suchte sich die Konferenz zunächst über die biblischen Grundlagen des

Themas Klarheit zu geben, so wurde dann im weiteren Verlauf die geschichtliche

Entwicklung des christlichen Initiationsgedankens bis in die nachrefor-
matorische Zeit hinein verfolgt. Ein französischer Laie äusserte sich zudem

zur Frage nach dem « Ort von Predigt und Bibelstudium bei der Einführung
in die Kirche». Die französische Delegation, welche mit 7 anglikanischen
Theologen diese Gespräche führte, stand wiederum unter Leitung von Pasteur

P. Conord, Generalsekretär der französisch-reformierten Kirche1).

DerErzbischofvon Canterbury wird dem Papst einen Höflichkeitsbesuch

abstatten. Nicht geringes Aufsehen erregte die Ankündigung, das

Oberhaupt der anglikanischen Kirche, Most Rev. G. Fisher, werde zum Ab-
schluss seiner Nahostreise, welche ihn Ende November bis Anfang Dezember
mit dem orthodoxen Patriarchen von Jerusalem sowie andern Kirchenhäuptern

des Mittleren Ostens und schliesslich mit dem ökumenischen Patriarchen
von Konstantinopel zusammenführt, Papst Johannes XXIII. einen
Höflichkeitsbesuch abstatten. Dies ist der erste Besuch eines Erzbischofs von Canterbury

im Vatikan seit der Reformation in England. Bemerkenswert ist, dass

der Erzbischof von Canterbury vor der öffentlichen Bekanntgabe seines
Vorhabens den Erzbischof von Utrecht zuhanden der altkatholischen Kirchen
über seine Absicht formell informiert hat, was von diesen als deutliches
Zeichen für den aufrichtigen Willen gewertet werden darf, an höchster Stelle
sich darüber Rechenschaft zu geben, dass das Bestehen der vollen kirchlichen
Gemeinschaft auch seine praktischen Auswirkungen haben muss2), -hf-

x) Church Times vom 23. September i960.
2) Church Times vom 4.November i960; Oud Katholiek vom 12.November

i960.

Druck Stampili & Cie., Bern


	Kirchliche Chronik

