
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 4

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763 [Schluss]

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 194 —

Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763
(Schluss)

III. Nach dem Konzil

Die Hoffnung der holländischen Bischöfe, den Konzilsverlauf,
besonders dessen Beschlüsse und die in den Sitzungen mehrmals
ans Licht getretene Opposition vor le Clerc und der protestantischen

Obrigkeit geheimhalten zu können, ging nicht in Erfüllung.
Trotz der allen Konzilsteilnehmern auferlegten Schweigepflicht
und der oft wiederholten Beteuerung, dass keine Person, sondern

nur eine Anzahl der im Widerspruch zum katholischen Glauben
stehenden Thesen verurteilt worden seien, war es jedem Einsichtigen

von vornherein klar, dass man es auf le Clerc abgesehen hatte.
Soweit darüber noch irgendwo Zweifel bestehen konnten, haben die

Rijnwijker diesem bald ein Ende gemacht. Als Theologen des Konzils,

die als solche nicht an den Beratungen beteiligt gewesen waren,
erachteten sie sich durch die Verpflichtung ziu- Geheimhaltung nicht
gebunden, und dies um so weniger, weil das ihren Zielen
widerstrebte. Sie wollten sich mit dem Konzil einen Namen machen und
im ganzen katholischen Abendland Sensation erregen 1). Es sollten
die ausländischen Bischöfe von dem durchaus katholischen
Charakter der Utrechter Kirche überzeugt werden, und es musste ihnen
darum alles daran gelegen sein, der Verurteilung von le Clerc die

möglichst grösste Verbreitung zu geben. Sodann sollte es der
römischen Kurie deutlich gemacht werden, dass die geschmähte Kirche
von Holland, über die ihre Gegner nun schon 70 Jahre lang die

Totenglocke läuteten, lebenskräftig genug war, um ihre Rechte auf
kanonischem Wege zu verteidigen, und dass die Schuld am Schisma

lediglich bei den Jesuiten zu suchen sei2). Zudem wollten die
Rijnwijker den wenigen noch übriggebliebenen gleichgesinnten Bischöfen
Frankreichs in ihrer immer einsamer und unhaltbarer werdenden

Lage einen moralischen Rückhalt geben. In der Person von le Clerc

1) «... on voyant avec quel intérêt chacun raisonne du concile c'est ce

me semble une bonne marque qu'il produira toute la sensation qu'on peut
désidérer. » S.Mare Guénin, Schriftleiter dor N.N. E. E.) an Dupac. 2.
Oktober 1763. Archive von Port-Royal (weiter zu kürzen A.P.R.) Nr. 1021.

2) «... beaucoup de personnes qui savaient à peine qu'il y eût en
Hollande une église formée, apprendront par cet événement qu'elle est assez
forte pour bannir les scandales du milieu d'olio.» S.Marc an Dupac. 2.Oktober
1763. A.P.R. Nr. 1021.



— 195 —

wollte man den zusehends um sich greifenden Radikalismus
Travers', Boidots, Mignots, Débonnaires und anderer treffen *). Und
schliesslich hat bei den Rijnwijkern auch wohl der Gedanke
mitgespielt, den Freunden in Frankreich einen Beweis von der Treue
und Gewissenhaftigkeit zu geben, mit der sie in ihrem Verbannungsort

der gemeinsamen Sache dienten2) und welche tüchtige
Lehrmeister sie für die Utrechter Kirche gewesen waren 3).

Sofort nach dem Konzil setzte darum Dupac eine «Relation du
second concile» in Umlauf, in der nicht nur der ganze Hergang
eingehend berichtet, sondern auch, entgegen dem Beschluss der
Konzilsväter, der Name le Clercs unverhohlen genannt wurde 4). Übrigens

brauchte man in Frankreich nicht einmal auf den Bericht Du-
pacs zu warten, denn durch die Schwatzhaftigkeit eines dem Kreise
du Tremblays zugehörenden Freundes war man dort schon längst
über alles genau informiert. Das Konzil war in weiten Kreisen das
Tagesgespräch und wurde über die Massen gepriesen 5). Da hiess es
«eine mächtige, eine hochfeierliche, eine durchaus kanonische Klage
gegen die antichristliehen Lehren, durch die die Jesuiten das
Evangelium ersetzen wollen». Es sei «ein Fanal, ein Phänomen, ein
unsterbliches Konzil, dem ein Platz in der Reihe der grössten Konzilien,

neben Karthago, Oranges, ja Nicäa gebühre6)».

1) «Il est incroyable comment ce fou (le Clerc) a ici de partisants. Tous
'es Asacramentaires se sont rangés de son côté et parmi eux il y a des prêtres
séculiers et réguliers de différents Ordres, dont un (der Benediktiner Pinel)
compose à l'envi de M. le Clerc.» S.Marc an Dupac. ö.April 1764.

2) «Les théologiens français après la lecture de tous les décrets ont été
comblé do louanges et de bénédictions par M. l'Archevêque-président. »

Relation du second concile. A.P.R. Nr. 1018 A.
8) «Los Actes du concile montrent à quiconque les lira que cette église

n'a pas oublié leurs leçons.» D'Etemaro an Mad. de Montagny. 15. Juli 1764.
A.P.R. Nr. 1069.

4) Im Konzilsdiarium heisst es: «a synodi initio conventum fuisse ut
nec autor nec opuscula ejus nominarentur. Proindo tutius fore ad conciliandos
Pastorum Harlemensium animos eundom morem observaro.» In seiner «Re-
'ation» schreibt Dupac: «Ces trois décrets forment la première partie des
Actes du synode avec huit autres dont sept contre le sieur le Clerc, qui avance
les plus révoltantes absurdités dans deux écrits.» A.P.R. Nr. 1018 A.

E) «On ne peut trop louor Dieu de l'heureux succès de la grande entre-
Prise. On vous a déjà marqué sans doute que cette affaire ost entièrement
comité ici et même dans los Provinces. Des lettres de Montpellier en parlent.
El'e est publique à Auxerro et tout le monde en parle...

^

Je crois dire
qu'amis et ennemis no sont moins occupés du concile qu'on l'était pendant
la tenue.» S.Marc an Dupac. 2.Oktober 1763. A.T.R, Nr. 1021.

') Vgl. d'Eternare an Mad. de Montagny, 15. Juli 1764; de la Berthome
an Dupac. 9. Januar 1764. Du Hamel an van Maaren. 1764.



— 196 —

Ganz entgegengesetzter Art war die Reaktion in der
holländischen Kirche. Wiederum ein Beweis dafür, wie wenig Einstimmigkeit

zwischen Holländern und Franzosen herrschte. Die grosse Mehrzahl

der Geistlichen verhielten sich nach wie vor ganz gleichgültig.
Wie sie an den Vorbereitungen nur sehr nebenbei und aus der Ferne

beteiligt gewesen waren, so haben sie auch den Beratungen und
Entscheidungen kein Interesse entgegengebracht. Von irgendwelcher
Begeisterung oder Befriedigung über das Wohlgelingen des
Unternehmens ist nirgends die Rede. Keiner hat die Empfindung gehabt,
dass mit der Beseitigung le Clercs die Kirche von einem gefährlichen
Ketzer erlöst worden war. Auch unter denen, die direkt am Konzil
beteiligt gewesen waren, bekamen Gefühle des Unbehagens und der

Besorgnis bald die Oberhand. Man schwieg das Konzil am liebsten

tot, und wo das nicht möglich war, wurde es bagatellisiert und als
eine ganz harmlose Sache dargestellt. Das schwergeladene Wort
«Konzil» wurde absichtlich vermieden und statt dessen von einer
«gewöhnlichen Versammlung einiger Geistlichen» gesprochen.
Besonders der Bischof von Haarlem, van Stiphout, einer der kräftigsten

Befürworter des Konzils, hat daran wenig Freude erlebt, denn
die schwerste Aufgabe - mit le Clerc und der Amsterdamer Opposition

fertig zu werden - stand ihm noch bevor.

In der Versammlung von Ende September, in der van Stiphout
den Geistlichen der Hauptstadt Gelegenheit gab, von den Beschlüssen

Kenntnis zu nehmen, ging es geradezu stürmisch zu. Zur
allgemeinen Entrüstung sah man hier Thesen verurteilt, die die
Utrechter Kirche immer selber verteidigt und die auch der Bischof von
Haarlem wiederholt gepredigt hatte. Es kam zu schweren Vorwürfen,
dass er sich hatte verleiten lassen, diese nun zu verurteilen, einzig
und allein, um Rom entgegenzukommen. Noch grösser wurde die

Empörung, als der Bischof sich dann weigerte, die Akten zur
Einsichtnahme abzugeben.

Sofort nach dieser tumultuarischen Versammlung Hess der
entrüstete Ahuys sich von le Clerc eine Reihe von Einwänden gegen das

Konzil geben, die er einigermassen überarbeitete und dann drucken
und allen Geistlichen beider Bistümer zusenden liess 1). In dieser

Schrift legte Ahuys seinen Amtsbrüdern folgende Fragen vor : Warum
hat man in der Streitsache gegen le Clerc nur solche Theologen ge-

x) Die Restexemplare wurden eingestampft, «weil man das Konzil und
die Kirche nicht zu Schanden machon wollte ».



— 197 —

wählt, die seine bittersten Feinde sind Warum sind seine Schriften
nicht auf dem Konzil verlesen worden Waren die Deputierten über
die Beratungsgegenstände genügend unterrichtet Woher hat man
den Mut genommen, Schriften, die dem grössten Teil der Geistlichen
unbekannt sind, zu verurteilen Warum hat man le Clerc verurteilt
und exkommuniziert Welche Folgerungen sind daraus zu ziehen -
Dass diese Schrift bei den Rijnwijkern starken Unwillen hervorrief,
lässt sich leicht denken. Sie wiesen sie wegen ihres «häretischen und
blasphemischen» Inhaltes scharf zurück, wollten aber, weil sie
anonym erschienen war, keine öffentliche Erwiderung aufstellen. Ahuys
"wurde vor den Bischof zitiert und gestand, der Verbreiter der Fragen
zu sein. Als van Stiphout ihn dann fragte, ob er das Tridentinum
annehme, und Ahuys erklärte, dagegen Bedenken zu haben, machte
der Bischof dem Verhör brüsk ein Ende mit den Worten : «Wissen Sie
nicht, dass das Konzil alle, die das Tridentinum verwerfen, verurteilt
hat »

Selbstverständlich war auch le Clerc nicht müssig geblieben.
Einige Tage nach dem Konzil bestätigte der Promotor des Konzils,
Lodewijk van Zeller, ihm den Empfang seines Briefes vom 12.

September, in dem le Clerc die Väter vor den «Machenschaften» der
Franzosen gewarnt hatte. Van Zeller berichtete ihm, dass die Väter
mit Betrübnis haben feststellen müssen, dass er in seinen Irrtümern
Verharre und im genannten Brief noch neue hinzufüge. Die Konzilsväter

wünschen ihm einen Geist des Glaubens und der Unterwürfigkeit

und verweisen ihn an den Bischof von Haarlem, in dessen Diözese
er wohnt, der ihm die nötigen Weisungen und Dokumente geben
werde, damit er baldmöglichst auf den Weg der Wahrheit zurückkehre

und durch eine heilsame Reue das gegebene Ärgernis
wiedergutmachen möge ').

Sofort protestierte le Clerc gegen die vage und allgemein
gehaltene Umschreibung seiner Irrtümer und forderte nun kategorisch
Abschriften der verurteilten Thesen und authentische Auszüge aus
den Konzilsakten 2). Wiederum verwies van Zeller ihn an den
Bischof von Haarlem, der ihm die katholische Lehre und die inkrimi-

XT ') Lodewijk van Zeller an le Clore. 20. September 1763. A. O.B.C.
Nr. 708.

2) Le Clerc an Lod. van Zoller. 25. September 1763. A.O.B.C. Nr. 708.



— 198 —

nierten Thesen zeigen werde 1). Diesen Weg wollte le Clerc aber nicht
gehen, und er wählte einen andern. Zum Schrecken und zur Besorgnis

der Utrechter brachte er in der Leydener Zeitung2) einen Bericht
über das Konzil, so dass die Hoffnung auf Geheimhaltung schon
nach fünf Tagen illusorisch geworden war. Von Utrechter Seite
erschien eine Erwiderung, in der die Abhaltung eines «Konzils» glattweg

geleugnet wurde 3). Das traf sich freilich schlecht, denn le Clerc
hatte den Brief van Zellers vom 20. September in Händen, in dem

von den «Pères du concile d'Utrecht» gesprochen wurde. Vor diesem

lapsus calami haben die Rijnwijker, die an dieser Korrespondenz
stark beteiligt gewesen waren, sich trotz ihrer diplomatischen Klugheit

nicht hüten können! Nun aber antwortete le Clerc mit einem
ausführlichen Aufsatz in der französischen Ausgabe der Amsterdamer

Zeitung4). Diese «édition française» hatte ihre Bezüger in
ganz Europa, und so wurde das Konzil auch bald in Rom bekannt.
Die Vermutung liegt nahe, dass gerade dieser Bericht von grossem
Einfluss auf die spätere Haltung Roms dem Konzil gegenüber
gewesen ist.

Den vom Promotor concilii empfangenen Anweisungen entsprechend,

wandte le Clerc sich nunmehr an den Bischof von Haarlem,
teilte ihm den Inhalt der mit van Zeller geführten Korrespondenz
mit und erbat sich Kopien der verurteilten Thesen sowie Auskunft
und Belehrung 5). Der Brief blieb unbeantwortet, denn van Stiphout
war nicht gewillt, le Clerc schriftliches Material zu liefern, das gegen
ihn und seine Kirche ausgespielt werden könnte, und verlangte, ihn
persönlich vor sich zu sehen. Le Clerc war dazu aber nicht bereit.
Statt dessen gab er nun seine « Questions à résoudre 6)» heraus, in
der er seine Bedenken gegen das Konzil vor das Forum der
Öffentlichkeit brachte. Er beklagt sich darin, man habe ihn nicht aufklären
und zu besseren Gedanken bringen wollen; man habe eine Reihe
Memoranda gegen ihn unter der Geistlichkeit zirkulieren lassen,

Lod. van Zeller an le Clerc. 30. September 1763. A. O.B.C. Nr. 708.
2) Leidsche Courant, 26. September 1763.
3) Utreehtsche Courant, 30. September 1763.
4) Amsterdamsche Courant, 30. September 1763.
5) «... pour reconnaître que j'ai mérité d'être condamné afin de pouvoir

me corriger et reconnaître le chemin do la vérité que lo concilo dit que
j'ai abandonné. Comme vous êtes mon évôquo j'ai la confiance que vous
m'accorderez d'autant plus volontiers ma juste demande, quo lo zèlo d'un
vrai pasteur ost plus ardent pour lo salut d'uno brebis qu'il croit en danger.»

°) Abgedruckt in le Clercs: Recueil do plusieurs écrits. 1764.



— 199

seine Gesinnungsgenossen vom Konzil ausgeschlossen, parteiische,
ihm feindlich gesinnte Richter ernannt, ihn nicht vorgeladen, seine
Texte verstümmelt und aus dem Zusammenhang gerissen, die Lehre
der Väter verurteilt, die Confessio Piana angenommen und
Auffassungen, die man selber immer gelehrt hat, verurteilt. Nebenbei
wurde das Feuer durch wiederholte Zeitungsberichte eifrig o-e-

schürt ').
Das Bestreben le Clercs, die Kirche bei der Öffentlichkeit zu

verdächtigen und das grosse Publikum gegen das Konzil aufzuhetzen,
rief nun aber bei denen, die sich bis dahin um seine Verteidigung
bemüht hatten, ernste Bedenken wach. Weder Ahuys noch Borger,
seine eifrigsten Befürworter, waren bereit, ihm auf diesem Wege zu
folgen. Auf Einladung Dupacs und d'Etemares ging Ahuys, zur
grossen Freude des Bischofs von Haarlem, zur Besprechung der
bestehenden Kontroversen nach Rijnwijk und blieb dort vier Monate
(Dezember 1763 bis Mai 1764). Die Betreuung seiner Gemeinde
wurde von van Stiphout gerne übernommen, denn wenn Ahuys
überzeugt werden könnte, wäre sehr viel gewonnen. Während seines
Aufenthaltes in Rijnwijk wurde Ahuys allmählich anderer Meinung.
Er sagte sich von le Clerc los und schloss sich ganz den Auffassungen
der Franzosen an. In einem Rundschreiben an die Geistlichkeit vom
13. Februar 1764 erklärte er, gut römisch-katholisch bleiben zu wollen
Und deshalb alle Beziehungen zu le Clerc abzubrechen. Drei Monate
später folgte eine zweite Erklärung, in der er seine «Fragen» zurücknahm,

um Verzeihung wegen des gegebenen Anstosses bat und sich
den Gebeten seiner Amtsbrüder empfahl. Die frühere freundliche
Gesinnung war in sein Gegenteil verkehrt. Einer Notiz des Kaplans des
Bisehofs von Haarlem, Brächet, zufolge soll Ahuys später erklärt
haben : « Wenn le Clerc bei mir an die Kommunionbank käme, würde
lch ihn übergehen 2)». Dem Beispiel Ahuys' folgend, zog nun auch
Borger seine Hände von le Clerc zurück. Nach dem genannten Brächet

soll Borger sich geäussert haben : « Solange ich noch einen Tropfen
Blut in den Adern habe, werde ich le Clerc bekämpfen 3).»

Le Clerc versuchte nun beim Rechtsanwalt am Utrechter Justizhof,

dem für die Utrechter Kirche sehr verdienstvollen Johannes

tteydenclaal. Gehör zu finden, aber auch dieser bereitete ihm eine

M Leidsche Courant, U.Oktober, 2.November, 18.November 1763.

2) Brächet an Dupac. lO.Januar 1765. A.O.B.C. Nr.708.
3) Brächet an Dupac. lO.Januar 1765. A.O.B.C. Nr.708.



— 200 —

schwere Enttäuschung1). Heydendaal wies die von le Clerc gegen
das Konzil vorgebrachten Vorwürfe scharf und unerbittlich zurück
und stellte fest, dass das Konzil weder seine Person noch seine

Absichten, sondern nur « propositiones sibi denuntiatas, nempe in sensu
obvio, atque in se consideratas, omissis omnibus personalibiis atque
facti quaestionibus» verurteilt habe, und schloss seinen Brief2) mit
dem scharfen Verweis : «Wenn Sie fortfahren, Ihre Klagen auf falsche

Voraussetzungen zu gründen, sollen Sie wissen, dass Sie damit jedem,
der nur ein wenig Vernunft besitzt, den Beweis liefern, dass Sie grosses
Unrecht haben und die Wahrheit nicht aufrichtig lieben, sondern nur
bestrebt sind, den einfachen Leuten Sand in die Augen zu streuen.
Ich warne Sie, dass ich alle folgenden Schriften, in denen ich falsche

Voraussetzungen vorfinde, in einem einfachen Briefumschlag mit
doppelter Gebühr zurücksenden werde.»

In diesem Zusammenhang möge aber daran erinnert werden,
dass auch dieser Rechtsgelehrte gewisse Bedenken gegen das Konzil
hegte. Davon zeugt sein Brief an Dupac 3), in dem er diesem

berichtet, dass der Altbürgermeister von Utrecht Einsichtnahme in die
Konzilsbeschlüsse verlangt habe. Dupac brauche aber mit der
Zusendung der Akten sich nicht zu beeilen, denn er (Heydendaal) werde
wohl Wege finden, die Dekrete nicht unter die Augen der Magistraten
zu bringen, und fügt dann hinzu : «il me paraît que ces décrets
pourraient choquer nos magistrats protestants. Je voudrais de tout mon
cœur qu'on eût décidé des matières si délicates avec peu d'étendue et
plus de circonspection. Je ne vois pas trop répondre à ceux qui
accuseront notre concile de témérité ou d'imprudence.» Die Bedenken
Heydendaals bezogen sich zunächst auf den Gebrauch des Wortes
«Unfehlbarkeit», dessen das Konzil sich im IV. Dekret gegen le Clerc
über die Autorität der zerstreuten Kirche bedient hatte. Dieser
Ausdruck sei den Protestanten sehr widerwärtig. Man hätte sich dessen

besser enthalten können, denn kein einziges Konzil habe den
Ausdruck genehmigt, und auch das Tridentinum habe ihn nicht benutzt.
Schliesslich fragte er Dupac: «Est-il prudent de traiter d'hérétique
le sentiment de ceux qui soutiennent que la doctrine commune de

r) Johannes Heydendaal, Rechtsanwalt in Utrecht, juridischer Borator
des Erzbischofs, gestorben 1781. Wohnte in dem Hause Rijnoever bei
Bunnik. Er machte die «Oudo Roomsch-Katholioko Aalmoezenierskamer»
von Utrecht zu seiner Genoralorbin.

2) Heydendaal an le Clerc. 22.Oktober 1763. A.P.R. Nr.2275.
3) Heydendaal an Dupac. 20. Dezember 1763.



— 201 —

l'Eglise actuelle et vivante ne suffit point pour faire un dogme de foi,
tant qu'il ne parait point que cette doctrine actuelle est conforme à
l'ancienne doctrine de tous temps Je trouve le concile de Trente plus
réservé. SessicIV decernit ut nemo... Scripturam ad suos sensus in-
torquendo contra eum sensum quem TENUIT et tenet sancta Mater
Ecclesia.» Dupac nahm diese Kritik schlecht auf, so dass Heydendaal,

die Eintracht nicht verderben wollend, um des Friedens willen
der Diskussion schnell ein Ende machte x).

Die Drucklegung der «Acta et Decreta» führte wiederum zu
neuen Reibereien zwischen Utrecht und dem Rijnwijker Kreis. Die
Druckarbeit war dem mit den Nouvelhsten in Verbindung stehenden
Pariser Drucker la Lande anvertraut worden, weil man von ihm eine
baldige Fertigstellung erwarten konnte. Obwohl la Lande alles aufbot,

den Erwartungen der Franzosen gerecht zu werden, ging es den
Rijnwijkern nicht schnell genug, und nur mit Mühe konnte Dupac
davor zurückgehalten werden, die Sache durch voreilige Publikationen

in den «Nouvelles ecclésiastiques» zu verderben. Umgekehrt
ging den Holländern, die sich über die etwa zu erwartenden
Rückwirkungen seitens der Obrigkeit täglich grössere Sorgen machten,
alles viel zu schnell. Wiederholt warnten sie die Rijnwijker, unter
allen Umständen über die Herausgabe Herr zu bleiben und die
Veröffentlichung des Buches zu verschieben 2). Vor allem stiess die
Absicht la Landes, auf dem Titelblatt «Ultrajecti» als Erscheinungsort
und «Guillaume van der Weyde» als Drucker zu erwähnen, bei den
Utrechtern auf unüberwindliche Bedenken. Nicht zu Unrecht
übrigens, denn das würde nicht nur für den genannten holländischen
Drucker, der an der Sache ganz unbeteiligt war, Gefahren mit sich

bringen, sondern auch den Erzbischof in peinliche Verlegenheit
bringen. Hatten doch die Magistraten ihn inständigst vermahnt, das

Buch nicht in «Utrecht» erscheinen zu lassen. Darum bestand Mein-
daerts darauf, dass auf dem Titelblatt «Parisiis» kommen sollte, «ce

qui serait plus conforme à la vérité 3)».

Nun war aber die Überwachung des Pressewesens in Frankreich
noch strenger als in Holland, und so war es den Franzosen unmög-

') Heydendaal an Dupac. 29.Dezember 1763.
2) Heydendaal an Dupac. 29.Dezember 1763. A.O.B.C.
3) Heydendaal an Dupac. 8. Januar 1764. A.O.B.C.



— 202 —

lieh, dem ausdrücklichen Wunsch des Erzbischofs stattzugeben. Als
denn auch - Anfang 1764 - die grosse lateinische Ausgabe erschien,
gab sie als Druckort «Ultrajecti» an. Die Gründe, mit denen die Franzosen

diese eigenmächtige Entscheidung entschuldigten, kann man
in vollem Umfang gelten lassen. Sie wiesen darauf hin, dass die
Gefahren für la Lande unvergleichlich grösser wären als für van der
Weyde ; Buchhändler machten nach eigenem Belieben und ganz
willkürlich ihre Frontispize, und der Erz bischof könne sich immer
entschuldigen mit der Ausrede, es sei gegen seinen Willen geschehen.
Das mag alles richtig sein, aber war es darum nötig, wie es sich
S.Marc erlaubte, den Bischöfen darüber die Leviten zu lesen? Zeugt
es doch von wenig Ehrfurcht, wenn er Dupac schrieb, «Il serait à

souhaiter que l'on ne paraît pas timide mais en état de faire face aux
événements imprévus... Il est triste de voir ces Prélats, qui viennent
de se signaler si admirablement, se déconcerter sur si peu de chose.

Ils ont imité le zèle de St- Cyrille, ils ne seront à leur aise qu'en imitant
sa fermeté x).»

Nicht zu Unrecht fühlten die Holländer sich über die zu weit
gehende französische Eigenbrötelei tief gekränkt, und sie machten
daraus denn auch kein Hehl. Offenbar hat das denn doch den Rijn-
wijkern einigermassen imponiert, wie es die Briefe d'Etemares
beweisen. Er schrieb: «La grande affaire marche bien. Sans ce malheureux

frontispice on n'aurait eu le moindre embarras 2).» Und: «Nous
avions un concile depuis neuf mois, mais nous nous en jouissions
pas. L'impression et la distribution de l'Imprimé est comme la
naissance d'un enfant. L'édition française sera le complément de cette
naissance 3).»

Indessen, geschehen Ding ist nicht zu ändern. Aber Not macht
erfinderisch, und so fanden die Holländer dennoch einen Ausweg.
Das Kapitel entschloss sich, die Verbreitung des Buches in Holland

ganz in eigene bland zu nehmen. Man liess sich aus Paris 300 Exemplare

zusenden, ohne Frontispiz, aber beauftragte zu gleicher Zeit
den Pariser Drucker, eine Anzahl anderer Titelblätter ohne Erwähnung

von Drucker oder Erscheinungsort anzufertigen, die dann in
die für Holland bestimmten Exemplare eingeklebt wurden 4). Es
versteht sich, dass man sich unter diesen Umständen überhaupt nicht

S.Marc an Dupac. 16.Juni 1764. A.O.B.C.
2) D'Eternare an Mad. de Montagny. 18.Juni 1764. A.O.B.C.
3) D'lCtemare an Mad. do Montagny. 24.Juni 1764. A.O.B.C.
4) Van Zeller an Dupac. l.März 1764. A.O.B.C.



— 203 —

mehr auf das Titelblatt verlassen konnte J). Nach dieser grossen
lateinischen Ausgabe erschienen dann noch im Laufe des Jahres eine
kleine lateinische, eine französische und eine holländische2).

Unerwarteterweise nahm die Drucklegung in Frankreich einen
ungestörten Verlauf. Nur einmal besuchte der Polizeikommissar und
Kontrolleur des Buchwesens, de Sartines, la Landes Druckerei. Als
er dann die Auflage sah, verbot er zunächst die Veröffentlichung,
weil die Druckerlaubnis fehlte, aber als der königliche Zensor, Fou-
cher3), erklärte, «qu'on ne pouvait donner un cours trop libre à cet
excellent Recueil», war de Sartines zufriedengestellt und gab die
Herausgabe frei4).

Das Bestreben der holländischen Bischöfe, in ihrer Streitsache
mit le Clerc Zeit zu gewinnen und die Konzilsbeschlüsse so lange wie
möglich geheimzuhalten, zeitigte in bezug auf die Haarlemer Opposition

die erwünschten Früchte. Obwohl die «Acta et Decreta» schon
seit Februar 1764 im Druck vorlagen, wussten die Bischöfe deren
Bekanntmachung an die Geistlichkeit noch fünf Monate - bis zum
3. Juli - aufzuhalten. An diesem Tag wurden sie für das Erzbistum
promulgiert in Rotterdam, Utrecht und Leyden, wohin die
Erzpriester ihre zu ihrem Kompetenzkreis gehörenden Geistlichen
zusammengerufen hatten ; im Bistum Haarlem erfolgte sie in Amsterdam.

In keiner dieser Versammlungen wurden irgendwelche Bedenken

laut. Auch die ehemaligen Führer der Opposition, Petrus Borger
und Adelbertus Ahuys, stimmten ohne weiteres den Beschlüssen zu.
Die Absicht des Bischofs von Haarlem, «die Haarlemer Gemüter zur
Buhe kommen zu lassen», wurde mit vollem Erfolg gekrönt.

x) In don von uns benutzten Exemplaren fehlen in der grossen
lateinischen und in der holländischen Ausgabe Drucker und Druckort. Dio kleine
lateinische steht auf «Ultrajecti», die französische auf «Utrecht».

2) Der Preis der grossen lateinischen Ausgabe in 4° war in Holland
32 Stüber; der kleinen lateinischen Ausgabe in 12° 22 Stüber; dio französische

und niederländische waren zu 18 Stüber erhaltlich.
3) Foucher, de l'Académie royale des Inscriptions et beaux Arts et

censeur royale, Prior von Argontouil und Beichtvater des Königs, rühmte
besonders «le zèle avec lequel l'église de Hollande persécutée depuis
longtemps par la cour de Rome, établissait plus solidement que la plupart des
théologiens ne l'ont fait, la primauté du pape de droit divin, prenait en mains
la défense des souverains pontifes et vengeait les droits et les prérogatives
du S. Siège contre les attentats scandaleux d'un écrivain téméraire qui se
donne pour appellant».

*) Foucher an Dupac. 10.August 1764. A.O.B.C.



— 204 —

Nun konnten die Bischöfe sich daran machen, die Versendung
der Akten an die Hand zu nehmen. Im Einvernehmen mit den

Ratgebern in Rijnwijk wurden sie den bedeutendsten Bischöfen und
Theologen Deutschlands, Österreichs, Italiens, Spaniens und Frankreichs

zugesandt. Dem für den Bischof von Rouen, aus dessen Diözese
le Clerc gebürtig war, bestimmten Exemplar wurde ein
Begleitschreiben beigefügt, in dem es heisst: «Permettez-moi de recommander

en particulier à votre zèle celui qui a été une des principales
occasions, le Sr. le Clerc des écrits duquel sont extraites les propositions
condamnées dans les sept premiers décrets.»

Wie schon am Anfang dieser Abhandlung bemerkt worden ist,
haben die Konzils-Akten im ganzen Abendland ein über Erwarten
erfreuliches und begeistertes Echo gefunden. Die von vielen Seiten
in Utrecht eingelaufenen Glückwünsche und Zustimmungserklärungen

bilden ein imponierendes und überaus wertvolles Gesamtzeugnis

zugunsten der so lange verhöhnten Kirche sowie ihrer
unlöslichen Anhänglichkeit an den Hl. Stuhl und der Integrität ihres
Glaubens. Die Nachwirkungen des Konzils, die bis in das 19.

Jahrhundert hineinreichen, bis dahin zu verfolgen, würde den Rahmen
dieser Arbeit sprengen. Wir müssen uns auf die während des Episkopats

des Erzbischofs Meindaerts (gestorben 31. Oktober 1767)

eingelaufenen Beifallsbekundungen beschränken.
Aus Deutschland, das bis dahin kaum irgendwelche Beziehungen

zum französischen «Jansenismus» aufzuweisen hatte, sind besonders
der Bischof von Trier, Johann Philipp von Waldersdorf-Moetzburg,
und der Fürstbischof von Bamberg und Salzburg, Adam Friedrich
von Seinsheim, zu erwähnen. Dass gerade der Bischof von Trier den

Akten ein begeistertes Lob spendete, wird nicht wundernehmen,
wenn man sich den Namen seines Weihbischofs Johann Nikolaus
Hontheim (Febronius), des Schülers des grossen van Espen, in
Erinnerung ruft. Auf Grund des von den Trierer Theologen aufgestellten
Gutachtens entschloss von Walderdorf sich, ein Rundschreiben an
die deutschen Bischöfe ausgehen zu lassen mit der Einladung,
gemeinsame Schritte in Rom zu unternehmen, damit die Utrechter
Kirche baldmöglichst in die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen
würde.

Im Bistum Bamberg fanden die Utrechter einen beredten und
überzeugten Anwalt in dem Professor für Kirchenrecht an der Uni-



— 205 —

versität Würzburg, Barthel. Auf seine Anregung hin war auch von
Seinsheim im Begriff, im Namen seiner Mitbischöfe einen Versuch
zur Beseitigung des Schismas in Rom zu unternehmen. Aus diesen
Planen ist freilich nichts geworden, denn als der Kölner Nuntius
Addi davon Kunde erlangte, liess er sich schleunigst vom Kardinal
Torregiani Anweisungen geben, die Bewegung im Keime zu ersticken.
Dennoch blieb die für Utrecht günstige Stimmung wirksam. Neun
Jahre später griff der Primas von Deutschland, der Erzbischof von
Salzburg, Graf von Colloredo, die alten Gedanken wieder auf. Er
wandte sich im Namen vieler anderer Bischöfe an den Kardinal Mare-
foschi mit dem förmlichen Gesuch, zugunsten von Utrecht beim
Papst zu vermitteln und den Frieden wiederherzustellen.

Auch im Königreich Neapel und Sardinien fanden die Utrechter
in den Kreisen der Regierung und der Kirche begeisterte Verteidiger.
Der Bischof von Alifa, Philippo de San Severino, schrieb dem
Erzbischof Meindaerts, in den Akten nicht die geringste Spur der den
Holländern zur Last gelegten Irrtümer gefunden zu haben. Im
Gegenteil seien die Akten eines der schönsten und eklatantesten Zeugnisse

für den päpstlichen Primat iure divino1). Im gleichen Sinne
erklärte der Bischof von Sora, Thomas d'Aglialatela, zu Tränen gerührt
gewesen zu sein wegen der Integrität des Glaubens und der Lehre,
wie diese in den Akten dargestellt sind2). Der Bischof von Asti, Paolo
Caisolli, war durch das Studium der Akten gleichfalls von der
Unschuld der Holländer überzeugt und nahm sich vor, im Namen von
fünf anderen Bischöfen, unter denen der Erzbischof von Turin war,

') «Do Ultrajectinis, ut verum fatear, varü circumforebantur nuntü:
nec defuere qui illie de catholica fide conclamatimi esse voeiferarontur. Ut
autem suspensus animo, ut in re dubia sit, in manus aeeepi actorum eodicem,
et integrum susque deque volutavi, mirificis incessi laetitüs, quod ea errorum
Monstra quae vulgo tribuebantur, minime, attentius etiam lectitando dopre-
henderim; imo vero nihil prorsus quod catholicae fidei integritatom labe-
faetot ropererim ; quin potius, et praeeipue de summi pontificis primatu in
universa ecclosia, apertissimum et egregium testimonium oculis meis col-
^strarim. Dolui eo usque progressam quorundam hominum fraudem et ca-
himniam, ut ilia il lis objecorint ac vulgaverint crimina, quae illi maxime de-
testantur...» Brief vom 31.März 1765.

2) «De vostra erga apostolicam sedem voluntate fateor me antea non-
n'hil subdubitasso, quum romani pontifices pacem vobiscum servare nolu-
er'nt, eamquo vobis assidue petentibus saepe denegarint... Ut autem acta
vestra in manus sumsi, et maximas atque diuturnas occlesiae calamitates
Iegi. lacrimas tenere non potui. At ubi fidei et doctrinae vestrae integritatem
c°gnovi, ea sum perfusus voluptate, quam his litteris exprimere nequeo...»
Br'ef vom 15. Juni 1765.



— 206 —

für eine Versöhnung und Wiederherstellung des Friedens beim Papst
einzutreten1).

Es versteht sich, dass besonders aus Frankreich eine grosse
Anzahl Adhäsionsbekundungen einliefen. Freilich waren nur verhältnismässig

wenige von Bischöfen darunter, denn die Lage gestattete
ihnen nicht, ihre Sympathie öffentlich zu bekunden, um so mehr
aber von der Geistlichkeit «du second ordre», namentlich aus dem
Erzbistum Paris, sodann aus Auxerre, Troyes, Chalons, Rouen usw.
Es sind Briefe darunter mit mehr als sechzig Unterschriften (aus

Troyes) und über hundert (aus Paris und Auxerre), darunter auch
solche von Benediktinern, Dominikanern, Oratorianern und anderen
Orden.

Besondere Erwähnung verdient aber das Zeugnis der Pariser
Fakultät. Auch diesem Kollegium waren die Akten zugesandt worden,

und zwar als ein Zeichen der Anerkennung für das Gutachten,
das die Fakultät im Jahre 1718 zugunsten der hierarchischen Rechte
der Utrechter Kirche aufgestellt hatte2). Der Dekan de la Roche

legte sie in der Fakultätssitzung vom 4. Januar zur Kenntnisnahme
vor. Es wurde beschlossen, dass jedes Mitglied sich ein Exemplar
anschaffen sollte und dass in der Sitzung vom 24. Januar Beschluss

gefasst würde. In dieser Sitzung wurde beschlossen, eine «réponse
motivée» nach Utrecht zu senden; der von einem der Mitglieder
schon abgefasste Entwurf wurde einstimmig gutgeheissen und der

Dekan beauftragt, das Dokument in Reinschrift anfertigen zu lassen,
das dann in der Sitzung vom 31. Januar von allen Doktoren
unterzeichnet werden sollte.

Nach Fertigstellung des offiziellen Schreibens unterzeichnete
der Dekan schon im voraus. Die Jesuiten aber witterten Gefahr und
machten es ihm deutlich, dass der Fakultätsbeschluss vom 24.

Januar dem königlichen Hof wie auch dem Erzbischof von Paris höchst

missfällig sei. Dadurch eingeschüchtert, nahm de la Roche seine

Unterschrift schleunigst zurück und war auch in'der Sitzung vom
31. Januar nicht zur Unterzeichnung zu bewegen. Es unterzeichnete

nun als erster der älteste der Professoren, und der Brief wurde, mit
dem Siegel der Universität versehen, nach Utrecht gesandt. Die aus

1) P.Caisolli an Bentivoglio in Turin. 31. Oktober 1767.
2) Es handelte sich dabei um folgende Fragen : Ist dio holländische

Kirche in den Stürmen der Reformation zugrunde gegangen Kann das Vi-
kariat als rechtmässiger Nachfolger der alten Kapitel betraehtot worden '!

Hat dieses Vikariat das Recht und die Pflicht, einen Bischof zu wählen



— 207 —

neun Doktoren bestehende rechtsgelehrte Gruppe der Fakultät fügtenoch eine «adhésion doctrinale» hinzu. Diese beiden Dokumente
bilden eine vollständige Apologie der Utrechter Kirche und ihrer
unbestreitbaren Rechte. In ihrem Brieferklärte die Fakultät, die grösste
Bewunderung zu haben für «cette lumière, ce goût de religion, cet
esprit de sagesse, qui dans les plus beaux siècles de l'Eglise, anima
les saints évoques assemblés.» Die Akten seien ein herrliches Zeugnis

«de l'amour de la paix et de l'unité, du désir sincère de détruire
les fausses préventions, de la plus grande modération envers vos
calomniateurs.. Les preuves, qui établissent la primauté du pape de
droit divin, y sont mises dans tout leur jour, et on la distingue
sagement du titre œcuménique et du droit de commander despotique-
ment aux autres évoques... l'Article du schisme des Grecs n'est
traité nulle part avec tant de clarté et de précision». Auch die
Entscheidungen gegen Pichon, Hardouin und Berruyer werden wegenihrer Klarheit und ihres Scharfsinns lobend hervorgehoben. In der
«adhésion doctrinale» erklärten die Kanonisten, «la foi chrétienne
excellemment défendue, et les profanes nouveautés qui y sont
opposées, pleinement réfutées par les témoignages de l'Ecriture, des
i eres et d'une Tradition non interrompue», gefunden zu haben.

Diese massgebende und begeisterte Zustimmung musste begreif-
icherweise den Ärger der Jesuiten erregen. Darum boten sie alles
auf, die Bedeutung der Fakultätserklärung abzuschwächen. Sie be-
°nten, dass die holländischen Bischöfe exkommuniziert und

deswegen nicht berechtigt seien, Konzilien zusammenzurufen. Der
Fakultät stehe es nicht zu, mit solchen Schismatikern brieflich zu

verehren. Auf ihr Betreiben ging der Minister Loménie de Brienne so
wett, der Fakultät eine Rüge zu erteilen. Am 26. Februar erschien
°gar der Polizeikommissar in der Fakultätssitzung und strich auf
elehl des Ministers alle in bezug auf das Utrechter Konzil gefassten
eschlüsse. Damit nicht zufrieden, verbreiteten die Jesuiten das
riicht, c'ass in allen Teilen Frankreichs Abtrünnige herumgingen

nd Unterschriften zugunsten des Konzils zu erzwingen versuchten.
80 ^ass die Ruhe in Kirche und Staat gefährdet würde. Nun folgte
m Staatserlass, in dem es allen Untertanen verboten wurde, ohne
«Wissen und ohne Erlaubnis seiner Majestät Beziehungen mit dem

Ausland zu pflegen, weil dies der Ehrfurcht vor dem Hl. Stuhl Ab-
br«ch tun könnte.



— 208 —

Damit hatten die Jesuiten die Waffe in Händen, mit der sie

nun auch in Rom gegen Utrecht, den Erzfeind, vorgehen konnten.
Sofort nach dem Konzil waren die Acta et Decreta nach Rom
eingesandt worden. Anfänglich wurden sie sehr günstig aufgenommen,
und besonders die Entscheidungen über die Prärogative des Hl. Stuhles

waren mit Befriedigung entgegengenommen worden. Der
Kommissar des Hl. Officiums erklärte unverhüllt, dass das Recht auf
Seiten der Holländer sei, und auch Clemens XIII. meinte, «man solle
die Kontroverse mit Utrecht beilegen, denn es seien von dort
ausgezeichnete Akten eingelaufen». Während 18 Monaten wurde denn
auch nichts gegen Utrecht unternommen, bis die Jesuiten einige
französische Bischöfe bereitfanden, die Verurteilung der Acta beim
Papst zu beantragen. Im Konsistorium vom 3. April 1765 griff der
Kardinal Castelli die Akten scharf an, aber sogar der Jesuitenfreund
Kardinal Albani meinte, es sei ein überaus unvorsichtiges und
schändliches Unternehmen, ein Konzil, das die*Lehre und den Glauben

der Kirche so tadellos und vorbildlich ausgesprochen und
namentlich den Primat des Hl. Stuhles und seine Rechte so kräftig
verteidigt hatte, zu denunzieren1).

Es wurde nun die Sache einem aus sechs Kardinälen - Torreggiane

Rezzonico, Negroni, Albani, Fobroni und Castelli - bestehenden

Ausschuss zur Entscheidung übergeben. In bezug auf die
wissenschaftlichen Fähigkeiten dieser Ausschussmitglieder nimmt der
Bibliothekar der Vatikanbibliothek, Bottari, kein Blatt vor den

Mund. Sie hätten entweder nicht den geringsten Begriff von 'rhéologie,

nicht einmal des Katechismus, oder wären mit Leib und Seele

den Jesuiten verkauft2). Mit vier gegen zwei Stimmen wurden die
Akten verurteilt. So erschien am 30. April 1765 die «Declaratio nulli-
tatis pseudo-concilii ultrajectensis... et condemnatio libri cui titulus
Acta et decreta secundi conulii ultrajectenis». Nach den Eingangsworten

steht sie als «Non sine acerbo» bekannt.
Diese «Declaratio» ist ein merkwürdiges Dokument. Sie ist

weder Bulle noch Breve und trägt nirgends die Spuren einer
amtlichen Autorität. Vielmehr gleicht sie einem Gutachten oder «Casus

positio». Sie enthält zunächst die herkömmlichen kurialistischen
Ausdrücke wie: Kinder der Bosheit, verderbliche Menschen. Schis-

J) Bottari, Briefe vom 3., 17.April und l.Mai 1765.
2) C'è già una congregazione particolare do cardinali, i quali o nulla

sanno di theologia, o forse anche di dottrina Christiana, o sono vonduti in
anima e in corpo à Gesuiti. Bottari, Briof vom 28. Januar 1767.



— 209 —

matiker, Exkommunizierte und Unwürdige. Das Konzil sei unrechtmässig,

ohne Autorität, weil von Menschen ohne Jurisdiktion und
ausserhalb der Gemeinschaft mit Rom stehend zusammenberufen,
die keine andere Absicht kennen, als die Schafe Christi ins
Verderben zu führen. - Wie scharf diese Erklärung auch sein mag, so
muss es jedem auffallen, dass die Acta et Decreta mit keinem Wort
verurteilt werden. Das wäre auch eine Absurdität gewesen, zu der
Bom sich nicht hat verleiten lassen. Alan verurteilte das «librurn,
quo eadem acta evulgata sunt». Bald ging denn auch in den Kreisen
der Utrechter Kirche das Witzwort herum: «Rom habe nur die
Einbanddecke verurteilt.»

Auch in Rom machte die Verurteilung einen Übeln Eindruck.
Dort sprach man es öffentlich aus: «Roma compievit mensuram ini-
quitatis1).» Es war allgemein bekannt, dass alles das Werk des
Jesuitengenerals de Ricci gewesen war2). Der genannte Bibliothekar
Bottari drückte sich besonders deutlich aus in dem lapidaren Satz :

«Selbst wenn die Konzilsakten auf den Treppen der Sankt-Petrus-
rurche verbrannt würden, so blieben sie dennoch ein ewiges Denkmal
der treuen Anhänglichkeit der Utrechter Kirche an das Zentrum
der Einheit3).»

Die Nichtigkeitserklärung des Konzils bedeutete für die
Holander, die darauf alle Friedenshoffnungen gebaut hatten, eine

unvorstellbare Enttäuschung, und auch die Rijnwijker wussten nichts
anderes zu tun, als sich mit der Hoffnung auf bessere Zeiten zu
trösten. [m Oktober 1766 traten die kirchlichen Führer wiederum
zusammen und stellten - nun mit wohltuender Energie und Selbst-
bewusstsein - ein 48 Seiten umfassendes Synodalschreiben zu-
Sarn-men, in dem sie sich gegen die neuen Verleumdungen seitens
uer Kurie verteidigten. Dieser Briefgibt eine ausführliche Darstellung
aller Verfolgungen und Schmähungen, denen sie seit der Reforma-
tlon ausgesetzt gewesen sind. Obwohl immer als schismatisch und
häretisch hingestellt, habe die Utrechter Kirche immer die deutlichsten

und unwidersprechlichen Beweise ihrer Treue zur römischen
Lehre und ihrer Anhänglichkeit zum Mittelpunkt der Einheit ge-

1) Bottari, Brief vom 28. Januar 1767.
2) Bottari, Brief vom 8.Mai 1765.
3) Bottari, Briof vom 19. Oktober 1763.

Intc™at. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1061).
14



— 210 —

geben. Die seit zwei Jahrhunderten gegen sie erlassenen Dekrete und
Entscheidungen seien darum ungerecht, sie stünden im Widerspruch
mit dem göttlichen und kanonischen Recht und strotzten von
Ungerechtigkeiten und Absurditäten. Sie beruhten auf der Boshaftig-
keit und Hinterlist ihrer Gegner, so dass nicht die Utrechter Kirche,
sondern ihre Feinde die Schuld am Schisma trügen1).

Die Declaratio «Non sine acerbo» hatte aber noch weitere
Folgen. Dem Kölner Nuntius, Oddi, bot sie Anlass, die in Deutschland
für Utrecht erwachte Sympathie niederzuschlagen. Auf seine

Anregung hin veröffentlichte - 2. Juli 1765 - der Kölner Erzbischof
Maximilian Friedrich Königsegg einen gehässigen Hirtenbrief, in
dem er sich dem Urteil der Kurie anschloss, aber, «plus papiste que
le pape», ging er viel weiter, als Rom dies getan hatte. Nicht nur
wurden die Holländer als Schismatiker und Lläretiker verunglimpft,
sondern auch als böswillige Menschen hingestellt, die, durch Hochmut
aufgeblasen, keine Gottesfurcht kennen und ihr Natterngift gegen
die Kirche ausspeien.

Die Kölner Universität schloss sich in ihrer Sitzung vom 13.

September 1767 dem Urteil des Erzbischofs an und erklärte sogar, dass

die Anhänger der Utrechter Kirche mehr zu fürchten seien als
Lutheraner und Kalvinisten2). Wollte die Universität vielleicht dem
Kölner Erzbischof wohlgefällig sein Jedenfalls musste sie

eingestehen, dass die Utrechter Kirche «nicht nur die Geheimnisse des

Glaubens, sondern auch die über das Papsttum, die römische Kirche,
den apostolischen Stuhl und alle in der Confessio Piana enthaltenen
Lehren, geistvoll, mit grosser Gelehrsamkeit und vollkommen
orthodox, dargestellt hatte3)».

Die «assemblée du clergé de France» sprach in ihrer Sitzung
vom 25. Juni 1766 auf Vorschlag des Erzbischofs von Toulouse ohne
weitere Untersuchung oder Diskussion ebenfalls ihr Urteil über die
Konzilsbeschlüsse aus, aber beschränkte sich dabei auf die Wiedergabe

des Dekrets «Non sine acerbo». Das war freilich den Jesuiten
nicht genug, und sie entschädigten sich dafür mit einer beigefügten

1) Febronius urteilte: «Schisma esse fatendum; sed auetore papa, qui
communicaro volentibus communicaro récusât.»

2) «Ut inagis ab his quam ab iis qui Lutheri ot Calvini placita inter
Batavos conseetantur, abstinoant.»

3) «Dum id unum ingonio ac eruditione non vulgari... ostendunt, so

loqui orthodoxotatôs, non de mysteriis tantum, sod et do papatu ot ecclesia

romana, ac S. Sedo apostolica, et do omnibus sino exceptatione, quae
in formula professionis fidei Piana continontur.»



211 —

Erklärung, deren Abfassung grösstenteils von dem Jesuiten le Corgne
de Launay besorgt worden war. Er ging darin selbstverständlich
tüchtig darauf los, denn die Freisprechung der Utrechter Kirche
hätte zu gleicher Zeit ihre eigene Niederlage bedeutet. Vor allem
mussten die gallikanischen, episkopalen Auffassungen der Utrechter
Kirche, in denen sie lehrte, dass alle Bischöfe vicarii Christi seien
Und der Papst nur der erste vicarius unter ihnen sei, mit ihren in-
tallibilistischen Theorien zusammenstossen. Ebenso musste die
«Frechheit», mit der die Holländer behaupteten, dass die zu
verschiedenen Zeiten über die jansenistischen Streitigkeiten aufgestellten

Artikel von Rom als «tutissima dogmata» genehmigt und als
mit der Hl. Schrift, den Päpsten und den Konzilien gleichlautend
erklärt waren, ihre Wut erregen1). Übrigens wimmelt der Bericht
von groben Unrichtigkeiten. Es heisst darin, das Konzil sei gehalten
Worden unter dem Erzbischof Meyndaerts und den Bischöfen von
Waarlem, de Boch und Jean Stiphon von Deventer. De Bock (nicht
Ue Boch) war schon 1744 gestorben, und von Stiphot<< (nicht Stiphow)
]st nie Bischof von Deventer gewesen, sondern war der Nachfolger

e Bocks, und der wirkliche Bischof von Deventer, Byevelt, ist in
"em Bericht überhaupt nicht erwähnt.

* * *

Wir sind mit der Beschreibung der dem Konzil im Ausland zu-
e'l gewordenen Aufnahme den Begebenheiten in Holland vorausgeeilt

und kehren nun wieder zu le Clerc zurück. Nachdem er sich
rotz wiederholten Mahnungen geweigert hatte, vor dem Bischof

v°n Haarlem zu erscheinen, wurden die Franzosen zu Rate gezogen,
Welche Schritte jetzt gegen ihn zu unternehmen seien. In einer
Lasus positio» vom 4. Februar 1764 urteilten die Ratgeber, man

s°He ihn in Anwesenheit von Zeugen über seine Lehre befragen und

^m mitteilen, dass alle, die seinen Auffassungen anhängen, vom
^mpfang der Sakramente ausgeschlossen würden. Falls er in seinen
rrt'unern beharre, sei den Geistlichen von diesem Beschluss Kennt-

nis zu geben.

der

Sehr* don PäPston Innozenz XI. und Alexander VIII. übergebe

p
U'iesslieh die 12 vom Kardinal- Krzbischof von Paris, de Noailles, dem

apst Benedictes XIII. zugesandten Artikel. Siehe auch die erste Sitzung
uts Konzils.



— 212 —

Als le Clerc wiederum vorgeladen wurde, antwortete er mit einer
offiziellen Akte (15.Februar 1764), in der er alles, was er in seinen
früheren Schriften gelehrt hatte, erneuert und bestätigt und sich
einen Termin von drei Monaten erbat, zu beweisen, dass er viele
Anhänger habe, in deren Namen er ebenfalls protestiere.

Man kann dem Bischof von Haarlem nicht den Vorwurfmachen,
es habe ihm an Geduld gefehlt. Statt der von le Clerc verlangten drei
Monate wurde ihm eine Frist von sechs Monaten gewährt. In der
Zwischenzeit liess van Stiphout durch die Franzosen ein zweites
Gutachten über die Art und Weise des gegen le Clerc einzuleitenden
Verfahrens aufstellen1). Es heisst darin: man solle le Clerc die
Konzilsbeschlüsse zur Unterzeichnung vorlegen. Dazu sei ein Promotor zu
ernennen, der ihn in Anwesenheit zweier Zeugen auffordere, vor dem
Bischof zu erscheinen. Im Falle der Weigerung solle ihm Zeit gelassen
werden; wegen der örtlichen und staatlichen Verhältnisse sei die

grösste Geduld und Mässigung zu beobachten. Bei Nichterscheinen
solle man ihn zum zweiten und dritten Male zitieren, jeweils mit einem
Zwischenraum von 14 Tagen. Bei hartnäckiger Weigerung folge die
Exkommunikation. Abschriften des Protokolls seien ihm, auch im
Falle seiner Weigerung, abzugeben.

Nun schritt van Stiphout zur Ernennung eines «Generalanwaltes

für Glauben und Sitten» und eines «Notarius apostolicus».
Für die erste Funktion wurde Adelbertus Ahuys, für die zweite
Petrus Borger ernannt. Man sieht daraus, wie gründlich sich die
Gesinnung dieser ehemaligen Verteidiger le Clercs geändert hatte. In
Begleitung des Kaplans des Bischofs, Brächet, begab Borger sich zu
le Clerc und legte ihm in höchst offizieller Weise die Konzilsbeschlüsse

zur Unterzeichnung vor2), mit der Aufforderung, am 19. September
nachmittags 5 Uhr vor dem Bischof zu erscheinen.

Le Clerc lehnte ab und liess am 18. September dem Bischof eine

schriftliche Antwort überreichen3), in der er sich beklagte, unrechtmässig

verurteilt worden zu sein. Man habe in Utrecht die Lehre der

Väter verurteilt, ohne ihn gehört zu haben, seine Anführungen aus den

1) Verfasser des Gutachtons waren: Lalourcé, Texier, May, Maultrot
und Dorigny.

2) «Ego infrascriptus, te, in nostro diooeesi commomorantom, pluribus
orroribus addictum, muneris mei duxi, hisce ad te mittero decreta dogma-
tica... concedans hocco tempore elapso citatus rationem fidei tuae Illustrissimo

Episcopo Harlemonsi reddas. »

a) van Stiphout weigerte sich, sio anzunehmen, und sagte zum Ubof-
bringor: «Potos earn dare cuicumque libuerit.»



— 213 —

Kirchenvätern verstümmelt und aus dem Zusammenhang gerissen
und Wahrheiten, die man selber immer gelehrt habe, zensuriert. In
Frankreich werde er ein falscher Prophet, falscher Lehrer, Wolf in
Schafskleidern, Schmied zahlloser Irrtümer gescholten; in Holland
dagegen werde über das Konzil mit keinem Wort geredet1).

Am 8. Oktober erging eine zweite Aufforderung an ihn, sich am
22. Oktober vor dem Bischof zu verantworten. Diese zweite Zitierung
wurde an den Türpfosten seiner Wohnung angenagelt. Nun wandte le
Clerc sich an die Bürgermeister von Amsterdam und rief ihre Hilfe an.
Einer Mitteilung des Buchhändlers Rey, wo le Clerc wohnte, zufolge,
sollen die Bürgermeister sehr ergrimmt gewesen sein und mit
Vergeltungsmassregeln gedroht haben, falls man etwas gegen le Clerc zu
unternehmen wage2). Diese Nachricht machte dem Bischof grosse
Sorgen, und auch Dupac blieb davon nicht unberührt. Van Stiphout
erkundigte sich bei den Protestanten, wie diese die «grossen» und
«kleinen» Exkommunikationen auszusprechen pflegten, wenn einer
nicht orthodox lehrte3), und Dupac riet, man solle le Clerc dreimal
stieren und ihn höchstens von der Hl. Kommunion ausschliessen4).
Darauf bekam Dupac den Auftrag, eine Verurteilung aufzustellen
«suffisante, mais la plus modérée qu'il sera possible»5). Weil le Clerc
den ihm gesetzten Termin wiederum verstreichen liess, erfolgte am
4-November eine dritte Zitierung, sich, nun am 17.Dezember, vor
dem Bischof zu verantworten. Le Clerc antwortete mit der
Veröffentlichung eines schon am 29. September verfassten Briefes an die
Geistlichkeit, den er ihnen am 31.Dezember zusandte. Er gibt darin

*) Lettre à M. Stiphout, évoque de Harlem, envoyée lo 19 septembre;
«uno protostation contro tout ce quo lui et son prétondu concilo d'Utrecht
du mois de septembre 1763 ont fait contee moi et mes écrits ot contre tout
Çe qu'il« pourraient faire a l'avenir; uno recusation do tous cos messieurs pour
otre mon juge».

'') Bio Bürgermeister sollen gesagt haben: «Do quoi so mêlent ces pa-
P'stos de vouloir ériger un tribunal, toi quo nous no lo pormettons pas même
aux nôtres Laissez les agir; lorsque la sentence paraîtra, nous saurons ce
cnjo nous aurons a faire.» A.O.B.C. Nr.708.

3) « I race monita non parum animum nostrum perturbarunt... Haçc
interim Vostro etiam Parisiensium Amicorum judicio examinanda nobisque
"onsulendo relinquo. » Van St iphout an van Zeller. 24. Oktober 1764. A. O. B. C.
Nr. 708.

4) Dupac an van Stiphout. 3. November 1764. A.O.B.C. Nr.708.
6) «.le vous fais mille actions do grâces comme à tous los Messieurs vos

Ratants dans le travail que vous avez la bonté de faire pour nous, de tout

7 savants écrits que j'ai reçu.» Van Stiphout an Dupac. 17.Dezember 1764.

A'°-R.C. Nr.708.



— 214 —

eine Aufzählung aller gegen ihn unternommenen Schritte und legt
offene Verwahrung gegen das Konzil ein. Alle Massnahmen von Seiten
der Utrechter seien nichtig und kraftlos : man habe im Widerspruch
zur Hl. Schrift stehende Wahrheiten gelehrt, die griechische Kirche
beleidigt und erniedrigt, die wirklich Schuldigen unbestraft gelassen,
nämlich den Papst, die Bischöfe der abendländischen Kirche und die
N.N.E.E. Man habe in einem Lande, wo jede Inquisition verboten
ist, einen Grossinquisitor angestellt und in den Zitationen seine Titel
von Subdiakon und maître es arts an der Universität von Paris
verschwiegen. DieN.N.E.E. seien früher ein Instrument in Gottes Hand

gewesen, jetzt seien sie ein solches in der Hand des Teufels geworden.
Er appelliere an ein allgemeines Konzil, wie die Utrechter es immer
selber getan hätten. Was für Utrecht gelte, gelte auch für ihn, sonst
kämen sie in Widerspruch mit sich selber. Er protestiere auch im
Namen des griechischen (in Amsterdam verweilenden) Bischofs von
Arcadia, Erasmus Ablonita, und sieben anderer1).

Wiederum erging eine Zitation an ihn, die ihm am 4. Januar 1765

notariell zugestellt wurde und in der er aufgefordert wurde, seine

gegen die früheren Vorladungen erhobenen Proteste zurückzunehmen.

Als er sich dann wiederum weigerte, diesem Aufruf zu
gehorchen, folgte noch am 3. Februar eine letzte Zitierung, die ihmdurch
zwei Zeugen überbracht wurde. Le Clerc anerbot nun, die Richtigkeit
seiner Auffassungen schriftlich zu beweisen und verlangte dafür
einen Termin von drei Monaten. Dazu war aber van Stiphout nicht
mehr bereit2). So erschien denn am l.März 1765 die Exkommunikationsbulle.

Der Bischof von Plaarlem erklärt darin, dass alle
Versuche, le Clerc auf den rechten Weg zurückzubringen, gescheitert
seien; darum sei er unwürdig geworden, die Sakramente, besonders
die Hl. Kommunion, zu empfangen, bis er zur katholischen Lehre sich
wieder bekenne. Er werde darum von allen kirchlichen Funktionen
suspendiert, und den Geistlichen sei es verboten, ihm die Sakra-

1) Lettre encyclique du 29 septembre 1764 à MM. les pasteurs de l'Eglise
de Hollande, dans laquelle l'auteur injustement condamné par leur conciliabule

d'Utrecht du mois de septembre 1763 les accuso d'avoir condamné la
doctrine de l'écriture ot celle dos ancions Pères de l'Eglise ot lours textes
mémos.

2) «Le délai qu'il domando est un nouveau griof, puisque c'est plutôt un
terme qu'il prétend proscrire qu'un humble domande. Il ne domande du
temps quo pour former contre vous et contro vos ministres do nouvollos
accusations et refuser colles qui ont été formées contre lui. Nous ne voyons donc
rien de mieux à faire, que de prononcer l'ordonnance d'interdit des
sacrements, lo plutôt possible. » Dupac an van Stiphout. 25. Februar 1765. A. O. B. C



215

mente, auch in periculo mortis, zu spenden, damit er von seinen
Irrwegen zurückkehre. - Die feierliche Promulgation geschah am 7. März
in der Bischofskirche an der Brouwersgracht in Amsterdam in
Anwesenheit von 14 Geistlichen und einer Anzahl Laien aus verschiedenen

Gemeinden. Nach einer Ansprache des Bischofs las Borger das
erteil «clare et distincte» vor und wurde mit einem dreifachen Amen,
Amen, Amen seitens der Anwesenden promulgiert. Damit hatte die
Utrechter Kirche, dem Worte Dupac zufolge, «diese Schlange von
ihrem Busen geworfen» •). Als die Bulle le Clerc verabreicht wurde, soll
er gesagt haben : « Ich nehme sie an, so wie ich eine Zeitung annehme. »

Am 25. März legte er schriftlichen Protest gegen diese Verurteilung
ein m einer «Acte de M. le Clerc pour servir de réponse à l'excommunication»2).

Fr weist darin das gegen ihn erlassene Dekret zurück und
erklärt, keinen andern Richter als ein allgemeines Konzil
anzuerkennen Zu diesem Konzil soll nicht nur die abendländische Kirche,
sondern auch die morgenländische, mit Einbezug der Nestorianer,
Zugang haben, weil auch diese katholisch seien und nur unter falschen
»orwändon durch Rom von der kirchlichen Gemeinschaft

ausgeschlossen worden seien. Sofort liess er auch die Verurteilung ins
holländische übersetzen und in den Zeitungen abdrucken3). Das

kalvinistische Holland erlebte dann das seltene Schauspiel, dass die
templare der Exkommunikationsbulle drei Monate lang in den
Schaufenstern der Buchhändler ausgehängt blieben

Zwei Tage nach der Promulgation begaben sich Ahuys und Borger
zum Polizeikommissar von Amsterdam, ihm die nötigen Informationen

über die bischöfliche Massnahme zu erteilen. Der Kommissar
verbrach dann, dafür Sorge zu tragen, dass künftighin in den Amster-

rfnier Zeitungen nichts mehr über das Konzil erscheinen würde. Der
^rzbischofvon Utrecht schloss sich am 24.April 1765 der Verurteilung

16 Clercs an.

Le Clerc setzte seine schriftstellerische Arbeit unentwegt fort
"-nd gab zunäch.st seme «Préface historique» heraus4), in derer um-

J) N.N.E.E. e.Februar 1766.

t
2) Acte van Pierre le Clore om te dienen tot antwoord op de uitsluiting

>'t de gemeente, welke de hoer Stiphout tegen hem hooft uitgoblixomt.
Amsterdam 1765.

3) Oprechte Haarlomsche Courant vom 30. April 1765. Leydsche Cou-
rant vom I.Mai 1765.

4)Préfaco historique qui contient l'histoire abrégée du mistèro d'ini-
1U,tó °Póró par lo Clergé Janséniste do Hollande. 1765, 352 p.



— 216 —

stäncllich und detailliert seine Erfahrungen mit der holländischen
Kirche darlegt und sich dabei in den gröbsten Beschimpfungen
ergeht. Er bittet um Entschuldigung wregen der äusseren Form seines

Buches, denn er sei kränklich, habe «peu de santé» und man solle auf
die Königin schauen, nicht aber auf das Kleid, das sie trägt. Utrecht
habe immer ein doppeltes Spiel gespielt und sich von den Franzosen
ins Schlepptau nehmen lassen. Man hätte viel energischer und
kampfesmutiger gegen das Papsttum auftreten und sich nicht durch
die eitle Hoffnung auf Frieden täuschen lassen sollen. Im Grunde
bestehen zwischen ihm und der Utrechter Kirche nur zwei
Meinungsverschiedenheiten, die Primatsfrage und das Schisma der Griechen.

Die Holländer antworteten darauf mit einem für le Clerc derben
unci schmerzhaften Schlag. Ahuys und Burger1) wussten von der

Obrigkeit einen Erlass zu erzielen, in dem das Drucken und Verkaufen

von sich auf das Konzil beziehenden Büchern und sonstigen Schriften,
mit allem Drum und Dran, unter Androhung von Strafen verboten
wurde2). Seither wurde in Holland kein Buch mehr von le Clerc
verkauft, und er musste auf Frankreich zurückgreifen. Dennoch liess er

von seiner immer massloser werdenden Bekämpfung des Papsttums
nicht ab. Im Jahre 1766 veröffentlichte er sein «Rome devenue

payenne et pire que payenne», wo er betonte, es sei sehr zweifelhaft,
ob der Bischof von Rom der Nachfolger Petri sei, und es stehe im

*) Diese beiden Geistlichen treten von nun an in dor Geschichte des
Konzils in den Hintergrund. Es soi darum hier bemerkt, dass Borgor am
l.Mai 1768 zum römisch gesinnten Kirchenteil übertrat und zum Pfarrer
der romtreuen Gemeinde Westwoud ernannt wurde (16. Oktober 1769), wo
er auch gestorben ist. Er wurde nicht «üborgoweiht», denn dio Gültigkeit
seiner Ordination stand auch boi Rom ausser Zweifel. Vgl. Brief van eon

koopman to Amsterdam aan zijn vader tot Rotterdam, door Jan Bouwman.
13. September 1768.

Adelbertus Ahuys blieb der Kirche treu und war der letzte Pfarrer der
Gemeinde an der Vinkenstraat in Amsterdam. Von seinem Onkel Lukas
Ahuys (Pfarrer an der Keizerstraat) erbto er ein sehr grosses Vermögen.
Er wollte es erst dorn Seminar in Amersfoort hinterlassen, dann aber änderte
er sein Testament und vermachte alles «den Armen der Jansonistenkirche».
Der Name Adolbortus Ahuys lobt noch fort in dor unter dor Verwaltung dos

Bischofs von Haarlem stehenden «Ahuys-Stiftung».
-) «Op ordre van do heoren Burgemeesters van Amsterdam doon over-

lieden van hot Boekverkopers etc. gilde, aan hunne gildebrooders weeten,
dat zij zieh zullen hobben te wachten om te drukkon of gedrukt zijndo uit
te govon of te verkoopen oenige Bocken of Gesehriften ondor sommige Rooms-
gezinden over zeker concilie in den jaaro 1763 to Utrecht gehouden, mot de

gevolgen on aankleven van dien, betrekking hebbondo tot de tegonwoordige
geschillen, in wat taal hot ook zoude mögen wezen, ten eindo zieh oon ieder
wachte voor schade.» Amsterdam. 17.Juni 1765.



— 217 —

Widerspruch zur Hl. Schrift, den Apostel Petrus als «princepsaposto-
lorum» zu betrachten.

Besondere Erwähnung verdient aber sein 1767 erschienenes
«Factum»1). Diese 470 Seiten umfassende Schrift ist in erster Linie
ein ausführliches, der holländischen Obrigkeit gewidmetes Handbuch
des in den sieben vereinigten Provinzen Hollands geltenden Rechtes.
Dieser Abschnitt wurde von einem Juris utriusque doctor - Tanarede
- verfasst. Im zweiten Teil behandelt le Clerc noch einmal alles, was
sich seit seinem Kommen nach Holland zAvischen ihm und der
Utrechter Kirche abgespielt hatte. Neue Beweisgründe bringt er nicht
mehr vor ; statt dessen verfällt er in endlose Wiederholungen seiner
früheren Anschuldigungen. Aus derselben Zeit ist noch zu nennen
sein «Lettre à un ami au sujet d'un écrit intitulé: l'Auteur malgré
lui» (1768). Es ist eine wüste Schmähschrift gegen die Führer der
Kirche, namentlich gegen die Erzbischöfe Meindaerts und van Nieu-
wenhuyzen und den Bischof von Haarlem, van Stiphout. Letzterer
habe sich ihm gegenüber wie ein despotischer türkischer Kaiser
benommen; «wenn er mich von der einen Seite hereinkommen sähe,
würde er an der anderen Seite das Zimmer verlassen». Es gebe keine
Bischofssitze und keine Kapitel mehr; das haben die Jansenisten aus
den Fingern gesaugt, und das sei «une détestable ambition». Früher
habe er ihre Rechte verteidigt ; jetzt reue es ihn. Die Jansenisten seien

nur «une poignée d'hommes »und bilden nur den hundertsten Teil aller
Römisch-Katholiken.

* * *

Der Konflikt nahm sein Ende in einem nicht alltäglichen
Ereignis. Er endete nämlich vor dem Gerichtshof im Haag. Le Clerc
bekam schliesslich die Angriffe, denen er andauernd in den N.N.E.E.
ausgesetzt war, satt und erhob - September 1760 - gerichtliche Klage
Wegen Ehrverletzung und Beleidigung beim Justizhof der Provinz
Holland. Le Clerc führte darin aus: er habe verschiedene Schriften
gegen das Tridentinum und die päpstliche Macht veröffentlicht; eine

Anzahl Personen - Meyndacrts, Erzbischof von Utrecht; van
Stiphout, Bischof von Haarlem; Byevelt, Bischof von Deventer; Me-

ganck, Dekan des Kapitels; Ahuys, Generalinquisitor für Glauben
und Sitten ; Borger, Notarius apostolicus, sodann die in Rijnwijk
lohnenden Eranzosen, d'Eternare und Dupac, hätten, in direktem

x) Factum présenté aux très augustes souverains et aux vénérables
Magistrats de la République des sept Provinces Unies. Utrecht 1767. 470 S. 4«.

Vgl- darüber Tüb. Theol. Quartalschrift 1826, S. 216.



— 218 —

Widerspruch zu dem ausdrücklichen Willen der hochlöblichen Obrigkeit

und zu den Gesetzen und Edikten des Landes, in Utrecht eine
heimliche Versammlung abgehalten, wo sie ihn verurteilt hätten.
Dies sei geschehen in einem Lande, wo die Gewissensfreiheit als erstes

und höchstes Staatsverfassungsgesetz gilt. Sie hätten Zwangsmittel
gegen ihn angewandt, ehrenschänderische Schriften gegen ihn
herausgegeben, ihn als Zerstörer des Friedens, falschen Bruder und
äusserst gefährlichen Menschen verschrieen, das Urteil weltbekannt
gemacht, ihn vor den Bischof zitiert, ihn seiner kirchlichen Funktion
enthoben, viele ungesetzliche und gewalttätige Handlungen gegen
ihn verübt und ihn «des Gebrauchs der Bundessiegel» für unwürdig
erklärtl). Es wird darum der Justizhof ersucht : a) festzustellen, dass

die genannten Personen sowie die ganze jansenistische Geistlichkeit
ihn auf infame Weise beleidigt haben ; b) ihnen zu gebieten, alle
Beleidigungen zurückzunehmen und ihn in seiner Ehre wiederherzustellen;

c) sie erklären zu lassen, dass sie diese Beleidigungen von
Herzen bereuten und nichts gegen seinen guten Namen einzuwenden
hätten; d) sie zu einer Geldstrafe von 50000 Gulden zu verurteilen,
von denen 30 000 Gulden den reformierten Armen der englischen und
französischen Kirchgemeinden im Haag und 20 000 Gulden ihmwegen
erlittenen Schadens zuzuweisen seien; e) ihnen zu gebieten, alle

gegen ihn gefassten Beschlüsse und alle gegen ihn veröffentlichten
Schriften zu annullieren2).

Dieser aufsehenerregende Schritt wirkte in dem Kreise der
Utrechter wie ein Bombeneinschlag. Sofort ging ein Eilbrief an Dupac
mit der Bitte, sich schleunigst nach Utrecht zu begeben und sich für
eine Reise nach Holland bereit zu halten3). Der Erzbischof van Nieu-
wenhuyzen4) klagte seinem Haarlemer Mitbischof gegenüber:
« Würde man nicht erreichen können, dass das Gerichtsverfahren an
den Haken gehängt würde Diese Sache bedrückt mich sehr5).»

1) Diese typisch protestantische Ausdrucksweiso ist wohl als eine eap-
tatio benovolentiae zu betraehton.

2) Anklage vom 17.November 1769. A.O.B.C. Nr.708.
3) «Vous sentez assoz M. combion cela doit ombarrassor Monseigneur otc.

et on désire ardemment do conférer là-dossus avec vous et on m'a chargé
de vous envoier sans délais un oxprès pour vous prier instamment do venir
au plutôt à Utrecht, et do porter avec vous ce quo vous croyez nécessaire

pour faire un petit voyage en Hollando.» Hoydondaal an Dupac. 21.
November 1769. A.P.R. Nr.2275.

") Am 7.Februar 1768 zum Nachfolger des am 31.Oktober 1767
gestorbenen Meyndaerts konsokriert.

6) Nieuwenhuyzen an Stiphout. 22.Soptembor 1769. A.O.B.C. 708.



— 219

Dupac aber war nicht so schnell eingeschüchtert. Mit
überraschender Geschwindigkeit stellte er eine Replik auf und reiste nach
Holland. In dieser Erwiderung deponierte Dupac: 1. le Clerc sei o-e-
bürtig aus einer «famille obscure», sei nie etwas anderes als
Schulmeister gewesen und sei allgemein bekannt als ein Mann «de systèmes
singuliers», er sei «un enthousiaste, qui a été partisan d'un phan-
taste, appelle Vaillant, qu'on voulait faire passer pour la personne
même du prophète Elie. 2. Er habe selber wegen dieses Vaillantismus
urei Jahre im Gefängnis zugebracht und sei dadurch, sowie durch
sem aufbrausendes und ungestümes Temperament und seine
überhitzte Einbildungskraft, stark in seinem Geiste mitgenommen. 3. Er
habe 20 Jahre in Holland gelebt, viele Schriften herausgegeben, deren
Iitel allein schon genügen, ihn als einen Mann erhitzter Phantasie
und unbändigen Geistes zu kennzeichnen. 4. Er habe sich der Klerisei

angeschlossen, ihre Unschuld gegen Jesuiten und Kurie
verteidigt, aber auch die Dogmen der römischen Kirche angegriffen.
ö- Er bekämpfe seit Jahren die päpstliche Autorität, den Episkopat,
die Tradition, die Sakramente und allgemeinen Konzilien. 6. Er
verwerfe die Confessio Piana und bezeichne sie als «un horrible scandale,
Une infection publique des ordonnances de l'église, remplie d'impiétés
Palpables et d'articles contraires à l'écriture sainte». 7. Er werfe dem
¦tridentinum vor, mehrere in der Hl. Schrift unbekannten und im
Widerspruch zum kirchlichen Altertum stehenden Meinungen zu
Dogmen erhoben zu haben. 8. Er sei erfüllt von einer leidenschaft-
ichen Neuerungssucht, greife auch die Protestanten an, denn er lehre,

uass der Hl. Geist nur aus dem Vater hervorgehe und dass das
•ruioque im Widerspruch zur konstanten Lehre der ersten vier
Jahrhunderte stehe. 9. Er verteidige auch Nestorius und behauptet,
dieser sei ohne Grund als Ketzer verurteilt. Ephesus sei eines der
grössten Mysterien der Ungerechtigkeit in der Kirche1). 10. Er habe
uas Konzil von Konstanz angegriffen und Huss und von Praag
vereidigt und lehre, dass die späteren Konzilien denjenigen der alten
lr°he widerstreiten. 11. Er streiche jeden Tag einen Glaubensartikel

und bedrohe jeden, der sich ihm nicht anschliesse, mit dem Zorn
Lottes. 12. Auf Grund dieser Angaben sei es dem Justizhof

überessen zu urteilen, ob ein solcher Mann das Recht habe, Klage «gegen
aues, was in der Klerisei respektierlich ist», zu erheben. Das Konzil

Sein «Nestorianismus» musste le Clero begreiflicherweise bei den
Protestantischen Richtern in Verdacht bringen.



— 220 —

habe nichts gegen ihn persönlich entschieden ; weder seine Schriften
noch sein Name seien irgendwo in den Akten erwähnt. Man habe nur
Auszüge aus seinen Schriften verurteilt insoweit sie dem Glauben
aller Katholiken widersprächen. Der Bischof von Haarlem, der ihm
immer die Beweise seines väterlichen Wohlwollens gegeben habe,
habe ihm die Sakramente verweigert, bis er sich der Lehre der Kirche
unterwerfe. Le Clerc selber habe die Kontroverse in die Öffentlichkeit
gebracht und die Prälaten beleidigt. Die Magistraten von Amsterdam

hätten deswegen den Verkaufseiner Bücher verboten. Die in der

Anklage genannten zwei letzten Personen - Dupac und d'Eternare -
seien Franzosen und nur Reisende( ; sie hätten ihr Domizil in Paris
und könnten darum in diese Sache nicht hineingezogen werden1).

In Begleitung des Bischofs von Deventer, van Byevelt, und des

Amsterdamer Pfarrers, Ahuys, reiste Dupac nach Haag, wo sie vom
23. November bis zum 1. Dezember verblieben. Wie wichtig die Deputation

die Sache nahm, geht aus der Tatsache hervor, dass man sich
des Beistandes von nicht weniger als fünf Rechtsanwälten
versicherte 2). Diese waren der Ansicht, dass es ungerecht sei, dem Gegner
noch nach 30 Jahren seinen Vaillantismus vorzuwerfen. Viele Apel-
lanten hätten ebenfalls Gefängnisstrafen erlitten. Andererseits legten
sie besondern Nachdruck darauf, dass le Clerc nicht vom Nestorianis-
mus freizusprechen sei3). Als Rechtsanwalt für le Clerc trat Ploos van
Amstel auf. Dieser hatte aber von Anfang an wenig Hoffnung auf ein
für seinen Klienten günstiges Urteil4).

Am 1. Dezember kam die Streitsache zur Verhandlung. Die
Richter5) sprachen als ihr Urteil aus, dass beide Parteien sich
versöhnen sollten. Die Herren des Konzils sollten erklären, dass sie nicht

') Replik vom 20.November 1769. A.P.R. Nr.2615.
2) Die Rechtsanwälte: do Waal, Stecland, Slagers, do Bas und Wittort

van Hoogland.
3) Lo Clerc schrieb «que Nostorius a été condamné très injustement

comme hérétique et quo le concile d'tëphèso est un des plus grands mystères,
qui a déchiré l'église presque dès son borcoau par un schisino horrible, qui
dure encore et qui a apporté avec lui un torront do scandalos tlont nous no
voyons aucune fin». Bref. hist. p. 424/425.

4) Einer Mitteilung van Zollers zufolge soll Ploos van Amstol gesagt
haben: Le Clore habo ihm ein dickos Buch (Factum) zur Losung gogobon.
aber er habo keine Lust, sich daroin zu vertiefen, denn es sei gegen das Konzil
wenig zu unternehmen. Das Konzil soi nicht in der Provinz Holland, sondern
in Utrecht zusammengetreten, und os habo lo Clore nirgends erwähnt.
A.O.B.C. Nr. 708.

6) Die Richter: Jan van Hoogstraten, Freiherr von Hoy- und Boeicop,
und François Rijgersbos.



221 —

«ex animo injuriandi sed solum ex pia causa» gehandelt hätten. Le
Clerc solle eine nähere Auslegung und Erklärung geben, so dass die
Gründe des Anstosses weggenommen, die Klerisei die gegen ihn ge-
fassten Beschlüsse zurücknehmen und ihm wieder der Gebrauch der
Sakramente zurückgegeben werden könne1).

Vron diesem Augenblick an tritt le Clerc in den Hintergrund und
verschwindet schliesslich aus der Geschichte der Utrechter Kirche.
Über seine weiteren Schicksale stehen uns keine Quellen zur
Verfügung. Als 80jähriger Greis gab er noch eine gross angelegte «Apologie

der griechischen Kirche» heraus2). Vielleicht darf daraus
geschlossen werden, dass er zur orthodoxen Kirche übergetreten ist. In
den Archiven der Klerisei findet sich noch ein vom 12./13. April 1787
datiertes Dokument. Es ist ein Verzeichnis von Büchern, die aus
seiner öffentlich versteigerten Bibliothek angekauft wurden. Das
lässt vermuten, dass er kurz vorher, fast 81 Jahre alt, gestorben ist.

Wenn wir diese Arbeit mit einem kurzen Rückblick beschliessen,
so soll zunächst festgestellt werden, dass das Utrechter Konzil eine
rein französische Angelegenheit gewesen ist. Es stellt ein Stück
französischer Kirchengeschichte dar, an dem die Holländer nur insofern
beteiligt gewesen sind, dass es sich auf ihrem Heimatboden abgespielt
hat. Es ist auf Anregung der Franzosen zusammengetreten; die
Vorbereitungen, der Verlaufund die Beschlüsse waren französisch ; Franzosen

haben über Franzosen den Stab gebrochen und das Urteil
gesprochen. Der Löwenanteil kommt dem Rijnwijker Theologenkreis
zu, dem es in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts gelungen war,
eine vorherrschende Stellung in der Utrechter Kirche zu erwerben
Und diese zu einem gefügigen Werkzeug ihrer kirchenpolitischen
Bestrebungen zu machen. Das war möglich, weil es den Utrechtern in
dieser Periode an ebenbürtigen Führergestalten gefehlt hat. Die

kampffreudigen, heldenhaften Zeiten eines van Erckel, Broedersen,

*) Die Prozesskosten beliofen sich auf 386 Gulden und 12 Stüber.
Cornells Jan Wittert erklärte, kein Honorar beanspruchen zu wollen. «Bij mij
w daar goon salaris verdient, alszo uit Liofde voor de Cleregie alle mijne
Popingon geschiodt zijn... dus verhope U wol niet kwalijk zult neemen, of
deszelfs Heren Principalen dat de al te généreuse gifte van 200 Guidon niet
acceptoore. Mijn dankbaarheid daarvoor is even groot, alsof 't genoten
haddo.» A.O.B.C. Nr.708.

2) Apologie do l'Egliso grecque ou histoire du schisme depuis près de
mille années... dédiée à sa Majesté Catherine seconde, Impératrice de toutes
les Russios. 2 Bdo., 1786.



— 222 —

Valkenburg, Dalenoort und anderer waren endgültig vorüber. Ein
schwaches, teils verweichlichtes und prunkliebendes Epigonentum
hatte den Glauben an die Existenzberechtigung der Kirche verloren,
versank in dumpfe Resignation und überliess nur zu gerne den Franzosen

die Führung.
Freilich waren auch diese Franzosen keine Arnaulds oder Pascals,

aber dennoch waren sie den Holländern in mancher Beziehung weit
überlegen. In dem Hause Rijnwijk besassen sie eine theologische
Anstalt ersten Ranges, der das Amersfoorter Seminar nicht gewachsen

war, dazu grosse Vermögen, ein mächtiges Kampfblatt und eine

Gruppe bedeutender Theologen, mit vielen Beziehungen im ganzen
katholischen Abendland bis in den Vatikan hinein. Das beeindruckte
die Holländer dermassen, dass sie sich leicht betören liessen, und dies

um so eher, weil die Rijnwijker es durch ihre höfischen Allüren und
ihren gewandten Kanzleistil meisterlich verstanden, die Holländer
glauben zu machen, dass sie die Führenden seien, während sie in
Wirklichkeit am französischen Gängelband geführt wurden.

In ihrer geistigen Trägheit und ihrem Hang nach bequemer Ruhe
konnten sie auch den Divergenzen zwischen le Clerc und den Nou-
vellisten kein Verständnis oder Interesse entgegenbringen. Utrecht
hatte überdies von diesem Subdiakon nichts zu befürchten. Es wäre
verfehlt, diesen Mann als Ruhestörer anztisehen, vor dem die Kirche
auf der Hut sein musste, denn er hat nicht den geringsten Einfluss
gehabt. Als er als Subdiakon fungierte, geschah dies als eine
Ehrenbezeugung einem ausländischen Gast gegenüber. Er gehörte aber
nicht dem holländischen Klerus an, sondern lebte in Amsterdam als

Privatperson, mit schriftstellerischer Arbeit sich am Leben haltend.
Seine Schriften wurden in Holland kaum gelesen. Zwar konnte er
dann und wann mit einer zu grossen Aufdringlichkeit die holländische
Geistlichkeit anspornen, den Kampf gegen Rom energischer zu
führen, aber das konnte niemals ein Anlass sein, gegen ihn
einzuschreiten. Dass man ihn schliesslich fallen liess und den Franzosen
auslieferte, geschah in der Hoffnung, dadurch den Frieden mit Rom
erkaufen zu können. Auf diesen Frieden warteten die Holländer nun
schon vierzig Jahre lang.

Eine kritische Beurteilung des Konzils führt zu dem Schluss,
dass die Väter vom Jahre 1763 im Grunde nicht weitergegangen
sind als die früheren discipuli Sancti Augustini dies getan hatten. In
der Gnadenfrage hob man mit meisterlichem Geschick und
diplomatischer Klugheit die von den Augustinern zu verschiedenen Zeiten



— 223 —

dem Papst überreichten und von diesem gutgeheissenen Artikel hervor

und benützte sie als Deckmantel. Andererseits aber wurden die
tiefer liegenden Kontroversen geflissentlich verschwiegen. Die fünf
dem Jansenius untergeschobenen Thesen, ihre Verurteilung durch
Innozenz X. und Alexander VIL, das Formular, die Konstitution
Unigenitus sowie die Berufung an ein allgemeines Konzil sind in den
Acta mit keinem Wort erwähnt. Die Franzosen wussten nur zu gut
«qu il n'était pas sage d'en parler», denn gerade dort lagen die
wirklichen Steine des Anstosses, und in dieser Beziehung sind die
Hollander nie bereit gewesen, nachzugeben. Es ist eine einseitige und
schwerwiegende Verkehrung der tatsächlichen Verhältnisse, es so
darzustellen, als ob Rom immer den Augustinismus verteidigt hätte.
Wäre dies der Fall gewesen, so hätte es nie einen «Jansenismus»

gegeben und wäre der Kampf gegen Utrecht eine Absurdität gewesen.
In der Frage des Primates jure divino hat das Konzil einerseits

den gallikanisch-episkopalen Standpunkt eingenommen, andererseits

den Universalepiskopat abgelehnt. Auch die beliebte
Unterscheidung zwischen dem Primat an und für sich und das Recht, despotisch

über die anderen Bischöfe zu gebieten, haben die Väter
beibehalten. Man träumte gerne von einem «papa angelic us », der in
liebevoller, brüderlicher und einmütiger Zusammenarbeit mit seinen
Mitbischöfen die Herde Christi in wahrhaft apostolischem Geiste weiden
würde, aber das hinderte sie nicht, sich mit jedem Papst von neuem
zu überwerfen. Dabei tröstete man sich mit der Hoffnung auf einen
«besser informierten Papst», der einmal der Utrechter Kirche Recht
widerfahren lassen und dem Schisma ein Ende machen würde.

Bezüglich des Schismas zwischen Osten und Westen waren die
Väter Kinder ihrer Zeit. Katholizismus bedeutete ihnen immer die
Gemeinschaft mit dem Hl. Stuhl. Ein «romfreier» Katholizismus
^ar für sje undenkbar.

Zweifellos hat le Clerc eine viel tiefere Einsicht in die
Bestrebungen des Papsttums in der Richtung der Unfehlbarkeit und
Allgewalt gehabt als seine Gegner. Dennoch hat er es den Utrechtern
unendlich schwer und letztlich unmöglich gemacht, ihn in Schutz zu
ttehmen. Obwohl ein verdienstlicher Theologe, hat er durch seine
Wissende Schärfe, seine Unversöhnlichkeit, seine ungestümen
Angriffe und seine wiederholten Vorwürfe abstossend gewirkt und jede
8Vmpathie verscherzt. Wegen seiner an Starrköpfigkeit grenzenden

j^beugsamkeit kehrten schliesslich auch seine Freunde ihm den

Lücken, und er hat sich vollkommen isoliert.



— 224 —

Einigermassen befremdlich bleibt die Haltung der römischen
Kurie. Gegen die Orthodoxie der Utrechter Kirche, wie diese in den
«Acta et Decreta» dargestellt war, war schlechterdings nichts
einzuwenden. Sogar Klemens XIV. hat ihnen ein hohes Lob gezollt. Auf
Grund dieser Akten hätte die Kurie eine Gelegenheit gehabt zur
Beendung der Spaltung, wie sie sich später nicht mehr dargeboten
hat. Dass Rom trotzdem die entgegengestreckte Hand ablehnte,
zeugt von einer unbegreiflichen Kurzsichtigkeit. Die abweisende

Haltung ist wohl hauptsächlich auf Rechnung der Jesuiten und ihres
Generals Ricci zu setzen. In der bedrängten Lage, in der sie sich
damals befanden mit der direkten Bedrohung der Aufhebung ihres
Ordens, haben sie ihren augustinisch gesinnten Gegnern die
Wiederaufnahme in den Schoss der Kirche nicht gegönnt. Andererseits aber
hätten die Utrechter wissen können, dass ein orthodoxes
Glaubensbekenntnis an und für sich zur Erreichung des Friedens nicht
genügte. Die wesentliche und für Rom unerlässliche Bedingung war:
filialis oboedientia et submissio. Es war im Jahre 1763 nicht das

erste Mal, dass die Utrechter Zeugnis ihrer katholischen Orthodoxie
gegeben hatten, und dennoch blieb ihnen derFriede immerverweigert.
Noch im Jahre 1742 hatte ein grosszügig denkender Mann wie Bene-

dictus XIV. die von Broedersen aufgestellte «Expositio fidei» in allen
Teilen für befriedigend erklärt, aber zu gleicher Zeit bemerkt, das

eines fehle, nämlich die Unterwerfung. Wenn es anlässlich des Konzils
zu Friedensverhandlungen zwischen Utrecht und Rom gekommen
wäre, so wären früher oder später auch die fünf Thesen, das Formular,

die Unigenitusbulle und der Appell aufs Tapet gekommen. Wie
würden die Utrechter sich dazu gestellt haben Es ist kein Zweifel
daran : Liier hätten sie nie nachgegeben. In dieser Beziehung sind sie

auch in späteren Zeiten unerschütterlich geblieben. Darum ist die
Enttäuschung über die Verwerfung der Acta eigentlich auch ein
wenig naiv. Sie wussten, dass Rom alles verlangte oder nichts.
Utrecht hat in seinem Konzil zwar viel, sogar sehr viel, aber nicht
alles gegeben. Aber auch dieses Viele war Rom nicht genug. Es
verlangte vorbehaltlose Unterwerfung. Darum hat das WortFebronius',
das er anlässlich des Utrechter Konzils gesprochen hat, noch immer
seine Gültigkeit: «Schisma esse fatenclum: secl auetore papa, qui
communicare volentibus communicare récusât.»

Hilversum. B.A. van Kleef


	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763 [Schluss]

