Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 4

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763 [Schluss]
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 194 —

Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763
(Schluss)

IT1. Nach dem Konzil

Die Hoffnung der hollindischen Bischéfe, den Konzilsverlauf,
besonders dessen Beschliisse und die in den Sitzungen mehrmals
ans Licht getretene Opposition vor le Clerc und der protestan-
tischen Obrigkeit geheimhalten zu konnen, ging nicht in Erfiillung.
Trotz der allen Konzilsteilnehmern auferlegten Schweigepflicht
und der oft wiederholten Beteuerung, dass keine Person, sondern
nur eine Anzahl der im Widerspruch zum katholischen Glauben
stehenden Thesen verurteilt worden seien, war es jedem Iinsich-
tigen von vornherein klar, dass man es auf le Clerc abgesehen hatte.
Soweit dariiber noch irgendwo Zweifel bestehen konnten, haben die
Rijnwijker diesem bald ein Ende gemacht. Als Theologen des Kon-
zils, die als solche nicht an den Beratungen beteiligt gewesen waren,
erachteten sie sich durch die Verpflichtung zur GGeheimhaltung nicht
gebunden, und dies um so weniger, weil das ihren Zielen wider-
strebte. Sie wollten sich mit dem Konzil einen Namen machen und
im ganzen katholischen Abendland Sensation erregen !). s sollten
die auslindischen Bischéfe von dem durchaus katholischen Cha-
rakter der Utrechter Kirche tiberzeugt werden, und es musste ihnen
darum alles daran gelegen sein, der Verurteilung von le Clerc die
moglichst grosste Verbreitung zu geben. Sodann sollte es der ro-
mischen Kurie deutlich gemacht werden, dass die geschmihte Kirche
von Holland, iiber die ihre Gegner nun schon 70 Jahre lang die
Totenglocke liuteten, lebenskriftig genug war, um ihre Rechte auf
kanonischem Wege zu verteidigen, und dass die Schuld am Schisma
lediglich bei den Jesuiten zu suchen sei?). Zudem wollten die Rijn-
wijker den wenigen noch iibriggebliebenen gleichgesinnten Bischifen
Frankreichs in ihrer immer einsamer und unhaltbarer werdenden
Lage einen moralischen Riickhalt geben. In der Person von le Clerc

1) «... en voyant avec quel intérét chacun raisonne du concile c¢’est ce
me semble une bonne marque qu’il produira toute la sensation qu’on peut
désidérer.» S.Marc (= Guénin, Schriftleiter der N.N. K. E.) an Dupac. 2.0k-
tober 1763. Archive von Port-Royal (weiter zu kiirzen A.P.R.) Nr. 1021.

%) «... beaucoup de personnes cui savaient & peine qu’il y et en
Hollande une église formée, apprendront par cet événement qu’elle est assez
forte pour bannir les scandales du milieu d’elle.» 8. Marc an Dupac. 2. Oktober
1763. A.P.R. Nr.1021.



— 195 —

wollte man den zusehends um sich greifenden Radikalismus Tra-
vers’, Boidots, Mignots, Debonnaires und anderer treffen!). Und
schliesslich hat bei den Rijnwijkern auch wohl der Gedanke mit-
gespielt, den Freunden in Frankreich einen Beweis von der Treue
und Gewissenhaftigkeit zu geben, mit der sie in ihrem Verbannungs-
ort der gemeinsamen Sache dienten?) und welche tiichtige Lehr-
meister sie fiir die Utrechter Kirche gewesen waren 3).

Sofort nach dem Konzil setzte darum Dupac eine « Relation du
second concile» in Umlauf, in der nicht nur der ganze Hergang ein-
gehend berichtet, sondern auch, entgegen dem Beschluss der Kon-
zilsviiter, der Name le Cleres unverhohlen genannt wurde ¢). Ubri-
gens brauchte man in Frankreich nicht einmal auf den Bericht Du-
pacs zu warten, denn durch die Schwatzhaftigkeit eines dem Kreise
du Tremblays zugehorenden Fréundes war man dort schon lingst
iiber alles genau informiert. Das Konzil war in weiten Kreisen das
Tagesgesprich und wurde iiber die Massen gepriesen 5). Da hiess es
¢eine miichtige, eine hochfeierliche, eine durchaus kanonische Klage
gegen die antichristlichen Lehren, durch die die Jesuiten das Evan-
gelium ersetzen wollen». Es sei «ein Fanal, ein Phinomen, ein un-
sterbliches Konzil, dem ein Platz in der Reihe der grossten Konzi-

lien, neben Karthago, Oranges, ja Nicia gebiihre ¢)».
—_—

D «11 est, incroyable comment ce fou (le Clere) a ici de partisants. Tous
les Asacramentaires se sont rangés de son ¢Oté et parmi eux il y a des prétres
séeuliers et réguliers de différents Ordres, dont un (der Benediktiner Pinel)
Compose & I'envi de M. le Clerc.» S.Marc an Dupac. 5. April 1764.

*) «Les théologiens francais apreés la lecture de tous les décrets ont été
¢omblé de louanges et de bénédictions par M. I’Archevéque-président.»
Relation du second concile. A.P.R. Nr. 1018 A.

%) «Les Actes du concile montrent & quiconque les lira que cette église
n’g, pas oublié leurs le¢ons.» D’Etemare an Mad. de Montagny. 15.Juli 1764.
A.P.R. Nr. 1069.

) Im Konzilsdiarium heisst es: «a synodi initio conventum f{l%SSB ut
ec autor nec opuscula ejus nominarentur. Proinde tutius fore ad con_cdlandos
Pastorum Harlemensium animos eundem morem observare.» In seiner «Re-
lationy schreibt Dupac: «Ces trois décrets forment la premicre partie des
Actes du synode avec huit autres dont sept contre le siewr le Clerc, qui avance
les plus révoltantes absurdités dans deux éerits.» A.P.R. Nr.1018 A.

~ %) «On ne peut trop louer Dieu de I'heureux succes de la gl‘anc‘lfa entre-
P”HU- On vous a déjd marqué sans doute que cette affaire est entierement
Ebruité ici et méme dans les Provinces. Des lettres de Montpellier en pfu'l()pt.
Elle est publique & Auxerre et tout le monde en parle. .. JO.CI‘()IS dire
Qu'artils of orimsmiy 15 Eont Tl oceupés du concile qu’on I’était pendant
la tenue.» S, Mare an Dupac. 2. Oktober 1763. A.P.R. Nr.1021. .

% Vol. A’ Etemare an Mad. de Montagny, 15. Juli 1764; de la Berthonie
AN Dupac. 9. Januar 1764. Du Hamel an van Maaren. 1764.



— 196 —

Ganz entgegengesetzter Art war die Reaktion in der hollin-
dischen Kirche. Wiederum ein Beweis dafiir, wie wenig Einstimmig-
keit zwischen Hollindern und Franzosen herrschte. Die grosse Mehr-
zahl der Geistlichen verhielten sich nach wie vor ganz gleichgiiltig.
Wie sie an den Vorbereitungen nur sehr nebenbei und aus der Ferne
beteiligt gewesen waren, so haben sie auch den Beratungen und Ent-
scheidungen kein Interesse entgegengebracht. Von irgendwelcher
Begeisterung oder Befriedigung iiber das Wohlgelingen des Unter-
nehmens ist nirgends die Rede. Keiner hat die Empfindung gehabt,
dass mit der Beseitigung le Clercs die Kirche von einem gefihrlichen
Ketzer erlost worden war. Auch unter denen, die direkt am Konzil
beteiligt gewesen waren, bekamen Gefiihle des Unbehagens und der
Besorgnis bald die Oberhand. Man schwieg das Konzil am liebsten
tot, und wo das nicht moglich war, wurde es bagatellisiert und als
eine ganz harmlose Sache dargestellt. Das schwergeladene Wort
«Konzil» wurde absichtlich vermieden und statt dessen von einer
«gewohnlichen Versammlung einiger Geistlichen» gesprochen. Be-
sonders der Bischof von Haarlem, van Stiphout, einer der kraftig-
sten Befiirworter des Konzils, hat daran wenig Freude erlebt, denn
die schwerste Aufgabe — mit le Clerc und der Amsterdamer Opposi-
tion fertig zu werden — stand ihm noch bevor.

In der Versammlung von Ende September, in der van Stiphout
den Geistlichen der Hauptstadt Gelegenheit gab, von den Beschliis-
sen Kenntnis zu nehmen, ging es geradezu stiirmisch zu. Zur all-
gemeinen Entriistung sah man hier Thesen verurteilt, die die Ut-
rechter Kirche immer selber verteidigt und die auch der Bischof von
Haarlem wiederholt gepredigt hatte. lls kam zu schweren Vorwirfen,
dass er sich hatte verleiten lassen, diese nun zu verurteilen, einzig
und allein, um Rom entgegenzukommen. Noch grisser wurde die
Emporung, als der Bischof sich dann weigerte, die Akten zur Ein-
sichtnahme abzugeben.

Sofort nach dieser tumultuarischen Versammlung liess der ent-
riistete Ahuys sich von le Clere eine Reihe von Einwiinden gegen das
Konzil geben, die er einigermassen iiberarbeitete und dann drucken
und allen Geistlichen beider Bistiimer zusenden liess !). In dieser
Schrift legte Ahuysseinen Amtsbriidern folgende Fragen vor: Warum
hat man in der Streitsache gegen le Clerc nur solche Theologen ge-

1) Die Restexemplare wurden eingestampft, «weil man das Konzil und
die Kirche nicht zu Schanden machen wollte».



— J0 ==

withlt, die seine bittersten Feinde sind ? Warum sind seine Schriften
nicht auf dem Konzil verlesen worden ? Waren die Deputierten iiber
die Beratungsgegenstiinde geniigend unterrichtet ? Woher hat man
den Mut, genommen, Schriften, die dem grossten Teil der Geistlichen
unbekannt sind, zu verurteilen ? Warum hat man le Clere verurteilt
und exkommuniziert, ? Welche Folgerungen sind daraus zu ziehen ? —
Dass diese Schrift bei den Rijnwijkern starken Unwillen hervorrief,
lisst sich leicht denken. Sie wiesen sie wegen ihres «hiiretischen und
blasphemischen» Inhaltes scharf zuriick, wollten aber, weil sie an-
onym erschienen war, keine offentliche Erwiderung aufstellen. Ahuys
wurde vor den Bischof zitiert und gestand, der Verbreiter der Fragen
Zu sein. Als van Stiphout ihn dann fragte, ob er das Tridentinum
annehme, und Ahuys erklirte, dagegen Bedenken zu haben, machte
der Bischof dem Verhér briisk ein Ende mit den Worten : « Wissen Sie
nicht, dass das Konzil alle, die das Tridentinum verwerfen, verurteilt

hat 7
%k sk £

Selbstverstindlich war auch le Clerc nicht miissig geblieben.
Einige Tage nach dem Konzil bestitigte der Promotor des Konzils,
Lodewijk van Zeller, ihm den Empfang seines Briefes vom 12. Sep-
tember, in dem le Clerc die Viiter vor den «Machenschaften» der
Franzosen gewarnt hatte. Van Zeller berichtete ihm, dass die Viter
mit Betriibnis haben feststellen miissen, dass er in seinen Irrtiimern
Verharre und im genannten Brief noch neue hinzufiige. Die Konzils-
Véiter wiinschen ihm einen Geist des Glaubens und der Unterwiirfig-
keit und verweisen ihn an den Bischof von Haarlem, in dessen Didzese
€T wohnt, der ihm die nétigen Weisungen und Dokumente geben
Werde, damit er baldméglichst auf den Weg der Wahrheit zuriick-
kehre und durch eine heilsame Reue das gegebene Argernis wieder-
gutmachen mage 1). .

Sofort protestierte le Clerc gegen die vage und allgemem_ ge-
haltene Umsvlireibung seiner Irrtiimer und forderte nun kategorisch
Abschriften der verurteilten Thesen und authentische Ausziige auls
den Konzilsakten 2). Wiederum verwies van Zeller ihn an ‘den.BF
Schof von Haarlem, der ihm die katholische Lehre und die inkrimi-

\‘—.—
') Lodewijk van Zeller an le Clere. 20.September 1763. A.O.B.C.

Nr. 708,
%) Le Clere an Lod. van Zeller. 25. September 1763. A.0.B.C. Nr.708.



— 198 —

nierten Thesen zeigen werde !). Diesen Weg wollte le Clerc aber nicht
gehen, und er wiihlte einen andern. Zum Schrecken und zur Besorg-
nis der Utrechter brachte er in der Leydener Zeitung ?) einen Bericht
iiber das Konzil, so dass die Hoffnung auf Geheimhaltung schon
nach fiinf Tagen illusorisch geworden war. Von Utrechter Seite er-
schien eine Erwiderung, in der die Abhaltung eines « Konzils» glatt-
weg geleugnet wurde ?). Das traf sich freilich schlecht, denn le Clerc
hatte den Brief van Zellers vom 20.September in Hinden, in dem
von den «Péres du concile d’Utrecht» gesprochen wurde. Vor diesem
lapsus calami haben die Rijnwijker, die an dieser Korrespondenz
stark beteiligt gewesen waren, sich trotz ihrer diplomatischen Klug-
heit nicht hiiten kénnen! Nun aber antwortete le Clerc mit einem
ausfiithrlichen Aufsatz in der franzosischen Ausgabe der Amster-
damer Zeitung *). Diese «édition francaise» hatte ihre Beziiger in
ganz Europa, und so wurde das Konzil auch bald in Rom bekannt.
Die Vermutung liegt nahe, dass gerade dieser Bericht von grossem
Einfluss auf die spitere Haltung Roms dem Konzil gegeniiber ge-
wesen ist.

Den vom Promotor concilii empfangenen Anweisungen entspre-
chend, wandte le Clerc sich nunmehr an den Bischof von Haarlem,
teilte ihm den Inhalt der mit van Zeller gefithrten Korrespondenz
mit und erbat sich Kopien der verurteilten Thesen sowie Auskunft
und Belehrung ?). Der Brief blieb unbeantwortet, denn van Stiphout
war nicht gewillt, le Clerc schriftliches Material zu liefern, das gegen
ihn und seine Kirche ausgespielt werden konnte, und verlangte, ihn
personlich vor sich zu sehen. Le Clerc war dazu aber nicht bereit.
Statt dessen gab er nun seine « Questions & résoudre ¢)» heraus, in
der er seine Bedenken gegen das Konzil vor das Forum der Offent-
lichkeit brachte. Iir beklagt sich darin, man habe ihn nicht aufkliren
und zu besseren (edanken bringen wollen; man habe eine Reihe
Memoranda gegen ihn unter der Geistlichkeit zirkulieren lassen,

1) Lod. van Zeller an le Clerc. 30. September 1763. A.O.B.C. Nr.708.

2) Leidsche Courant, 26. September 1763.

3) Utrechtsche Courant, 30. September 1763.

1) Amsterdamsche Courant, 30. September 1763.

5) «... pour reconnaitre que )’ai mérité d’étre condamné afin de pou-
voir me corriger et reconnaitre le chemin de la vérité que le concile dit que
j’al abandonné. Comme vous 6tes mon évéque j’ai la confiance que vous
m’accorderez d’autant plus volontiers ma juste demande, que le zolo d’un
vrai pasteur est plus ardent pour le salut d’une brebis qu’il eroit en danger.”

%) Abgedruckt in le Cleres: Recueil de plusieurs éerits. 1764,



— 199 —

seine Gresinnungsgenossen vom Konzil ausgeschlossen, parteiische,
thm feindlich gesinnte Richter ernannt, ihn nicht vorgeladen, seine
Texte verstiimmelt und aus dem Zusammenhang gerissen, die Lehre
der Viter verurteilt, die Confessio Piana angenommen und Auf-
fa,ssungen, die man selber immer gelehrt hat, verurteilt. Nebenbei
wurde das Feuer durch wiederholte Zeitungsberichte eifrig ge-
schiirt 1).

Das Bestreben le Clercs, die Kirche bei der Offentlichkeit zu
verdichtigen und das grosse Publikum gegen das Konzil aufzuhetzen,
rief nun aber bei denen, die sich bis dahin um seine Verteidigung be-
miiht hatten, ernste Bedenken wach. Weder Ahuys noch Borger,
seine eifrigsten Befiirworter, waren bereit, ihm auf diesem Wege zu
folgen. Auf Einladung Dupacs und d’Etemares ging Ahuys, zur
grossen Freude des Bischofs von Haarlem, zur Besprechung der be-
stehenden Kontroversen nach Rijnwijk und blieb dort vier Monate
(Dezember 1763 bis Mai 1764). Die Betreuung seiner Gemeinde
wurde von van Stiphout gerne iibernommen, denn wenn Ahuys
[iberzeugt werden konnte, wire sehr viel gewonnen. Wiihrend seines
Aufenthaltes in Rijnwijk wurde Ahays allméhlich anderer Meinung.
Er sagte sich von le Clerc los und schloss sich ganz den Auffassungen
der Franzosen an. In einem Rundschreiben an dig Geistlichkeit vom
13. Februar 1764 erklirte er, gut romisch-katholisch bleiben zu wollen
und deshalb alle Beziehungen zu le Clerc abzubrechen. Drei Monate
Spiter folgte eine zweite Erklirung, in der er seine « Fragen» zuriick-
nahm, um Verzeihung wegen des gegebenen Anstosses bat und sich
den Giebeten seiner Amtsbriider empfahl. Die friithere freundliche Ge-
Sinnung war in sein Gegenteil verkehrt. Einer Notiz des Kaplans des
Bischofs von Haarlem, Brachet, zufolge soll Ahuys spiter erklirt
haben : « Wenn le (lerc bei mir an die Kommunionbank kime, wiirde
ich ihn iibergehen 2)». Dem Beispiel Ahuys’ folgend, zog nun auch
Borger seine Hiinde von le Clere zuriick. Nach dem genannten Bra-
chet soll Borger sich geiiussert haben : « Solange ich noch einen Tropfen
Blut in den Adern habe, werde ich le Clere bekidmpfen 2).»

Le Clerce versuchte nun beim Rechtsanwalt am Utrechter Justiz-
hof, dem fiir die Utrechter Kirche sehr verdienstvollen Johannes
Heydendaal, (fehr zu finden, aber auch dieser bereitete ihm eine

\‘_‘_ﬁ

) Leidsche Courant, 14.0ktober, 2.November, 18. November 1763.

1
*) Brachet an Dupac. 10.Januar 1765. A.O.B.C. Nr.708.

?) Brachet an Dupac. 10.Januar 1765. A.O.B.C. Nr.708.



— 200 —

schwere Enttiuschung ). Heydendaal wies die von le Clerc gegen
das Konzil vorgebrachten Vorwiirfe scharf und unerbittlich zuriick
und stellte fest, dass das Konzil weder seine Person noch seine Ab-
sichten, sondern nur «propositiones sibi denuntiatas, nempe in sensu
obvio, atque in se consideratas, omissis omnibus personalibus atque
facti quaestionibus» verurteilt habe, und schloss seinen Brief ?) mit
dem scharfen Verweis: « Wenn Sie fortfahren, Ihre Klagen auf falsche
Voraussetzungen zu griinden, sollen Sie wissen, dass Sie damit jedem,
der nur ein wenig Vernunft besitzt, den Beweis liefern, dass Sie grosses
Unrecht haben und die Wahrheit nicht aufrichtig lieben, sondern nur
bestrebt sind, den einfachen Leuten Sand in die Augen zu streuen.
Ich warne Sie, dass ich alle folgenden Schriften, in denen ich falsche
Voraussetzungen vorfinde, in einem einfachen Briefumschlag mit
doppelter Gebiihr zuriicksenden werde.»

In diesem Zusammenhang moge aber daran erinnert werden,
dass auch dieser Rechtsgelehrte gewisse Bedenken gegen das Konzil
hegte. Davon zeugt sein Brief an Dupac ?), in dem er diesem be-
richtet, dass der Altbiirgermeister von Utrecht Einsichtnahme in die
Konzilsbeschliisse verlangt habe. Dupac brauche aber mit der Zu-
sendung der Akten sich nicht zu beeilen, denn er (Heydendaal) werde
wohl Wege finden, die Dekrete nicht unter die Augen der Magistraten
zu bringen, und fiigt dann hinzu: «il me parait que ces décrets pour-
raient choquer nos magistrats protestants. Je voudrais de tout mon
cceur qu’on eiit déeidé des matiéres si délicates avec peu d’étendue et
plus de circonspection. Je ne vois pas trop répondre & ceux qui accu-
seront notre concile de témérité ou d’imprudence.» Die Bedenken
Heydendaals bezogen sich zunichst auf den Gebrauch des Wortes
«Unfehlbarkeit», dessen das Konzil sich im 1V. Dekret gegen le Clerc
itber die Autoritiit der zerstreuten Kirche bedient hatte. Dieser Aus-
druck sei den Protestanten sehr widerwiirtig. Man hétte sich dessen
besser enthalten kénnen, denn kein einziges Konzil habe den Aus-
druck genehmigt, und auch das Tridentinum habe thn nicht benutzt.
Schliesslich fragte er Dupac: «lst-il prudent de traiter d’hérétique
le sentiment de ceux qui soutiennent que la doctrine commune de

1) Johannes Heydendaal, Rechtsanwalt in Utrecht, juridischer Berater
des Erzbischofs, gestorben 1781, Wohnte in dem Hause Rijnoever bei
Bunnik. Er machte die «Oude Roomsch-Katholicke Aalmoezenierskamer»
von Utrecht zu seiner Generalerbin.

) Heydendaal an le Clerc. 22.Oktober 1763. A.P.R. Nr.2275.

) Heydendaal an Dupac. 20. Dezember 1763.



— 201 —

I'Eglise actuelle et vivante ne suffit point pour faire un dogme de foi,
tant qu’il ne parait point que cette doctrine actuelle est conforme &
I'ancienne doctrine de tous temps ? Je trouve le concile de Trente plus
réservé. SessioIV decernit ut nemo. .. Seripturam ad suos sensus in-
torquendo contra eum sensum quem TENUIT et tenet sancta Mater
Ecclesia.» Dupac nahm diese Kritik schlecht auf, so dass Heyden-
daal, die Eintracht nicht verderben wollend, um des Friedens willen
der Diskussion schnell ein Ende machte 1y,

* * *

Die Drucklegung der «Acta et Decretay fiihrte wiederum zu
heuen Reibereien zwischen Utrecht und dem Rijnwijker Kreis. Die
Druckarbeit war dem mit den Nouvellisten in Verbindung stehenden
Pariser Drucker la Lande anvertraut worden, weil man von ihm eine
baldige Fertigstellung erwarten konnte. Obwohl la Lande alles auf-
bot, den Erwartungen der Franzosen gerecht zu werden, ging es den
Rijnwijkern nicht schnell genug, und nur mit Miihe konnte Dupac
davor zuriickgehalten werden, die Sache durch voreilige Publika-
tionen in den «Nouvelles ecclésiastiques» zu verderben. Umgekehrt
ging den Hollindern, die sich iiber die etwa zu erwartenden Riick-
wirkungen seitens der Obrigkeit tiglich grossere Sorgen machten,
alles viel zu schnell. Wiederholt warnten sie die Rijnwijker, unter
allen Umstinden iiber die Herausgabe Herr zu bleiben und die Ver-
Offentlichung des Buches zu verschieben 2). Vor allem stiess die Ab-
Sicht la Landes, auf dem Titelblatt « Ultrajecti» als Erscheinungsort
und « Guillaume van der Weyde» als Drucker zu erwithnen, bei den
Utrechtern auf uniiberwindliche Bedenken. Nicht zu Unrecht iibri-
gens, denn das wiirde nicht nur fiir den genannten hollindischen
Drucker, der an der Sache ganz unbeteiligt war, Gefahren mit sich
bringen, sondern auch den Erzbischof in peinliche Verlegenheit
bringen. Hatten doch die Magistraten ihn instandigst vermahnt, das
Buch nicht in « Utrechty erscheinen zu lassen. Darum bestand Mein-
daerts darauf, dass auf dem Titelblatt « Parisiis» kommen sollte, «ce
qui serait plus conforme & la vérité ?)».

Nun war aber die Uberwachung des Pressewesens in Frankreich
Noch strenger als in Holland, und so war es den Franzosen unmog-

\_‘——-—__

') Heydendaal an Dupac. 29.Dezember 1763.
*) Heydendaal an Dupac. 29. Dezember 1763. A.0.B.C.

’) Heydendaal an Dupac. 8.Januar 1764. A.0.B.C.



— 202 —

lich, dem ausdriicklichen Wunsch des Krzbischofs stattzugeben. Als
denn auch — Anfang 1764 — die grosse lateinische Ausgabe erschien,
gab sie als Druckort « Ultrajecti» an. Die Griinde, mit denen die lran-
zosen diese eigenmiichtige Iintscheidung entschuldigten, kann man
in vollem Umfang gelten lassen. Sie wiesen darauf hin, dass die Ge-
fahren fir la Lande unvergleichlich grosser wiren als fir van der
Weyde; Buchhindler machten nach eigenem Belieben und ganz will-
kiirlich ihre Frontispize, und der Erzbischof kénne sich immer ent-
schuldigen mit der Ausrede, es sei gegen seinen Willen geschehen.
Das mag alles richtig sein, aber war es darum notig, wie es sich
S.Marc erlaubte, den Bischofen dariiber die Leviten zu lesen ? Zeugt
es doch von wenig Ehrfurcht, wenn er Dupac schrieb, «Il serait &
souhaiter que I’on ne parait pas timide mais en état de faire face aux
¢vénements imprévus. .. Il est triste de voir ces Prélats, qui viennent
de se signaler si admirablement, se déconcerter sur si peu de chose.
Ils ont imité le zeéle de St- Cyrille, ils ne seront a leur aise qu’en imitant
sa fermeté 1).»

Nicht zu Unrecht fithlten die Hollinder sich iiber die zu weit
gehende franzosische Eigenbrotelei tief gekrinkt, und sie machten
daraus denn auch kein Hehl. Offenbar hat das denn doch den Rijn-
wijkern einigermassen imponiert, wie es die Briefe d’Etemares be-
welsen. Kr schrieb: «La grande affaire marche bien. Sans ce malheu-
reux frontispice on n’aurait eu le moindre embarras 2).» Und: «Nous
avions un concile depuis neuf mois, mais nous nous en jouissions
pas. L'impression et la distribution de 'Imprimé est comme la nais-
sance d'un enfant. [’édition frangaise sera le complément de cette
naissance %).»

Indessen, geschehen Ding ist nicht zu éindern. Aber Not macht
erfinderisch, und so fanden die Hollinder dennoch einen Ausweg.
Das Kapitel entschloss sich, die Verbreitung des Buches in Holland
ganz in eigene Hand zu nehmen. Man liess sich aus Paris 300 Exem-
plare zusenden, ohne Frontispiz, aber beauftragte zu gleicher Zeit
den Pariser Drucker, eine Anzahl anderer Titelblitter ohne Erwih-
nung von Drucker oder Erscheinungsort anzufertigen, die dann in
die fiir Holland bestimmten Ixemplare eingeklebt wurden ). Es
versteht sich, dass man sich unter diesen Umstianden tiberhaupt nicht

) S. Marc an Dupac. 16.Juni 1764. A.O.B.C.

3) D’Etemare an Mad. de Montagny. 18.Juni 1764. A.0O.B.C.
3 D’Etemare an Mad. de Montagny. 24. Juni 1764. A.O.B.C.
Y) Van Zeller an Dupac. 1.Mirz 1764. A.O.B.C.



— 203 —

mehr auf das Titelblatt verlassen konnte 1). Nach dieser grossen la-
teinischen Ausgabe erschienen dann noch im Laufe des Jahres eine
kleine lateinische, eine franzosische und eine hollindische?2).
Unerwarteterweise nahm die Drucklegung in Frankreich einen
ungestorten Verlauf, Nur einmal besuchte der Polizeikommissar und
Kontrolleur des Buchwesens, de Sartines, la Landes Druckerei. Als
er dann die Auflage sah, verbot er zunichst die Vcroffentlichung,
weil die Druckerlaubnis fehlte, aber als der konigliche Zensor, Fou-
cher?), erklirte, «qu’on ne pouvait donner un cours trop libre & cet
excellent Recueily, war de Sartines zufriedengestellt und gab die

Herausgabe frei).
P * *

Das Bestreben der hollindischen Bischofe, in ihrer Streitsache
mit le Clerc Zeit zu gewinnen und die Konzilsbeschliisse so lange wie
maoglich geheimzuhalten, zeitigte in bezug auf die Haarlemer Oppo-
sition die erwiinschten Iriichte. Obwohl die « Acta et Decreta» schon
seit Februar 1764 im Druck vorlagen, wussten die Bischife deren
Bekanntmachung an die Geistlichkeit noch fiinf Monate — bis zum
3.Juli — anfzuhalten. An diesem Tag wurden sie fiir das Erzbistum
promulgiert in Rotterdam, Utrecht und Leyden, wohin die Erz-
Priester ihre zu ihrem Kompetenzkreis gehdrenden Geistlichen zu-
Sammengerufen hatten; im Bistum Haarlem erfolgte sie in Amster-
dam. In keiner dieser Versammlungen wurden irgendwelche Beden-
ken laut. Auch die ehemaligen Fiihrer der Opposition, Petrus Borger
und Adelbertus Ahuys, stimmten ohne weiteres den Beschliissen zu.
Die Absicht des Bischofs von Haarlem, «die Haarlemer Gemiiter zur
Ruhe kommen zu lassen », wurde mit vollem Erfolg gekrint.

—— .
1) In den von uns benutzten Exemplaren fehlen in der grossen latei-

Nischen und in der hollindischen Ausgabe Drucker und Druckort. Die kleine
lateinip,(,}m steht auf «Ultrajecti», die franzosische auF « Utr(‘('ht»_.

%) Der Preis der grossen lateinischen Ausgabe In 40““’{“' m Holland
32 Stiiber; der kleinen lateinischen Ausgabe in 120 22 Stiitber; die franzo-

Sische und niederliindische waren zu 18 Stiiber erha._lth(‘h.
%) Foucher, de 1'’Académie royale des Inscriptions et beaux Arts et

censeur royale, Prior von Argenteuil und Beichtvater (l’os _lI(("migs, .I-iihmte
esonders «le zole avee lequel Péglise de Hollande perséeutee depuis long-
temps par la cour de Rome, établissait plus soli(lomm.]t,_ que la Plup&pb (.1(‘8
thé(’l“ﬂiuns ne l'ont fait, la primauté du pape de droit (l.lVlll. prenmt' en mains
la défonge des souverains pontifes et vengeait les dmlt‘g_ et l’es ‘})I‘(‘?l'();I&Lt‘l.VUH
du N.Sioge contre les attentats scandaleux d’un écrivain téméraire qui se

donne pour appellant». i y
4) ]“()U('h("[' an ])11]')&(:. 1().Allgllh‘t '.7()4. A. (). 1}.( .



— 204 —

Nun konnten die Bischdfe sich daran machen, die Versendung
der Akten an die Hand zu nehmen. Im Einvernehmen mit den Rat-
gebern in Rijnwijk wurden sie den bedeutendsten Bischéfen und
Theologen Deutschlands, Osterreichs, Italiens, Spaniens und Frank-
reichs zugesandt. Dem fiir den Bischof von Rouen, aus dessen Didzese
le Clerc gebiirtig war, bestimmten Kxemplar wurde ein Begleit-
schreiben beigefiigt, in dem es heisst: « Permettez-moi de recomman-
der en particulier & votre zele celui qui a ét¢ une des principales occa-
sions, le Sr. le Clere des écrits duquel sont extraites les propositions
condamnées dans les sept premiers décrets. »

#* * *

Wie schon am Anfang dieser Abhandlung bemerkt worden ist,
haben die Konzils-Akten im ganzen Abendland ein iiber Erwarten
erfreuliches und begeistertes Echo gefunden. Die von vielen Seiten
in Utrecht eingelaufenen Gliickwiinsche und Zustimmungserklé-
rungen bilden ein imponierendes und iiberaus wertvolles Gesamt-
zeugnis zugunsten der so lange verhéhnten Kirche sowie ihrer un-
loslichen Anhénglichkeit an den Hl. Stuhl und der Integritit ihres
Glaubens. Die Nachwirkungen des Konzils, die bis in das 19. Jahr-
hundert hineinreichen, bis dahin zu verfolgen, wiirde den Rahmen
dieser Arbeit sprengen. Wir miissen uns auf die withrend des Episko-
pats des Erzbischofs Meindaerts (gestorben 31.0ktober 1767) ein-
gelaufenen Beifallsbekundungen beschrinken.

Aus Deutschland, das bis dahin kaum irgendwelche Beziehungen
zum franzosischen « Jansenismus» aufzuweisen hatte, sind besonders
der Bischof von Trier, Johann Philipp von Waldersdorf-Moetzburg,
und der Firstbischof von Bamberg und Salzburg, Adam Friedrich
von Seinsheim, zu erwithnen. Dass gerade der Bischof von Trier den
Akten ein begeistertes Lob spendete, wird nicht wundernehmen,
wenn man sich den Namen seines Weihbischofs Johann Nikolaus
Hontheim (Febronius), des Schiilers des grossen van Espen, in Ir-
innerung ruft. Auf Grund des von den T'rierer Theologen aufgestellten
Glutachtens entschloss von Walderdorf sich, ein Rundschreiben an
die deutschen Bischéfe ausgehen zu lassen mit der Einladung, ge-
meinsame Schritte in Rom zu unternehmen, damit die Utrechter
Kirche baldmdaglichst in die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen
wiirde.

Im Bistum Bamberg fanden die Utrechter einen beredten und
iiberzeugten Anwalt in dem Professor fiir Kirchenrecht an der Uni-



— 2056 —

versitit Wiirzburg, Barthel. Auf seine Anregung hin war auch von
Seinsheim im Begriff, im Namen seiner Mitbischéfe einen Versuch
zur Beseitigung des Schismas in Rom zu unternehmen. Aus diesen
Plinen ist freilich nichts geworden, denn als der Kélner Nuntius
Addi davon Kunde erlangte, liess er sich schleunigst vom Kardinal
Torregiani Anweisungen geben, die Bewegung im Keime zu ersticken.
Dennoch blieb die fiir Utrecht giinstige Stimmung wirksam. Neun
Jahre spiiter griff der Primas von Deutschland, der Erzbischof von
Salzburg, Graf von Colloredo, die alten Gedanken wieder auf. Er
wandte sich im Namen vieler anderer Bischife an den Kardinal Mare-
foschi mit dem férmlichen Gesuch, zugunsten von Utrecht beim
Papst zu vermitteln und den Frieden wiederherzustellen.

Auch im Kénigreich Neapel und Sardinien fanden die Utrechter
inden Kreisen der Regierung und der Kirche begeisterte Verteidiger.
Der Bischof von Alifa, Philippo de San Severino, schrieb dem Erz-
bischof Meindaerts, in den Akten nicht die geringste Spur der den
Hollindern zur Last gelegten Irrtiimer gefunden zu haben. Im Ge-
genteil seien die Akten eines der schonsten und eklatantesten Zeug-
nisse fiir den pipstlichen Primat iure divino?). Im gleichen Sinne er-
klirte der Bischof von Sora, Thomas d’Aglialatela, zu Trinen geriihrt
gewesen zu sein wegen der Integritit des (}lruubens und der. Lehre,
wie diese in den Akten dargestellt sind ). Der Bischof von Asti, Paolo
Caisolli, war durch das Studium der Akten gleichfal.ls von der Un-
schuld der Hollinder iiberzeugt und nahm sich vor, im N amen von
fiinf anderen Bischofen, unter denen der Erzbischof von Turin war,
_

') «De Ultrajectinis, ut verum fatear, varii cirm]mfere‘b&ntur nuntii:
nec defuere qui illic de catholica fide cong]amabum esse YO(?[fOI‘&I‘OHtIF‘. Ut
autem suspensus animo, ut in re dubia sit, in manus accepi actorum c?( O,
et integrum susque deque volutavi, mirificis incessi laetitiis, quod ea errorum

monstra quae vulgo tribuebantur, minime, attentius etlam lectlif';and‘o d(ljpll)‘e-
hendm'im; imo vero nihil prorsus quod catholicae fl(.it‘l mt:le(-:grlitatgm ta e-
factet, repererim; quin potius, et praecipue de summi ponti ICT' prlmFSL uolln
Universg, ecclesia, apertissimum et egregium t’esmmom-um Ot("m lsdrrrfletcca-
lustrarim. Dolui eo usque progressam quorundam haminum .lri!.lu = o de:
]“mniam, ut illa illis objecerint ac vulgaverint crimina, quae 1ll1 maxim
testantur...» Brief vom 31.Mirz 1765.

*) «De vestra erga apostolicam sqdem voluntate ;qteor rr:(lrlet::tnno(;r::
Nihil subdubitasse, quum romani pontifices pacem Ve 1scumU; —
ering, eamque vobis assidue petentibus Sa@po.denegﬂlmt.i. : e aton
Vestra in manus sumsi, et maximas atque cillxtulx-!}“s BRkIEgER sormitingl
legi, lacrimas tenere non potui. At ubi fidei et ClO'CtI'Il"lé_LO VOS.t-l'ﬂu‘G ln[‘;fégll:ef; en:
tognovi, ea sum perfusus voluptate, quam his litteris exprimere nequeo...

rief vom 15, Juni 1765.



— 208 —

fiir eine Versohnung und Wiederherstellung des Friedens beim Papst
einzutreten!).

Hs versteht sich, dass besonders aus Frankreich eine grosse An-
zahl Adhisionsbekundungen einliefen. Freilich waren nur verhiltnis-
méissig wenige von Bischéfen darunter, denn die Lage gestattete
ihnen nicht, ihre Sympathie 6ffentlich zu bekunden, um so mehr
aber von der Geistlichkeit «du second ordre», namentlich aus dem
Erzbistum Paris, sodann aus Auxerre, Troyes, Chalons, Rouen usw.
Es sind Briefe darunter mit mehr als sechzig Unterschriften (aus
Troyes) und iiber hundert (aus Paris und Auxerre), darunter auch
solche von Benediktinern, Dominikanern, Oratorianern und anderen
Orden.

Besondere Erwihnung verdient aber das Zeugnis der Pariser
Fakultit. Auch diesem Kollegium waren die Akten zugesandt wor-
den, und zwar als ein Zeichen der Anerkennung fiir das Gutachten,
das die Fakultit im Jahre 1718 zugunsten der hierarchischen Rechte
der Utrechter Kirche aufgestellt hatte?). Der Dekan de la Roche
legte sie in der Fakultitssitzung vom 4. Januar zur Kenntnisnahme
vor. Es wurde beschlossen, dass jedes Mitglied sich ein Exemplar
anschaffen sollte und dass in der Sitzung vom 24. Januar Beschluss
gefasst wiirde. In dieser Sitzung wurde beschlossen, eine «réponse
motivée» nach Utrecht zu senden; der von einem der Mitglieder
schon abgefasste Entwurf wurde einstimmig gutgeheissen und der
Dekan beauftragt, das Dokument in Reinschrift anfertigen zu lassen,
das dann in der Sitzung vom 31.Januar von allen Doktoren unter-
zeichnet werden sollte.

Nach Fertigstellung des offiziellen Schreibens unterzeichnete
der Dekan schon im voraus. Die Jesuiten aber witterten Gefahr und
machten es thm deutlich, dass der Fakultitsbeschluss vom 24. Ja-
nuar dem koniglichen Hof wie auch dem Erzbischof von Paris hochst
missfillig sei. Dadurch eingeschiichtert, nahm de la Roche seine
Unterschrift schleunigst zuriick und war auch in"der Sitzung vom
31. Januar nicht zur Unterzeichnung zu bewegen. Els unterzeichnete
nun als erster der ilteste der Professoren, und der Brief wurde, mit
dem Siegel der Universitit versehen, nach Utrecht gesandt. Die aus

) P.(laisolli an Bentivoglio in Turin. 31.0ktober 1767.

2) Es handelte sich dabei um folgende Fragen: Ist die hollindische
Kirche in den Stirmen der Reformation zugrunde gegangen ? Kann das Vi-
kariat als rechtmissiger Nachfolger der alten Kapitel betrachtet werden ?
Hat dieses Vikariat das Recht und die Pflicht, einen Bischof zu wiihlen ?



— 207 —

neun Doktoren bestehende rechtsgelehrte Gruppe der Fakultit fugte
noch eine «adhésion doctrinales hinzu. Diese beiden Dokumente bil-
den eine vollstandige Apologie der Utrechter Kirche und ihrer un-
bestreitbaren Rechte. In ihrem Brief erklirte die Fakultit, die grosste
Bmvumlm-ung zu haben fiir «cette lumiére, ce gott de religion, cet
esprit de sagesse. qui dans les plus beaux siécles de I'Eglise
les saints évéques
nis ¢de |

, anima
assemblés.» Die Akten seien ein herrliches Zeug-

“amour de la paix et de I'unité, du désir sincére de détruire
les fausses préventions, de la plus grande modération envers VOS ca-
l()mniuty(‘m's. .. Les preuves, qui établissent la primauté du pape de
droit, divin, y sont niises dans tout leur jour, et on la distingue sage-
ment du titre ceuménique et du droit de commander despotique-
ment aux autres évéques... 'Article du schisme des (recs n’est
traité nulle part avec tant de clarté et de précision». Auch die Ent-
Schoiclungm gegen Pichon, Hardouin und Berruyer werden wegen
ihrer Klarheit und thres Scharfsinns lobend hervorgehoben. In der
“adhésion doctrinale» erklirten die Kanonisten, «la foi chrétienne
excellemment défendue, et les profanes nouveautés qui y sont op-
Posées, pleinement réfutées par les témoignages de I'Eecriture, des
Péres et Q’une Tradition non interrompuey, gefunden zu haben.

Diese massgebende und begeisterte Zustimmung musste l?egreif-
licherweise den Arger der Jesuiten erregen. Darum boten sie alles
auf, die Bedeutung der Fakultitserklirung abzuschwiichen. Sie be-
tonten, dass die }{olléindischen Bischife exkommuniziert und des-
Wegen nicht berechtigt seien, Konzilien zusammenzurufel-m Der Fa-
kultit stehe es nicht zu, mit solchen Schismatikern brief hch. Zu ver-
kehren. Auf ihr Betreiben ging der Minister Loménie de Brlenne. S0
Weit, der Fakultit eine Riige zu erteilen. Am 26. Februar e?schlen
Sogar der Polizeikommissar in der Fakultéitssitzung und. strich auf
Befehl deg Ministers alle in bezug auf das Utrechter Konzil gefassten
Beschlﬁsge, Damit nicht zufrieden, verbreiteten die Jesmter} das
Gcriieht, dass in allen Teilen Frankreichs Abtriinnige herumgingen
nd Unterschriften zugunsten des Konzils zu erzwingen versuchten,
80 dass die Ruhe in Kirche und Staat gefiihrdet wiirde. Nun folgte
ein Staatserlass, in dem es allen Untertanen verboten wurde', ohne
wissen und ohne Erlaubnis seiner Majestit Beziehungen mit dem
AuSl;m(l zu pflegen, weil dies der Ehrfurcht vor dem HI. Stuhl Ab-
bruch gy konnte.



— 208 —

Damit hatten die Jesuiten die Waffe in Héinden, mit der sie
nun auch in Rom gegen Utrecht, den Erzfeind, vorgehen konnten.
Sofort nach dem Konzil waren die Acta et Decreta nach Rom ein-
gesandt worden. Anfénglich wurden sie sehr giinstig aufgenommen,
und besonders die Entscheidungen iiber die Priarogative des HI. Stuh-
les waren mit Befriedigung entgegengenommen worden. Der Kom-
missar des HIl. Officiums erklirte unverhiillt, dass das Recht auf
seiten der Hollinder sei, und auch Clemens X11I. meinte, «man solle
die Kontroverse mit Utrecht beilegen, denn es seien von dort aus-
gezeichnete Akten eingelaufen». Withrend 18 Monaten wurde denn
auch nichts gegen Utrecht unternommen, bis die Jesuiten einige
franzosische Bischofe bereitfanden, die Verurteilung der Acta beim
Papst zu beantragen. Im Konsistorium vom 3. April 1765 griff der
Kardinal Castelli die Akten scharf an, aber sogar der Jesuitenfreund
Kardinal Albani meinte, es sei ein {iberaus unvorsichtiges und
schindliches Unternehmen, ein Konzil, das die”Lehre und den Glau-
ben der Kirche so tadellos und vorbildlich ausgesprochen und na-
mentlich den Primat des H1. Stuhles und seine Rechte so kriiftig ver-
teidigt hatte, zu denunzieren!t).

Es wurde nun die Sache einem aus sechs Kardinilen — Torreg-
giani, Rezzonico, Negroni, Albani, Febroni und Castelli — bestehen-
den Ausschuss zur Entscheidung iibergeben. In bezug auf die wis-
senschaftlichen Féahigkeiten dieser Ausschussmitglieder nimmt der
Bibliothekar der Vatikanbibliothek, Bottari, kein Blatt vor den
Mund. Sie hiitten entweder nicht den geringsten Begriff von Theo-
logie, nicht einmal des Katechismus, oder wiren mit Leib und Seele
den Jesuiten verkauft?). Mit vier gegen zwei Stimmen wurden die
Akten verurteilt. So erschien am 30. April 1765 die « Declaratio nulli-
tatis pseudo-concilii ultrajectensis... et condemnatio libri cui titulus
Acta et decreta secundi concilii ultrajectenis». Nach den Eingangs-
worten steht sie als «Non sine acerbo» bekannt.

Diese «Declaratio» ist ein merkwiirdiges Dokument. Sie ist
weder Bulle noch Breve und trigt nirgends die Spuren einer amt-
lichen Autoritit. Vielmehr gleicht sie einem Gutachten oder «Casus
positio». Sie enthilt zunichst die herkéommlichen kurialistischen
Ausdriicke wie: Kinder der Bosheit, verderbliche Menschen, Schis-

1) Bottari, Briefe vom 3., 17.April und 1.Mai 1765.

) ("8 gid una congregazione particolare de cardinali, i quali o nulla
sanno di theologia, o forse anche di dottrina christiana, o sono venduti in
anima e in corpo & Gesuiti. Bottari, Brief vom 28.Januar 1767.



matiker, Exkommunizierte und Unwiirdige. Das Konzil sei unrecht-
missig, ohne Autoritit, weil von Menschen ohne J urisdiktion und
ausserhalb der Gemeinschaft mit Rom stehend zusammenberufen,
die keine andere Absicht kennen, als die Schafe Christi ins Ver-
derben zu fithren. — Wie scharf diese Iirklirung auch sein mag, so
muss es jedem auffallen, dass die Acta et Decreta mit keinem Wort
verurteilt werden. Das wiire auch eine Absurditiit gewesen, zu der
Rom sich nicht hat verleiten lassen. Man verurteilte das «librum,
quo eadem acta evulgata sunt». Bald ging denn auch in den Kreisen
der Utrechter Kirche das Witzwort herum: «Rom habe nur die
Einbanddecke verurteilt. »

Auch in Rom machte die Verurteilung einen iibeln Eindruck.
Dort, sprach man es offentlich aus: « Roma complevit mensuram ini-
Quitatis!).» Ks war allgemein bekannt, dass alles das Werk des Je-
Suitengenerals de Ricci gewesen war?). Der genannte Bibliothekar
Bottari driickte sich besonders deutlich aus in dem lapidaren Satz:
«Selbst wenn die Konzilsakten auf den Treppen der Sankt-Petrus-
Kirche verbrannt wiirden, so blieben sie dennoch ein ewiges Denkmal
der treuen Anhinglichkeit der Utrechter Kirche an das Zentrum
der Einheit ?).,

Die Nichtigkeitserklirung des Konzils bedeutete fiir die Hol-
linder, die darauf alle Friedenshoffnungen gebaut hatten, eine un-
Vorstellbare Enttiuschung, und auch die Rijnwijker wussten nichts
anderes zu tun, als sich mit der Hoffnung auf bessere Zeiten zu
trosten. ITm Oktober 1766 traten die kirchlichen Fiihrer wiederum
“Wsammen und stellten — nun mit wohltuender Energie und Selbst-
bewusstsein — ein 48 Seiten umfassendes Synodalschreiben zu-
Sammen, in dem sie sich gegen die neuen Verleumdungen seitens
der Kurie verteidigten. Dieser Brief gibt eine ausfiihrliche Darstellung
aller Verfolgungen und Schmithungen, denen sie seit der Reforma-
tion ausgesetzt gewesen sind. Obwohl immer als schismatisch I.J.Ild
hftretisch hingestellt, habe die Utrechter Kirche immer die deutlich-
Sten yn | unwidersprechlichen Beweise ihrer Treue zur romischen
Lehre ung ihrer Aﬁhéinglichkeit zum Mittelpunkt der Einheit ge-

\‘_\__

(1) Bottari, Brief vom 28.Januar 1767.
°) Bottari, Brief vom 8.Mai 1765.
*) Bottari, Brief vom 19.Oktober 1763.

Internat, Kirehl, Zeitschrift, Heft 4, 1060.



— 210 —

geben. Die seit zwei Jahrhunderten gegen sie erlassenen Dekrete und
Entscheidungen seien darum ungerecht, sie stiinden im Widerspruch
mit dem gottlichen und kanonischen Recht und strotzten von Un-
gerechtigkeiten und Absurdititen. Sie beruhten auf der Boshaftig-
keit und Hinterlist ihrer Gegner, so dass nicht die Utrechter Kirche,
sondern ihre Feinde die Schuld am Schisma trigen?).

Die Declaratio «Non sine acerbo» hatte aber noch weitere Iol-
gen. Dem Kolner Nuntius, Oddi, bot sie Anlass, die in Deutschland
fiir Utrecht erwachte Sympathie niederzuschlagen. Auf seine An-
regung hin veroffentlichte — 2. Juli 1765 — der Koélner Erzbischof
Maximilian Friedrich Konigsegg einen gehissigen Hirtenbrief, in
dem er sich dem Urteil der Kurie anschloss, aber, «plus papiste que
le pape», ging er viel weiter, als Rom dies getan hatte. Nicht nur
wurden die Holldnder als Schismatiker und Hiretiker verunglimpft,
sondern auch als boswillige Menschen hingestellt, die, durch Hochmut
aufgeblasen, keine Gottesfurcht kennen und ihr Natterngift gegen
die Kirche ausspeien.

Die Kélner Universitéit schloss sich in ihrer Sitzung vom 13. Sep-
tember 1767 dem Urteil des Erzbischofs an und erklirte sogar, dass
die Anhiinger der Utrechter Kirche mehr zu fiirchten seien als Lu-
theraner und Kalvinisten?). Wollte die Universitit vielleicht dem
Kolner Erzbischof wohlgefillig sein ? Jedenfalls musste sie ein-
gestehen, dass die Utrechter Kirche «nicht nur die Geheimnisse des
(Glaubens, sondern auch die tiber das Papsttum, die romische Kirche,
den apostolischen Stuhl und alle in der Confessio Piana enthaltenen
Lehren, geistvoll, mit grosser Gelehrsamkeit und vollkommen or-
thodox, dargestellt hatte?®)».

Die «assemblée du clergé de France» sprach in ihrer Sitzung
vom 25. Juni 1766 auf Vorschlag des Iirzbischofs von Toulouse ohne
weitere Untersuchung oder Diskussion ebenfalls ihr Urteil {iber die
Konzilsbeschliisse aus, aber beschrinkte sich dabei auf die Wieder-
gabe des Dekrets « Non sine acerbo». Das war freilich den Jesuiten
nicht genug, und sie entschiidigten sich dafiir mit einer beigefiigten

1) Febronius urteilte: «Schisma esse fatendum; sed auctore papa, qui
communicare volentibus communicare recusat. »

) « Ut magis ab his quam ab iis qui Lutheri et Calvini placita inter
Batavos conscctantur, abstinecant.»

3) « Dum id unum ingenio ac eruditione non vulgari... ostendunt, se
loqui orthodoxotatds, non de mysteriis tantum, sed et de papatu et eccle-
sia romana, ac S. Sede apostoliea, et do omnibus sine exceptatione, quae
in formula professionis fidei Piana continentur.»



— 211 —

Erklirung, deren Abfassung grissstenteils von dem Jesuiten le Corgne
de Launay besorgt worden war. Er ging darin selbstverstindlich
tiichtig darauf los, denn die Freisprechung der Utrechter Kirche
hiitte zu gleicher Zeit ihre eigene Niederlage bedeutet. Vor allem
Mussten die gallikanischen, episkopalen Auffassungen der Utrechter
Kirche, in denen sie lehrte, dass alle Bischofe vicarii Christi seien
und der Papst nur der erste vicarius unter ihnen sei, mit ihren in-
fallibilistischen Theorien zusammenstossen. Ebenso musste die
«Frechheit», mit der die Hollinder behaupteten, dass die zu ver-
Schiedenen Zeiten iiber die jansenistischen Streitigkeiten aufgestell-
ten Artikel von Rom als «tutissima dogmata» genehmigt und als
mit der HI. Schrift, den Pépsten und den Konzilien gleichlautend
erklirt waren, ihre Wut erregen!). Ubrigens wimmelt der Bericht
von groben Unrichtigkeiten. Iis heisst darin, das Konzil sei gehalten
Worden unter dem KErzbischof Meyndaerts und den Bischéfen von
Haarlem, de Boch und Jean Stiphon von Deventer. De Bock (nicht
de Bogj, ) war schon 1744 gestorben, und von Stiphout (nicht Stiphon)
ist nie Bischof von Deventer gewesen, sondern war der Nachfolger
de Bocks, und der wirkliche Bischof von Deventer, Byevelt, ist in

dem Bericht tiberhaupt nicht erwiihnt.

# * *

Wir sind mit der Beschreibung der dem Konzil im Ausland zu-
teil gewordenen Aufnahme den Begebenheiten in Holland voraus-
8eeilt und kehren nun wieder zu le Clerc zuriick. Nachdem er sich
troty, wiederholten Mahnungen geweigert hatte, vor dem Bischof
Von Haarlem zu erscheinen, wurden die Franzosen zu Rate gezogen,
Welche Schritte jetzt gegen ihn zu unternehmen seien. In einer
«Casus positio» vom 4.Februar 1764 urteilten die Ratgeber, man
§olle ithn in Anwesenheit von Zeugen iiber seine Lehre befragen und
lhm mitteilen, dass alle, die seinen Auffassungen anhiingen, vom

Mpfang der Sakramente ausgeschlossen wiirden. Falls er in seinen
rtiimern beharre, sei den (Jeistlichen von diesem Beschluss Kennt-

WS zu gehen.

Y} Gempint sind: dis § Thesen, die von den «discipuli San('t-i Augustini»
Qufgestellt und den Piipsten Alexander VIIL., Innozenz XII. "f]d Alvxs:,n-
]91‘ VI tiberreicht wurden. Sodann die 43 Artikel, die (hﬂo Léwener Fa-
illlt,;?'i,t den Piipsten Innozenz XI. und Alexander \r'[,[[. llbisl-gt_1}_)(szl hat.
b("hl"u‘«SSlieh die 12 vom Kardinal-Erzbischof von Paris, de I\iomlle_s.' vem

4Pst Benedietus XIII. zugesandten Artikel. Siehe auch die erste Sitzung
€8 Kongjl,



— 212 —

Als le Clerc wiederum vorgeladen wurde, antwortete er mit einer
offiziellen Akte (15.Februar 1764), in der er alles, was er in seinen
fritheren Schriften gelehrt hatte, erneuert und bestitigt und sich
einen Termin von drei Monaten erbat, zu beweisen, dass er viele An-
hénger habe, in deren Namen er ebenfalls protestiere.

Man kann dem Bischot von Haarlem nicht den Vorwurf machen,
es habe ihm an Geduld gefehlt. Statt der von le Clerc verlangten drei
Monate wurde ihm eine Frist von sechs Monaten gewiihrt. In der
Zwischenzeit liess van Stiphout durch die Franzosen ein zweites Gut-
achten iiber die Art und Weise des gegen le Clerc einzuleitenden Ver-
fahrens aufstellen!). Es heisst darin: man solle le Clerc die Konzils-
beschliisse zur Unterzeichnung vorlegen. Dazu sei ein Promotor zu er-
nennen, der ihn in Anwesenheit zweier Zeugen auffordere, vor dem
Bischof zu erscheinen. Im Falle der Weigerung solle ihm Zeit gelassen
werden; wegen der ortlichen und staatlichen Verhiiltnisse sei die
grosste Geduld und Missigung zu beobachten. Bei Nichterscheinen
solle man ihn zum zweiten und dritten Male zitieren, jeweils mit einem
Zwischenraum von 14 Tagen. Bei hartnickiger Weigerung folge die
Exkommunikation. Abschriften des Protokolls seien ihm, auch im
Falle seiner Weigerung, abzugeben.

Nun schritt van Stiphout zur Ernennung eines «General-
anwaltes fiir Glauben und Sitten» und eines « Notarius apostolicus».
Fir die erste Funktion wurde Adelbertus Ahuys, fiir die zweite
Petrus Borger ernannt. Man sieht daraus, wie griindlich sich die Ge-
sinnung dieser ehemaligen Verteidiger le Clercs geindert hatte. In
Begleitung des Kaplans des Bischofs, Brachet, begab Borger sich zu
le Clerc und legte ihm in hochst offizieller Weise die Konzilsbeschliisse
zur Unterzeichnung vor?), mit der Aufforderung, am 19. September
nachmittags 5 Uhr vor dem Bischof zu erscheinen.

Le Clerc lehnte ab und liess am 18. September dem Bischof eine
schriftliche Antwort iiberreichen?), in der er sich beklagte, unrecht-
miissig verurteilt worden zu sein. Man habe in Utrecht die Lehre der
Viter verurteilt, ohne ihn gehort zu haben, seine Anfithrungen aus den

1) Verfasser des Gutachtens waren: Lalourcé, Texier, May, Maultrot
und Dorigny.

%) «Ego infraseriptus, te, in nostro dioecesi commemorantem, pluribus
erroribus addictum, muneris mei duxi, hisce ad te mittere decrota dogma-
tica... concedans hocee tempore elapso citatus rationem fidei tuae Illustris-

simo Episcopo Harlemensi reddas.»
%) van Stiphout weigerte sich, sie anzunehmen, und sagte zum Uber-

bringer: «Potes eam dare cuicumque libuerit.»



— 213 —

Kllr'clwnvéitern verstiimmelt und aus dem Zusammenhang' gerissen
;;n(l }/\"a.}u}'hciten, die man selber immer gelehrt habe, zensuriert. In
‘rankreich werde er ein falscher Prophet, fals ‘olf 1
Schafskleidern, Schmied zahlloser ; fgétzilﬁclf(g(q‘fill(:(ilIz(jlrfrrl’ }Vl\ it

T scholten; in Holland

dagegen werde iiber das Konzil mit keinem Wort geredet ).
- Oit':l i,[(:,l:)io(ll):;f;f:?ﬁo??ﬁ \Zf:f-eite Auffordm:ung an .ihnr, .Si.ch am
et i u verantworten. Diese zweite Zitierung
81!;1;;1(; :I}ll (llenl'_.l‘ull;[_)_fosten s.einer Wohnung angenagelt. Nun wandte le
Fi “ <u-1 die urgermels.t-.er von Amsterdam und riefihre Hilfe an.
sllon i Birgeomeistor e erprimmct poesen e and. ot T
gelt"“gsmzwsrgﬂeln ﬁe(lroilt h‘Llﬁ . f‘1 lllll" gf-m ?Sbl} %Gln . Hilt e
geln g haben, falls man etwas gegen le Clerc zu
ll‘nterne}mlen wage?). Diese Nachricht machte dem Bischof grosse
borgen: und auch Dupac blieb davon nicht unberiihrt. Van Stiphout
erku.n(hgte sich bei den Protestanten, wie diese die «grossen» und
« l.deme.n» Kxkommunikationen auszusprechen pflegten, wenn einer
fl'lc.ht orthodox lehrte®), und Dupac riet, man solle le Clerc dreimal
zitieren und ihn hiéchstens von der Hl. Kommunion ausschliessen ).
Darauf bekam Dupac den Auftrag, eine Verurteilung aufzustellen
:1 SllffiS;Lnﬁ;, mais la plus modérée qu’il sera possible»®). Weil le Clerc
en ihm gesetzten Termin wiederum verstreichen liess, erfolgte am
‘E-Novcmher eine dritte Zitierung, sich, nun am 17. Dezember, vor
Eem I.:‘:ischof zu verantworten. Le Clerc antwortete mit der Ver-
”‘ﬂ‘(.%ntllchung eines schon am 29. September verfassten Briefes an die
Geistlichkeit, den er ihnen am 31. Dezember zusandte. Er gibt darin

\\\—
— ;213):(lt:0te\ M. Stiphout, évéque (l(‘,.'l-lm-lmn, (n'woy(\u le lf.} gt‘yzt(émbre;
- d: ﬂ\mn contre i()l.lf; ceﬂc!uo lui et son prut(\nd’u f:un(nlo _d Utrecht
ce qu‘i];- o Hf"p_t"mh‘f'l} |7h% ont fait contre mol ot mes (3(‘If1tS et contro tout
Otre m(.m]‘ urraient faire & Pavenir ; une recusation de tous ces messieurs pour
jugen.
i’istn:)(hl‘)i\(,\ I;l‘“'f'.‘v.f“;""”("fﬂfrt"l' h‘(f”un gesagt haben: «De quoi se mdélent ces pa-
AUX NG (re (L”l““_ eriger un l.,-l'l[)lll'nl,l. tel que nous ne le ]A)ornmtrmm pas méme
que Ilm@ q : ‘*“H"‘f‘i"_l‘fs agir; lorsque la sentence paraitra, nous saurons ce
o RS faire.» A.O.B.C, Nr.708.
terim )\(f(lll‘:“l“’ monita TG [t animum nostrum Jml'tm'hz}runt... Hacce in-
Consulon, ; -lfl ctiam ]}EI'IH!(:]].SHIH\ z‘-\rm(-m'irlm judicio uxu.mm:?._n'(la ‘nobl:'-‘-qu‘v
Nr. 708 do relinquo.» Van Stiphout an van Zeller. 24. Oktober 1764. A.O.B.C.
:) Dupac an van Stiphout. 3. November 1764. A.0.B.C. Nr. 7.08.
a‘ssist.egn(;‘.Jpl.\-mm fais rmylln actions de graces ('mr’nnn :} ‘tous les I\‘I_usslt*-gt's VOS
. Stb\/unh( ( ans le t‘ru\":‘ul. que vous avez la bonté de faire pour nous, de tout
s éerits que j'ai regu.» Van Stiphout an Dupac. 17.Dezember 1764.

+0.B.C. Nr.70s.



— 214 —

eine Aufzihlung aller gegen ihn unternommenen Schritte und legt
offene Verwahrung gegen das Konzil ein. Alle Massnahmen von seiten
der Utrechter seien nichtig und kraftlos: man habe im Widerspruch
zur HI. Schrift stehende Wahrheiten gelehrt, die griechische Kirche
beleidigt und erniedrigt, die wirklich Schuldigen unbestraft gelassen,
nimlich den Papst, die Bischofe der abendliindischen Kirche und die
N.N.E.E. Man habe in einém Lande, wo jede Inquisition verboten
ist, einen Grossinquisitor angestellt und in den Zitationen seine T'itel
von Subdiakon und maitre ¢s arts an der Universitit von Paris ver-
schwiegen. Die N.N. E. E. seien frither ein Instrument in Gottes Hand
gewesen, jetzt seien sie ein solches in der Hand des Teufels geworden.
Er appelliere an ein allgemeines Konzil, wie die Utrechter es immer
selber getan hitten. Was fiir Utrecht gelte, gelte auch fiir ihn, sonst
kimen sie in Widerspruch mit sich selber. Er protestiere auch im
Namen des griechischen (in Amsterdam verweilenden) Bischofs von
Arcadia, Erasmus Ablonita, und sieben anderer1).

Wiederum erging eine Zitation anihn, die ihm am 4. Januar 1765
notariell zugestellt wurde und in der er aufgefordert wurde, seine
gegen die fritheren Vorladungen erhobenen Proteste zuriickzu-
nehmen. Als er sich dann wiederum weigerte, diesem Aufruf zu ge-
horchen, folgte noch am 3. Februar eine letzte Zitierung, die ihmdurch
zweil Zeugen iiberbracht wurde. Le Clerc anerbot nun, die Richtigkeit
seiner Auffassungen schriftlich zu beweisen und verlangte dafiir
einen Termin von drei Monaten. Dazu war aber van Stiphout nicht
mehr bereit?). So erschien denn am 1.Mirz 1765 die Kxkommuni-
kationsbulle. Der Bischof von Haarlem erklirt darin, dass alle Ver-
suche, le Clerc auf den rechten Weg zuriickzubringen, gescheitert
seien; darum sei er unwiirdig geworden, die Sakramente, besonders
die Hl. Kommunion, zu empfangen, bis er zur katholischen Lehre sich
wieder bekenne. Er werde darum von allen kirchlichen Funktionen
suspendiert, und den Geistlichen sei es verboten, ihm die Sakra-

1) Lettre encyclique du 29 septembre 1764 & MM. les pasteurs de 1'lglise
de Hollande, dans laquelle 'auteur injustement condamné par leur coneilia-
bule d’Utrecht du mois de septembre 1763 les accuse d’avoir condamné la
doctrine de l'écriture et celle des anciens Péres de I'liglise et leurs textes
mémes.

2) «Le délai qu’il demande est un nouveau grief, puisque ¢’est plutot un
terme qu’il prétend prescrire qu’un humble demande. Il ne demande du
temps que pour former contre vous et contre vos ministres de nouvelles accu-
sations et refuser celles qui ont été formées contre lui. Nous ne voyons don¢
rien de micux & faire, que de prononcer 'ordonnance d’interdit des sacré-
ments, le plutot possible.» Dupac an van Stiphout. 25. Februar 1765. A. 0. B.C.



— 215 —

Mente, auch in periculo mortis, zu spenden, damit er von seinen Trp-
Wwegen zuriickkehre. — Die feierliche Promulgation geschah am 7. Miirz
in der Bischofskirche an der Brouwersgracht in Amsterdam in An-
Wesenheit von 14 Geistlichen und einer Anzahl Laien aus verschie-
denen Gemeinden. Nach einer Ansprache des Bischofs las Borger das
Urteil «clare ot distincete» vor und wurde mit einem dreifachen Amen,
Amen, Amen seitens der Anwesenden promulgiert. Damit hatte die
Utrechter Kirche, dem Worte Dupac zufolge, «diese Schlange von
threm Busen geworfen»!). Als die Bulle le Clere verabreicht wurde, soll
ergesagt haben: « Ich nehme sie an, so wie ich eine Zeitung annehme. »
Am 25. Mirz legte er schriftlichen Protest gegen diese Verurteilung
einin einer « Acte de M. le Clere pour servir de réponse & I’excommuni-
cation»?), Er weist darin das gegen ihn erlassene Dekret zuriick und
erklirt, keinen andern Richter als ein allgemeines Konzil anzu-
erkennen. Zu diesem Konzil soll nicht nur die abendlindische Kirche,
Sondern auch die morgenlindische, mit Einbezug der Nestorianer,
legang haben, weil auch diese katholisch seien und nur unter falschen
Vorwinden durch Rom von der kirchlichen Gemeinschaft aus-
8eschlossen worden seien. Sofort liess er auch die Verurteilung ins
Hollindische iibersetzen und in den Zeitungen abdrucken?®). Das
kalvinistische Holland erlebte dann das seltene Schauspiel, dass die
E-Yemplare der Exkommunikationsbulle drei Monate lang in den
Schaufenstern der Buchhandler ausgehingt blieben!
ZweiTagenach der Promulgation begaben sich Ahuys und Borger
“Um Polizeikommissar von Amsterdam, ihm die nitigen Informatio-
fen iiber die bischifliche Massnahme zu erteilen. Der Kommissar ver-
Sprach dann, dafiir Sorge zu tragen, dass kiinftighin in den Amster-
damer Zeitungen nichts mehr iiber das Konzil erscheinen wiirde. Der
Ery, bischof von Utrecht schloss sich am 24, April 1765 der Verurteilung

le Clercs an.
% * *

Le Clerc setzte seine schriftstellerische Arbeit unentwegt fort

. " . . : 4y 4 =

und gab zunichst seine « Préface historique» heraus?), in der er um
\“—&—.

—_—

b & T: y [
) N.N.E.E. 6. Februar 1766. e
2) Acto van Pierre le Clere om te dienen tot antwoord op de llltf'—’]“lt’lng

Uit e gemeente, welke de heer Stiphout tegen hem heeft uitgeblixemt.

Amsterdam 1765. i 35
5 Oprechte Hasrlemsche Courant vom 30-AI)1-11 1765. Leydsche Cou-

ra, . "

0t vom 1.Mai 1765. o d csbies ]

NPt . g . : ‘histolr ‘ode miste C 1-
)Préface historique qui contient I'histoire abrégée du

[SITTT P s 3 N -G ¥4
fuitg operé par le Clergé Janséniste de Hollande. 1765, 352 p.



216 —

stiindlich und detailliert seine Erfahrungen mit der hollindischen
Kirche darlegt und sich dabei in den grobsten Beschimpfungen er-
geht. Er bittet um Iintschuldigung wegen der dusseren Form seines
Buches, denn er sei krinklich, habe «peu de santé» und man solle auf
die Konigin schauen, nicht aber auf das Kleid, das sie trigt. Utrecht
habe immer ein doppeltes Spiel gespielt und sich von den I'ranzosen
ins Schlepptau nehmen lassen. Man hatte viel energischer und
kampfesmutiger gegen das Papsttum auftreten und sich nicht durch
die eitle Hoffnung auf Frieden tiuschen lassen sollen. Im Grunde be-
stehen zwischen ihm und der Utrechter Kirche nur zwei Meinungs-
verschiedenheiten, die Primatsfrage und das Schisma der Griechen.

Die Hollinder antworteten darauf mit einem fiir le Clerc derben
und schmerzhaften Schlag. Ahuys und Burger?!) wussten von der
Obrigkeit einen Erlass zu erzielen, in dem das Drucken und Verkaufen
von sich aufdas Konzil beziehenden Biichern und sonstigen Schriften.
mit allem Drum und Dran, unter Androhung von Strafen verboten
wurde?). Seither wurde in Holland kein Buch mehr von le Clere ver-
kauft, und er musste auf Frankreich zuriickgreifen. Dennoch liess er
von seiner immer massloser werdenden Bekimpfung des Papsttums
nicht ab. Im Jahre 1766 veroffentlichte er sein « Rome devenue
payenne et pire que payenne», wo er betonte, es sei sehr zweifelhaft,
ob der Bischof von Rom der Nachfolger Petri sei, und es stehe im

1) Diese beiden Geistlichen treten von nun an in der Geschichte des
Konzils in den Hintergrund. Iis sei darum hier bemerkt, dass Borger am
1.Mai 1768 zum romisch gesinnten IKirchenteil tibertrat und zum Pfarrer
der romtreuen Gemeinde Westwoud ernannt wurde (16.Oktober 1769), wo
er auch gestorben ist. Er wurde nicht «iibergeweiht», denn die Giiltigkeit
seciner Ordination stand auch bel Rom ausser Zweifel. Vgl. Brief van een
koopman te Amsterdam aan zijn vader tot Rotterdam. door Jan Bouwman,
13. September 1768,

Adelbertus Ahuys blieb der Kirche treu und war der letzte Pfarrer der
Ciemeinde an der Vinkenstraat in Amsterdam. Von seinem Onkel Lukas
Ahuys (Pfarrer an der Keizerstraat) erbto er ein sehr grosses Vermaogen.
Tor wollte es erst, dem Seminar in Amersfoort hinterlassen, dann aber inderte
er sein Testament und vermachte alles «den Armen der Jansenistenkirchen.
Der Name Adelbertus Ahuys lebt noch fort in der unter der Verwaltung des
Bischofs von Haarlem stehenden « Ahuys-Stiftung».

%) « Op ordre van de heeren Burgemecesters van Amsterdam doen over-
licden van het Boekverkopers ete. gilde, aan hunne gildebroeders weeten.
dat zij zich zullen hebben te wachten om te drukken of gedrukt zijnde uit
te geven of te verkoopen eenige Boeken of Geschriften onder sommige Rooms-
gezinden over zeker concilie in den jaare 1763 te Utrecht gehouden, met de
gevolgen en aankleven van dien, betrekking hebbende tot de tegenwoordige
geschillen, in wat taal het ook zoude mogen wezen, ten einde zich cen ieder

rachte voor schade.y Amsterdam, 17.Juni 1765.



— 217 —

Widerspruch zur HI. Schrift, den Apostel Petrus als « princeps aposto-
lorum» zu betrachten,

Besondere Erwihnung verdient aber sein 1767 erschienenes
«Factumy1). Diese 470 Seiten umfassende Schrift ist in erster Linie
ein ausfiihrliches, der hollindischen Obrigkeit gewidmetes Handbuch
des in den sieben vereinigten Provinzen Hollands geltenden Rechtes.
Dieser Abschnitt wurde von einem Juris utriusque doctor — Tanarede
=~ verfasst. Im zweiten Teil behandelt le Clere noch einmal alles, was
sich seit seinem Kommen nach Holland zwischen ihm und der Ut-
rechter Kirche abgespielt hatte. Neue Beweisgriinde bringt er nicht
mehr vor; statt dessen verfillt er in endlose Wiederholungen seiner
friiheren Anschuldigungen. Aus derselben Zeit ist noch zu nennen
sein «Lettre & un ami au sujet d'un éerit intitulé: I'Auteur malgré
luis (1768). Es ist eine wiiste Schmiihschrift gegen die Fiihrer der
Kirche, namentlich gegen die KErzbischife Meindaerts und van Nieu-
wenhuyzen und den Bischof von Haarlem, van Stiphout. Letzterer
habe sich ihm gegeniiber wie ein despotischer tiirkischer Kaiser be-
nommen; ¢wenn er mich von der einen Seite hereinkommen sihe.
wiirde er an der anderen Seite das Zimmer verlassen». Es gebe keine
Bischofssitze und keine Kapitel mehr; das haben die Jansenisten aus
den Fingern gesaugt, und das sei «une détestable ambition». Friiher
habe er ihre Rechte verteidigt ; jetzt reue es ihn. Die Jansenisten seien
nurqune poignée d’hommes»und bilden nur den hundertstenTeil aller

Rémisch-Katholiken.
sk * ¥

Der Konflikt nahm sein Ende in einem nicht alltiglichen Er-
€ignis. Ir endete niimlich vor dem Gerichtshof im Haag. Le Clerc be-
kam schlicsslich die Angriffe, denen er andauernd in den N.N.E. E.
ausgesetzt war, satt und erhob — September 1769 — gerichtliche Klage
Wegen Ehrverletzung und Beleidigung beim Justizhof der Provinz
Holland. Le Clere fiihrte darin aus: er habe verschiedene Schriften
gegen das Tridentinum und die pipstliche Macht veroffentlicht ;_eint‘-
Anzahl Personen - Meyndaerts, Erzbischof von Utrecht; van Stip-
hout, Bischof von l'ln;u']mn; Byevelt, Bischof von Deventer; Me-
ganck, Dekan des Kapitels; Ahuys, Generalinquisitor fiir (7§.l.aub.c‘3n
und Nitten: Borger, Notarius apostolicus, sodann die in Rijnwijk
Wohnenden Iranzosen. d’Etemare und Dupac, hiitten, in direktem

—
1) Factum présenté aux tros augustes souverains et aux vénérables

Magistrats de la République des sept Provinces Ivnivﬁ. Utrecht 1767. 470 S, 40,
gl dariiber Tiib. Theol. Quartalschrift 1826, S. 216.



Widerspruch zu dem ausdriicklichen Willen der hochléblichen Obrig-
keit und zu den Gesetzen und Edikten des Landes, in Utrecht eine
heimliche Versammlung abgehalten, wo sie ihn verurteilt hitten.
Dies sei geschehen in einem Lande, wo die Gewissensfreiheit als erstes
und hochstes Staatsverfassungsgesetz gilt, Sie hiitten Zwangsmittel
gegen ihn angewandt, ehrenschiinderische Schriften gegen ihn her-
ausgegeben, ihn als Zerstorer des I'riedens, falschen Bruder und
dusserst gefihrlichen Menschen verschrieen, das Urteil weltbekannt
gemacht, ihn vor den Bischof zitiert, ihn seiner kirchlichen Funktion
enthoben, viele ungesetzliche und gewalttitige Handlungen gegen
ihn veriibt und ihn «des Gebrauchs der Bundessiegel» fiir unwiirdig
erklirt!). Ks wird darum der Justizhof ersucht: a ) festzustellen, dass
die genannten Personen sowie die ganze jansenistische Geistlichkeit
ihn auf infame Weise beleidigt haben; b) ihnen zu gebieten, alle Be-
leidigungen zuriickzunehmen und ihn in seiner Ehre wiederher-
zustellen; ¢) sie erkliren zu lassen, dass sie diese Beleidigungen von
Herzen bereuten und nichts gegen seinen guten Namen einzuwenden
hétten; d ) sie zu einer Geldstrafe von 50000 Gulden zu verurteilen,
von denen 30000 Gulden den reformierten Armen der englischen und
franzosischen Kirchgemeinden im Haag und 20000 Gulden ihmwegen
erlittenen Schadens zuzuweisen seien; e) ihnen zu gebieten, alle
gegen ihn gefassten Beschliisse und alle gegen ihn verdffentlichten
Schriften zu annullieren 2). '

Dieser aufsehenerregende Schritt wirkte in dem Kreise der Ut-
rechter wie ein Bombeneinschlag. Sofort ging ein Eilbrief an Dupac
mit der Bitte, sich schleunigst nach Utrecht zu begeben und sich fiir
eine Reise nach Holland bereit zu halten®). Der lrzbischof van Nieu-
wenhuyzen?) klagte seinem Haarlemer Mitbischof gegeniiber:
« Wiirde man nicht erreichen konnen, dass das Gerichtsverfahren an
den Haken gehiingt wiirde ? Diese Sache bedriickt mich sehr?®).»

1) Diese typisch protestantische Ausdrucksweise ist wohl als eine cap-
tatio benevolentiae zu betrachten.

%) Anklage vom 17.November 1769. A.O.B.C. Nr.708.

%) « Vous sentez assez M. combien cela doit embarrasser Monseigneur ete.
et on désire ardemment de conférer la-dessus avec vous et on m’a chargé
de vous envoier sans delais un expreés pour vous prier instamment de venir
au plutot & Utrecht, et de porter avec vous ce que vous croyez nécessaire
pour faire un petit voyage en Hollande.» Heydendaal an Dupaec. 21.No-
vember 1769. A.P.R. Nr.2275.

1) Am 7.Februar 1768 zum Nachfolger des am 31.0Oktober 1767 ge-
storbenen Meyndaerts konsekriert.

8) Nieuwenhuyzen an Stiphout. 22.September 1769. A.0.B.C. 708.



— 219 —

Dupac aber war nicht so schnell eingeschiichtert. Mit iiber-
raschender Geschwindigkeit stellte er eine Replik auf und reiste nach
Holland. In dieser Erwiderung deponierte Dupac: 1. le Clerc sei ge-
biirtig aus einer «famille obscures, sei nie etwas anderes als Schul-
meister gewesen und sei allgemein bekannt als ein Mann «de systémes
singuliersy, er sei «un enthousiaste, qui a ét¢ partisan d’un phan-
taste, appellé Vaillant, qu’on voulait faire passer pour la personne
méme du prophéte Elie. 2. Er habe selber wegen dieses Vaillantismus
drei Jahre im Gefingnis zugebracht und sei dadurch, sowie durch
sein aufbrausendes und ungestiimes Temperament und seine iiber-
hitzte Einbildungskraft, stark in seinem Cleiste mitgenommen. 3, [y
habe 20 Jahre in Holland gelebt, viele Schriften herausgegeben, deren
Titel allein schon geniigen, ihn als einen Mann erhitzter Phantasie
und unbindigen (leistes zu kennzeichnen. 4. Er habe sich der Kle-
risei angeschlossen, ihre Unschuld gegen Jesuiten und Kurie ver-
teidigt, aber auch die Dogmen der rémischen Kirche angegriffen.
9. Er bekimpfe seit Jahren die pipstliche Autoritit, den Episkopat,
die Tradition, die Sakramente und allgemeinen Konzilien. 6. Er ver-
Werfe die Confessio Piana und bezeichne sie als «un horrible scandale,
une infection publique des ordonnances de 1'église, remplie d’'impiétés
Palpables et d’articles contraires a I'écriture sainte». 7. Er werfe dem
Tridentinum vor, mehrere in der HI. Schrift unbekannten und im
Widerspruch zum kirchlichen Altertum stehenden Meinungen zu
Dogmen erhoben zu haben. 8. Er sei erfiillt von einer leidenschaft-
lichen N euerungssucht, greife auch die Protestanten an, denn er lehre,
dass der HI. Geist nur aus dem Vater hervorgehe und dass das
Filioque im Widerspruch zur konstanten Lehre der ersten vier Jahr-
hunderte stehe, 9. Jor verteidige auch Nestorius und behauptet,
dieser sei ohne Grund als Ketzer verurteilt. Iiphesus sei eines der
grossten Mysterien der Ungerechtigkeit in der Kirche?). 10. Er habe
das Konzil von Konstanz angegriffen und Huss und von Praag ver-
teidigt und lehre, dass die spiiteren Konzilien denjenigen der a.l_ten
Kirche widerstreiten. 11 Er streiche jeden Tag einen Glaubensartikel
Und bedrohe jeden, der sich ihm nicht anschliesse, ;11it. den} “Zorn
Gottes. 12, Auf Grund dieser Angaben sei es dem Justizhof {iber-
lassen 2y, urteilen, ob ein solcher Mann das Recht habe, Klage « {gegop
alles, was in der Klerisei respektierlich ist», zu erheben. Das Konzil
\‘\-———__

') Sein «Nestorianismus» musste le Clerc begreiflicherweise bei den

PI'OtOstuntischnn Richtern in Verdacht bringen.



— 220 —

habe nichts gegen ihn persiénlich entschieden ; weder seine Schriften
noch sein Name seien irgendwo in den Akten erwéihnt. Man habe nur
Ausziige aus seinen Schriften verurteilt insoweit sie dem Glauben
aller Katholiken widersprichen. Der Bischof von Haarlem, der ihm
immer die Beweise seines viiterlichen Wohlwollens gegeben habe,
habe ihm die Sakramente verweigert, bis er sich der Lehre der Kirche
unterwerfe. Le Clerc selber habe die Kontroverse in die Offentlichkeit
gebracht und die Prilaten beleidigt. Die Magistraten von Amster-
dam héitten deswegen den Verkauf seiner Biicher verboten. Die in der
Anklage genannten zwei letzten Personen — Dupac und d’Etemare —
seien Franzosen und nur Reisende(!); sie hiitten ihr Domizil in Paris
und konnten darum in diese Sache nicht hineingezogen werden?).

In Begleitung des Bischofs von Deventer, van Byevelt, und des
Amsterdamer Pfarrers, Ahuys, reiste Dupac nach Haag, wo sie vom
23.November bis zum 1. Dezember verblieben. Wie wichtig die Depu-
tation die Sache nahm, geht aus der Tatsache hervor, dass man sich
des Beistandes von nicht weniger als fiinf Rechtsanwilten ver-
sicherte ). Diese waren der Ansicht, dass es ungerecht sei, dem Gegner
noch nach 30 Jahren seinen Vaillantismus vorzuwerfen. Viele Apel-
lanten hiitten ebenfalls Gefingnisstrafen erlitten. Andererseits legten
sie besondern Nachdruck darauf, dass le Clerc nicht vom Nestorianis-
mus freizusprechen sei®). Als Rechtsanwalt fiir le Clerc trat Ploos van
Amstel auf. Dieser hatte aber von Anfang an wenig Hoffnung auf ein
fiir seinen Klienten giinstiges Urteil ).

Am 1.Dezember kam die Streitsache zur Verhandlung. Die
Richter®) sprachen als ihr Urteil aus, dass beide Parteien sich ver-
sohnen sollten. Die Herren des Konzils sollten erkliren, dass sie nicht

1) Replik vom 20.November 1769. A.P.R. Nr.2615.

*) Die Rechtsanwiilte: de Waal, Steeland, Slagers, de Bas und Wittert
van Hoogland.

%) Le Clerc schrieb «que Nestorius a ét¢ condamndé trés injustement
comme hérétique et que le concile d’lphése est un des plus grands mysteres,
qui a déchiré 'église presque deés son berceau par un schisme horrible, qui
dure encore et qui a apporté¢ avee lui un torrent de scandales dont nous ne
voyons aucune finy. Préf. hist. p. 424/425.

1) Einer Mitteilung van Zellers zufolge soll Ploos van Amstel gesagt
haben: Le Clere habe ihm ein dickes Buch (Factum) zur Lesung gegeben,
aber er habe keine Lust, sich darein zu vertiefen, denn es sei gegen das Konzil
wenig zu unternchmen. Das Konzil sei nicht in der Provinz Holland, sondern
in Utrecht zusammengetreten, und es habe lo Clere nirgends erwiihnt.
A.0.B.C. Nr.708.

8) Die Richter: Jan van Hoogstraten, Freiherr von Hey- und Boeicop,
und Francois Rijgersbos.



‘ex animo injuriandi sed solum ex pia causa» gehandelt hitten. Le
Clerc solle eine nihere Auslegung und Erklirung geben, so dass die
Griinde des Anstosses weggenommen, die Klerisei die gegen ihn ge-
fassten Beschliisse zuriicknehmen und ihm wieder der Gebrauch der
Sakramente zuriickgegeben werden kinne s

Von diesem Augenblick an tritt le Clerc in den Hintergrund und
\.r_ersehwin(lct schliesslich aus der Geschichte der Utrechter Kirche.
Uber seine weiteren Schicksale stehen uns keine Quellen zur Ver-
fiigung. Als 80jithriger (ireis gab er noch eine gross angelegte « Apo-
logie der griechischen Kirche» heraus ®). Vielleicht darf daraus ge-
schlossen werden, dass er zur orthodoxen Kirche i tbergetreten ist. In
den Archiven der Klerisei findet sich noch ein vom 12. /13. April 1787
datiertes Dokument. Fs ist ein Verzeichnis von Biichern, die aus
seiner offentlich versteigerten Bibliothek angekauft wurden. Das
lasst vermuten, dass er kurz vorher, fast 81 Jahre alt, gestorben ist.

* * *

Wenn wir diese Arbeit mit einem kurzen Riickblick beschliessen,
80 soll zuniichst festgestellt werden, dass das Utrechter Konzil eine
rein franzdsische Angelegenheit gewesen ist. Es stellt ein Stiick fran-
z0sischer Kirchengeschichte dar, an dem die Hollinder nur insofern
beteiligt gewesen sind, dass es sich auf ihrem Heimatboden abgespielt
hat. Es ist auf Anregung der Franzosen zusammengetreten; die Vor-
bereitungen, der Verlauf und die Beschliisse waren franzosisch; Fran-
zosen haben iiber Franzosen den Stab gebrochen und das Urteil ge-
Sprochen. Der Lowenanteil kommt dem Rijnwijker Theologenkreis
zu, dem es in der zweiten Hiilfte des 18. Jahrhunderts gelungen war,
eine vorherrschende Stellung in der Utrechter Kirche zu erwerben
und diese zu einem gefiigigen Werkzeug ihrer kirchenpolitischen Be-
strebungen zu machen. Das war moglich, weil es den Utrechtern in
dieser Periode an ebenbiirtigen IFiihrergestalten gefehlt hat. Die
k&mpffreudigen, heldenhaften Zeiten eines van Erckel, Broedersen,
—_—

) Die Prozesskosten beliefen sich auf 386 Gulden und 12 Stiiber. Cor-

nelis Jan Wittert erklirte, kein Honorar beanspruchen zu WOl.lCn' «Bi) el
I8 daar geon salaris verdient, alszo uit Liefde voor de Cleregie allo mijno
Popingen geschiedt zijn... dus verhope U wel niet kwalijk zult . of
deszelfs Heren Principalen dat de al te genereuse gifte van 200 (:u]don met
accepteere. Mijn dankbaarheid daarvoor is even groot, alsof 't genoten

hadde.» A.0.B.C. Nr.708. o . o
2) Apologie de I'Eglise grecque ou histoire du schisme depuis preés de

mille années . .. dédide & sa Majesté (fatherine seconde, Impératrice de toutes
les Russies. 2 Bde., 1786.



DD D
2-4..1 —

Valkenburg, Dalenoort und anderer waren endgiiltig voriiber. Ein
schwaches, teils verweichlichtes und prunkliebendes Epigonentum
hatte den (Glauben an die Existenzberechtigung der Kirche verloren,
versank in dumpfe Resignation und iiberliess nur zu gerne den Fran-
zosen die Fiihrung.

Freilich waren auch diese Franzosen keine Arnaulds oder Pascals,
aber dennoch waren sie den Hollindern in mancher Beziehung weit
iiberlegen. In dem Hause Rijnwijk besassen sie eine theologische An-
stalt ersten Ranges, der das Amersfoorter Seminar nicht gewachsen
war, dazu grosse Vermogen, ein miichtiges Kampfblatt und eine
Gruppe bedeutender Theologen, mit vielen Beziehungen im ganzen
katholischen Abendland bis in den Vatikan hinein. Das beeindruckte
die Hollinder dermassen, dass sie sich leicht betoren liessen, und dies
um so eher, weil die Rijnwijker es durch ihre hofischen Alliiren und
ihren gewandten Kanzleistil meisterlich verstanden, die Hollinder
glauben zu machen, dass sie die Fiihrenden seien, wihrend sie in
Wirklichkeit am franzosischen Gingelband gefiihrt wurden.

Inihrer geistigen Triagheit und ihrem Hang nach bequemer Ruhe
konnten sie auch den Divergenzen zwischen le Clerc und den Nou-
vellisten kein Verstindnis oder Interesse entgegenbringen. Utrecht
hatte iiberdies von diesem Subdiakon nichts zu befiirchten. Es wiire
verfehlt, diesen Mann als Ruhestorer anzusehen, vor dem die Kirche
auf der Hut sein musste, denn er hat nicht den geringsten Einfluss
gehabt. Als er als Subdiakon fungierte, geschah dies als eine Ehren-
bezeugung einem auslindischen Gast gegeniiber. Er gehorte aber
nicht dem hollindischen Klerus an, sondern lebte in Amsterdam als
Privatperson, mit schriftstellerischer Arbeit sich am Leben haltend.
Seine Schriften wurden in Holland kaum gelesen. Zwar konnte er
dann und wann mit einer zu grossen Aufdrimglichkeit die hollindische
Geistlichkeit anspornen, den Kampf gegen Rom energischer zu
fithren, aber das konnte niemals ein Anlass sein, gegen ihn einzu-
schreiten. Dass man ihn schliesslich fallen liess und den Franzosen
auslieferte, geschah in der Hoffnung, dadurch den Frieden mit Rom
erkaufen zu konnen. Auf diesen Frieden warteten die Hollinder nun
schon vierzig Jahre lang.

Eine kritische Beurteilung des Konzils fithrt zu dem Schluss,
dass die Viter vom Jahre 1763 im Grunde nicht weitergegangen
sind als die fritheren discipuli Sancti Augustini dies getan hatten. In
der Gnadenfrage hob man mit meisterlichem Geschick und diplo-
matischer Klugheit die von den Augustinern zu verschiedenen Zeiten



dem Papst iiberreichten und von diesem gutgeheissenen Artikel her-
vor und beniitzte sie als Deckmantel. Andererseits aber wurden die
tiefer liegenden Kontroversen geflissentlich verschwiegen. Die fiinf
dem Jansenius untergeschobenen Thesen, ihre Verurteilung durch
Innozenz X. und Alexander VII., das Formular, die Konstitution
Unigenitus sowie die Berufung an ein allgemeines Konzil sind in den
Acta mit keinem Wort erwiihnt. Die Franzosen wussten nur zu gut
“quil n’était pas sage d’en parlers, denn gerade dort lagen die wirk-
lichen Steine des Anstosses, und in dieser Beziehung sind die Hol-
linder nie bereit gewesen, nachzugeben. Es ist eine einseitige und
schwerwiegende Verkehrung der tatsiichlichen Verhiltnisse, es so
da,rzustellen, als ob Rom immer den Augustinismus verteidigt hitte.
Wire dies der Fall gewesen, so hiitte es nie einen «Jansenismus» ge-
geben und wire der Kampf gegen Utrecht eine Absurditit geu-‘esgn.

In der Frage des Primates jure divino hat das Konzil einerseits
den gallikanisch-episkopalen Standpunkt eingenomm.en, anderer-
seits den Universalepiskopat abgelehnt. Auch die beliebte Unter-
scheidung zwischen dem Primat an und fiir sich und das Recht, despo-
tisch {iber die anderen Bischife zu gebieten, haben die Viiter bei-
behalten. Man triumte gerne von einem «papa angelicusy, derin liebe-
voller, briiderlicher und einmiitiger Zusammenarbeit mit seinen Mit-
bischifen die Herde Christi in wahrhaft apostolischem Geiste weiden
Wiirde, aber das hinderte sie nicht, sich mit jedem Papst von neuem
Zu iberwerfen. Dabei tristete man sich mit der Hoffnung auf einen
«besser informi erten Papst, der einmal der Utrechter Kirche Recht
Widerfahren lassen und dem Schisma ein Ende machen wiirde. .

Beziiglich des Schismas zwischen Osten und \Ve-‘*t‘en,waren dfe
Viter Kinder ihrer Zeit. Katholizismus bedeutete ihnen nm_ngr die
Gemeinschaft mit dem HI. Stuhl. Ein «romfreier» Katholizismus
Wwar fiir sie undenkbar. T

Zweifellos hat le Clere eine viel tiefere Einsicht in c.he Bestre-
bllngen des Papsttums in der Richtung der Unfehlbarkeit und All-
gewalt gehabt als seine Gegner. Dennoch hat er es den. Ut}rechtern
Mendlich schwer und letztlich unméglich gemacht, ihn in ﬁchutz.zu
Nehmen Obwohl ein verdienstlicher Theologe, hat er dl.l.mh seme
beisxende Schiirfe, seine Unverschnlichkeit, seine ungfestumen .An,
griffe un seine wiederholten Vorwiirfe abstossend ge“.'lrkt und jede
S‘\'mpnthie verscherzt. Wegen seiner an thu‘r_kﬁpﬁgkelt grelnzen(:en
Unbﬂllgsmnkoit kehrten schliesslich auch seine ¥reunde ihm den
RUCken, und er hat sich vollkommen isoliert.



Einigermassen befremdlich bleibt die Haltung der romischen
Kurie. Gegen die Orthodoxie der Utrechter Kirche, wie diese in den
«Acta et Decretay» dargestellt war, war schlechterdings nichts einzu-
wenden. Sogar Klemens XIV. hat ihnen ein hohes Lob gezollt. Auf
Grund dieser Akten hitte die Kurie eine Gelegenheit gehabt zur
Beendung der Spaltung, wie sie sich spiter nicht mehr dargeboten
hat. Dass Rom trotzdem die entgegengestreckte Hand ablehnte,
zeugt von einer unbegreiflichen Kurzsichtigkeit. Die abweisende
Haltung ist wohl hauptsichlich auf Rechnung der Jesuiten und ihres
senerals Ricei zu setzen. In der bedringten Lage, in der sie sich da-
mals befanden mit der direkten Bedrohung der Aufhebung ihres
Ordens, haben sie ihren augustinisch gesinnten Gegnern die Wieder-
aufnahme in den Schoss der Kirche nicht gegéonnt. Andererseits aber
hatten die Utrechter wissen konnen, dass ein orthodoxes Glaubens-
bekenntnis an und fiir sich zur Erreichung des Friedens nicht ge-
niigte. Die wesentliche und fiir Rom unerlissliche Bedingung war:
filialis oboedientia et submissio. s war im Jahre 1763 nicht das
erste Mal, dass die Utrechter Zeugnis ihrer katholischen Orthodoxie
gegeben hatten, und dennoch blieb ihnender I'riede immerverweigert.
Noch im Jahre 1742 hatte ein grossziigig denkender Mann wie Bene-
dictus X1IV. die von Broedersen aufgestellte « Expositio fidei» in allen
Teilen fiir befriedigend erklirt, aber zu gleicher Zeit bemerkt, das
eines fehle, nimlich die Unterwerfung. Wenn es anlisslich des Konzils
zu Friedensverhandlungen zwischen Utrecht und Rom gekommen
wiire, so wiiren frither oder spiter auch die fiinf Thesen, das Formu-
lar, die Unigenitusbulle und der Appell aufs Tapet gekommen. Wie
wiirden die Utrechter sich dazu gestellt haben ? Ks ist kein Zweifel
daran: Hier hiitten sie nie nachgegeben. In dieser Beziehung sind sie
auch in spiteren Zeiten unerschiitterlich geblieben. Darum ist die
Enttauschung iber die Verwerfung der Acta eigentlich auch ein
wenig naiv. Sie wussten, dass Rom alles verlangte oder nichts.
Utrecht hat in seinem Konzil zwar viel, sogar sehr viel, aber nicht
alles gegeben. Aber auch dieses Viele war Rom nicht genug. Es ver-
langte vorbehaltlose Unterwerfung. Darum hat das Wort Febronius’,
das er anlisslich des Utrechter Konzils gesprochen hat, noch immer
seine Griltigkeit: «Schisma esse fatendum: sed auctore papa, qui
communicare volentibus communicare recusat.»

Hilversum. B.A.van Kleef



	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763 [Schluss]

