
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


189 —

/I j 0 ih -VuVv! *-L [sO-r**

Bibliographie

< L.Ouspenskìj: Essai sur la tliéelojiie
«le l'icone (laus réfjlise ortfìft^oxr.
I, Paris 1900. Editions de l'exarehat
patriarcal russe en Europe Occidentale.

233 S. (Recueil d'études orthodoxes

II.)

In don letzten Jahren sind viele
Bücher über Ikonen erschienen, häufig

von Abendländern verfasst, aber
fast stets auf den ästhetischen Wert
und den kunstgeschichtlichen Hintergrund

dieser Bilder ausgerichtet, die
m don letzten Jahrzehnten in Kuropa
und Amerika ein so nachhaltiges
Interesse gefunden haben. Die Ikone hat
darüber hinaus aber bei uns auch allerlei

theologische Erklärungsversuche
ausgelöst, die vielfach mehr oder minder

spekulativer oder mystischer Natur

waren, Aspekte, die gewiss auch
innerhalb der Orthodoxio eine Rollo
sPielon. Die kirchliche Lehre der
Orthodoxie iibcr die Ikonen ist dabei
etwas zu kurz gekommen.

unter diesen Umständen ist der
WertdervorliegendenVeröffentlichung
sehr hoch einzuschätzen. Sie lehrt den
Abendländer, ahm- auch manchen
Orthodoxen, ohne alle Kompromisse, was
dje Kirche jenseits aller «Deutungen»,
auer kunstgeschichtlichon und sonstigen

wissenschaftlichen Überlegungen
über die Ikone aussagt. Sie zeigt liberies,

dass das Moskauer Patriarchat
(unter dessen Auspizien sie ja erschie-

en iSt) ;n thoologisch-dogmatischor
Tr'nsieht ganz konservativ und tradi-
l0nsgebunden ist und gerade in einer

an;dersreligiösen Umgebung wie Frankeich

keinerlei dogmatische Nachgio-
¦gkeit zu zeigen beabsichtigt.
uu. geht in seiner Darstellung von

°r kirchlichen Symbolik aus, dio or
on früh-christlicher Zeit an in dor Or-

thodoxie geradlinig weiterentwickelt

sieht (S. 19/38, 81/98). Da die symbolischen

Kultbilder gleichzeitig dogmatische

Aussage sind, geho es nicht an,
sie lediglich odor auch nur vorwiegend
ästhetisch zu betrachten. Irgendwelche
Zugeständnisse an Zeitströmungen der
Kunst seien demgemäss abzulehnen.
Die römisch-katholische Kirche begeht
nach Ou. einen dogmatischen Missgriff,
wenn sie solchen Zeitströmungen in dor
kirchlichen Kunst das Tor öffnet. Denn
die Ikone ist vor allem Symbol des
fleischgewordenen Sohnes und seiner
menschlichen Natur im Kampfe wider
Monophysiten und Doketisten, sie ist
sinnfällige Dogmatik. Also erfordert
ihre Herstellung den tief-christlichen
(orthodoxen) Maler, der von ästhetischen

und Stilfragen ganz absieht. In
welchem Masse bei all dem für die
Orthodoxie Bild und Dogma korrespondiert,

zeigt Ou. sehr schön am Beispiel
des Kontakions zum « Sonntag der
Orthodoxio» (S. 179 ff.). - Wenn Louis
Bréhior die christliche Kunst dor
«Initiative der Gläubigen boi gleichgültiger
und uninteressierter Haltung der
Kirche» entspringen lasse (S.40f.), so sei
das nur seinem «irrigen dogmatischen
Standpunkte» zuzuschreiben: da - wie
dio Orthodoxie richtig lehre - dio Kirche

zugleich aus Geistlichen und Laien
bestehe, so sei ein solcher Gegensatz

gar nicht möglich. Wenn Ou. also gegen
jeden weltlichen Einfluss auf dio kirchliche

Kunst (gerade auch bei seinen
orthodoxen Zeitgenossen) auftritt, so
stellt sich ihm damit aber keineswegs
die Frage, ob nicht etwa dio Ikonenmalerei

selbst einen Stil repräsentiere.
Geht doch für ihn der Typ dor Ikone
unmittelbar auf das «nicht von Hand
gemalte» Christusbild des Abgar von
Edossa sowie Vorlagen des Evangelisten

Lukas «dos Malers» zurück, deren
dauernde Weiterwirkung die (,zu An-



190 —

fang freilich spärliche') Malerei der
Katakomben eindeutig dartue. Im
übrigen seien Stellen boi Kirchenvätern,

die sich gegen die Bildorvorehrung
(oder doch gewisse Formen) auszusprechen

schienen, nur falsch interpretiert ;

einzelnes dazu setzt Ou. S. 43 ff.
auseinander. Und nun kommt der Kernsatz

von Ou.s Beweisführung, der die
integrale Auffassung der Orthodoxie
dartut : «Non que l'église ait des preuves
scientifiquement valables, mais parce
que le sens même du christianisme prouve
que Vimage est son expression organique
et primordiale. Sans image, le christianisme

n'est plus christianisme. C'est pour
cela que l'existence de Vimage sacrée
remonte ,suivantl'enseignement del'Eglise,
à la source même du christianisme et fait
partie de ta vérité révélée. Elle est fondée
sur la Personne du Dieu-Homme Jésus-
Christ» (S. 108).

Dem entspricht die Feststellung,
dass es für einen Orthodoxen
«unerträglich» ist, in der Lehre von den Ikonen

etwa Einflüsse antiker philosophischer

Systome, besonders des (Neu)-
Platonismus mit seiner Auffassung von
Urbild und Abbild, am Werke zu sehen
(S. 111, 147). Vielmohr: «Ora peut dire
que l'icone est peinte d'après nature, mais
à l'aide de symboles, car la nature qu'elle
représente, n'est pas représentable
directement. C'est le monde qui ne sera pleinement

révélé qu'au second avènement du
Seigneur» (S.227). Und weiter: the
caractère étrange et inhabituel de l'icone
est le même que celui de l'évangile. Car
l'évangile est une véritable provocation
à tout l'ordre, à toute la sagesse du monde »

(vgl. I.Kor. I 19) (S.225).
In diesen Feststellungen liegt dio

Quintessenz der vorliegenden Darstellung.

Ihr gegenüber treten die historischen

Abschnitte des Buches, besondere

über den Bildorstreit, für die
Beweisführung weitgehend zurück. Im
übrigen soi bemerkt, dass sich das
Buch an das Werk «Dor Sinn der
Ikonen» des gleichen Verfassers und des

verewigten V.N.Lossky anlehnt, das
1952 im Urs-Graf-Verlag in Bern
erschienen ist. (Man wünschte dem Buch

übrigens dringend oin Register gerade
der theologischen Begriffe und kann
nur hoffen, dass der zweite Band es
enthalten werde).

Ohne Zweifel wird das Buch von
kunst-undliturgiegeschichtlicherSeite,
besonders von abendländischen Ver-
fassorn, mancher Kritik ausgesetzt
werden. Dabei liegt in vielem auf dor
Hand, wo sio einsetzen wird. Trotzdom
darf nicht vergossen werden, dass sio
den Verfasser nur troffen könnte, wenn
sie auf dogmatischer Ebene geführt
würde. Und hier hat Ou. im Sinne der
Orthodoxie eine weithin unangreifbare
Position bezogen. Ihm stoht auf allo
Fälle das Dogma höhor als die Ratio,
als die «Sagesse du monde», zu der
schliesslich alios gehört, was nicht mit
dem Dogma übereinstimmt. Damit ist
Ou.s Work eine Hoho Schule für joden,
der mit Orthodoxen ins Gespräch kommen

will.
Bertold Spuler

Panagiotis Bralsiolis (Hrsg.); Die of»

^ thodòxi- KfRlie in gric^fitschcr
,A Sicht, 1. und 2/Teil, Stuttgart 1959/

60. Evangelisches Verlagswerk. 208,
192 S. (Die Kirchen der Welt, Band
1/1 und 2).

In Wiederaufnahme des Anliegens,
das sieh die Sammlung «Ekklesia»
einst gestellt hatte, sollon in der
vorliegenden Reiho die einzelnen christlichen

Konfessionen und Landeskirchen
über sich selbst berichten. Dor erste,
hier vorliegende Band stellt ein
Sammelwerk dar, in dorn grundlegende und
weiterführende Beiträge neben knappen

Skizzen und Umrisszoichnungon
stehen, dio manchmal kaum die Grundlinien

dos Themas doutlich worden
lassen. Das gilt m.E. etwa von dem
Beitrag über die Geschichte dor griochischon
Orthodoxie, der in seiner Kürze das

vielfältige und für das Verständnis
auch der gegenwärtigen Orthodoxio so

bodeutsamo geschichtliche Schicksal
dieser Konfession nicht wirklich deutlich

macht. Ähnlichos gilt otwa für die
Boiträgo zur Kunst und Kirchenmusik-



191

Dagegen scheinen mir trotz ihres
geringen Raumes etwa die Abschnitte
über das Mönchtum (mit dem offenen
Eingeständnisse des Verfalls dieser
Institution in dor Gegenwart: II 90 und
147) und über die ökumenischen
Beziehungen dor griechischen Orthodoxio
gut gelungen zu sein. Auch wenn sie -
was fast unvermeidlich war - nur das
dem Konnor schon Bekannte
zusammenfassen, bieten sio doch oino
aufschlussreiche Würdigung dos Sachverhaltes.

Um so deutlicher hoben sich drei
grundlegende Kapitel heraus : die
Darstellung dor orthodoxen Dogmatik von
Johs.N.Karmiris, die so recht deutlieh
werden lässt, was die Tradition für die,,
Orthodoxio - hier dem Thema
entsprechend auf dio griechische
beschränkt - bedeutet und wie sehr die
Kirche in allem auf ihr beruht und vonihr ausgeht. P. Bratsiotis (dor Herausgeber)

hat in ebenso umfassender Weise
die Ocgenwartslage der griechischen Kirche

geschildert und dabei gar manche
der Schwierigkeiten nicht verschwiegen,

mit denen dio griechische Kirche -neben all ihren bewunderungswürdigen
Leistungen - zu ringen hat. Schliesslich
hat Nik.Louvaris das Verhältnis von
Kirche und Welt im heutigen Griechenland

in einer Weiso geschildert, die
durch das Prisma dieses Landes viele
Fragen aufscheinen lässt, die sich dem
Christentum in einer säkularisierton
Welt heute auch andornorts stellen.

Bcrtold Spuler

>

Robert Stupperich(Ursg.)-. Kirchen.
Ordnungen der evihjueliseli-lurtu'-
rist^en Kijtfhc In ItuVhiiid. Uftn/
Donau fOW.' «Unso/Weg »-Verlag.
253 S., 2 Karten.
Dio hier vorgelegte Sammlung der

evangoliseh-lutherischen Kirchonord-
^ungon von 1078, 1717, 1832, 1907,
1920 und 1924, dio z.T. erstmalig
veröffentlichtes Material enthält, bietet
^n aufschlussreiches Bild für die Wand-
Ungen, donen dieso im russischen Rau-

016 stets auf Ausländer beschränkte

Kirche in ihrer Organisation im Laufe
dor Jahrhunderte erfahren hat. Diese
Änderungen hängen z.T. mit den
Verschiebungen des russischen Staatsgebietes

zusammen, das zwischen 1703/21
und 1917/18 im Baltonlando geschlossen

lutherische Bezirke umfasste (das
Grossfürstentum Finnland war auch
kirchlich autonom), denen in wesentlich

umfangreicherer Weise Rechnung
getragen werden musste als den meist
doutschen Diaspora-Gemeindon vor
und nach dieser Zeit. Dadurch
verquickten sich hier Staats- und
Nationalitäten- mit Religions-Politik in einer
Weise, wie sio fur Osteuropa immer
kennzeichnend gewesen ist. Der
Herausgeber - selbst innerhalb dor
lutherischen Kirche Russlands aufgewachsen

- glaubt übrigens, dass die
vorliegende Sammlung auch für die nach
der Registrierung von 1956 noch nicht
wieder verfassungsmässig geordneten
lutherischen Gemeinden wogweisend
worden könne.

St. hat dor Arbeit eine Einleitung
vorangestellt, die über die Schicksalo
der Lutheraner Russlands gut orien-
tiort und den Hintorgrund für die hier
gebotenen Gesetzestexto und Verordnungen

bietet. Nobon dem Inhaltsverzeichnis

vermisst man ein Register dor
im Text bohandolton Sachgebiete (wie
Taufe, Ehe usw.). Ein solches hätte für
ein vergleichendes Studium der
Ordnungen und damit dio Klarlegung
der Entwicklungslinie innerhalb der
gobotonon Texte eine wesentliche Hilfe
bedeutet.

Bertold Spuler

Flaviu Popan j Cedomir Draikovii:

XÜUhojtbxle heut» in Hmptytiìcn und
JuàMiH'H*n. Wien (1960). Soolsor-
gerT-ertag Herder. 190S.DM/Fr.6.80.

Über den verhältnismässig
zahlreichen Darstellungen der russischen
und dorgriechischen orthodoxen Kirche
odor auch der Orthodoxie im allgemeinen

sind in den letzten Jahren dio
andern orthodoxen Landeskirchen fast
übersehen worden, darunter auch



192 —

Rumänien, obwohl das Patriarchat
Bukarest die zahlenmässig zweite
orthodoxe Kirche ist (solange jedenfalls

dio Ukrainer wie seit 1944/45 wieder

unmittelbar dorn Moskauer
Patriarchat unterstellt sind). Diose Lücke
wird durch das vorliegcndo Buch
ausgefüllt. Es beleuchtet nicht nur dio
vielfältigen Aspokto des Nebeneinanderlebens

von rumänischer Kirche und
Staat im Rahmen der «Volksdemokratie»,

die Machtstellung des Patriarchen,
die Rolle der Klöster und dor Lehranstalten.

Das Werk gibt auch eine
anschauliche und in dieser Vollständigkeit
bisher (jedenfalls in einer westlichen
Sprache) nicht erreichte Schilderung
der rumänischen Theologie auf den
einzelnen Feldern dieser Wissenschaft.
Dabei wird klar, wie in dieser Kirche
mit ihren auch heute noch reichen Vor-
öffentlichungsmöglichkoiten dio christliche

Lehre sich dem Atheismus gegenüber

behaupten und (wenn auch mit
Einschränkungen) mit ihm auseinandersetzen

konnte. Reichliche Anmerkungen

erlauben gleichzeitig, Bedeutung

und Gewicht der einzelnen
Zeitschriften nach ihren jeweiligen Artikeln
einzuschätzen. - Der auf Südslaivicn
bezugliche Teil, vom Ordinarius für
Pastoraltheologio und Homiletik an
der Belgrader Thoologischon Akademie
verfasst, beschränkt sich auf eine an
den offiziellen Dokumenten (besonders
dorn « Gesetz über die Rechtslage dor
Religionsgemeinschaften» von 1953)
ausgerichtete Beschreibung des
Verhältnisses von Kirche und Staat. Dabei

bleibt manches Problem unbehandelt,

etwa die Bcziohungon zwischen
Patriarchat und «Orthodoxem
Priesterverband » oder die makedonische
Frage. Dazu tritt eine übersichtliche
(aber nicht belegte) Aufzählung der
Leistungen der einzelnen Lehrstühle
an der Belgrader Akademie und ihrer
Mitarbeiter, der don Abstand clor
Produktion im Vergleich mit Rumänion
(besonders an Aufsätzen, für die in
Südslawion weitgehend die Organe

fehlen) deutlich bemerkbar macht.
Schon aus diesem Grunde erreicht der
zweite Toil bei woitom nicht dio farbige
Anschaulichkeit von Popans Darstellung.

Bortokl Spuler

D. Slijepcavic, Die bulgarische orthodoxe

Kirche 1944-1956. Untorsu-
-V chungen zur Gegenwartskunde Süd-
' Osteuropas. Hoft I, Münchon 1957.

Das Südost-Institut in Münchon
hat mit der Herausgabe vorstehender
Schrift seine lobenswerte Absicht einer
grösseren Schriftenreihe zu verwirklichen

begonnen, dorn weithin ompfun-
denen Mangel an Literatur über die
Zeitspanno nach dem Zweiten Weltkrieg

über Südosteuropa abzuholfon.
D. Slijepcevic, ehemaliger Dozent der
Bolgrador Universität für Kirchon-
geschichte, welcher über dio notwendigen

Kenntnisse und Unterlagen
verfügt, beschreibt, historisch gut
fundiert, nach einem geschichtliehen
Rückblick dio Begegnung dor Kirche
mit der noucn Macht, dio Organisation
dor bulgarisch-orthodoxon Kirche nach
der neuen Vorfassung, dio Wahl des
Patriarchen Kiril und das ablohnende
Verhalten des ökumonischon Patriarchen

von Konstantinopol zu dieser
Wahl sowio die ausgeprägte Persönlichkeit

des Patriarehen Kiril Markov.
Besonders lesonswert und aufschlussreich

ist das Kapitel übor dio
gegenwärtige Lage der bulgarisch - orthodoxen

Kirche, welche vom Staat
getrennt ist. Dio orthodoxe Kircho
Bulgarions befindet sich, dies ist oino sohr
erfreuliche Feststellung des Verfassers,
im Vorgloich zu andern Kirchen in den
Ostpaktstaaton, in oiner verhältnismässig

günstigen Lago, indom sie sich
zwar nicht allen Forderungen des
Staatos verschlicssen muss und kann,
aber doch in geistlichen Belangen ihre
Solbständigkoit zu behaupten vormag.

J.F.Waldmeier

Druck Stämpfll & Cic, Bern


	Bibliographie

